Indicios de una rehabilitacion
de la literatura en Platon
a proposito de Leyes, 809¢2-812b1 y 817al-el

Carolina DELGADO
Universidad Nacional de General Sarmiento, Buenos Aires
cdelgado@ungs.edu.ar

RESUMEN: Tras la prominente critica y expulsion de los poetas en Repruiblica, 2.3 y
10, la poetologia platénica de Leyes, 2 y 7 sorprende por su cardcter marcadamente
propositivo. Este cambio de énfasis puede ser interpretado de diversas maneras, e
incluso cabria pensar que, en su dltima obra, Platén habria conseguido rehabilitar
la literatura como material aprovechable en el marco de su nuevo proyecto politico
para Magnesia. Por “rehabilitacién” de la literatura entiendo la reasignacién de un
lugar especifico a la poesia en el proyecto platénico del segundo Estado mejor, con
el fin de emplear su potencial performativo para configurar —en la medida de lo
posible— una vida social basada en la constelacién comiin de creencias verdaderas.

En esta presentacion propongo discutir algunos textos de Leyes, 7 con base en
los cuales (y junto a otros que, por los limites de extensidn, no es posible analizar
aqui), a mi entender, seria factible identificar algunos indicios de esa rehabilitacion
platénica. En breve, defenderé la tesis de que, a partir de estas referencias consig-
nadas en Leyes, 7 acerca de una nueva poesia platénica, cabria interpretar que el
filésofo en esta obra —a diferencia de Repiiblica— habria reintegrado la literatura
en su proyecto educativo y que, en este contexto, habria considerado particular-
mente especial el lugar de la tragedia, basdandose en una previa reformulacién del
sentido tipico de “lo serio”.

Signs of a Rehabilitation of the Literature in Plato
about Laws, 809¢2-812b1 y 817al-el

ABSTRACT: After the sharp criticism and banishment of the poets in Republic, 2.3
and 10, the platonic poetology of Laws, 2 y 7 surprisingly takes up a remarkably
propositional style. This type of emphasis can be interpreted in different ways and,
we could even believe that, in his last work, Plato managed to rehabilitate Litera-
ture as some useful material for his new political project for Magnesia. By “reha-
bilitation” of Literature I mean the reallocation of a specific place for poetry in the

87 NOVA TELLVS, 29-2, 2011



88 DELGADO / INDICIOS DE UNA REHABILITACION DE LA LITERATURA EN PLATON

platonic project of the second best state, in order to use its performative potentiality
to set —as far as possible— a social life based on the common constellation of true
beliefs.

In this article I propose to discuss some texts in Laws, 7 on the basis of which I
think it could be possible to identify some evidence of that platonic rehabilitation.
(Due to the fact that its length is restricted, this presentation will necessarily have
to leave aside some other texts which I would have liked to include and analyse).
In short, I will defend the thesis that, on the basis on the references listed in Laws,
7 regarding a new platonic poetry, it might be interpreted that the philosopher has
re-integrated Literature in his educational project —thought not in Republic— and
that, in this context, has paid special attention to tragedy, though having given a
previous reformulation of the typical sense of what is “serious”.

PALABRAS CLAVE: Platén, literatura, tragedia, “lo serio”.
KEYWORDS: Plato, literature, tragedy, “seriousness”.
FECHA DE RECEPCION: 24 de noviembre de 2011.

FECHA DE ACEPTACION: 31 de octubre de 2011.



Indicios de una rehabilitacion
de la literatura en Platon
a proposito de Leyes, 809¢2-812b1 y 817al-el*

Carolina DELGADO

Tras la prominente critica y expulsion de los poetas en Republica (2.3
y 10), la poetologia platénica de Leyes (2 'y 7) sorprende por su caricter
marcadamente propositivo. Este cambio de énfasis puede ser interpretado
de diversas maneras, e incluso se puede llegar a pensar que, en su tltima
obra, Platén habria conseguido rehabilitar la literatura como material
aprovechable en el marco de su nuevo proyecto politico para Magnesia.!
Aqui entiendo la rehabilitacion de la literatura desde una perspectiva

* Agradezco al doctor Christoph Horn las discusiones mantenidas en relacién a este
tema y aprovecho para agradecer también a los participantes del Seminario de Filosofia
Antigua (Instituto de Filosofia, Universidad de Bonn, Alemania) por las diversas obser-
vaciones que me hicieron con ocasién de la exposicion del mismo en tal sede (enero,
2008); sus aportaciones me han servido para enriquecer —en la medida de mis posibili-
dades— la discusion que presento en las siguientes paginas.

! Rehabilitacion se puede entender, a primera vista, en dos sentidos, que considero
inapropiados en este contexto y que, por tanto, es necesario precisar aqui para no desviar
la comprension de las tesis que formularé. En un primer sentido, la rehabilitacion seria el
resultado de un proceso en el que Platon habria modificado su postura critica de Repuiblica,
que —como he dicho— ha llegado incluso a determinar el exilio de los poetas (R., 607b),
plasméandose en la propuesta positiva de Leyes (aprovechamiento del potencial perfor-
mativo de la poesia), que da lugar a un texto literario vdlido y a un modelo/patrén para
la identificacion de otros textos del mismo estilo. Un segundo sentido haria referencia,
en cambio, a la relacion entre las dos disciplinas involucradas en esa rehabilitacion, a
saber, filosoffa y literatura; en este segundo caso, la previa “inhabilitacion” de la litera-
tura habria consistido en (a) la criba filoséfica de los contenidos falsos presentados por
la poesia vigente y en (b) la delimitacién del estatuto epistemoldgico exclusivamente
al conocimiento filoséfico, al tiempo que la literatura residiria en el estadio de las creen-
cias —en el mejor de los casos— verdaderas. Hasta donde puedo ver, en el pensamiento
platénico no ha tenido lugar una rehabilitacién en este segundo sentido, ya que la prioridad
epistemoldgica de la ciencia, y por tanto de la filosofia, no ha sido resignada nunca por
Platén. Tampoco considero correcto hablar de un proceso en la medida en que éste impli-
cara una evolucién en la postura platonica entre la poetologia de Repiiblica y 1a de Leyes,

89 NOVA TELLVS, 29-2, 2011



90 DELGADO / INDICIOS DE UNA REHABILITACION DE LA LITERATURA EN PLATON

estrictamente metddica, esto es, consistiria en la reasignacién a la poe-
sfa de un lugar especifico en el proyecto platénico del segundo Estado
mejor, con el fin de aprovechar el potencial performativo de la misma,
en vistas a configurar —en lo posible— una vida social basada en la
constelaciéon comin de opiniones verdaderas compartidas.’

En este articulo, defenderé que (1) la poetologia explicita de Leyes, 7,
pone de manifiesto una peculiar rehabilitacion de la literatura por parte
de Platén; (2) que esa rehabilitacion coexiste, al mismo tiempo, con la
creacion platénica de un ejemplo de literatura vélida, e incluso llega a
ser posibilitada por el empleo de esa creacion platénica a modo de para-
digma/patrén para seleccionar otros textos poéticos igualmente validos;
(3) que, en esa rehabilitacidn, la tragedia ocupa un lugar preeminente.?

Para desarrollar la argumentacion daré los siguientes pasos: en primer
lugar, traeré a consideracion algunos textos de Leyes, 7, que ponen de
manifiesto tres momentos diferentes (antagonismo, sustitucion y supe-
racion) en la pretendida rehabilitacion de la literatura; después, objetaré
a esta lectura que, particularmente, la consideracion de la tragedia en
esos pasajes no supone verdaderamente una rehabilitacion de la poesia,

ya que entre ambas se detectan claramente lineamientos basicos de cardcter idénticos.
En el texto especifico el sentido en que tomo el término rehabilitacion en este trabajo.

2 Esta perspectiva metddica a la que me refiero consiste en la confrontacién de un
caso concreto con su modelo correspondiente, que ese caso concreto aspira a emular lo
mads posible. Una aproximacién a tal aspiracion exige, a su vez, la reduccién de cier-
tos requisitos presentes en el modelo a efecto de posibilitar su realizacion en el caso
concreto. En este sentido, Repiiblica contiene la propuesta platénica de un proyecto de
Estado, concebido como paradigma primero y totalmente modélico, en cuya poetologia
—de modo correspondiente a esta naturaleza del proyecto— comparecen de manera
extremadamente aguda las exigencias ideales en comparacion con las cuales es criticada
la literatura vigente. Por su parte, Leyes estipula un segundo proyecto de Estado, que
emula al mejor y aspira a ser lo mds aproximado posible a éste; s6lo que —por no darse
facticamente las condiciones ideales— al concebir este proyecto se han de reducir ciertas
exigencias del modelo maximamente 6ptimo, por ser inviables. Esto se traduce en la
naturaleza no ya enfdticamente critica sino propositiva de la poetologia de Leyes.

3 Al defender estas tesis, me distanciaré por igual de (1) las lecturas que interpretan
que, antes que una rehabilitacion de la poesia, habria que hablar en el caso de Leyes,
7, unicamente de una sustitucion/superacion de la literatura por medio del paradigma
poético platonico, de manera que el espacio de la literatura en Magnesia tenderia prac-
ticamente a desaparecer; como de (2) aquellas que interpretan que una rehabilitacion
tal implicarfa la equiparacion simétrica de la literatura a la filosoffa en relacién con sus
respectivas virtualidades epistemolégicas (Mouze, 2005).



NOVA TELLVS, 29-2, 2011, pp. 87-115 91

ya que allf se trata la tragedia como mero apéndice de la comedia y, por
consiguiente, se la incluye junto con ésta en el género de lo pabAov 0
vulgar; a continuacién, esta objecion me conducird a examinar con dete-
nimiento el lugar que Platén asigna a la tragedia en el contexto de Leyes,
7; y, por ultimo, estipularé una explicacién del hecho de que Platén no
haya incluido a la literatura tragica en su clasificacion de los géneros.

Antagonismo, sustitucion y superacion de la literatura en Leyes, 7

Como se sabe, Platon trata la cuestion de la poesia movido por el objeti-
vo politico de revisar la eficacia pedagdgica que la obra poética cumple
en el Estado.* En Leyes, la pretension platonica va mds alld de una mera
revision y busca, incluso, formular un paradigma poético propio. Esa
reformulacidn, lejos de ser un tratamiento lineal, involucra —como se
verd—, por el contrario, tres momentos: el primero presenta un claro an-
tagonismo entre el grupo de los antiguos poetas y el de los participantes
en el didlogo; el segundo consiste en la designacion del conjunto de los
discursos desarrollados en el didlogo como una obra semejante a la poesia
y, por consiguiente, como un posible paradigma adecuado para sustituir
en Magnesia a la poesia vigente; el tercero va mds alld de la sustitucién y
considera el nuevo texto poético no s6lo como una alternativa valida entre
otras posibles, sino como la superacion de la poesia anterior en una nueva
creacion literaria.’ Para mostrar aqui la voluntad platénica de ofrecer una
nueva poesia mediante su propia creacién literaria y para identificar en
ese proyecto los momentos de antagonismo, sustitucién y superacion, es

4 El tratamiento de Platon sobre la poesia se concentra en sus dos grandes didlogos
politicos: en Repiiblica, 2-3.10, el filésofo discute la educacion que habran de recibir los
guardianes del Estado perfecto, lo cual desemboca en la prominente critica y expulsién de
los poetas (R., 607b); luego, en el periodo final de su obra, Platén retorna a la cuestion
de la poesia y lo hace nuevamente en el marco politico de un proyecto de educacion (Lg.,
2.7). No quiero decir con esto, sin embargo, que el tratamiento platnico sobre la poesia
se reduzca a estas dos obras politicas, ya que —como es sabido— Platén se ha referido
al fenémeno literario también en otros didlogos (por ejemplo, Men., 99c3-4; Ap., 22¢2-3;
Phdr., 245a1-5) y que ha atendido a €l muy especialmente en lon.

3 La identificacién de este tercer momento apoya la interpretacién de que la refor-
mulacién platénica de la poesia no implicaria una mera equiparacion simétrica entre el
legislador y el poeta (como lo entiende, por ejemplo, Mouze, op. cit., p. 332), sino que
supone la superacion de este ultimo mediante la nueva actividad literaria del legislador
(Dalfen, 1974, p. 291).



92 DELGADO / INDICIOS DE UNA REHABILITACION DE LA LITERATURA EN PLATON

preciso atender a Leyes, 7, especialmente la seccion 809¢2-812b1, donde
Platén declara poseer un modelo propio para ofrecerlo como literatura
adecuada para la moudeio, y a la seccion 813a7-817e4, donde el filésofo
—en el contexto de su andlisis de la ensefianza de gimnasia y danza en la
escuela— trata sobre la comedia y la tragedia y declara —por boca del
Ateniense— que él mismo es poeta, compositor de la tragedia verdadera
para representar en Magnesia.

En primer lugar, la aparicién de ese momento de antagonismo pue-
de observarse en los siguientes pasajes. En la seccion 816e6-817¢4, al
tratar sobre la comedia y la tragedia, el Ateniense plantea la siguiente
situacion ficticia: un dia se apersonan en el Estado poetas tragicos ex-
tranjeros y solicitan permiso para representar sus obras; y pregunta a
sus interlocutores si se habrd de admitir la puesta en escena de obras
teatrales, siendo que tales representaciones parecen obstaculizar la edu-
cacion de los ciudadanos:

Cuando algunos de estos autores serios —segun los llaman—, nuestros
poetas de tragedia, dirigiéndose a nosotros, nos pregunten: “Extranjeros,
Jiremos con frecuencia a vuestra ciudad y pais, o no? Y ¢llevaremos nuestra
poesia y actuaremos, o qué habéis dispuesto hacer en relacion a esto?”.°

Ya en la formulacién de la pregunta, el Ateniense asume un cierto
tono irénico, que comienza a manifestar una latente rivalidad: los poetas
de tragedia tienen fama de ser serios, pero puntualiza “segtn los lla-
man”. La gente opina que son poetas de lo noble y de lo digno, aunque
él toma cierta distancia respecto de tal opinion. Ahora bien, estos poe-
tas extranjeros no conocen las disposiciones relativas a las creaciones
poéticas que se han fijado para Magnesia y, por consiguiente, sus obras
probablemente incluyan aquellos contenidos inadecuados que se preten-
den evitar. Por eso, el Ateniense decide que estos trdgicos entreguen sus
obras, antes de representarlas en publico, a una comisiéon encargada de
revisarlas. Si esta comision considera que la tragedia respeta en lo fun-
damental la concepcidn ético-politica de Magnesia (si dicen “lo mismo

®Pl., Lg., 817a2-6: t1dv 8¢ omovdaiwv, S dpaot, Tdv mel Teoymdiay Hulv momtdv, Edv
TOTE TIveS ATdY HUAS EMOOVTES EMaveQTHOWOLY 0VTWOL TOE: “’Q E€voL, TOTEQOV PoLTdueV
VULV elg TV TOMV T ®al YOOV 1) Wi, Ol TNV oinoy GEQWUEY TE ROl GYwUEV, 1] TG VUL
d¢dontan megl Ta towadta dpdv;”. En todos los casos las traducciones al castellano son
mias.



NOVA TELLVS, 29-2, 2011, pp. 87-115 93

o mejor”’), entonces podrd ser puesta en escena; en caso contrario, se
impedird a los poetas extranjeros representar tales obras. La respuesta del
Ateniense a la pregunta de los poetas tragicos en este escenario ficticio
expresa definitivamente un antagonismo:

Oh vosotros —diriamos—, los mejores de los extranjeros, nosotros mismos
somos poetas de tragedia, en lo posible de la mas bella y mejor: en efecto,
toda nuestra constitucidén es una imitacion de la mas bella y mejor vida,
que —decimos nosotros— es la tragedia mas verdadera. Poetas, por un lado,
sois ciertamente vosotros, poetas somos también nosotros de las mismas
cosas, rivales vuestros en el arte y la representacion del drama mas hermoso,
que so6lo la ley verdadera es capaz por naturaleza de llevar a cumplimiento,
seglin es nuestra esperanza.®

El Ateniense y los poetas se dan reciprocamente el tratamiento de
extranjeros, de manera que se reconocen como grupos competidores.
Esta identificacion se percibe incluso gramaticalmente, ya que una vez
que Platén ha individuado a los poetas trdgicos por un lado y a los par-
ticipantes en el didlogo por otro, pasa a identificar enfaticamente a cada
sector con un pronombre personal: “nosotros” versus “vosotros”. Tales
elementos estilisticos —distanciamiento irénico, énfasis identificatorio
mediante los pronombres, llamamiento de extranjeros— contribuyen a
descubrir el antagonismo mencionado. Es interesante también apreciar
los términos que Platon utiliza para expresar la oposicion: dvtiteyvol y
avtaywviotor.’ El naciente grupo de poetas se comprende, por tanto, a
s mismo como adversario en el mismo terreno, esto es, en la composi-
cién y en la actuacion de la tragedia nueva (Dalfen, 1974, p. 295).

En segundo lugar, para mostrar cémo emerge la voluntad de sustituir
la poesia vigente y en qué sentido el Ateniense se atribuye a si mismo
y a su grupo el titulo de poeta, hay que indicar que, previamente, en la

"Pl., Lg., 817d6: 10 antd. ve i} nol Peltio.

8 PlL, Lg., 817bl-cl: “Q dgiotoL,” dpavar, “Tdv Eévmv, fuelg oty Toaymdiag avTol
o tol zato dUvay ot vodhioTng duo ol aQloTNg: TAoo OUV NULV 1) ToAttelo. GuvEoTI®E
utpnolg Tod xadliotov xol dototou Plov, O 01 Ppapev Nuels ye dvimg etvar Toaymdioy TV
alnBeotdny. moutal uev ovv VEls, TomTal O xal NUelS EOUEY TOV oVTMV, VLY dvtiteyvol
TE %O AVTAYOVLOTAL TOD xalhioTov dQANATOG, O O1) VOUOS AANONG LOVOS ArTtoTelELY TTEGUREY,
g 1 7' HudV €0ty EATS”.

9PL., Lg., 817b7: dvtiteyvolL Te %Ol AVTOyOVioTOL.



94 DELGADO / INDICIOS DE UNA REHABILITACION DE LA LITERATURA EN PLATON

seccion 809e2-812b1, se habia referido ya a sus propios discursos como
material adecuado para utilizar en la educacién de Magnesia que se esta
buscando en la investigacién. Efectivamente, el Ateniense habia adver-
tido que la tarea de detectar textos apropiados para la ensefianza es un
empefo dificil debido a que la praxis de memorizacion de la literatura
vigente estd ya muy difundida. Sin embargo, declara disponer de un
modelo que ofrecer al legislador. Este modelo consiste en los discursos
que se han desarrollado a lo largo de la conversacion,!® los cuales se
asemejan a una cierta poesia,'! han sido expuestos no sin una cierta ins-
piracién divina,'? y causan también un maravilloso efecto en el alma;!?
en esta propuesta se observa claramente la intencién de sustituir con un
material propio la literatura que se ha excluido del Estado:

No carezco completamente de un paradigma. Pues, ahora, considerando los
argumentos que nosotros hemos tratado desde el alba hasta aqui —segun
me ha parecido, no sin cierta inspiracion de los dioses —opino que han sido
dichos de manera completamente semejante a una cierta poesia.'*

Cuando el Ateniense se refiere a los discursos (todc Adyouvc) como al
modelo (ropadeiynatog) alternativo de literatura escolar, indica de modo
directo la conversaciéon que ha mantenido con Clinias y Megilo. Ahora
bien, puesto que esta conversacion se identifica con el texto mismo de
Leyes, Platon sefiala esta obra nomotética como el material literario al-
ternativo que se estd buscando.'”” Su utilidad para el legislador ficticio

10P]., Lg., 811c7-8: mpog tovg Adyoug oic ¢E Ew uéyot dedoo 1) drehnhiBapev Music.

"PL, Lg., 811¢c10-11: movtdmaot mowfoel Tvi oocopoimg eigfodat.

12P1., Lg., 811c9: ovx dvev Tivog gmtvolog Bedv.

B3PI, Lg., 811¢12: Bowpaotov méboc.

4Pl Lg., 811¢6-10: Tod i) movtdsmool magadelynatog amogetv. viv Y amoPréypag
OGS TOVG AOYOUS 0VG €€ € puéyol OeDo o1 dteAnAOauev fuels —g pev éuot povoueda,
ov% dvev Tvog dmavoiag 0e®v— E80Eav 8’00V oL TOVIATAOL TOWOEL TIVL TQOCGOUOINE
eigfodat.

15 Véase Schopsdau, 2003, p. 571. A primera vista, esta declaracién resulta sorprenden-
te, porque no parece muy viable el empleo de una obra de legislacion en la enseianza de la
literatura. Pero —como ha sefialado Gorgemanns (1960, p. 14)— esta préctica no resultaria
extrafia en el contexto de la educacion en Grecia donde los jovenes eran habituados a textos
de un alto nivel de complejidad como, por ejemplo, la interpretacién y memorizacién de
las odas pinddricas. Tampoco ha de sorprender que Platon sustituya la poesia métrica con



NOVA TELLVS, 29-2, 2011, pp. 87-115 95

consiste en dos aspectos, a saber, le sirve (1) como ejemplo concreto de
creacion literaria vdlida y (2) como piedra de toque para identificar otros
escritos similares.'®

En tercer lugar, hay que advertir que el paradigma poético es propues-
to por el Ateniense no como una mera disyuntiva, sino mas bien como la
superacion de la poesia vigente. Para mostrar esta superacion se requiere
examinar conjuntamente los pasajes 811c6-10 y 817b1-cl. En el primero
se presenta la contraposicion de los dos modelos y la reformulacion de
un paradigma en el otro: a la educacién poética tradicional Platén con-
trapone su educacion mediante un nuevo material literario. En el segundo
texto se recogen las palabras del Ateniense que identifican al legislador
con el verdadero poeta tragico. En ambos textos hay elementos formales
que revelan el intento platénico no s6lo de competir sino, incluso, de
superar la poesia vigente mediante los discursos platonicos, por ejem-
plo, la abundante utilizacion de superlativos para calificar la propia obra
poética: se afirma que estos discursos son los mds adecuados!” y los mds
convenientes'® para que los escuchen los jovenes; la calificacion de la
obra del “nosotros” se hace también mediante superlativos.'” Como dra-
maturgos, los participantes en el didlogo crean la mds hermosa y mejor
tragedia. Esta superacion se muestra ademads en las referencias a la ley
verdadera (la legislacion concebida en el didlogo) como la dnica que es
capaz de llevar a cumplimiento el drama mds bello. El drama y la trage-
dia mds hermosos son el régimen politico cuya legislacion se regula en

una obra en prosa, ya que —como ha advertido previamente el Ateniense— con el término
poesia se refiere tanto a la literatura versificada como a la que no lo es (811d).

16 Para la interpretacién de mopddetyno en este pasaje, véase Goérgemanns (op. cit.,
pp- 11-13). En primer lugar, este término puede designar un modelo o patrén de medida,
por ejemplo, el caso de un proyecto arquitecténico para la construccién de un edificio.
Este primer sentido designa objetos que estdn “por encima” de la realidad y de los que,
por consiguiente, no cabe esperar una perfecta realizacion. En segundo lugar, ropaderypo
puede significar también un ejemplo o caso individual, algo concreto que sirva para es-
clarecer una explicacion abstracta. En este segundo sentido, el término pasa a designar
algo individual que ejemplifica lo general y consiste en uno de los miltiples casos del
mismo rango que se pueden encontrar para representar el modelo. En este pasaje de
Leyes, al aludir a su nopdderyna alternativo, Platén explota ambos sentidos del vocablo.

7Pl., Lg., 811d2: t®v ydo &) mheiotmv Adywv.
8Pl Lg., 811d5: ta pdhota.
YPL., Lg., 817b5: fpeic ve dvimg elvon Tooymdioy Ty dAndeotdmy.



96 DELGADO / INDICIOS DE UNA REHABILITACION DE LA LITERATURA EN PLATON

el presente didlogo, tnica tragedia que verdaderamente merece la pena
de ser representada.

La consideracién de estos tres momentos involucrados conjuntamente
en la posicion poetoldgica de Leyes, podrian apoyar la interpretacion de
que Platén habria rehabilitado la literatura, tras su critica en Repuiblica,
en este segundo proyecto de Estado; la designacion de creacion literaria
a su texto nomotético, la mencién de una tragedia verdadera propia y
la referencia a que también otras tragedias serian admitidas en Magne-
sia si ofrecieran un contenido similar o mejor que el presentado por el
legislador, parecen indicar esa via interpretativa como plausible. Ahora
bien, a esa lectura se le puede objetar —y esto es lo que se ha de exa-
minar a continuaciéon— que, en realidad, la tragedia recibe en Leyes por
parte de Platon un tratamiento breve y s6lo como anexo de la comedia,
y que es, ademds, incluida junto con la comedia dentro del género vul-
gar. Estas dos observaciones parecen sefialar mds bien que la tragedia,
junto con toda otra poesia imitativa, no habria representado para Platon
nada mds que un ejercicio sin valor.

El tratamiento de la tragedia en Leyes, 814d8-817¢l

La consideracion de la tragedia se encuentra ubicada en Leyes, 7, en
un contexto mds amplio donde se trata la ensefianza de la gimnasia.
Después de haber delineado lo referente a las actividades de la palestra,
comienza una investigacion sobre otro tipo de movimiento que involu-
cra también todo el cuerpo® y que se denomina una cierta danza.*' Este
tratamiento se conduce a la manera de una clasificacién que discrimina
en (casi) todos los casos dos subgrupos respecto de la clase anterior
(Lg., 814d8-¢cl).

La primera gran divisién se realiza segtn la cualidad del objeto re-
presentado y segun el objetivo al que aspira la representacion; la danza,
conforme a este criterio, comprende dos géneros.??> Aquella que imita los
cuerpos més bellos y, con esto, apunta a lo majestuoso,” es el primer gé-

20Pl., Lg., 814d8-el: megi 82 Tic GANG ®ivijoEmC TAVTOS TOD ODUATOC.
2Pl Lg., 814el: doynotv twva.
22Pl., Lg., 814€2: o pgv avtig eidn.

BPL., Lg., 814e3-4: Tiv pgv 1V 0AMOVOY COUGTOV £, TO OEUVOV ILLOVUEVIV.



NOVA TELLVS, 29-2, 2011, pp. 87-115 97

nero mencionado y serd denominado serio,’* en el sentido que aqui recoge
TO oguvov, a saber: la representacion relativa a asuntos nobles, graves,
majestuosos, imponentes. El segundo género abarca la danza que, por el
contrario, imita los cuerpos més feos y se orienta a lo vulgar.’

A su vez, estos dos géneros son subdivididos en dos clases nueva-
mente (Lg., 814e5); aunque —cabe advertir—, como se verd, el tnico
género que serd expresamente subdividido y cuyas subclases recibirdn
un nombre y tratamiento explicito es el género “serio”. Aparentemente,
Plat6én consideraria que tomando como modelo la divisién de “lo serio”,
se puede reconstruir la correspondiente a lo vulgar (Lg., 816d9-e1). Aho-
ra, para la subdivision del género serio, el criterio que se emplea es el
de la virtud que manifiesta el alma cuando se encuentra en determinadas
circunstancias, esto es: una primera clase de estas representaciones imita
los cuerpos bellos y un tipo de alma, la valiente, cuando se encuentra
en situacion de guerra o implicada en trabajos esforzados;?® la segunda
representa otro tipo de alma, la temperante, cuando se encuentra, por el
contrario, en circunstancias favorables y disfruta de placeres moderados.?’
A ambas subclases se les atribuye una denominacién: bélica o pirrica,” a
la primera; pacifica, a la segunda.”

El paso siguiente consiste en separar estas subclases, cuya conside-
racién es undnime, de otras danzas que no resultan tan facilmente dis-
cernibles (Lg., 815b7-8); al referirse a éstas se mencionan alli las danzas
bacanales o cualquier otra que se relacione con la imitacién de hombres
o mujeres ebrios ocupados en ritos inicidticos o de purificacién (ninfas,
panes, silenos y satiros: Lg., 815c2-4). Claramente, estas danzas no pue-
den ser incluidas propiamente ni en el género pacifico ni en el guerrero,
ademds de que no resulta muy determinable qué finalidad poseen (Lg.,
815c7). Por eso, se considera que lo mds correcto respecto a ellas es
dejarlas al margen de esta clasificacion y definirlas como un género que

24Pl Lg., 814€5: tod omovdaiov.

Pl Lg., 814e4: tv 82 OV aioydvav &m 1o padiov.

26Pl., Lg., 814e6-7: 1od 81 cmovdaiov Ty pgv #atd moAepov xai v PLaiolg EUmherévimy
TOVOLS OWUATOV PEV RAADV, YUyRig & dvdouxig.

2TPL., Lg., 814e8-9: myv & &v evmoarylalg te obong Yuyfig ohdoovog év Hdovaig te
EUUETQOLG.

BPl, Lg., 815a2: muooiynv.

PPl Lg., 815a2: signvixiic.



98 DELGADO / INDICIOS DE UNA REHABILITACION DE LA LITERATURA EN PLATON

no cabe en el dmbito estrictamente politico, esto es, que no habrd de ser
admitido en el Estado de Magnesia.*

Dejadas de lado, se regresa a la consideracién de la subclase pacifica,
que se designa ahora como el dmbito de la Musa no bélica,’! en el que
la representacion se realiza en honor de los dioses e hijos de éstos.*
Este es un tipo totalmente tnico de danza,® que tiene su origen en la
creencia de que lo que le sucede a uno le va bien.** Esta clase de danza
noble y pacifica se subdivide, por su parte, en dos subtipos: el primero
corresponde a aquella que surge cuando se han superado ciertos sufri-
mientos y peligros, le esperan a uno ahora cosas buenas y el disfrute
de placeres mayores;* el segundo, a la que surge cuando la situacion
favorable es estable, e incluso se acrecienta la prosperidad y se goza de
placeres mas suaves que los anteriores.*¢

Se llama la atencion sobre los nombres de las danzas (pirrica y de-
corativa), ya que resultan particularmente apropiados (Lg., 816b-c) y se
diferencian, a continuacidn, las tareas que corresponden al legislador y al
guardidn de la ley respecto de estos asuntos: en el primer caso, basta dar
cuenta de los mismos mediante tipologias; mientras que en el del guardidn
de la ley, la tarea es mds concreta, a saber, ha de buscar material adecua-
do, reunir la musica y la danza conforme a la fiesta que en cada caso se
celebra y, finalmente, preservar lo establecido al respecto (Lg., 816c2-d2).

Asi, en Leyes, 816d3 comienza el tratamiento de la comedia. El pasaje
del tema anterior a éste se lleva a cabo de la siguiente manera: puesto
que ya se ha tratado lo relativo a los cuerpos bellos y las almas nobles
en las danzas corales, y se ha considerado como deben ser éstas, resta
ahora examinar las danzas corales de los cuerpos y pensamientos ver-
gonzosos, esto es, las que provocan risa,’” donde entran también las re-

0PI, Lg., 815d1-2: eimeiv dg 0Ux £0TL MOAMTIROV TODTO THE 0OYNOEWS TO YEVOC.

3PL, Lg., 815d5: Tiig dmoiépov potong.

2Pl., Lg., 815d5-6: &v dgyfioeov 8¢ Tolg Te B20vg %0l TOVS TOV BedV TOIdAC THOVTOV.

3Pl Lg., 815d6-7: &v pév chpmav yiyvorr’ &v y£vog.

3Pl., Lg., 815d7: év 50EY T0D modttely 0 YIyvOpEvov.

3PL., Lg., 815d7-e2: 10 piv éx movov Tvdv [adtod] zol avdivey Stamepeuydtov sig
ayaBd, ueiCovg ndovag €yxov.

%Pl Lg., 815e2-4: 10 82 v Eumgocdev dryaddv cwtngiag obong #ai EmadEng, moao-
TEQOG TAG NOOVAG REXTNUEVOV EXEIVOIV.

3TPL., Lg., 816d6: 10D yéAoroc.



NOVA TELLVS, 29-2, 2011, pp. 87-115 99

presentaciones en forma de comedia.’® En este abordaje de lo gracioso,
Platén incorpora escuetamente una declaracion metddica, a saber, que
no seria posible captar los asuntos serios sin haber entendido previa-
mente también su contrario, los comicos, de modo que la atencion al
género vulgar/gracioso se introduce operando por contraposicién como
tratamiento complementario al del género serio.* Ademds, como parte
de esta precision metddica, se avanza todavia mas y se declara que, si se
quiere ser realmente competente en alguno de estos dos géneros, serio
o vulgar/gracioso, es necesario dominar ambos, para no confundir lo
propio de uno y pasarlo por alto como del otro, dado que no es correcto
tomar por serio algo que es, en realidad, comico.*’ Las representaciones
grotescas no serdn llevadas a cabo por los ciudadanos de Magnesia,
sino por esclavos o extranjeros pagados a sueldo; disposicidén que queda
establecida por ley.

En Leyes, 817a2 el Ateniense pregunta —como hemos visto— qué
disposicion habrdn de tomar, a su vez, respecto de los asuntos serios
representados por los autores de tragedia,*' cuando éstos se presenten
en la ciudad* y soliciten permiso para poner en escena sus obras. El
Ateniense opina que se les habra de contestar (Lg., 817b2 ss.) que ellos
mismos (los tres interlocutores del didlogo) son poetas de tragedia,” e
incluso ésta es en lo posible la mds hermosa y mejor,** ya que todo el
ordenamiento politico por ellos disefiado*> constituye una imitacién de
la vida mds bella y mejor;* esta tragedia es el drama que sélo puede
ser puesto en escena por la ley verdadera.*’ Por tanto, se habra de argiiir
que no obtendran facilmente permiso de ingresar a la ciudad y poner en
escena obras que, en su mayoria, representan costumbres contrarias a las

BPL., Lg., 816d7-8: a1t 10 TOOVTOV TAVTOV MUALOTO XEXWUDINUEVCL.

¥Pl., Lg., 816d9-el: évev v yehoiwv Té 0movdaic %Ol TAVIWV TOV EVAVTIOV T EVLV-
tio pobelv pev o duvatov.

40Pl Lg., 816e4-5: toh i mote U’ dyvoray Spav ¥ Aéyewv 800 yehoia.

41PL, Lg., 817a2-3: 1dv 8¢ omovdaimv, Hg Gpact, ThV meQl TQaymdioy Tuiv TomTMv.

4Pl., Lg., 817a5: eic Tv mOALv.

$PL., Lg., 817b2: Toaypdiag avrtol momtai.

#Pl., Lg., 817b2-3: natd SOvauv 611 xalhiotg dua #ol dolote.

“Pl., Lg., 817b3: néoa ovv Nuiv 1) mohteia.

4Pl Lg., 817b4: cuvéotnue pipmolg tod xalhiotov xol diotov Biov.

4TP1., Lg., 817b8: dpduatoc, d 81 vopog ain0nec udvog dmotehelv méduney.



100 DELGADO / INDICIOS DE UNA REHABILITACION DE LA LITERATURA EN PLATON

propuestas para la ciudad. Entonces, se dictamina la disposicion de que
una comision revise previamente tales tragedias, y si dicen lo mismo o
incluso algo mejor*® que la tragedia de los legisladores, les serd permi-
tido representarlas en publico, pero de lo contrario, no.*

La tragedia y el género vulgar. Discusion de Leyes, 814d8-817¢l

Seglin se puede comprobar en la exposicion anterior, el contexto en que
Platon trata la tragedia es, dentro de esta clasificacion, una continuacién
del tratamiento de la comedia. Ahora bien, determinar a cudl clase de
los dos géneros mayores (serio o vulgar) pertenece la tragedia no resulta
una cuestion sencilla, sino que presenta dificultades y suscita diferentes
lecturas. Como se ha visto, Platon describe detalladamente sélo la clasifi-
cacion del género serio, pero no desglosa con igual detenimiento el géne-
ro vulgar, sino que se ocupa de uno de sus objetos, lo cémico, y —junto
con otros modos posibles— de su representacion en las comedias. En
sintesis, en esta seccion, Platon define expresamente qué clase de danza
considera noble (la bélica y la pacifica); declara qué clase ha de quedar
fuera del dmbito del Estado (las bacanales); y determina bajo qué clase de
danza se ha de incluir la comedia, esto es, bajo el género vulgar. Pero,
(en qué sitio hay que ubicar la tragedia? Si no es citada entre las dan-
zas de lo noble, ;habrd que suponer, entonces, que pertenece al género
vulgar junto con la comedia? ;Seria, entonces, también la tragedia en
la clasificacion platonica parte de una “representacion de los cuerpos y
pensamientos vergonzosos”? Esto tultimo resultaria —por lo menos—
sorprendente, aunque parece claro también que, si la tragedia ha de
ocupar un lugar en esta clasificacion, entonces su emplazamiento depen-
de del espacio que se asigne a la comedia (como advierte Schopsdau,
2003, p. 590). Algunas interpretaciones asi lo entienden y consideran la
tragedia en esta seccion como un mero apéndice al tratamiento de la co-
media, con lo cual la primera quedaria subsumida con la segunda en el

“Pl., Lg., 817d6: 10 0vTé ve 1) #ai Pedtio T moQ’ DudV.

4 Schopsdau (2003, p. 598) explica que una disposicion tal para Magnesia se asemeja
a un procedimiento ya habitual en Atenas, donde los poetas que pretendian presentar una
tragedia en las dionisfacas, por ejemplo, debian solicitar al arconte un coro para llevar a
cabo la funcidn, y de este modo se seleccionaba de entre los solicitantes a qué poetas se
les permitia representar sus obras.



NOVA TELLVS, 29-2, 2011, pp. 87-115 101

género mayor de lo vulgar (Lisi, 1985, p. 138). Aunque hay que advertir
que en el texto no se dice expresamente nada sobre esto.

En su comentario a Leyes, 814e ss., Ritter (1896, p. 210) examina
una posible reconstruccién de la clasificacion de las danzas del si-
guiente modo. Sobre el género de lo vulgar —sefiala— sdélo se dice ex-
presamente en el texto que abarca punpoto kekou@dnuéve; por tanto, y
para completar la biparticion, seria posible interpretar que las Boxyeto
expulsadas del Estado en 815c ss. conformarfan junto con la comedia
el género de lo vulgar. A su vez, y en correspondencia con lo anterior, el
género de lo serio estaria compuesto por la tragedia (que, debido a las
amenazas platénicas de su censura y exilio, presentaria un cierto para-
lelismo con las Boxyeta) y por las danzas que no presentan ningin tipo
de duda acerca de su admisibilidad (bélica y pacifica). Asi resultaria,
en el caso de lo vulgar, una biparticién (comedia y Boxyeia); y en el
de lo serio, una triparticioén (tragedia, danza bélica y danza pacifica).
Esta interpretacidn, sin embargo, resulta poco convincente para Rit-
ter, quien se inclina, més bien, a interpretar que la tragedia quedaria
en esta seccion consignada a un espacio completamente aparte de la
clasificacion.

Hasta donde entiendo, esta marginacion no significaria, sin embargo,
que —tal como sucede con las danzas baquicas y similares— la tragedia
seria expulsada del Estado, ya que —a diferencia de aquélla— no se
dice nada sobre la discriminacion de la tragedia como no politica, sino
que la disposicion respectiva —como hemos visto— solo se limita a
supeditar la representacion de las obras tragicas a la adecuacion de su
contenido, e incluso se llega a declarar que el presente ordenamiento
politico de Platén es la tragedia verdadera. Apartar la tragedia del 4m-
bito de la presente clasificacion podria significar asignarle un puesto
especial a la misma (Schopsdau, op. cit., p. 590).

Al igual que Ritter, Schopsdau elabora una reconstrucciéon de las
subdivisiones de las danzas y se inclina, también, por mantener la tra-
gedia aparte de la presente clasificacion. Este autor destaca de modo
més agudo que Ritter el criterio o la valoracién ética que Platon intro-
duce en esta clasificacion y realza que —paralelamente a la mimesis
corporal — el alma, con sus caracteristicas morales, es el objeto de
imitacién en la danza. Ademds, aunque esto ya lo hubiese apuntado
Ritter, Schopsdau acentiia mds la casi imperceptible redenominacion
de los dos géneros mayores, ya que —como se ha visto— en un primer



102 DELGADO / INDICIOS DE UNA REHABILITACION DE LA LITERATURA EN PLATON

momento se llama al primero 0 oepvov y después taov 6¢ omovdaimv,
y al segundo género se lo denomina to ¢padrov y, en 816d-e, es decir,
cuando al hablar de la comedia se aproxima el momento de referirse
a la tragedia, to0 yeholov, para hacer mas vehemente la contraposicion
de comedia/tragedia. De este modo, el primer género de danzas es de-
signado en primera instancia como género de lo noble y pasa, luego, a
ser de lo serio; mientras que el segundo es denominado, en las prime-
ras oportunidades, de lo vulgar y pasa, después, a ser de lo gracioso.
Respecto a la interpretacion que incluiria dentro del mismo género de
lo vulgar/valioso la tragedia y la comedia como dos de sus subclases,
Schopsdau seflala que esto no se encuentra explicitamente indicado
en el texto y que, por el contrario, aparece una referencia expresa a la
seriedad de los asuntos tragicos (Lg., 838c4) y, finalmente, que sélo
se toma a la tragedia (y no a la comedia) como rival de la creacién
literaria platénica (Lg., 817¢7). Por tanto, Schépsdau concluye que hay
buenos motivos para considerar que, segin Platén, el lugar de la tra-
gedia estaria fuera de este esquema. Ahora bien, ;cOmo interpretar
esta marginacioén de la tragedia de la presente clasificacidén platénica
de las danzas?>®

30 Una posible via serfa entender —siguiendo algunas lecturas que, si bien no se restrin-
gen a esta seccion de Leyes, examinan, sin embargo, la relacion de Platon con la tragedia
griega— que el fil6sofo estarfa reformulando algunos elementos esenciales de la cosmo-
vision propia del género tragico a partir de ciertas nociones filoséficas fundamentales de su
pensamiento. En este sentido, se puede mencionar el estudio de H. Kuhn (1941) que con-
sidera tal relacion como una transicion de estadios sucesivos, donde la filosofia platénica
naceria del humus cultural previo configurado por la tragedia ética. El autor apoya su tesis
en testimonios que vinculan las caracteristicas formales del didlogo platénico con la tra-
gedia, pero cifra la relacién fundamental especialmente en la cosmovision, esto es, en el
esquema de pensamiento que abarca una visién global de la vida humana, transmitida por
la tragedia griega. Kuhn piensa que las convicciones platénicas han desarrollado determi-
nadas intuiciones pertenecientes a la cosmovision trdgica, pero que el nicleo esencial de
esa cosmovision contradiria, al menos, las dos ideas ético-teoldgicas fundamentales del
pensamiento platénico, a saber, que (1) la divinidad es buena y no puede ser causa mas
que de bien para el hombre (el mal ha de estar confinado al &mbito humano) y (2), como el
mundo estd regido por dios, ha de haber un equilibrio perfecto entre bien moral y felicidad.
Estas dos convicciones platénicas comportarian la idea de que el hombre ha de encarar su
propia responsabilidad; que —por medio de sus acciones buenas— llega a ser duefio de
si y ninguna fatalidad podria disputarle el disfrute de su virtud; que lo que la experiencia
comuin muestra como factores que escapan al control del hombre son en realidad meras
apariencias, ya que la desgracia del justo es un hecho que se da solamente en el estrecho



NOVA TELLVS, 29-2, 2011, pp. 87-115 103

También en Repiiblica, Platon se ha referido al arte mimético, en ge-
neral, y a la poesia, en especial, como a algo ¢adrov. En Repiiblica,
603a10-12 se defiende que todo arte mimético compone sus obras lejos
de la verdad y que, en este sentido, tal arte es un asunto de rango inferior,
que —debido a su familiaridad con lo vulgar— compone cosas carentes de
valor’! Inmediatamente a continuacion, en Repiiblica, 603b9c2, se aplica
esta apreciacion general a toda la poesia mimética (donde, l6gicamente,
estd incluida también la tragedia). Asi la tragedia, parte del género mi-
mético, es también algo ¢padrov y puede ser definida, por tanto, como la
imitacion de hombres que realizan acciones forzadas o voluntarias y que
consideran que, por este obrar, les va bien o mal y que en todo esto o bien
sufren o bien gozan.>? Esta descripcion y valoracién de la tragedia es, a su
vez, coronada con una sentencia acerca de los asuntos humanos en general,

horizonte de nuestra efimera existencia, siendo que la retribucién ha de venir en esta o
en la otra vida. Algo similar puede verse en la interpretacion de M. Nussbaum (1995, pp.
177-193). Aunque la autora defiende la idea de que entre la reflexion ética de Platén y la
de la tragedia habria una cierta continuidad (ambas responderian a las mismas inquietudes
éticas: la intervencion de la fortuna en la vida de los hombres, la aspiracién humana a con-
figurar una vida buena y las posibilidades efectivas de lograrla, etc.), entiende que Platén
cifraria una mayor esperanza en las posibilidades humanas de configurar una vida buena,
suponiendo cierta inmunidad respecto de los factores que escapan al control de los hom-
bres y que —en la perspectiva tragica— despiertan auténtico horror y desconcierto (por
ejemplo, las tragedias consideran que en ocasiones las personas buenas se ven arrastradas
alaruina, o que realizan acciones malas como consecuencia de factores de cuyo origen no
son responsables, o consideran también el conflicto que surge entre dos exigencias éticas
igualmente validas). Por dltimo, S. Halliwell, en su articulo sobre el rechazo platdnico de
lo trdgico, mantiene una postura semejante. Segun el autor, la tragedia se presentaria como
una concepcion tltima de profundas consecuencias espirituales y morales, y habria sido
Platén quien por primera vez la formulé de manera articulada, ya que tenfa en mente con-
testar a las creencias filoséficas germinales en ese fendmeno literario-cultural de su tiempo
(Halliwell, 1998, p. 336). El autor muestra cémo Platén utiliza el término tragedia a modo
de tropo que designa la vida misma, induciendo asi a transferir los valores vigentes en la
tragedia al ambito de la vida concreta; en relacion Leyes, 817b-c, interpreta que la filosofia
aparece alli como oposicion, transformacion y superacion de la poesia; esta superacion se
opera mediante la transmutacion de los valores trdgicos, como se podria ver, por ejemplo,
en la desdramatizacion de la muerte de Sdcrates en Fedon.

SIPL, R., 603b4: @il doa oy cuyyLyvopévy GodAc YevVa 1) pumTind.

2 Pl., R., 603c4-7: mpbrtovtag, dpoapév, avhodmovg ppeitar 1 uuntxy) Praiovg 1)
£novotog mEAEELS, %ol % TOD TEATTELY 1) £V OLOUEVOUC 1) UUMS TEMQAYEVAL, XOL £V TOVTOLG
oM Aoy 1) Aoupévoug 1) yolgovtag.



104 DELGADO / INDICIOS DE UNA REHABILITACION DE LA LITERATURA EN PLATON

que —segun declara Platon por voz de Sécrates— no son dignos de gran
inquietud.>

Como se puede ver, esta seccidn se refiere en su conjunto al arte miméti-
co en general y no a la clasificacion especifica de la tragedia por oposicion
a la comedia. Por tanto, aunque esta seccion presenta cierto paralelismo
con la de Leyes (esto es, la oposicion de lo noble y lo vulgar en el marco
de la consideracién de la poesia), en sentido estricto no cabe trasladar esta
calificacion concreta de la tragedia como algo vulgar a la clasificacion de
Leyes para defender, entonces, que la tragedia deberia ser incluida alli en el
género ¢pavrov. Si entiendo bien, no parece muy plausible que Platén haya
incluido la tragedia dentro del género de lo vulgar, aunque haya podido
calificar en alguna oportunidad —como la que acabamos de analizar en
Repiiblica— que la ocupacion del poeta es de poco valor.

Por otra parte, objetar que la tragedia es tratada en la seccion de Leyes,
7, como un anexo de la comedia, supondria omitir en la lectura la indi-
cacion metddica registrada al inicio de la consideracién de lo cémico,
donde Platon precisa que esta ultima resulta fructifera como contracara
del tratamiento de lo serio.>* Si no hay inclusién expresa de la tragedia en
el género de lo vulgar, lo 16gico seria pensar que deberia encontrarse
en el de lo serio y, en esta medida, el tratamiento otorgado a la comedia
estaria supeditado al esclarecimiento del género trdgico que ella, por
contraposicién, contribuye a ofrecer. En esta medida, la presentacion de
la tragedia no puede resultar un apéndice de la comedia, sino que —al
contrario— parece ser el examen de la comedia el que se ve supeditado
aqui al tratamiento de la tragedia.

Por dltimo, si se incluye la tragedia junto con la comedia dentro del
género vulgar, y el género vulgar —como un todo— es posteriormente
rebautizado como género de lo gracioso (Lg., 816d6), ;habria que inter-
pretar que la tragedia forma parte de lo gracioso? No parece muy razona-
ble ni necesario investigar esta via.

La tragedia y el sentido platénico de lo serio

Ahora bien, de nuevo, ;como hay que interpretar, entonces, el hecho de
que la tragedia esté completamente ausente de esta clasificacion? Hasta

3PL, R., 604b12-c1: obte 1L TV AvBgwmivav dEWOV OV peyding omoudic.

Pl, Lg., 816d9-el: &vev yao yeholwv T omovdaio xol TEVIOV TOV EvavTinv To
gvovtia podety pev ov duvatov.



NOVA TELLVS, 29-2, 2011, pp. 87-115 105

donde llego a ver, me parece que la tragedia deberia caer bajo el género
serio; sucede, sin embargo, que Platén en una seccidén un poco anterior
a la clasificacién de las danzas, ha dedicado unos pasajes a definir qué
es estrictamente lo serio —qué es, por consiguiente, lo relativamente
serio y qué, lo sélo aparentemente serio— configurando con esto un
horizonte de sentido bastante sofisticado y, ciertamente, no correlativo
al nucleo de significacion tipico del sentido tragico, al menos, tal como
éste consta en la literatura griega. Esa suerte de reformulacién concep-
tual de lo serio y de lo que por contraposiciéon no es serio hace que ya
no pueda establecerse —como era habitual en la concepcién vigente de
la tragedia— una equiparacion lineal entre el sentido trdgico y la com-
prension platénica de lo serio.>

Esta reformulacién se encontraria reflejada también —hasta donde
veo— en la clasificacion de los géneros, no sélo porque la tragedia no
aparece alli explicitamente incluida, sino porque en la descripcién de
los géneros no se encuentran tampoco las notas esenciales de la tragedia
donde —como es sabido— el drama se desencadena en la forma de una
desgracia que acontece al hombre sin culpabilidad (o, también, sin la
proporcionada culpabilidad); desgracia que tiene, a su vez, como agente
siempre a una divinidad. En la descripcion platénica del género serio se
representan —como se ha visto— o bien a un alma valiente en una situa-
cion dificil o bien a una temperante en una posicion favorable; pero no
hay alli una mencion especifica al sentido trdgico del drama griego.*® Si
se recuerdan las tipologias teoldgicas (Bordt, 2006, p. 50-51) que Platén
habia establecido ya en Repiiblica, 379a6-7, se puede ver mejor por qué
no parece plausible que permanezca intacto el nicleo esencial del sentido
tragico caracteristico del drama griego. Segtin Platon, las representaciones
del dios habran de mostrarlo tal como realmente es’ y, en este sentido, los
poetas tendrdn que reconocer un aspecto esencial de la divinidad: que es
siempre buena®® y, por tanto, no puede ser causa de los males que aconte-

55 Esta equiparacion entre tragedia y lo serio, puede verse en Aristételes, Po.,
1449b9-10.

%6 Quizé se podria ver en la danza bélica una cierta equivalencia con la tragedia;
pero la referencia a la guerra y a los trabajos esforzados hace pensar mds bien en los
asuntos épicos cuyo sentido fatalista no es, sin embargo, nada tragico.

STPL., R., 379a8-9: otog TuyydveL 6 0edg (v, del dTrov modoTéov.

BPL., R., 379b1: dyaboc & ye 0£0g T dvTL.



106 DELGADO / INDICIOS DE UNA REHABILITACION DE LA LITERATURA EN PLATON

cen a los hombres, sino sélo de los bienes,”® que —segiin advierte— son
s6lo una pequefia parte de lo que sucede en la vida humana %

En Leyes, 7, previo a la seccion en que se clasifican las danzas, se
encuentra —como he adelantado— una consideracién especifica sobre
lo serio, en la que se recoge una sentencia similar a la de Repiiblica,
sobre los asuntos humanos. Me refiero a la seccion 803a7-804cl. Alli
cabe deslindar tres direcciones en relacién con las cuales se puede
comprender el término serio y que dan origen, a su vez, a tres sentidos
del vocablo, a saber, (1) uno absoluto, que emerge de la consideraciéon
de que el dios es lo serio por naturaleza; (2) uno relativo, que surge de
considerar lo humano en relacién con el dios, donde despunta la idea
de que, por naturaleza, el hombre es un juguete de los dioses, y (3) uno
aparente o falso, que surge de focalizar la mirada exclusivamente en los
asuntos humanos e ignorar la perspectiva —por asi decir— que emerge
desde lo divino o perspectiva absoluta; de este modo, se descentraliza
también la ubicacion exacta de la esfera de los hombres recogida en el
sentido relativo de lo serio.’!

La seccién comienza estableciendo una distincion operativa, a saber,
que es necesario ocuparse diligentemente de lo serio, pero no de lo que no
lo es;% a lo que sigue la identificacién de lo serio: por naturaleza —abso-
lutamente considerado— el dios es digno de una seriedad completamente
gozosa;* mientras que el ser humano, en su relacién con el dios, ha sido
creado como juguete.* En primer lugar, hay que observar que el texto se
refiere al dios como a lo auténticamente serio —como ya he mencionado,
en contraste con el sefalamiento de Repuiblica de que, por el contrario, los
asuntos humanos son de escaso valor—, aunque aqui se precisa ademds

¥PL., R., 379b15-16: Ovx oo TAVTOV Ye GiTIOV TO Gya0OV, GAAL TOV PV £V EXOVIOV
aitov, TOv 0¢ nan®V avaltiov.

SOPL., R., 379¢5-8: oV yaQ éAGTT™ TAYAOA TV OOV MUV, 0L TOV PEV Ayaddv
oUdéva dhhov aittatéov, Tdv 8¢ nandv AN drta Oel Tntelv T aitia, GAL™ ov Tov Oedv.

%! Aunque en esta seccién el empleo mayoritario del término serio aparece en oposicién
a moudiov, esto es, a lo ludico, al final de 1a seccidn se lo utiliza también en contraste con
davrov, lo cual valida establecer la relacién de este tratamiento de lo serio y de lo no
serio (lddico y vulgar) con la posterior clasificacion de la tragedia y comedia entre los
géneros mayores de la danza.

©2Pl., Lg., 803¢2: yofval o pév omovdaiov omovddlev, T 8¢ i) omovdaiov .

Pl Lg., 803¢3: dpioet 8¢ elvon Oedv pgv méong paxagiov omovdijc GEiov.

%Pl., Lg., 803c5: dvOommov O¢ [...] 00D TL TalyVIOV ELval LepNyaVUEVOV.



NOVA TELLVS, 29-2, 2011, pp. 87-115 107

que la consiguiente actitud ante el dios ha de ser la de una seriedad gozosa
(noxogiov). A mi entender, lo anterior tiende a apoyar la idea de que, en
coherencia con las tipologias teoldgicas acuiadas por Platén, no cabria ya
equiparar consistentemente lo serio con la actitud trdgica, sino que se le
adscribe ahora al mismo tiempo un sentido de dicha o g0z0.% En segundo
lugar, es de destacar la descripcién del hombre como maiyviov, que de
modo habitual —y con razén— se traduce como “juguete del dios”. Aqui
hay que advertir que el término maiyviov (Bovpata, Lg., 644d7) solia utili-
zarse para designar juguetes o también artificios que podian ser empleados
en representaciones teatrales, lo cual sugeriria —en este contexto— que el
ser humano actuarfa ante el dios como si éste fuera su espectador®® y que
representaria sus juegos ante é1.57 Esta lectura se apoya textualmente en
Leyes, 804b3, donde los hombres aparecen como Oatporta, esto es, como
“marionetas” de los dioses,%® remitiendo asi al famoso simil de Leyes,

%5 Para la traduccion de este pasaje, he seguido la interpretacién mayoritaria del mis-
mo que (a excepcion de Schneider y de Lisi) toma paxagiov como genitivo femenino
singular. Al respecto, véase Schopsdau, op. cit., p. 550.

%Pl., Lg., 804b7-8: moog ydo TV OebV.

7 Sobre el uso de maiyviov en contextos relativos a representaciones teatrales, véase Lg.,
816e10; véase en Lg., 803a2, 6; bl, 804b2, la referencia a que el hombre tiene asignado
un rol (ratd 1oV Tedmov Tig poews). Para el empleo de maiyviov y Badpa en el dmbito
de la diversion y arte representativo, véase Kurrer, 1990, p. 289, y Schiirrmann, 1997, p.
357. También Aristételes, Metaph., 1, 2, 983al12 habla de los odpata empleados en el
teatro. Agradezco estas dos ultimas referencias al doctor Alejandro Vigo (Universidad de
Navarra).

% Respecto a la metédfora de las marionetas de los dioses, es preciso aclarar que Platén
la emplea como una imagen que —como, por otra parte, sucede con toda imagen—
aporta ciertas posibilidades explicativas, aunque también involucra ciertos limites al
dar cuenta de un fendmeno. Me refiero, en concreto, al alcance de la comparacién del
hombre con una marioneta en el marco de una explicacién que pretende dar cuenta de
la presencia de diferentes fuerzas motivacionales internas al alma humana, y al modo en
que éstas originan distintas (e incluso contrarias) tendencias que inclinan al hombre a
realizar diferentes o contrarios tipos de acciones. Este simil ilustra la tensién interna
a que es sometido el ser humano por efecto de movimientos diferentes o contrarios
de fuerzas irracionales que actian en el alma y que el principio racional de la misma
ha de encauzar y dirigir al objetivo identificado como correcto. En este sentido, la metafora
de las marionetas, por contraposicién con los juguetes automdticos (Aristételes, MA,
701b2-13), no es invocada aqui por Platén para dar a entender que el hombre es movido
segun el capricho de los dioses, sino para dar cuenta del conflicto motivacional interno
(véase Schopsdau, op. cit., p. 234). El hecho de que las marionetas no sean ejemplo de



108 DELGADO / INDICIOS DE UNA REHABILITACION DE LA LITERATURA EN PLATON

644d7-645c6. En este pasaje, para distinguir las fuerzas que gobiernan el
alma, se habia propuesto ya la equiparacién del ser humano con una ma-
rioneta que es movida por hilos diferentes, a saber, por la funcién racional
del alma (hilo dureo de la reflexion racional®) y por movimientos irracio-
nales, que tiran de la marioneta en sentidos contrarios. Esta comparacion
no intenta equiparar al hombre con una criatura que se mueve segun el
capricho de los dioses, ya que se refiere a la conducta humana como a un
comportamiento activo y a la razén como a una regla segtin la cual ha de
ser conducido el juego (Schopsdau, op. cit., p. 234). En este contexto, el
genitivo 0god en la expresion Ogod T malyviov pepnyovnuévov,’® habitual-
mente interpretado con valor de un genitivo subjetivo (en el modo del su-
jeto agente), da a entender especificamente que el sujeto de la confeccion
del hombre es el dios y que, seglin esto, antes que leer que el hombre
es una marioneta movida por el dios, hay que interpretar que el dios ha
maquinado (pepnyavnuévov) ese juguete/artificio, pero no se encarga de
moverlo en una u otra direccion. El movimiento del juguete se explica
por los tirones de los hilos, los cuales, si se quiere, en el momento inicial
en que se activa el mecanismo, son pulsados por la divinidad; pero, una
vez desatada la dindmica, queda bajo tutela del hombre la direccién que
predomine en sus movimientos. Este rol —ser un juguete para/ante el
dios— ha llegado a ser realmente lo mejor para el hombre.”!

Segtin su propia realidad, los seres humanos —sigue el texto—, hom-
bres y mujeres, han de conformarse a ese rol y pasar la vida, en la medi-
da de lo posible, jugando los juegos mds hermosos;’? actitud que resulta
precisamente la contraria al modo en que actian ahora (Lg., 803d2). En
este punto del texto aparece implicita la distincion entre los sentidos alu-
didos (2) y (3) de lo serio, ya que se explica que ahora los hombres con-

automovimiento, a diferencia de los automatas, creo que no plantea realmente problema
en contexto platénico (véase Berryman, 2003, p. 354). La direccién predominante ha de
ser marcada por el hoyiouodg, que es lo divino en el ser humano, pero no el dios mismo.
También aqui agradezco al doctor A. Vigo la advertencia relativa a los autématas y a las
eventuales consecuencias interpretativas que podria implicar la opcion platonica por la
metédfora de las marionetas.

Pl Lg., 645al: T)v 10D Aoylopod dymyny XQuony ol ieQdv.

OPL., Lg., 803c5.

7'Pl., Lg., 803c5-6: »ai éviwg TodTo 0dTod TO BENTIOTOV Yeyovéval.

72Pl., Lg., 803¢6-8: TotTm 1) Seiv 1) T0OMw ouvemduevoy xal maifovta 8T naAhioTag
sondLag vt dvoga xol yuvoira oltm dafudva.



NOVA TELLVS, 29-2, 2011, pp. 87-115 109

sideran que las cosas serias han de ser hechas en vista de los juegos,”
tomando por serio la guerra y por lddico lo relativo a la vida en paz;
mientras que lo mds serio para nosotros —advierte el Ateniense— es la
educacién.” En la opinién actual reside el sentido falso de lo serio (3):
tomar los asuntos bélicos del Estado como lo més importante; mientras
que, en la opinién manifestada por el Ateniense, se detecta el sentido
relativo de lo serio (2), a saber, la educacion como asunto humano que
en relacion con el dios aparece como en cierto sentido serio, ya que, en
la medida en que por medio de la mouwdeio se cultiva el elemento divino
en el hombre, éste va asemejdndose paulatinamente a la divinidad. Por
eso, lo més correcto para el ser humano’” consiste en pasar la vida ju-
gando algunos juegos, cantando y danzando’® y, asi, vivir la vida mejor
y mas larga en paz.”’

En el esquema de la pdgina 25 se recogen los tres sentidos de lo serio
identificados en el texto.

En el contexto de estos sentidos, se entiende mejor por qué Platon ha-
bia dictaminado ya en Republica, 604b12-c1 que ninguno de los asuntos
que afligen a los hombres es, en verdad, merecedor de una gran inquietud.
El esfuerzo, serio y gozoso al mismo tiempo, s6lo se corresponde propia-
mente con la dignidad del dios y, por traslacion, con aquellas cuestiones
que, de algiin modo, lindan con los asuntos divinos. Desde esta perspecti-
va, esto es, seglin su vinculacion con lo estrictamente importante, se acota
la serie de cuestiones relevantes, se reformulan las prioridades de éstas
y, finalmente, se redimensionan los motivos de las inquietudes humanas.
De todas las ocupaciones en que se despliega la vida de los hombres,
s6lo la educacion resulta algo muy serio (Lg., 803d7), pues —como ya
he mencionado— mediante esta actividad tiene lugar el cultivo de la
dimension divina en los seres humanos. A esa tarea educativa se ha de

B PL, Lg., 803c10-11: Ndv pév mov Tdg omouddg olovral Selv Everna TV moudidv
yiyveoOau.

74Pl., Lg., 803d6-7: moudela moté Huiv dEOLoyog, oiite ovoo 0T’ écouévn, O 81 pauev
ULV ye eival omoudoldTaTov.

5Pl Lg., 803el: 6p06tnC.

5Pl Lg., 803e1-2: maiCovrd oty doPrwtéov Tivag 1 moudidg, Ovovia xal ddovto
%Ol OQYOUVUEVOV.

"TPL., Lg., 803d7-8: dei &M tov nat’sigNvnv Plov Exaotov mAeloTdV Te %al GQLOTOV
deEehbelv



110 DELGADO / INDICIOS DE UNA REHABILITACION DE LA LITERATURA EN PLATON

acotar el esfuerzo serio por parte del Estado y, en cambio, las cuestiones
relativas a la guerra, en contra de lo que usualmente se piensa, han de ser
supeditadas a aquella auténtica prioridad y redimensionadas como algo
sOlo aparentemente serio.

En la medida en que interfiere —ya sea positiva o negativamente —
con la finalidad de la educacion, cabe concluir que la literatura seria
uno de los asuntos (relativamente, desde la perspectiva absoluta) serios
para Platon. Es serio en Leyes el tema de los textos literarios que serdn
usados en la educacion que se proyecta otorgar a los ciudadanos de
Magnesia y, en tal medida, es una cuestion seria toda la literatura, esto
es, no sélo el género tragico, sino cualquier otro, incluida la comedia.
En efecto, la comedia puede ser educativa pues, representando lo gro-
tesco y lo vulgar, reenvia, por contrapartida, a lo noble y elevado; y si
puede cumplir un rol educativo o deseducador, entonces la comedia es
también parte del asunto mds serio en el Estado.

Ahora bien, lo serio no se contradice ya con el sentido tragico ti-
pico de la tragedia griega. En la clasificacion de los géneros se pue-
de comprobar que alli lo serio apunta a la excelencia de costumbres
(Schépsdau, op. cit., p. 588), es decir, se trata de representar acciones
que eleven moralmente al espectador poniendo en escena tematicas,
problemas y resoluciones con tal fin.”® La danza es apropiada, bdsica-
mente, para representar dos cualidades morales (valentia y templan-
za), cuya dificil obtencién se ve alimentada especificamente por la
complejidad de las situaciones en que han de ser éstas practicadas, a
saber, en el caso de las circunstancias de prosperidad; lo mds noble y
dificil consistiria en asumir una conducta templada/mesurada; mientras
que, en la guerra, resultaria especialmente elevado el cardcter valiente.
Hasta donde entiendo, esta focalizacion en la cualidad moral supone la
descarga de la responsabilidad de la accién en el protagonismo huma-
no y deposita el peso de la dificultad no ya en una desgracia acaecida
ciegamente, sino en el acierto moral con que el hombre ha de responder
a esa dificultad. Hay, en este sentido, una desdramatizacién de la opaci-
dad de la circunstancia, esto es, se desactivan los mecanismos fatales, y
se presencia, en cambio, una dramatizacion de la accién moral tal como
ésta ha de ser puesta por el ser humano.

78 Asi también Lg., 659¢3-5: §¢ov yop adtodg del Beltio 1@V abtdv N0dV drodoviog
Beltio v Hdovny Toyety.



NOVA TELLVS, 29-2, 2011, pp. 87-115

SENTIDO 1 —

lo realmente serio (¢pvoer
8¢ elvar 0gov pgv mdong
poxoiov omovdiig dEov,
803c3-4);

perspectiva desde lo divi-
no (mwog yaQ TOv Bedv,
804b7-8)

1
dios (6e6v, 803c3)

SENTIDO 2

l

lo realmente no serio (xatd
TOV TEOTOV TiG ¢UoEmG,
804b2)

1

el hombre
803c4)

(Gvbowmov,

es juguete (tv maiyviov,
803c5); es marioneta; (0a0-
pota, 804b3)

esto es lo mejor para él
(to pértorov, 803cH) y es
lo mds correcto (tic ovv
000611, 803el)

jugar los juegos mads her-
mosos (maiCovra OtL nak-
Motag mowduag, 803¢7)

lo mas serio es la edu-
cacion (maudeta, 803d5;
omovdardtatov, 803d7)

llevar en paz una vida larga
y 6ptima (tov zat' eipfvnv
Plov &raotov mhelotOv TE
nol  dolotov  OleEeldety,
803d7-8)

l

lo relativamente serio ({otw
TO YEVOg NUOV u) dpadrov,
804b9)

111

las cosas serias (guerra)
en vista de los juegos
(paz) (ta yoQ meQl TOV
TOLEUOV TYOUVTOL OTOV-
data. Ovto TG elnvng
gvena Oglv €U ti0eoOau,

803d2)

lo aparentemente serio
(otovrau, fryodvrou, 803d2-
3)

1

SENTIDO 3



112 DELGADO / INDICIOS DE UNA REHABILITACION DE LA LITERATURA EN PLATON

Indicios de una rehabilitacion de la literatura. Apreciacion final

Ahora bien, si —como se ha visto— Platon ha reformulado las ideas
centrales que desencadenan la accidén tragica (acaecimiento de un castigo
inculpable que tiene por agente a un dios) y, en tal medida, habria vacia-
do de sentido tragico a esta literatura, ;qué quedard de ésta en Magne-
sia?; me refiero concretamente, ;podrd haber alli, en sentido absoluto,
tragedia? Y, por otra parte, ;como puede Platén llamar a su creacion
literaria la tragedia verdadera?, jen qué sentido es ésta realmente una
tragedia?

Qué permanece de la tragedia en Magnesia es una cuestion que el
propio Platon —como he sefialado— ha contestado, estableciendo expre-
samente una disposicion legislativa concreta: si los tragicos traen obras
cuyo contenido ético es consistente con la concepcién que se ha de
fomentar en este nuevo Estado, entonces esas representaciones podrin
ser puestas en escena. A pesar de contar con esta disposicion, queda
indefinido todavia si el contenido usual de las tragedias en la literatura
vigente estaria efectivamente a la altura de esta exigencia platénica o si
hay que pensar, mas bien, que la criba de contenidos dejaria invalidada,
en cambio, la mayor parte de la literatura tragica. A juzgar por las con-
diciones conciliadoras (en comparacién con la marginacién total de las
bacantes y parcial de la comedia) que el Ateniense dispone en relacién
con la tragedia, parece que seria posible en principio reunir de entre el
existente un material vdlido para la representacion tragica en Magnesia.
Lo que si resulta seguro es que, en ese material, el contenido esencial
habrd de desligar la causalidad divina de toda relacién con los males
que acontecen a los hombres y desprender ese elemento del mecanismo
de la fatalidad; habria que cargar las notas del drama, en cambio, en el
conflicto moral que caracteriza el actuar humano (ya sea porque las des-
gracias que acaecen al protagonista se originan en la injusticia de otros
seres humanos, ya porque en las circunstancias dadas la acciéon moral se
torna especialmente dificil). Un ejemplo de este tipo de representacion
—como ya ha sido sefialado (Halliwell, supra, nota 50, p. 17)— viene
ofrecido, precisamente, por la representacion platonica del juicio, con-
dena y muerte de Socrates en Apologia, Critias y Fedon, donde se trata
indudablemente de una desgracia (aunque SOcrates tenga motivos para
interpretar que el suceso no es un mal para él, Ap., 40b ss.), acontecida
a un hombre sabio, como resultado del actuar injusto de otros hombres.



NOVA TELLVS, 29-2, 2011, pp. 87-115 113

Respecto al sentido en que la creacion literaria platénica pueda ser una
tragedia, creo que hay que interpretar la sentencia también en el modo en
que Platén mismo la ha definido, a saber, hay que entender que €l es autor
de una tragedia en la medida en que la organizacién politica (solteia),
que s6lo la ley (vouog) es por naturaleza capaz de llevar a cabo, represen-
ta la vida mds alta y mejor.”” A mi modo de ver, se puede entender aqui
que Platén indica como régimen politico aquel ordenamiento diseiado
en Repiiblica y, como concrecion de tal régimen politico, la legislacion
propuesta en Leyes:¥ el fildsofo habria concebido su paradigma tragico en
consonancia con la legislacion que se estipula en Leyes y que —en este
simil — equivaldria al guién que habrian de interpretar los ciudadanos del
Estado para representar la tragedia mds bella, cuyo contenido es la vida
mejor.

En esta medida, cabe concluir que Platén, por un lado, ha intentado
superar mediante su criba la poesia vigente en su tiempo, pero también
que, por otro, su propuesta de una nueva literatura vélida (texto nomo-
tético) opera como piedra de seleccion, de entre el material ya existente,
de textos poéticos adecuados para emplear en la educacién, y como
patrén para la creacion de una nueva literatura valida. En este sentido,
no parece que la intencién platénica haya pretendido sin mds superar
la poesia, sino antes bien, tras una seleccion del material poético, re-
habilitar la literatura para aprovechar su potencial performativo en la
educacion. En ese proyecto platonico de rehabilitacion de la literatura,
la tragedia ha adoptado —como se ha podido ver— un lugar preemi-
nente, pues el filésofo ha concebido su propia creacién literaria como

79 Atiéndase a que también esta referencia a la vida mejor remite, en relacién directa,
a aquella vida que el Ateniense ha definido como “jugar los juegos mds hermosos”, esto
es, a la ocupacion politica y educativa de los ciudadanos en Magnesia.

80 La referencia a la molteio puede verse, en este sentido, como una indicacién explicita
a Republica, didlogo en el que se encontraria el contenido ejemplar que los ciudadanos de
Magnesia, mediante la legislacion disefiada en Leyes, habrian de representar para conducir
una existencia verdaderamente feliz. Entiendo que la molteia podria ser una referencia de
Platén a su didlogo Repiiblica, pues, aunque no haya sido €l mismo quien diera ese titulo a
la obra, se puede ver que Aristételes (Pol., 11, 1261a6; 1265al1-2) designa a este didlogo con
ese titulo, y, por tanto, parece muy probable que en la Academia ya se lo denominara asi. El
consenso por parte de los editores de transcribir el término con mayusculas (en los pasajes
citados de Politica) pone de manifiesto que €stos tienden a interpretar que Aristoteles se
estarfa refiriendo aquf al titulo de la obra platdnica.



114 DELGADO / INDICIOS DE UNA REHABILITACION DE LA LITERATURA EN PLATON

poesia y, en especial, como tragedia, habiendo realizado previamente
una reformulacion del sentido tipico de lo serio.

BIBLIOGRAFIA

Textos, comentarios y traducciones

ARISTOTLE, De motu animalium, text with translation, commentary, and interpretive
essays by M. C. Nussbaum, Princeton, Princeton University Press, 1978.

—, Metaphysics, 2 vols., a revised text with introduction and commentary by W.
D. Ross, Oxford, Clarendon Press, 1997.

ARISTOTELIS, De arte poetica liber, R. Kassel (ed.), Oxford, Clarendon Press, 1965.

—, Politica, W. Ross (ed.), Oxford, Clarendon Press, 1927.

PLATON, Nomoi, I-111, Ubersetzung und Kommentar von Klaus Schépsdau, Band
IX 2, Gottingen, Vandenhoeck und Ruprecht, 1994.

—, Nomoi, VI-VII, Ubersetzung und Kommentar von Klaus Schopsdau, Band IX
2, Gottingen, Vandenhoeck und Ruprecht, 2003.

PLATON, Didlogos. Leyes (I-VI), introduccion, traduccién y notas por F. Lisi, Ma-
drid, Gredos, 1999.

—, Didlogos. Leyes (VII-XII), introduccién, traduccién y notas por F. Lisi, Ma-
drid, Gredos, 1999.

—, Didlogos. Republica, introduccion, traduccién y notas por C. Eggers Lan,
Madrid, Gredos, 1992.

PLATONIS, Opera 1-V, recognovit brevique adnotatione critica instruxit Ioannes
Burnet, Oxford, Oxford University Press, 1900-1907.

RITTER, C., Platos Gesetze, Kommentar zum griechischen Text von C. Ritter, Leip-
zig, Teubner, 1896.

Léxicos

AST, F., Lexicon platonicum sive vocum platonicarum index, Lipsiae, Libraria
Weidmanniana, 1836; Bonn, R. Habelt Verlag, 1956.

LippELL, H., R. Scott and H. Jones, A Greek-English Lexicon, Oxford, Clarendon
Press, 1996.

Estudios

BERRYMAN, S., “Ancient Automata and Mechanical Explanation”, Phronesis, XL-
VIII, 4, 2003, pp. 344-369.

BLONDELL, R., The Play of Character in Plato’s Dialogues, Cambridge, Cambridge
University Press, 2002.

BorDT, M., Platons Theologie, Freiburg-Miinchen, Karl Alber, 2006.



NOVA TELLVS, 29-2, 2011, pp. 87-115 115

BUTTNER, S., Die Literaturtheorie bei Platon und ihre anthropologische Begriind-
ung, Tiibingen, Francke, 2000.

CANCIK, H. und H. Schneider (eds.), Der neue Pauly. Enzyklopddie der Antike, Bd.
2, Stuttgart-Weimar, J. B. Metzler, 1997.

CERRI, G., La poetica di Platone. Una teoria della comunicazione, Argo, Lecce,
2007.

DALEEN, J., Polis und Poiesis. Die Auseinandersetzung mit der Dichtung bei Platon
und seinen Zeitgenossen, Miinchen, Wilhelm Fink Verlag, 1974.

GIULIANO, F., Platone e la poesia. Teoria della composizione e prassi della rice-
zione, Sankt Augustin, Academia, 2005.

GORGEMANS, H., Beitrdge zur Interpretation von Platons Nomoi, Miinchen, C. H.
Beck, 1960 (Zetemata, 25).

HALLIWELL, S., “Plato’s Repudiation on the Tragic”, in M. Silk (ed.), Tragedy and
the Tragic. Greek Theatre and Beyond, Oxford, Clarendon Press, 1998.

JOUET-PASTRE, E., Le Jeu et le sérieux dans les Lois de Platon, Sankt Augustin,
Academia Verlag, 2006.

KunN, H., “The True Tragedy. On the Relationship Between Greek Tragedy and
Plato”, Harvard Studies in Classical Philology, 52, 1941, pp. 1-40.

KURRER, K. E., “Automation”, en H. J. Sandkiihler (ed.), Europdische Enzyklopddie
zu Philosophie und Wissenschaften, Bd. 1, Hamburg, 1990, pp. 288-294.

LEVIN, S., The Ancient Quarrel Between Philosophy and Poetry Revisited. Plato
and the Greek Literary Tradition, Oxford / New York, Oxford University Press,
2001.

List, F., Einheit und Vielheit des platonischen Nomosbegriffes, Konigstein Ts.,
Hain 1985.

MADER, M., Das Problem des Lachens und der Komddie bei Platon, Stuttgart,
Verlag W. Kohlhammer, 1997.

Mouzg, L., Le Législateur et le poéte. Une interprétation des Lois de Platon, Paris,
Villeneuve d‘Ascq: Presses Universitaires du Septentrion, 2005.

NussBAUM, M., La fragilidad del bien: fortuna y ética en la tragedia y la filosofia
griega, traduccion de A. Ballesteros, Madrid, Visor, 1995.

SANDKUHLER, H. J. (ed.), Europdische Enzyklopddie zu Philosophie und Wissen-
schaften, Bd. 1, Hamburg, 1990.

SCHURRMANN, A, “Automaten”, en Cancik-Schneider (eds.), Der neue Pauly. Enzy-
klopddie der Antike, Bd. 2, Stuttgart-Weimar, J. B. Metzler, 1997, pp. 357-360.





