
nova tellvs, 29◆2, 201187

Indicios de una rehabilitación
de la literatura en Platón

a propósito de Leyes, 809e2-812b1 y 817a1-e1

Carolina Delgado
Universidad Nacional de General Sarmiento, Buenos Aires

cdelgado@ungs.edu.ar

Resumen: Tras la prominente crítica y expulsión de los poetas en República, 2.3 y 
10, la poetología platónica de Leyes, 2 y 7 sorprende por su carácter marcadamente 
propositivo. Este cambio de énfasis puede ser interpretado de diversas maneras, e 
incluso cabría pensar que, en su última obra, Platón habría conseguido rehabilitar 
la literatura como material aprovechable en el marco de su nuevo proyecto político 
para Magnesia. Por “rehabilitación” de la literatura entiendo la reasignación de un 
lugar específico a la poesía en el proyecto platónico del segundo Estado mejor, con 
el fin de emplear su potencial performativo para configurar —en la medida de lo 
posible— una vida social basada en la constelación común de creencias verdaderas. 

En esta presentación propongo discutir algunos textos de Leyes, 7 con base en 
los cuales (y junto a otros que, por los límites de extensión, no es posible analizar 
aquí), a mi entender, sería factible identificar algunos indicios de esa rehabilitación 
platónica. En breve, defenderé la tesis de que, a partir de estas referencias consig-
nadas en Leyes, 7 acerca de una nueva poesía  platónica, cabría interpretar que el 
filósofo en esta obra —a diferencia de República— habría reintegrado la literatura 
en su proyecto educativo y que, en este contexto, habría considerado particular-
mente especial el lugar de la tragedia, basándose en una previa reformulación del 
sentido típico de “lo serio”. 

Signs of a Rehabilitation of the Literature in Plato
about Laws, 809e2-812b1 y 817a1-e1

Abstract: After the sharp criticism and banishment of the poets in Republic, 2.3 
and 10, the platonic poetology of Laws, 2 y 7 surprisingly takes up a remarkably 
propositional style. This type of emphasis can be interpreted in different ways and, 
we could even believe that, in his last work, Plato managed to rehabilitate Litera-
ture as some useful material for his new political project for Magnesia. By “reha-
bilitation” of Literature I mean the reallocation of a specific place for poetry in the 

Nova Tellus 29-2.indb   87 04/05/12   14:14



88	 delgado / indicios de una rehabilitación de la literatura en platón  

platonic project of the second best state, in order to use its performative potentiality 
to set —as far as possible— a social life based on the common constellation of true 
beliefs.

In this article I propose to discuss some texts in Laws, 7 on the basis of which I 
think it could be possible to identify some evidence of that platonic rehabilitation. 
(Due to the fact that its length is restricted, this presentation will necessarily have 
to leave aside some other texts which I would have liked to include and analyse). 
In short, I will defend the thesis that, on the basis on the references listed in Laws, 
7 regarding a new platonic poetry, it might be interpreted that the philosopher has 
re-integrated Literature in his educational project —thought not in Republic— and 
that, in this context, has paid special attention to tragedy, though having given a 
previous reformulation of the typical sense of what is “serious”.

Palabras clave: Platón, literatura, tragedia, “lo serio”.
Keywords: Plato, literature, tragedy, “seriousness”.
Fecha de recepción: 24 de noviembre de 2011.
Fecha de aceptación: 31 de octubre de 2011.

Nova Tellus 29-2.indb   88 04/05/12   14:14



nova tellvs, 29◆2, 201189

Indicios de una rehabilitación
de la literatura en Platón

a propósito de Leyes, 809e2-812b1 y 817a1-e1*

Carolina Delgado

Tras la prominente crítica y expulsión de los poetas en República (2.3 
y 10), la poetología platónica de Leyes (2 y 7) sorprende por su carácter 
marcadamente propositivo. Este cambio de énfasis puede ser interpretado 
de diversas maneras, e incluso se puede llegar a pensar que, en su última 
obra, Platón habría conseguido rehabilitar la literatura como material 
aprovechable en el marco de su nuevo proyecto político para Magnesia.1 
Aquí entiendo la rehabilitación de la literatura desde una perspectiva 

* Agradezco al doctor Christoph Horn las discusiones mantenidas en relación a este 
tema y aprovecho para agradecer también a los participantes del Seminario de Filosofía 
Antigua (Instituto de Filosofía, Universidad de Bonn, Alemania) por las diversas obser-
vaciones que me hicieron con ocasión de la exposición del mismo en tal sede (enero, 
2008); sus aportaciones me han servido para enriquecer —en la medida de mis posibili-
dades— la discusión que presento en las siguientes páginas.

1 Rehabilitación se puede entender, a primera vista, en dos sentidos, que considero 
inapropiados en este contexto y que, por tanto, es necesario precisar aquí para no desviar 
la comprensión de las tesis que formularé. En un primer sentido, la rehabilitación sería el 
resultado de un proceso en el que Platón habría modificado su postura crítica de República, 
que —como he dicho— ha llegado incluso a determinar el exilio de los poetas (R., 607b), 
plasmándose en la propuesta positiva de Leyes (aprovechamiento del potencial perfor-
mativo de la poesía), que da lugar a un texto literario válido y a un modelo/patrón para 
la identificación de otros textos del mismo estilo. Un segundo sentido haría referencia, 
en cambio, a la relación entre las dos disciplinas involucradas en esa rehabilitación, a 
saber, filosofía y literatura; en este segundo caso, la previa “inhabilitación” de la litera-
tura habría consistido en (a) la criba filosófica de los contenidos falsos presentados por 
la poesía vigente y en (b) la delimitación del estatuto epistemológico exclusivamente 
al conocimiento filosófico, al tiempo que la literatura residiría en el estadio de las creen-
cias —en el mejor de los casos— verdaderas. Hasta donde puedo ver, en el pensamiento 
platónico no ha tenido lugar una rehabilitación en este segundo sentido, ya que la prioridad 
epistemológica de la ciencia, y por tanto de la filosofía, no ha sido resignada nunca por 
Platón. Tampoco considero correcto hablar de un proceso en la medida en que éste impli-
cara una evolución en la postura platónica entre la poetología de República y la de Leyes, 

Nova Tellus 29-2.indb   89 04/05/12   14:14



90	 delgado / indicios de una rehabilitación de la literatura en platón  

estrictamente metódica, esto es, consistiría en la reasignación a la poe-
sía de un lugar específico en el proyecto platónico del segundo Estado 
mejor, con el fin de aprovechar el potencial performativo de la misma, 
en vistas a configurar —en lo posible— una vida social basada en la 
constelación común de opiniones verdaderas compartidas.2

En este artículo, defenderé que (1) la poetología explícita de Leyes, 7, 
pone de manifiesto una peculiar rehabilitación de la literatura por parte 
de Platón; (2) que esa rehabilitación coexiste, al mismo tiempo, con la 
creación platónica de un ejemplo de literatura válida, e incluso llega a 
ser posibilitada por el empleo de esa creación platónica a modo de para-
digma/patrón para seleccionar otros textos poéticos igualmente válidos; 
(3) que, en esa rehabilitación, la tragedia ocupa un lugar preeminente.3

Para desarrollar la argumentación daré los siguientes pasos: en primer 
lugar, traeré a consideración algunos textos de Leyes, 7, que ponen de 
manifiesto tres momentos diferentes (antagonismo, sustitución y supe-
ración) en la pretendida rehabilitación de la literatura; después, objetaré 
a esta lectura que, particularmente, la consideración de la tragedia en 
esos pasajes no supone verdaderamente una rehabilitación de la poesía, 

ya que entre ambas se detectan claramente lineamientos básicos de carácter idénticos. 
En el texto especifico el sentido en que tomo el término rehabilitación en este trabajo.

2 Esta perspectiva metódica a la que me refiero consiste en la confrontación de un 
caso concreto con su modelo correspondiente, que ese caso concreto aspira a emular lo 
más posible. Una aproximación a tal aspiración exige, a su vez, la reducción de cier-
tos requisitos presentes en el modelo a efecto de posibilitar su realización en el caso 
concreto. En este sentido, República contiene la propuesta platónica de un proyecto de 
Estado, concebido como paradigma primero y totalmente modélico, en cuya poetología 
—de modo correspondiente a esta naturaleza del proyecto— comparecen de manera 
extremadamente aguda las exigencias ideales en comparación con las cuales es criticada 
la literatura vigente. Por su parte, Leyes estipula un segundo proyecto de Estado, que 
emula al mejor y aspira a ser lo más aproximado posible a éste; sólo que —por no darse 
fácticamente las condiciones ideales— al concebir este proyecto se han de reducir ciertas 
exigencias del modelo máximamente óptimo, por ser inviables. Esto se traduce en la 
naturaleza no ya enfáticamente crítica sino propositiva de la poetología de Leyes.

3 Al defender estas tesis, me distanciaré por igual de (1) las lecturas que interpretan 
que, antes que una rehabilitación de la poesía, habría que hablar en el caso de Leyes, 
7, únicamente de una sustitución/superación de la literatura por medio del paradigma 
poético platónico, de manera que el espacio de la literatura en Magnesia tendería prác-
ticamente a desaparecer; como de (2) aquellas que interpretan que una rehabilitación 
tal implicaría la equiparación simétrica de la literatura a la filosofía en relación con sus 
respectivas virtualidades epistemológicas (Mouze, 2005). 

Nova Tellus 29-2.indb   90 04/05/12   14:14



nova tellvs, 29◆2, 2011, pp. 87-115	 91

ya que allí se trata la tragedia como mero apéndice de la comedia y, por 
consiguiente, se la incluye junto con ésta en el género de lo faÊlon o 
vulgar; a continuación, esta objeción me conducirá a examinar con dete-
nimiento el lugar que Platón asigna a la tragedia en el contexto de Leyes, 
7; y, por último, estipularé una explicación del hecho de que Platón no 
haya incluido a la literatura trágica en su clasificación de los géneros.

Antagonismo, sustitución y superación de la literatura en Leyes, 7

Como se sabe, Platón trata la cuestión de la poesía movido por el objeti-
vo político de revisar la eficacia pedagógica que la obra poética cumple 
en el Estado.4 En Leyes, la pretensión platónica va más allá de una mera 
revisión y busca, incluso, formular un paradigma poético propio. Esa 
reformulación, lejos de ser un tratamiento lineal, involucra —como se 
verá—, por el contrario, tres momentos: el primero presenta un claro an-
tagonismo entre el grupo de los antiguos poetas y el de los participantes 
en el diálogo; el segundo consiste en la designación del conjunto de los 
discursos desarrollados en el diálogo como una obra semejante a la poesía 
y, por consiguiente, como un posible paradigma adecuado para sustituir 
en Magnesia a la poesía vigente; el tercero va más allá de la sustitución y 
considera el nuevo texto poético no sólo como una alternativa válida entre 
otras posibles, sino como la superación de la poesía anterior en una nueva 
creación literaria.5 Para mostrar aquí la voluntad platónica de ofrecer una 
nueva poesía mediante su propia creación literaria y para identificar en 
ese proyecto los momentos de antagonismo, sustitución y superación, es 

4 El tratamiento de Platón sobre la poesía se concentra en sus dos grandes diálogos 
políticos: en República, 2-3.10, el filósofo discute la educación que habrán de recibir los 
guardianes del Estado perfecto, lo cual desemboca en la prominente crítica y expulsión de 
los poetas (R., 607b); luego, en el período final de su obra, Platón retorna a la cuestión 
de la poesía y lo hace nuevamente en el marco político de un proyecto de educación (Lg., 
2.7). No quiero decir con esto, sin embargo, que el tratamiento platónico sobre la poesía 
se reduzca a estas dos obras políticas, ya que —como es sabido— Platón se ha referido 
al fenómeno literario también en otros diálogos (por ejemplo, Men., 99c3-4; Ap., 22c2-3; 
Phdr., 245a1-5) y que ha atendido a él muy especialmente en Ion.

5 La identificación de este tercer momento apoya la interpretación de que la refor-
mulación platónica de la poesía no implicaría una mera equiparación simétrica entre el 
legislador y el poeta (como lo entiende, por ejemplo, Mouze, op. cit., p. 332), sino que 
supone la superación de este último mediante la nueva actividad literaria del legislador 
(Dalfen, 1974, p. 291).

Nova Tellus 29-2.indb   91 04/05/12   14:14



92	 delgado / indicios de una rehabilitación de la literatura en platón  

preciso atender a Leyes, 7, especialmente la sección 809e2-812b1, donde 
Platón declara poseer un modelo propio para ofrecerlo como literatura 
adecuada para la paide¤a, y a la sección 813a7-817e4, donde el filósofo 
—en el contexto de su análisis de la enseñanza de gimnasia y danza en la 
escuela— trata sobre la comedia y la tragedia y declara —por boca del 
Ateniense— que él mismo es poeta, compositor de la tragedia verdadera 
para representar en Magnesia.

En primer lugar, la aparición de ese momento de antagonismo pue-
de observarse en los siguientes pasajes. En la sección 816e6-817e4, al 
tratar sobre la comedia y la tragedia, el Ateniense plantea la siguiente 
situación ficticia: un día se apersonan en el Estado poetas trágicos ex-
tranjeros y solicitan permiso para representar sus obras; y pregunta a 
sus interlocutores si se habrá de admitir la puesta en escena de obras 
teatrales, siendo que tales representaciones parecen obstaculizar la edu-
cación de los ciudadanos:

Cuando algunos de estos autores serios —según los llaman—, nuestros 
poetas de tragedia, dirigiéndose a nosotros, nos pregunten: “Extranjeros, 
¿iremos con frecuencia a vuestra ciudad y país, o no? Y ¿llevaremos nuestra 
poesía y actuaremos, o qué habéis dispuesto hacer en relación a esto?”.6

Ya en la formulación de la pregunta, el Ateniense asume un cierto 
tono irónico, que comienza a manifestar una latente rivalidad: los poetas 
de tragedia tienen fama de ser serios, pero puntualiza “según los lla-
man”. La gente opina que son poetas de lo noble y de lo digno, aunque 
él toma cierta distancia respecto de tal opinión. Ahora bien, estos poe-
tas extranjeros no conocen las disposiciones relativas a las creaciones 
poéticas que se han fijado para Magnesia y, por consiguiente, sus obras 
probablemente incluyan aquellos contenidos inadecuados que se preten-
den evitar. Por eso, el Ateniense decide que estos trágicos entreguen sus 
obras, antes de representarlas en público, a una comisión encargada de 
revisarlas. Si esta comisión considera que la tragedia respeta en lo fun-
damental la concepción ético-política de Magnesia (si dicen “lo mismo 

6 Pl., Lg., 817a2-6: τῶν δὲ σπουδαίων, ὥς φασι, τῶν περὶ τραγῳδίαν ἡμῖν ποιητῶν, ἐάν 
ποτέ τινες αὐτῶν ἡμᾶς ἐλθόντες ἐπανερωτήσωσιν οὑτωσί πως· “Ὦ ξένοι, πότερον φοιτῶμεν 
ὑμῖν εἰς τὴν πόλιν τε καὶ χώραν ἢ μή, καὶ τὴν ποίησιν φέρωμέν τε καὶ ἄγωμεν, ἢ πῶς ὑμῖν 
δέδοκται περὶ τὰ τοιαῦτα δρᾶν;”. En todos los casos las traducciones al castellano son 
mías.

Nova Tellus 29-2.indb   92 04/05/12   14:14



nova tellvs, 29◆2, 2011, pp. 87-115	 93

o mejor”7), entonces podrá ser puesta en escena; en caso contrario, se 
impedirá a los poetas extranjeros representar tales obras. La respuesta del 
Ateniense a la pregunta de los poetas trágicos en este escenario ficticio 
expresa definitivamente un antagonismo:

Oh vosotros —diríamos—, los mejores de los extranjeros, nosotros mismos 
somos poetas de tragedia, en lo posible de la más bella y mejor: en efecto, 
toda nuestra constitución es una imitación de la más bella y mejor vida, 
que —decimos nosotros— es la tragedia más verdadera. Poetas, por un lado, 
sois ciertamente vosotros, poetas somos también nosotros de las mismas 
cosas, rivales vuestros en el arte y la representación del drama más hermoso, 
que sólo la ley verdadera es capaz por naturaleza de llevar a cumplimiento, 
según es nuestra esperanza.8

El Ateniense y los poetas se dan recíprocamente el tratamiento de 
extranjeros, de manera que se reconocen como grupos competidores. 
Esta identificación se percibe incluso gramaticalmente, ya que una vez 
que Platón ha individuado a los poetas trágicos por un lado y a los par-
ticipantes en el diálogo por otro, pasa a identificar enfáticamente a cada 
sector con un pronombre personal: “nosotros” versus “vosotros”. Tales 
elementos estilísticos —distanciamiento irónico, énfasis identificatorio 
mediante los pronombres, llamamiento de extranjeros— contribuyen a 
descubrir el antagonismo mencionado. Es interesante también apreciar 
los términos que Platón utiliza para expresar la oposición: ἀντίτεχνοι y 
ἀνταγων¤σται.9 El naciente grupo de poetas se comprende, por tanto, a 
sí mismo como adversario en el mismo terreno, esto es, en la composi-
ción y en la actuación de la tragedia nueva (Dalfen, 1974, p. 295).

En segundo lugar, para mostrar cómo emerge la voluntad de sustituir 
la poesía vigente y en qué sentido el Ateniense se atribuye a sí mismo 
y a su grupo el título de poeta, hay que indicar que, previamente, en la 

7 Pl.,  Lg., 817d6: τὰ αὐτά γε ἢ καὶ βελτίω.
8 Pl., Lg., 817b1-c1: “Ὦ ἄριστοι,” φάναι, “τῶν ξένων, ἡμεῖς ἐσμὲν τραγῳδίας αὐτοὶ 

ποιηταὶ κατὰ δύναμιν ὅτι καλλίστης ἅμα καὶ ἀρίστης· πᾶσα οὖν ἡμῖν ἡ πολιτεία  συνέστηκε 
μίμησις τοῦ καλλίστου καὶ ἀρίστου βίου, ὃ δή φαμεν ἡμεῖς γε ὄντως εἶναι τραγῳδίαν τὴν 
ἀληθεστάτην. ποιηταὶ μὲν οὖν ὑμεῖς, ποιηταὶ δὲ καὶ ἡμεῖς ἐσμὲν τῶν αὐτῶν, ὑμῖν ἀντίτεχνοί 
τε καὶ ἀνταγωνισταὶ τοῦ καλλίστου δράματος, ὃ δὴ νόμος ἀληθὴς μόνος ἀποτελεῖν πέφυκεν, 
ὡς ἡ παρ' ἡμῶν ἐστιν ἐλπίς”.

9 Pl.,  Lg., 817b7: ἀντίτεχνοι τε καὶ ἀνταγων¤σται.

Nova Tellus 29-2.indb   93 04/05/12   14:14



94	 delgado / indicios de una rehabilitación de la literatura en platón  

sección 809e2-812b1, se había referido ya a sus propios discursos como 
material adecuado para utilizar en la educación de Magnesia que se está 
buscando en la investigación. Efectivamente, el Ateniense había adver-
tido que la tarea de detectar textos apropiados para la enseñanza es un 
empeño difícil debido a que la praxis de memorización de la literatura 
vigente está ya muy difundida. Sin embargo, declara disponer de un 
modelo que ofrecer al legislador. Este modelo consiste en los discursos 
que se han desarrollado a lo largo de la conversación,10 los cuales se 
asemejan a una cierta poesía,11 han sido expuestos no sin una cierta ins-
piración divina,12 y causan también un maravilloso efecto en el alma;13 
en esta propuesta se observa claramente la intención de sustituir con un 
material propio la literatura que se ha excluido del Estado:

No carezco completamente de un paradigma. Pues, ahora, considerando los 
argumentos que nosotros hemos tratado desde el alba hasta aquí —según 
me ha parecido, no sin cierta inspiración de los dioses —opino que han sido 
dichos de manera completamente semejante a una cierta poesía.14

Cuando el Ateniense se refiere a los discursos (τοῦς λόγους) como al 
modelo (parade¤gmatow) alternativo de literatura escolar, indica de modo 
directo la conversación que ha mantenido con Clinias y Megilo. Ahora 
bien, puesto que esta conversación se identifica con el texto mismo de 
Leyes, Platón señala esta obra nomotética como el material literario al-
ternativo que se está buscando.15 Su utilidad para el legislador ficticio 

10 Pl., Lg., 811c7-8: πρὸς τοὺς λόγους οὓς ἐξ ἕω μέχρι δεῦρο δὴ διεληλύθαμεν ἡμεῖς.
11 Pl., Lg., 811c10-11: παντάπασι ποιήσει τινὶ προσομοίως εἰρῆσθαι.
12 Pl., Lg., 811c9: οὐκ ἄνευ τινὸς ἐπιπνοίας θεῶν.
13 Pl., Lg., 811c12: θαυμαστὸν πάθος.
14 Pl., Lg., 811c6-10: Τοῦ μὴ παντάπασι παραδείγματος ἀπορεῖν. νῦν γὰρ ἀποβλέψας 

πρὸς τοὺς λόγους οὓς ἐξ ἕω μέχρι δεῦρο δὴ διεληλύθαμεν ἡμεῖς –ὡς μὲν ἐμοὶ φαινόμεθα, 
οὐκ ἄνευ τινὸς ἐπιπνοίας θεῶν– ἔδοξαν δʼοὖν μοι παντάπασι ποιήσει τινὶ προσομοίως 
εἰρῆσθαι.

15 Véase Schöpsdau, 2003, p. 571. A primera vista, esta declaración resulta sorprenden-
te, porque no parece muy viable el empleo de una obra de legislación en la enseñanza de la 
literatura. Pero —como ha señalado Görgemanns (1960, p. 14)— esta práctica no resultaría 
extraña en el contexto de la educación en Grecia donde los jóvenes eran habituados a textos 
de un alto nivel de complejidad como, por ejemplo, la interpretación y memorización de 
las odas pindáricas. Tampoco ha de sorprender que Platón sustituya la poesía métrica con 

Nova Tellus 29-2.indb   94 04/05/12   14:14



nova tellvs, 29◆2, 2011, pp. 87-115	 95

consiste en dos aspectos, a saber, le sirve (1) como ejemplo concreto de 
creación literaria válida y (2) como piedra de toque para identificar otros 
escritos similares.16 

En tercer lugar, hay que advertir que el paradigma poético es propues-
to por el Ateniense no como una mera disyuntiva, sino más bien como la 
superación de la poesía vigente. Para mostrar esta superación se requiere 
examinar conjuntamente los pasajes 811c6-10 y 817b1-c1. En el primero 
se presenta la contraposición de los dos modelos y la reformulación de 
un paradigma en el otro: a la educación poética tradicional Platón con-
trapone su educación mediante un nuevo material literario. En el segundo 
texto se recogen las palabras del Ateniense que identifican al legislador 
con el verdadero poeta trágico. En ambos textos hay elementos formales 
que revelan el intento platónico no sólo de competir sino, incluso, de 
superar la poesía vigente mediante los discursos platónicos, por ejem-
plo, la abundante utilización de superlativos para calificar la propia obra 
poética: se afirma que estos discursos son los más adecuados17 y los más 
convenientes18 para que los escuchen los jóvenes; la calificación de la 
obra del “nosotros” se hace también mediante superlativos.19 Como dra-
maturgos, los participantes en el diálogo crean la más hermosa y mejor 
tragedia. Esta superación se muestra además en las referencias a la ley 
verdadera (la legislación concebida en el diálogo) como la única que es 
capaz de llevar a cumplimiento el drama más bello. El drama y la trage-
dia más hermosos son el régimen político cuya legislación se regula en 

una obra en prosa, ya que —como ha advertido previamente el Ateniense— con el término 
poesía se refiere tanto a la literatura versificada como a la que no lo es (811d).

16 Para la interpretación de parãdeigma en este pasaje, véase Görgemanns (op. cit., 
pp. 11-13). En primer lugar, este término puede designar un modelo o patrón de medida, 
por ejemplo, el caso de un proyecto arquitectónico para la construcción de un edificio. 
Este primer sentido designa objetos que están “por encima” de la realidad y de los que, 
por consiguiente, no cabe esperar una perfecta realización. En segundo lugar, parãdeigma 
puede significar también un ejemplo o caso individual, algo concreto que sirva para es-
clarecer una explicación abstracta. En este segundo sentido, el término pasa a designar 
algo individual que ejemplifica lo general y consiste en uno de los múltiples casos del 
mismo rango que se pueden encontrar para representar el modelo. En este pasaje de 
Leyes, al aludir a su parãdeigma alternativo, Platón explota ambos sentidos del vocablo.

17 Pl., Lg., 811d2: τῶν γὰρ δὴ πλείστων λόγων.
18 Pl., Lg., 811d5: τὰ μάλιστα.
19 Pl., Lg., 817b5: ἡμεῖς γε ὄντως εἶναι τραγῳδίαν τὴν ἀληθεστάτην.

Nova Tellus 29-2.indb   95 04/05/12   14:14



96	 delgado / indicios de una rehabilitación de la literatura en platón  

el presente diálogo, única tragedia que verdaderamente merece la pena 
de ser representada. 

La consideración de estos tres momentos involucrados conjuntamente 
en la posición poetológica de Leyes, podrían apoyar la interpretación de 
que Platón habría rehabilitado la literatura, tras su crítica en República, 
en este segundo proyecto de Estado; la designación de creación literaria 
a su texto nomotético, la mención de una tragedia verdadera propia y 
la referencia a que también otras tragedias serían admitidas en Magne-
sia si ofrecieran un contenido similar o mejor que el presentado por el 
legislador, parecen indicar esa vía interpretativa como plausible. Ahora 
bien, a esa lectura se le puede objetar —y esto es lo que se ha de exa-
minar a continuación— que, en realidad, la tragedia recibe en Leyes por 
parte de Platón un tratamiento breve y sólo como anexo de la comedia, 
y que es, además, incluida junto con la comedia dentro del género vul-
gar. Estas dos observaciones parecen señalar más bien que la tragedia, 
junto con toda otra poesía imitativa, no habría representado para Platón 
nada más que un ejercicio sin valor.

El tratamiento de la tragedia en Leyes, 814d8-817e1

La consideración de la tragedia se encuentra ubicada en Leyes, 7, en 
un contexto más amplio donde se trata la enseñanza de la gimnasia. 
Después de haber delineado lo referente a las actividades de la palestra, 
comienza una investigación sobre otro tipo de movimiento que involu-
cra también todo el cuerpo20 y que se denomina una cierta danza.21 Este 
tratamiento se conduce a la manera de una clasificación que discrimina 
en (casi) todos los casos dos subgrupos respecto de la clase anterior 
(Lg., 814d8-e1).

La primera gran división se realiza según la cualidad del objeto re-
presentado y según el objetivo al que aspira la representación; la danza, 
conforme a este criterio, comprende dos géneros.22 Aquella que imita los 
cuerpos más bellos y, con esto, apunta a lo majestuoso,23 es el primer gé-

20 Pl., Lg., 814d8-e1: περὶ δὲ τῆς ἄλλης κινήσεως παντὸς τοῦ σώματος.
21 Pl., Lg., 814e1: ὄρχησίν τινα.
22 Pl., Lg., 814e2: δύο μὲν αὐτῆς εἴδη.
23 Pl.,  Lg., 814e3-4: τὴν μὲν τῶν καλλιόνων σωμάτων ἐπὶ τὸ σεμνὸν μιμουμένην.

Nova Tellus 29-2.indb   96 04/05/12   14:14



nova tellvs, 29◆2, 2011, pp. 87-115	 97

nero mencionado y será denominado serio,24 en el sentido que aquí recoge 
τὸ σεμνὸν, a saber: la representación relativa a asuntos nobles, graves, 
majestuosos, imponentes. El segundo género abarca la danza que, por el 
contrario, imita los cuerpos más feos y se orienta a lo vulgar.25

A su vez, estos dos géneros son subdivididos en dos clases nueva-
mente (Lg., 814e5); aunque —cabe advertir—, como se verá, el único 
género que será expresamente subdividido y cuyas subclases recibirán 
un nombre y tratamiento explícito es el género “serio”. Aparentemente, 
Platón consideraría que tomando como modelo la división de “lo serio”, 
se puede reconstruir la correspondiente a lo vulgar (Lg., 816d9-e1). Aho-
ra, para la subdivisión del género serio, el criterio que se emplea es el 
de la virtud que manifiesta el alma cuando se encuentra en determinadas 
circunstancias, esto es: una primera clase de estas representaciones imita 
los cuerpos bellos y un tipo de alma, la valiente, cuando se encuentra 
en situación de guerra o implicada en trabajos esforzados;26 la segunda 
representa otro tipo de alma, la temperante, cuando se encuentra, por el 
contrario, en circunstancias favorables y disfruta de placeres moderados.27 
A ambas subclases se les atribuye una denominación: bélica o pírrica,28 a 
la primera; pacífica, a la segunda.29

El paso siguiente consiste en separar estas subclases, cuya conside-
ración es unánime, de otras danzas que no resultan tan fácilmente dis-
cernibles (Lg., 815b7-8); al referirse a éstas se mencionan allí las danzas 
bacanales o cualquier otra que se relacione con la imitación de hombres 
o mujeres ebrios ocupados en ritos iniciáticos o de purificación (ninfas, 
panes, silenos y sátiros: Lg., 815c2-4). Claramente, estas danzas no pue-
den ser incluidas propiamente ni en el género pacífico ni en el guerrero, 
además de que no resulta muy determinable qué finalidad poseen (Lg., 
815c7). Por eso, se considera que lo más correcto respecto a ellas es 
dejarlas al margen de esta clasificación y definirlas como un género que 

24 Pl., Lg., 814e5: τοῦ σπουδαίου.
25 Pl., Lg., 814e4: τὴν δὲ τῶν αἰσχιόνων ἐπὶ τὸ φαῦλον.
26 Pl.,  Lg., 814e6-7: τοῦ δὴ σπουδαίου τὴν μὲν κατὰ πόλεμον καὶ ἐν βιαίοις ἐμπλεκέντων 

πόνοις σωμάτων μὲν καλῶν, ψυχῆς δ᾽ ἀνδρικῆς.
27 Pl., Lg., 814e8-9: τὴν δʼ ἐν εὐπραγίαις τε οὔσης ψυχῆς σώφρονος ἐν ἡδοναῖς τε 

ἐμμέτροις.
28 Pl., Lg., 815a2: πυρρίχην.
29 Pl., Lg., 815a2: εἰρηνικῆς.

Nova Tellus 29-2.indb   97 04/05/12   14:14



98	 delgado / indicios de una rehabilitación de la literatura en platón  

no cabe en el ámbito estrictamente político, esto es, que no habrá de ser 
admitido en el Estado de Magnesia.30 

Dejadas de lado, se regresa a la consideración de la subclase pacífica, 
que se designa ahora como el ámbito de la Musa no bélica,31 en el que 
la representación se realiza en honor de los dioses e hijos de éstos.32 
Éste es un tipo totalmente único de danza,33 que tiene su origen en la 
creencia de que lo que le sucede a uno le va bien.34 Esta clase de danza 
noble y pacífica se subdivide, por su parte, en dos subtipos: el primero 
corresponde a aquella que surge cuando se han superado ciertos sufri-
mientos y peligros, le esperan a uno ahora cosas buenas y el disfrute 
de placeres mayores;35 el segundo, a la que surge cuando la situación 
favorable es estable, e incluso se acrecienta la prosperidad y se goza de 
placeres más suaves que los anteriores.36

Se llama la atención sobre los nombres de las danzas (pírrica y de-
corativa), ya que resultan particularmente apropiados (Lg., 816b-c) y se 
diferencian, a continuación, las tareas que corresponden al legislador y al 
guardián de la ley respecto de estos asuntos: en el primer caso, basta dar 
cuenta de los mismos mediante tipologías; mientras que en el del guardián 
de la ley, la tarea es más concreta, a saber, ha de buscar material adecua-
do, reunir la música y la danza conforme a la fiesta que en cada caso se 
celebra y, finalmente, preservar lo establecido al respecto (Lg., 816c2-d2).

Así, en Leyes, 816d3 comienza el tratamiento de la comedia. El pasaje 
del tema anterior a éste se lleva a cabo de la siguiente manera: puesto 
que ya se ha tratado lo relativo a los cuerpos bellos y las almas nobles 
en las danzas corales, y se ha considerado cómo deben ser éstas, resta 
ahora examinar las danzas corales de los cuerpos y pensamientos ver-
gonzosos, esto es, las que provocan risa,37 donde entran también las re-

30 Pl., Lg., 815d1-2: εἰπεῖν ὡς οὐκ ἔστι πολιτικὸν τοῦτο τῆς ὀρχήσεως τὸ γένος.
31 Pl., Lg., 815d5: τῆς ἀπολέμου μούσης.
32 Pl., Lg., 815d5-6: ἐν ὀρχήσεσιν δὲ τούς τε θεοὺς καὶ τοὺς τῶν θεῶν παῖδας τιμώντων.
33 Pl., Lg., 815d6-7: ἓν μὲν σύμπαν γίγνοιτʼ ἂν γένος.
34 Pl., Lg., 815d7: ἐν δόξῃ τοῦ πράττειν εὖ γιγνόμενον.
35 Pl., Lg., 815d7-e2: τὸ μὲν ἐκ πόνων τινῶν [αὐτοῦ] καὶ κινδύνων διαπεφευγότων εἰς 

ἀγαθά, μείζους ἡδονὰς ἔχον.
36 Pl., Lg., 815e2-4: τὸ δὲ τῶν ἔμπροσθεν ἀγαθῶν σωτηρίας οὔσης καὶ ἐπαύξης, πρᾳο

τέρας τὰς ἡδονὰς κεκτημένον ἐκείνων. 
37 Pl., Lg., 816d6: toË g°lvtow.

Nova Tellus 29-2.indb   98 04/05/12   14:14



nova tellvs, 29◆2, 2011, pp. 87-115	 99

presentaciones en forma de comedia.38 En este abordaje de lo gracioso, 
Platón incorpora escuetamente una declaración metódica, a saber, que 
no sería posible captar los asuntos serios sin haber entendido previa-
mente también su contrario, los cómicos, de modo que la atención al 
género vulgar/gracioso se introduce operando por contraposición como 
tratamiento complementario al del género serio.39 Además, como parte 
de esta precisión metódica, se avanza todavía más y se declara que, si se 
quiere ser realmente competente en alguno de estos dos géneros, serio 
o vulgar/gracioso, es necesario dominar ambos, para no confundir lo 
propio de uno y pasarlo por alto como del otro, dado que no es correcto 
tomar por serio algo que es, en realidad, cómico.40 Las representaciones 
grotescas no serán llevadas a cabo por los ciudadanos de Magnesia, 
sino por esclavos o extranjeros pagados a sueldo; disposición que queda 
establecida por ley. 

En Leyes, 817a2 el Ateniense pregunta —como hemos visto— qué 
disposición habrán de tomar, a su vez, respecto de los asuntos serios 
representados por los autores de tragedia,41 cuando éstos se presenten 
en la ciudad42 y soliciten permiso para poner en escena sus obras. El 
Ateniense opina que se les habrá de contestar (Lg., 817b2 ss.) que ellos 
mismos (los tres interlocutores del diálogo) son poetas de tragedia,43 e 
incluso ésta es en lo posible la más hermosa y mejor,44 ya que todo el 
ordenamiento político por ellos diseñado45 constituye una imitación de 
la vida más bella y mejor;46 esta tragedia es el drama que sólo puede 
ser puesto en escena por la ley verdadera.47 Por tanto, se habrá de argüir 
que no obtendrán fácilmente permiso de ingresar a la ciudad y poner en 
escena obras que, en su mayoría, representan costumbres contrarias a las 

38 Pl., Lg., 816d7-8: κατὰ τὰ τούτων πάντων μιμήματα κεκωμῳδημένα.
39 Pl., Lg., 816d9-e1: ἄνευ γὰρ γελοίων τὰ σπουδαῖα καὶ πάντων τῶν ἐναντίων τὰ ἐναν

τία μαθεῖν μὲν οὐ δυνατόν.
40 Pl., Lg., 816e4-5: τοῦ μή ποτε διʼ ἄγνοιαν δρᾶν ἢ λέγειν ὅσα γελοῖα.
41 Pl., Lg., 817a2-3: τῶν δὲ σπουδαίων, ὥς φασι, τῶν περὶ τραγῳδίαν ἡμῖν ποιητῶν.
42 Pl., Lg., 817a5: εἰς τὴν πόλιν.
43 Pl., Lg., 817b2: τραγῳδίας αὐτοὶ ποιηταὶ.
44 Pl., Lg., 817b2-3: κατὰ δύναμιν ὅτι καλλίστης ἅμα καὶ ἀρίστης.
45 Pl., Lg., 817b3: πᾶσα οὖν ἡμῖν ἡ πολιτεία.
46 Pl., Lg., 817b4: συνέστηκε μίμησις τοῦ καλλίστου καὶ ἀρίστου βίου.
47 Pl., Lg., 817b8: δράματος, ὃ δὴ νόμος ἀληθὴς μόνος ἀποτελεῖν πέφυκεν.

Nova Tellus 29-2.indb   99 04/05/12   14:14



100	 delgado / indicios de una rehabilitación de la literatura en platón  

propuestas para la ciudad. Entonces, se dictamina la disposición de que 
una comisión revise previamente tales tragedias, y si dicen lo mismo o 
incluso algo mejor48 que la tragedia de los legisladores, les será permi-
tido representarlas en público, pero de lo contrario, no.49 

La tragedia y el género vulgar. Discusión de Leyes, 814d8-817e1

Según se puede comprobar en la exposición anterior, el contexto en que 
Platón trata la tragedia es, dentro de esta clasificación, una continuación 
del tratamiento de la comedia. Ahora bien, determinar a cuál clase de 
los dos géneros mayores (serio o vulgar) pertenece la tragedia no resulta 
una cuestión sencilla, sino que presenta dificultades y suscita diferentes 
lecturas. Como se ha visto, Platón describe detalladamente sólo la clasifi-
cación del género serio, pero no desglosa con igual detenimiento el géne-
ro vulgar, sino que se ocupa de uno de sus objetos, lo cómico, y —junto 
con otros modos posibles— de su representación en las comedias. En 
síntesis, en esta sección, Platón define expresamente qué clase de danza 
considera noble (la bélica y la pacífica); declara qué clase ha de quedar 
fuera del ámbito del Estado (las bacanales); y determina bajo qué clase de 
danza se ha de incluir la comedia, esto es, bajo el género vulgar. Pero, 
¿en qué sitio hay que ubicar la tragedia? Si no es citada entre las dan-
zas de lo noble, ¿habrá que suponer, entonces, que pertenece al género 
vulgar junto con la comedia? ¿Sería, entonces, también la tragedia en 
la clasificación platónica parte de una “representación de los cuerpos y 
pensamientos vergonzosos”? Esto último resultaría —por lo menos— 
sorprendente, aunque parece claro también que, si la tragedia ha de 
ocupar un lugar en esta clasificación, entonces su emplazamiento depen-
de del espacio que se asigne a la comedia (como advierte Schöpsdau, 
2003, p. 590). Algunas interpretaciones así lo entienden y consideran la 
tragedia en esta sección como un mero apéndice al tratamiento de la co-
media, con lo cual la primera quedaría subsumida con la segunda en el 

48 Pl., Lg., 817d6: τὰ αὐτά γε ἢ καὶ βελτίω τὰ παρʼ ὑμῶν.
49 Schöpsdau (2003, p. 598) explica que una disposición tal para Magnesia se asemeja 

a un procedimiento ya habitual en Atenas, donde los poetas que pretendían presentar una 
tragedia en las dionisíacas, por ejemplo, debían solicitar al arconte un coro para llevar a 
cabo la función, y de este modo se seleccionaba de entre los solicitantes a qué poetas se 
les permitía representar sus obras. 

Nova Tellus 29-2.indb   100 04/05/12   14:14



nova tellvs, 29◆2, 2011, pp. 87-115	 101

género mayor de lo vulgar (Lisi, 1985, p. 138). Aunque hay que advertir 
que en el texto no se dice expresamente nada sobre esto.

En su comentario a Leyes, 814e ss., Ritter (1896, p. 210) examina 
una posible reconstrucción de la clasificación de las danzas del si-
guiente modo. Sobre el género de lo vulgar —señala— sólo se dice ex-
presamente en el texto que abarca mimÆmata kekomƒdhm°na; por tanto, y 
para completar la bipartición, sería posible interpretar que las bakxe¤a 
expulsadas del Estado en 815c ss. conformarían junto con la comedia 
el género de lo vulgar. A su vez, y en correspondencia con lo anterior, el 
género de lo serio estaría compuesto por la tragedia (que, debido a las 
amenazas platónicas de su censura y exilio, presentaría un cierto para-
lelismo con las bakxe¤a) y por las danzas que no presentan ningún tipo 
de duda acerca de su admisibilidad (bélica y pacífica). Así resultaría, 
en el caso de lo vulgar, una bipartición (comedia y bakxe¤a); y en el 
de lo serio, una tripartición (tragedia, danza bélica y danza pacífica). 
Esta interpretación, sin embargo, resulta poco convincente para Rit-
ter, quien se inclina, más bien, a interpretar que la tragedia quedaría 
en esta sección consignada a un espacio completamente aparte de la 
clasificación.

Hasta donde entiendo, esta marginación no significaría, sin embargo, 
que —tal como sucede con las danzas báquicas y similares— la tragedia 
sería expulsada del Estado, ya que —a diferencia de aquélla— no se 
dice nada sobre la discriminación de la tragedia como no política, sino 
que la disposición respectiva —como hemos visto— sólo se limita a 
supeditar la representación de las obras trágicas a la adecuación de su 
contenido, e incluso se llega a declarar que el presente ordenamiento 
político de Platón es la tragedia verdadera. Apartar la tragedia del ám-
bito de la presente clasificación podría significar asignarle un puesto 
especial a la misma (Schöpsdau, op. cit., p. 590). 

Al igual que Ritter, Schöpsdau elabora una reconstrucción de las 
subdivisiones de las danzas y se inclina, también, por mantener la tra-
gedia aparte de la presente clasificación. Este autor destaca de modo 
más agudo que Ritter el criterio o la valoración ética que Platón intro-
duce en esta clasificación y realza que —paralelamente a la mímesis 
corporal— el alma, con sus características morales, es el objeto de 
imitación en la danza. Además, aunque esto ya lo hubiese apuntado 
Ritter, Schöpsdau acentúa más la casi imperceptible redenominación 
de los dos géneros mayores, ya que —como se ha visto— en un primer 

Nova Tellus 29-2.indb   101 04/05/12   14:14



102	 delgado / indicios de una rehabilitación de la literatura en platón  

momento se llama al primero τὸ σεμνόν y después τῶν δὲ σπουδαίων, 
y al segundo género se lo denomina τò φαῦλον y, en 816d-e, es decir, 
cuando al hablar de la comedia se aproxima el momento de referirse 
a la tragedia, τὸ γελοῖον, para hacer más vehemente la contraposición 
de comedia/tragedia. De este modo, el primer género de danzas es de-
signado en primera instancia como género de lo noble y pasa, luego, a 
ser de lo serio; mientras que el segundo es denominado, en las prime-
ras oportunidades, de lo vulgar y pasa, después, a ser de lo gracioso. 
Respecto a la interpretación que incluiría dentro del mismo género de 
lo vulgar/valioso la tragedia y la comedia como dos de sus subclases, 
Schöpsdau señala que esto no se encuentra explícitamente indicado 
en el texto y que, por el contrario, aparece una referencia expresa a la 
seriedad de los asuntos trágicos (Lg., 838c4) y, finalmente, que sólo 
se toma a la tragedia (y no a la comedia) como rival de la creación 
literaria platónica (Lg., 817c7). Por tanto, Schöpsdau concluye que hay 
buenos motivos para considerar que, según Platón, el lugar de la tra-
gedia estaría fuera de este esquema. Ahora bien, ¿cómo interpretar 
esta marginación de la tragedia de la presente clasificación platónica 
de las danzas?50

50 Una posible vía sería entender —siguiendo algunas lecturas que, si bien no se restrin-
gen a esta sección de Leyes, examinan, sin embargo, la relación de Platón con la tragedia 
griega— que el filósofo estaría reformulando algunos elementos esenciales de la cosmo
visión propia del género trágico a partir de ciertas nociones filosóficas fundamentales de su 
pensamiento. En este sentido, se puede mencionar el estudio de H. Kuhn (1941) que con-
sidera tal relación como una transición de estadios sucesivos, donde la filosofía platónica 
nacería del humus cultural previo configurado por la tragedia ática. El autor apoya su tesis 
en testimonios que vinculan las características formales del diálogo platónico con la tra-
gedia, pero cifra la relación fundamental especialmente en la cosmovisión, esto es, en el 
esquema de pensamiento que abarca una visión global de la vida humana, transmitida por 
la tragedia griega. Kuhn piensa que las convicciones platónicas han desarrollado determi-
nadas intuiciones pertenecientes a la cosmovisión trágica, pero que el núcleo esencial de 
esa cosmovisión contradiría, al menos, las dos ideas ético-teológicas fundamentales del 
pensamiento platónico, a saber, que (1) la divinidad es buena y no puede ser causa más 
que de bien para el hombre (el mal ha de estar confinado al ámbito humano) y (2), como el 
mundo está regido por dios, ha de haber un equilibrio perfecto entre bien moral y felicidad. 
Estas dos convicciones platónicas comportarían la idea de que el hombre ha de encarar su 
propia responsabilidad; que —por medio de sus acciones buenas— llega a ser dueño de 
sí y ninguna fatalidad podría disputarle el disfrute de su virtud; que lo que la experiencia 
común muestra como factores que escapan al control del hombre son en realidad meras 
apariencias, ya que la desgracia del justo es un hecho que se da solamente en el estrecho 

Nova Tellus 29-2.indb   102 04/05/12   14:14



nova tellvs, 29◆2, 2011, pp. 87-115	 103

También en República, Platón se ha referido al arte mimético, en ge-
neral, y a la poesía, en especial, como a algo φαῦλον. En República, 
603a10-12 se defiende que todo arte mimético compone sus obras lejos 
de la verdad y que, en este sentido, tal arte es un asunto de rango inferior, 
que —debido a su familiaridad con lo vulgar— compone cosas carentes de 
valor.51 Inmediatamente a continuación, en República, 603b9c2, se aplica 
esta apreciación general a toda la poesía mimética (donde, lógicamente, 
está incluida también la tragedia). Así la tragedia, parte del género mi-
mético, es también algo φαῦλον y puede ser definida, por tanto, como la 
imitación de hombres que realizan acciones forzadas o voluntarias y que 
consideran que, por este obrar, les va bien o mal y que en todo esto o bien 
sufren o bien gozan.52 Esta descripción y valoración de la tragedia es, a su 
vez, coronada con una sentencia acerca de los asuntos humanos en general, 

horizonte de nuestra efímera existencia, siendo que la retribución ha de venir en esta o 
en la otra vida. Algo similar puede verse en la interpretación de M. Nussbaum (1995, pp. 
177-193). Aunque la autora defiende la idea de que entre la reflexión ética de Platón y la 
de la tragedia habría una cierta continuidad (ambas responderían a las mismas inquietudes 
éticas: la intervención de la fortuna en la vida de los hombres, la aspiración humana a con-
figurar una vida buena y las posibilidades efectivas de lograrla, etc.), entiende que Platón 
cifraría una mayor esperanza en las posibilidades humanas de configurar una vida buena, 
suponiendo cierta inmunidad respecto de los factores que escapan al control de los hom-
bres y que —en la perspectiva trágica— despiertan auténtico horror y desconcierto (por 
ejemplo, las tragedias consideran que en ocasiones las personas buenas se ven arrastradas 
a la ruina, o que realizan acciones malas como consecuencia de factores de cuyo origen no 
son responsables, o consideran también el conflicto que surge entre dos exigencias éticas 
igualmente válidas). Por último, S. Halliwell, en su artículo sobre el rechazo platónico de 
lo trágico, mantiene una postura semejante. Según el autor, la tragedia se presentaría como 
una concepción última de profundas consecuencias espirituales y morales, y habría sido 
Platón quien por primera vez la formuló de manera articulada, ya que tenía en mente con-
testar a las creencias filosóficas germinales en ese fenómeno literario-cultural de su tiempo 
(Halliwell, 1998, p. 336). El autor muestra cómo Platón utiliza el término tragedia a modo 
de tropo que designa la vida misma, induciendo así a transferir los valores vigentes en la 
tragedia al ámbito de la vida concreta; en relación Leyes, 817b-c, interpreta que la filosofía 
aparece allí como oposición, transformación y superación de la poesía; esta superación se 
opera mediante la transmutación de los valores trágicos, como se podría ver, por ejemplo, 
en la desdramatización de la muerte de Sócrates en Fedón. 

51 Pl., R., 603b4: Φαύλη ἄρα φαύλῳ συγγιγνομένη φαῦλα γεννᾷ ἡ μιμητική.
52 Pl., R., 603c4-7: πράττοντας, φαμέν, ἀνθρώπους μιμεῖται ἡ μιμητικὴ βιαίους ἢ 

ἑκουσίας πράξεις, καὶ ἐκ τοῦ πράττειν ἢ εὖ οἰομένους ἢ κακῶς πεπραγέναι, καὶ ἐν τούτοις 
δὴ πᾶσιν ἢ λυπουμένους ἢ χαίροντας.

Nova Tellus 29-2.indb   103 04/05/12   14:14



104	 delgado / indicios de una rehabilitación de la literatura en platón  

que —según declara Platón por voz de Sócrates— no son dignos de gran 
inquietud.53 

Como se puede ver, esta sección se refiere en su conjunto al arte miméti-
co en general y no a la clasificación específica de la tragedia por oposición 
a la comedia. Por tanto, aunque esta sección presenta cierto paralelismo 
con la de Leyes (esto es, la oposición de lo noble y lo vulgar en el marco 
de la consideración de la poesía), en sentido estricto no cabe trasladar esta 
calificación concreta de la tragedia como algo vulgar a la clasificación de 
Leyes para defender, entonces, que la tragedia debería ser incluida allí en el 
género φαῦλον. Si entiendo bien, no parece muy plausible que Platón haya 
incluido la tragedia dentro del género de lo vulgar, aunque haya podido 
calificar en alguna oportunidad —como la que acabamos de analizar en 
República— que la ocupación del poeta es de poco valor. 

Por otra parte, objetar que la tragedia es tratada en la sección de Leyes, 
7, como un anexo de la comedia, supondría omitir en la lectura la indi-
cación metódica registrada al inicio de la consideración de lo cómico, 
donde Platón precisa que esta última resulta fructífera como contracara 
del tratamiento de lo serio.54 Si no hay inclusión expresa de la tragedia en 
el género de lo vulgar, lo lógico sería pensar que debería encontrarse 
en el de lo serio y, en esta medida, el tratamiento otorgado a la comedia 
estaría supeditado al esclarecimiento del género trágico que ella, por 
contraposición, contribuye a ofrecer. En esta medida, la presentación de 
la tragedia no puede resultar un apéndice de la comedia, sino que —al 
contrario— parece ser el examen de la comedia el que se ve supeditado 
aquí al tratamiento de la tragedia. 

Por último, si se incluye la tragedia junto con la comedia dentro del 
género vulgar, y el género vulgar —como un todo— es posteriormente 
rebautizado como género de lo gracioso (Lg., 816d6), ¿habría que inter-
pretar que la tragedia forma parte de lo gracioso? No parece muy razona-
ble ni necesario investigar esta vía.

La tragedia y el sentido platónico de lo serio

Ahora bien, de nuevo, ¿cómo hay que interpretar, entonces, el hecho de 
que la tragedia esté completamente ausente de esta clasificación? Hasta 

53 Pl., R., 604b12-c1: οὔτε τι τῶν ἀνθρωπίνων ἄξιον ὂν μεγάλης σπουδῆς.
54 Pl., Lg., 816d9-e1: ἄνευ γὰρ γελοίων τὰ σπουδαῖα καὶ πάντων τῶν ἐναντίων τὰ 

ἐναντία μαθεῖν μὲν οὐ δυνατόν.

Nova Tellus 29-2.indb   104 04/05/12   14:14



nova tellvs, 29◆2, 2011, pp. 87-115	 105

donde llego a ver, me parece que la tragedia debería caer bajo el género 
serio; sucede, sin embargo, que Platón en una sección un poco anterior 
a la clasificación de las danzas, ha dedicado unos pasajes a definir qué 
es estrictamente lo serio —qué es, por consiguiente, lo relativamente 
serio y qué, lo sólo aparentemente serio— configurando con esto un 
horizonte de sentido bastante sofisticado y, ciertamente, no correlativo 
al núcleo de significación típico del sentido trágico, al menos, tal como 
éste consta en la literatura griega. Esa suerte de reformulación concep-
tual de lo serio y de lo que por contraposición no es serio hace que ya 
no pueda establecerse —como era habitual en la concepción vigente de 
la tragedia— una equiparación lineal entre el sentido trágico y la com-
prensión platónica de lo serio.55 

Esta reformulación se encontraría reflejada también —hasta donde 
veo— en la clasificación de los géneros, no sólo porque la tragedia no 
aparece allí explícitamente incluida, sino porque en la descripción de 
los géneros no se encuentran tampoco las notas esenciales de la tragedia 
donde —como es sabido— el drama se desencadena en la forma de una 
desgracia que acontece al hombre sin culpabilidad (o, también, sin la 
proporcionada culpabilidad); desgracia que tiene, a su vez, como agente 
siempre a una divinidad. En la descripción platónica del género serio se 
representan —como se ha visto— o bien a un alma valiente en una situa-
ción difícil o bien a una temperante en una posición favorable; pero no 
hay allí una mención específica al sentido trágico del drama griego.56 Si 
se recuerdan las tipologías teológicas (Bordt, 2006, p. 50-51) que Platón 
había establecido ya en República, 379a6-7, se puede ver mejor por qué 
no parece plausible que permanezca intacto el núcleo esencial del sentido 
trágico característico del drama griego. Según Platón, las representaciones 
del dios habrán de mostrarlo tal como realmente es57 y, en este sentido, los 
poetas tendrán que reconocer un aspecto esencial de la divinidad: que es 
siempre buena58 y, por tanto, no puede ser causa de los males que aconte-

55 Esta equiparación entre tragedia y lo serio, puede verse en Aristóteles, Po., 
1449b9-10.

56 Quizá se podría ver en la danza bélica una cierta equivalencia con la tragedia; 
pero la referencia a la guerra y a los trabajos esforzados hace pensar más bien en los 
asuntos épicos cuyo sentido fatalista no es, sin embargo, nada trágico.

57 Pl., R., 379a8-9: οἷος τυγχάνει ὁ θεὸς ὤν, ἀεὶ δήπου ἀποδοτέον.
58 Pl., R., 379b1: ἀγαθὸς ὅ γε θεὸς τῷ ὄντι.

Nova Tellus 29-2.indb   105 04/05/12   14:14



106	 delgado / indicios de una rehabilitación de la literatura en platón  

cen a los hombres, sino sólo de los bienes,59 que —según advierte— son 
sólo una pequeña parte de lo que sucede en la vida humana.60

En Leyes, 7, previo a la sección en que se clasifican las danzas, se 
encuentra —como he adelantado— una consideración específica sobre 
lo serio, en la que se recoge una sentencia similar a la de República, 
sobre los asuntos humanos. Me refiero a la sección 803a7-804c1. Allí 
cabe deslindar tres direcciones en relación con las cuales se puede 
comprender el término serio y que dan origen, a su vez, a tres sentidos 
del vocablo, a saber, (1) uno absoluto, que emerge de la consideración 
de que el dios es lo serio por naturaleza; (2) uno relativo, que surge de 
considerar lo humano en relación con el dios, donde despunta la idea 
de que, por naturaleza, el hombre es un juguete de los dioses, y (3) uno 
aparente o falso, que surge de focalizar la mirada exclusivamente en los 
asuntos humanos e ignorar la perspectiva —por así decir— que emerge 
desde lo divino o perspectiva absoluta; de este modo, se descentraliza 
también la ubicación exacta de la esfera de los hombres recogida en el 
sentido relativo de lo serio.61

La sección comienza estableciendo una distinción operativa, a saber, 
que es necesario ocuparse diligentemente de lo serio, pero no de lo que no 
lo es;62 a lo que sigue la identificación de lo serio: por naturaleza —abso-
lutamente considerado— el dios es digno de una seriedad completamente 
gozosa;63 mientras que el ser humano, en su relación con el dios, ha sido 
creado como juguete.64 En primer lugar, hay que observar que el texto se 
refiere al dios como a lo auténticamente serio —como ya he mencionado, 
en contraste con el señalamiento de República de que, por el contrario, los 
asuntos humanos son de escaso valor—, aunque aquí se precisa además 

59 Pl., R., 379b15-16: Οὐκ ἄρα πάντων γε αἴτιον τὸ ἀγαθόν, ἀλλὰ τῶν μὲν εὖ ἐχόντων 
αἴτιον, τῶν δὲ κακῶν ἀναίτιον.

60 Pl., R., 379c5-8: πολὺ γὰρ ἐλάττω τἀγαθὰ τῶν κακῶν ἡμῖν, καὶ τῶν μὲν ἀγαθῶν 
οὐδένα ἄλλον αἰτιατέον, τῶν δὲ κακῶν ἄλλ' ἄττα δεῖ ζητεῖν τὰ αἴτια, ἀλλʼ οὐ τὸν θεόν.

61 Aunque en esta sección el empleo mayoritario del término serio aparece en oposición 
a παιδίον, esto es, a lo lúdico, al final de la sección se lo utiliza también en contraste con 
φαῦλον, lo cual valida establecer la relación de este tratamiento de lo serio y de lo no 
serio (lúdico y vulgar) con la posterior clasificación de la tragedia y comedia entre los 
géneros mayores de la danza.

62 Pl., Lg., 803c2: χρῆναι τὸ μὲν σπουδαῖον σπουδάζειν, τὸ δὲ μὴ σπουδαῖον μή.
63 Pl., Lg., 803c3: φύσει δὲ εἶναι θεὸν μὲν πάσης μακαρίου σπουδῆς ἄξιον.
64 Pl., Lg., 803c5: ἄνθρωπον δέ […] θεοῦ τι παίγνιον εἶναι μεμηχανημένον.

Nova Tellus 29-2.indb   106 04/05/12   14:14



nova tellvs, 29◆2, 2011, pp. 87-115	 107

que la consiguiente actitud ante el dios ha de ser la de una seriedad gozosa 
(μακαρίου). A mi entender, lo anterior tiende a apoyar la idea de que, en 
coherencia con las tipologías teológicas acuñadas por Platón, no cabría ya 
equiparar consistentemente lo serio con la actitud trágica, sino que se le 
adscribe ahora al mismo tiempo un sentido de dicha o gozo.65 En segundo 
lugar, es de destacar la descripción del hombre como παίγνιον, que de 
modo habitual —y con razón— se traduce como “juguete del dios”. Aquí 
hay que advertir que el término παίγνιον (θαύματα, Lg., 644d7) solía utili-
zarse para designar juguetes o también artificios que podían ser empleados 
en representaciones teatrales, lo cual sugeriría —en este contexto— que el 
ser humano actuaría ante el dios como si éste fuera su espectador66 y que 
representaría sus juegos ante él.67 Esta lectura se apoya textualmente en 
Leyes, 804b3, donde los hombres aparecen como θαύματα, esto es, como 
“marionetas” de los dioses,68 remitiendo así al famoso símil de Leyes, 

65 Para la traducción de este pasaje, he seguido la interpretación mayoritaria del mis-
mo que (a excepción de Schneider y de Lisi) toma μακαρίου como genitivo femenino 
singular. Al respecto, véase Schöpsdau, op. cit., p. 550.

66 Pl., Lg., 804b7-8: πρὸς γὰρ τὸν θεόν.
67 Sobre el uso de παίγνιον en contextos relativos a representaciones teatrales, véase Lg., 

816e10; véase en Lg., 803a2, 6; b1, 804b2, la referencia a que el hombre tiene asignado 
un rol (κατὰ τὸν τρόπον τῆς φύσεως). Para el empleo de παίγνιον y θαῦμα en el ámbito 
de la diversión y arte representativo, véase Kurrer, 1990, p. 289, y Schürrmann, 1997, p. 
357. También Aristóteles, Metaph., I, 2, 983a12 habla de los θαύματα empleados en el 
teatro. Agradezco estas dos últimas referencias al doctor Alejandro Vigo (Universidad de 
Navarra).

68 Respecto a la metáfora de las marionetas de los dioses, es preciso aclarar que Platón 
la emplea como una imagen que —como, por otra parte, sucede con toda imagen— 
aporta ciertas posibilidades explicativas, aunque también involucra ciertos límites al 
dar cuenta de un fenómeno. Me refiero, en concreto, al alcance de la comparación del 
hombre con una marioneta en el marco de una explicación que pretende dar cuenta de 
la presencia de diferentes fuerzas motivacionales internas al alma humana, y al modo en 
que éstas originan distintas (e incluso contrarias) tendencias que inclinan al hombre a 
realizar diferentes o contrarios tipos de acciones. Este símil ilustra la tensión interna 
a que es sometido el ser humano por efecto de movimientos diferentes o contrarios 
de fuerzas irracionales que actúan en el alma y que el principio racional de la misma 
ha de encauzar y dirigir al objetivo identificado como correcto. En este sentido, la metáfora 
de las marionetas, por contraposición con los juguetes automáticos (Aristóteles, MA, 
701b2-13), no es invocada aquí por Platón para dar a entender que el hombre es movido 
según el capricho de los dioses, sino para dar cuenta del conflicto motivacional interno 
(véase Schöpsdau, op. cit., p. 234). El hecho de que las marionetas no sean ejemplo de 

Nova Tellus 29-2.indb   107 04/05/12   14:14



108	 delgado / indicios de una rehabilitación de la literatura en platón  

644d7-645c6. En este pasaje, para distinguir las fuerzas que gobiernan el 
alma, se había propuesto ya la equiparación del ser humano con una ma-
rioneta que es movida por hilos diferentes, a saber, por la función racional 
del alma (hilo áureo de la reflexión racional69) y por movimientos irracio-
nales, que tiran de la marioneta en sentidos contrarios. Esta comparación 
no intenta equiparar al hombre con una criatura que se mueve según el 
capricho de los dioses, ya que se refiere a la conducta humana como a un 
comportamiento activo y a la razón como a una regla según la cual ha de 
ser conducido el juego (Schöpsdau, op. cit., p. 234). En este contexto, el 
genitivo θεοῦ en la expresión θεοῦ τι παίγνιον μεμηχανημένον,70 habitual-
mente interpretado con valor de un genitivo subjetivo (en el modo del su-
jeto agente), da a entender específicamente que el sujeto de la confección 
del hombre es el dios y que, según esto, antes que leer que el hombre 
es una marioneta movida por el dios, hay que interpretar que el dios ha 
maquinado (μεμηχανημένον) ese juguete/artificio, pero no se encarga de 
moverlo en una u otra dirección. El movimiento del juguete se explica 
por los tirones de los hilos, los cuales, si se quiere, en el momento inicial 
en que se activa el mecanismo, son pulsados por la divinidad; pero, una 
vez desatada la dinámica, queda bajo tutela del hombre la dirección que 
predomine en sus movimientos. Este rol —ser un juguete para/ante el 
dios— ha llegado a ser realmente lo mejor para el hombre.71

Según su propia realidad, los seres humanos —sigue el texto—, hom-
bres y mujeres, han de conformarse a ese rol y pasar la vida, en la medi-
da de lo posible, jugando los juegos más hermosos;72 actitud que resulta 
precisamente la contraria al modo en que actúan ahora (Lg., 803d2). En 
este punto del texto aparece implícita la distinción entre los sentidos alu-
didos (2) y (3) de lo serio, ya que se explica que ahora los hombres con-

automovimiento, a diferencia de los autómatas, creo que no plantea realmente problema 
en contexto platónico (véase Berryman, 2003, p. 354). La dirección predominante ha de 
ser marcada por el λογισμός, que es lo divino en el ser humano, pero no el dios mismo. 
También aquí agradezco al doctor A. Vigo la advertencia relativa a los autómatas y a las 
eventuales consecuencias interpretativas que podría implicar la opción platónica por la 
metáfora de las marionetas.

69 Pl., Lg., 645a1: τὴν τοῦ λογισμοῦ ἀγωγὴν χρυσὴν καὶ ἱεράν.
70 Pl., Lg., 803c5.
71 Pl., Lg., 803c5-6: καὶ ὄντως τοῦτο αὐτοῦ τὸ βέλτιστον γεγονέναι.
72 Pl., Lg., 803c6-8: τούτῳ δὴ δεῖν τῷ τρόπῳ συνεπόμενον καὶ παίζοντα ὅτι καλλίστας 

παιδιὰς πάντʼ ἄνδρα καὶ γυναῖκα οὕτω διαβιῶναι.

Nova Tellus 29-2.indb   108 04/05/12   14:14



nova tellvs, 29◆2, 2011, pp. 87-115	 109

sideran que las cosas serias han de ser hechas en vista de los juegos,73 
tomando por serio la guerra y por lúdico lo relativo a la vida en paz; 
mientras que lo más serio para nosotros —advierte el Ateniense— es la 
educación.74 En la opinión actual reside el sentido falso de lo serio (3): 
tomar los asuntos bélicos del Estado como lo más importante; mientras 
que, en la opinión manifestada por el Ateniense, se detecta el sentido 
relativo de lo serio (2), a saber, la educación como asunto humano que 
en relación con el dios aparece como en cierto sentido serio, ya que, en 
la medida en que por medio de la παιδεία se cultiva el elemento divino 
en el hombre, éste va asemejándose paulatinamente a la divinidad. Por 
eso, lo más correcto para el ser humano75 consiste en pasar la vida ju-
gando algunos juegos, cantando y danzando76 y, así, vivir la vida mejor 
y más larga en paz.77

En el esquema de la página 25 se recogen los tres sentidos de lo serio 
identificados en el texto.

En el contexto de estos sentidos, se entiende mejor por qué Platón ha-
bía dictaminado ya en República, 604b12-c1 que ninguno de los asuntos 
que afligen a los hombres es, en verdad, merecedor de una gran inquietud. 
El esfuerzo, serio y gozoso al mismo tiempo, sólo se corresponde propia-
mente con la dignidad del dios y, por traslación, con aquellas cuestiones 
que, de algún modo, lindan con los asuntos divinos. Desde esta perspecti-
va, esto es, según su vinculación con lo estrictamente importante, se acota 
la serie de cuestiones relevantes, se reformulan las prioridades de éstas 
y, finalmente, se redimensionan los motivos de las inquietudes humanas. 
De todas las ocupaciones en que se despliega la vida de los hombres, 
sólo la educación resulta algo muy serio (Lg., 803d7), pues —como ya 
he mencionado— mediante esta actividad tiene lugar el cultivo de la 
dimensión divina en los seres humanos. A esa tarea educativa se ha de 

73 Pl., Lg., 803c10-11: Νῦν μέν που τὰς σπουδὰς οἴονται δεῖν ἕνεκα τῶν παιδιῶν 
γίγνεσθαι.

74 Pl., Lg., 803d6-7: παιδεία ποτὲ ἡμῖν ἀξιόλογος, οὔτε οὖσα οὔτʼἐσομένη, ὃ δή φαμεν 
ἡμῖν γε εἶναι σπουδαιότατον.

75 Pl., Lg., 803e1: ὀρθότης.
76 Pl., Lg., 803e1-2: παίζοντά ἐστιν διαβιωτέον τινὰς δὴ παιδιάς, θύοντα καὶ ᾄδοντα 

καὶ ὀρχούμενον.
77 Pl., Lg., 803d7-8: δεῖ δὴ τὸν κατʼεἰρήνην βίον ἕκαστον πλεῖστόν τε καὶ ἄριστον 

διεξελθεῖν

Nova Tellus 29-2.indb   109 04/05/12   14:14



110	 delgado / indicios de una rehabilitación de la literatura en platón  

acotar el esfuerzo serio por parte del Estado y, en cambio, las cuestiones 
relativas a la guerra, en contra de lo que usualmente se piensa, han de ser 
supeditadas a aquella auténtica prioridad y redimensionadas como algo 
sólo aparentemente serio.

En la medida en que interfiere —ya sea positiva o negativamente— 
con la finalidad de la educación, cabe concluir que la literatura sería 
uno de los asuntos (relativamente, desde la perspectiva absoluta) serios 
para Platón. Es serio en Leyes el tema de los textos literarios que serán 
usados en la educación que se proyecta otorgar a los ciudadanos de 
Magnesia y, en tal medida, es una cuestión seria toda la literatura, esto 
es, no sólo el género trágico, sino cualquier otro, incluida la comedia. 
En efecto, la comedia puede ser educativa pues, representando lo gro-
tesco y lo vulgar, reenvía, por contrapartida, a lo noble y elevado; y si 
puede cumplir un rol educativo o deseducador, entonces la comedia es 
también parte del asunto más serio en el Estado. 

Ahora bien, lo serio no se contradice ya con el sentido trágico tí-
pico de la tragedia griega. En la clasificación de los géneros se pue-
de comprobar que allí lo serio apunta a la excelencia de costumbres 
(Schöpsdau, op. cit., p. 588), es decir, se trata de representar acciones 
que eleven moralmente al espectador poniendo en escena temáticas, 
problemas y resoluciones con tal fin.78 La danza es apropiada, básica-
mente, para representar dos cualidades morales (valentía y templan-
za), cuya difícil obtención se ve alimentada específicamente por la 
complejidad de las situaciones en que han de ser éstas practicadas, a 
saber, en el caso de las circunstancias de prosperidad; lo más noble y 
difícil consistiría en asumir una conducta templada/mesurada; mientras 
que, en la guerra, resultaría especialmente elevado el carácter valiente. 
Hasta donde entiendo, esta focalización en la cualidad moral supone la 
descarga de la responsabilidad de la acción en el protagonismo huma-
no y deposita el peso de la dificultad no ya en una desgracia acaecida 
ciegamente, sino en el acierto moral con que el hombre ha de responder 
a esa dificultad. Hay, en este sentido, una desdramatización de la opaci-
dad de la circunstancia, esto es, se desactivan los mecanismos fatales, y 
se presencia, en cambio, una dramatización de la acción moral tal como 
ésta ha de ser puesta por el ser humano.

78 Así también Lg., 659c3-5: d°on går aÈtoÁw ée‹ belt¤v t«n aÍt«n ±y«n ékoÊontaw 
belt¤v tØn ≤donØn ‡sxein.

Nova Tellus 29-2.indb   110 04/05/12   14:14



nova tellvs, 29◆2, 2011, pp. 87-115	 111

Sentido 1 → Sentido 2
↓

lo realmente serio (φύσει 
δὲ εἶναι θεὸν μὲν πάσης 
μακαρίου σπουδῆς ἄξιον, 
803c3-4);
perspectiva desde lo divi
no (πρὸς γὰρ τὸν θεόν, 
804b7-8)

lo realmente no serio (κατὰ 
τὸν τρόπον τῆς φύσεως, 
804b2) 

↓

↑
dios (θεόν, 803c3)

el hombre (ἄνθρωπον, 
803c4)

es juguete (τι παίγνιον, 
803c5); es marioneta; (θαύ
ματα, 804b3)

esto es lo mejor para él 
(τὸ βέλτιστον, 803c6) y es 
lo más correcto (τίς οὖν 
ὀρθότης, 803e1)

jugar los juegos más her-
mosos (παίζοντα ὅτι καλ
λίστας παιδιὰς, 803c7) 

lo más serio es la edu-
cación (παιδεία, 803d5; 
σπουδαιότατον, 803d7)

	

llevar en paz una vida larga 
y óptima (τὸν κατ' εἰρήνην 
βίον ἕκαστον πλεῖστόν τε 
καὶ ἄριστον διεξελθεῖν, 
803d7-8)

↓

las cosas serias (guerra) 
en vista de los juegos 
(paz) (τὰ γὰρ περὶ τὸν 
πόλεμον ἡγοῦνται σπου
δαῖα ὄντα τῆς εἰρήνης 
ἕνεκα δεῖν εὖ τίθεσθαι, 
803d2)

lo relativamente serio (ἔστω 
τὸ γένος ἡμῶν μὴ φαῦλον, 
804b9)

lo aparentemente serio 
(οἴονται, ἡγοῦνται, 803d2-
3)

↑
Sentido 3

Nova Tellus 29-2.indb   111 04/05/12   14:14



112	 delgado / indicios de una rehabilitación de la literatura en platón  

Indicios de una rehabilitación de la literatura. Apreciación final

Ahora bien, si —como se ha visto— Platón ha reformulado las ideas 
centrales que desencadenan la acción trágica (acaecimiento de un castigo 
inculpable que tiene por agente a un dios) y, en tal medida, habría vacia-
do de sentido trágico a esta literatura, ¿qué quedará de ésta en Magne-
sia?; me refiero concretamente, ¿podrá haber allí, en sentido absoluto, 
tragedia? Y, por otra parte, ¿cómo puede Platón llamar a su creación 
literaria la tragedia verdadera?, ¿en qué sentido es ésta realmente una 
tragedia?

Qué permanece de la tragedia en Magnesia es una cuestión que el 
propio Platón —como he señalado— ha contestado, estableciendo expre-
samente una disposición legislativa concreta: si los trágicos traen obras 
cuyo contenido ético es consistente con la concepción que se ha de 
fomentar en este nuevo Estado, entonces esas representaciones podrán 
ser puestas en escena. A pesar de contar con esta disposición, queda 
indefinido todavía si el contenido usual de las tragedias en la literatura 
vigente estaría efectivamente a la altura de esta exigencia platónica o si 
hay que pensar, más bien, que la criba de contenidos dejaría invalidada, 
en cambio, la mayor parte de la literatura trágica. A juzgar por las con-
diciones conciliadoras (en comparación con la marginación total de las 
bacantes y parcial de la comedia) que el Ateniense dispone en relación 
con la tragedia, parece que sería posible en principio reunir de entre el 
existente un material válido para la representación trágica en Magnesia. 
Lo que sí resulta seguro es que, en ese material, el contenido esencial 
habrá de desligar la causalidad divina de toda relación con los males 
que acontecen a los hombres y desprender ese elemento del mecanismo 
de la fatalidad; habría que cargar las notas del drama, en cambio, en el 
conflicto moral que caracteriza el actuar humano (ya sea porque las des-
gracias que acaecen al protagonista se originan en la injusticia de otros 
seres humanos, ya porque en las circunstancias dadas la acción moral se 
torna especialmente difícil). Un ejemplo de este tipo de representación 
—como ya ha sido señalado (Halliwell, supra, nota 50, p. 17)— viene 
ofrecido, precisamente, por la representación platónica del juicio, con-
dena y muerte de Sócrates en Apología, Critias y Fedón, donde se trata 
indudablemente de una desgracia (aunque Sócrates tenga motivos para 
interpretar que el suceso no es un mal para él, Ap., 40b ss.), acontecida 
a un hombre sabio, como resultado del actuar injusto de otros hombres.

Nova Tellus 29-2.indb   112 04/05/12   14:14



nova tellvs, 29◆2, 2011, pp. 87-115	 113

Respecto al sentido en que la creación literaria platónica pueda ser una 
tragedia, creo que hay que interpretar la sentencia también en el modo en 
que Platón mismo la ha definido, a saber, hay que entender que él es autor 
de una tragedia en la medida en que la organización política (πολιτεία), 
que sólo la ley (νόμος) es por naturaleza capaz de llevar a cabo, represen-
ta la vida más alta y mejor.79 A mi modo de ver, se puede entender aquí 
que Platón indica como régimen político aquel ordenamiento diseñado 
en República y, como concreción de tal régimen político, la legislación 
propuesta en Leyes:80 el filósofo habría concebido su paradigma trágico en 
consonancia con la legislación que se estipula en Leyes y que —en este 
símil— equivaldría al guión que habrían de interpretar los ciudadanos del 
Estado para representar la tragedia más bella, cuyo contenido es la vida 
mejor.

En esta medida, cabe concluir que Platón, por un lado, ha intentado 
superar mediante su criba la poesía vigente en su tiempo, pero también 
que, por otro, su propuesta de una nueva literatura válida (texto nomo-
tético) opera como piedra de selección, de entre el material ya existente, 
de textos poéticos adecuados para emplear en la educación, y como 
patrón para la creación de una nueva literatura válida. En este sentido, 
no parece que la intención platónica haya pretendido sin más superar 
la poesía, sino antes bien, tras una selección del material poético, re-
habilitar la literatura para aprovechar su potencial performativo en la 
educación. En ese proyecto platónico de rehabilitación de la literatura, 
la tragedia ha adoptado —como se ha podido ver— un lugar preemi-
nente, pues el filósofo ha concebido su propia creación literaria como 

79 Atiéndase a que también esta referencia a la vida mejor remite, en relación directa, 
a aquella vida que el Ateniense ha definido como “jugar los juegos más hermosos”, esto 
es, a la ocupación política y educativa de los ciudadanos en Magnesia.

80 La referencia a la πολιτεία puede verse, en este sentido, como una indicación explícita 
a República, diálogo en el que se encontraría el contenido ejemplar que los ciudadanos de 
Magnesia, mediante la legislación diseñada en Leyes, habrían de representar para conducir 
una existencia verdaderamente feliz. Entiendo que la πολιτεία podría ser una referencia de 
Platón a su diálogo República, pues, aunque no haya sido él mismo quien diera ese título a 
la obra, se puede ver que Aristóteles (Pol., II, 1261a6; 1265a1-2) designa a este diálogo con 
ese título, y, por tanto, parece muy probable que en la Academia ya se lo denominara así. El 
consenso por parte de los editores de transcribir el término con mayúsculas (en los pasajes 
citados de Política) pone de manifiesto que éstos tienden a interpretar que Aristóteles se 
estaría refiriendo aquí al título de la obra platónica.

Nova Tellus 29-2.indb   113 04/05/12   14:14



114	 delgado / indicios de una rehabilitación de la literatura en platón  

poesía y, en especial, como tragedia, habiendo realizado previamente 
una reformulación del sentido típico de lo serio.

BIBLIOGRAFÍA

Textos, comentarios y traducciones

Aristotle, De motu animalium, text with translation, commentary, and interpretive 
essays by M. C. Nussbaum, Princeton, Princeton University Press, 1978.

—, 	Metaphysics, 2 vols., a revised text with introduction and commentary by W. 
D. Ross, Oxford, Clarendon Press, 1997.

Aristotelis, De arte poetica liber, R. Kassel (ed.), Oxford, Clarendon Press, 1965.
—,	 Politica, W. Ross (ed.), Oxford, Clarendon Press, 1927.
Platon, Nomoi, I-III, Übersetzung und Kommentar von Klaus Schöpsdau, Band 

IX 2, Göttingen, Vandenhoeck und Ruprecht, 1994.
—,	 Nomoi, VI-VII, Übersetzung und Kommentar von Klaus Schöpsdau, Band IX 

2, Göttingen, Vandenhoeck und Ruprecht, 2003.
Platón, Diálogos. Leyes (I-VI), introducción, traducción y notas por F. Lisi, Ma-

drid, Gredos, 1999.
—,	 Diálogos. Leyes (VII-XII), introducción, traducción y notas por F. Lisi, Ma-

drid, Gredos, 1999.
—,	 Diálogos. República, introducción, traducción y notas por C. Eggers Lan, 

Madrid, Gredos, 1992.
Platonis, Opera I-V, recognovit brevique adnotatione critica instruxit Ioannes 

Burnet, Oxford, Oxford University Press, 1900-1907.
Ritter, C., Platos Gesetze, Kommentar zum griechischen Text von C. Ritter, Leip-

zig, Teubner, 1896.

Léxicos

Ast, F., Lexicon platonicum sive vocum platonicarum index, Lipsiae, Libraria 
Weidmanniana, 1836; Bonn, R. Habelt Verlag, 1956.

Liddell, H., R. Scott and H. Jones, A Greek-English Lexicon, Oxford, Clarendon 
Press, 1996.

Estudios

Berryman, S., “Ancient Automata and Mechanical Explanation”, Phronesis, XL-
VIII, 4, 2003, pp. 344-369.

Blondell, R., The Play of Character in Plato’s Dialogues, Cambridge, Cambridge 
University Press, 2002.

Bordt, M., Platons Theologie, Freiburg-München, Karl Alber, 2006.

Nova Tellus 29-2.indb   114 04/05/12   14:14



nova tellvs, 29◆2, 2011, pp. 87-115	 115

Büttner, S., Die Literaturtheorie bei Platon und ihre anthropologische Begründ
ung, Tübingen, Francke, 2000.

Cancik, H. und H. Schneider (eds.), Der neue Pauly. Enzyklopädie der Antike, Bd. 
2, Stuttgart-Weimar, J. B. Metzler, 1997.

Cerri, G., La poetica di Platone. Una teoria della comunicazione, Argo, Lecce, 
2007.

Dalfen, J., Polis und Poiesis. Die Auseinandersetzung mit der Dichtung bei Platon 
und seinen Zeitgenossen, München, Wilhelm Fink Verlag, 1974.

Giuliano, F., Platone e la poesia. Teoria della composizione e prassi della rice-
zione, Sankt Augustin, Academia, 2005.

Görgemans, H., Beiträge zur Interpretation von Platons Nomoi, München, C. H. 
Beck, 1960 (Zetemata, 25).

Halliwell, S., “Plato’s Repudiation on the Tragic”, in M. Silk (ed.), Tragedy and 
the Tragic. Greek Theatre and Beyond, Oxford, Clarendon Press, 1998.

Jouët-Pastré, E., Le Jeu et le sérieux dans les Lois de Platon, Sankt Augustin, 
Academia Verlag, 2006.

Kuhn, H., “The True Tragedy. On the Relationship Between Greek Tragedy and 
Plato”, Harvard Studies in Classical Philology, 52, 1941, pp. 1-40.

Kurrer, K. E., “Automation”, en H. J. Sandkühler (ed.), Europäische Enzyklopädie 
zu Philosophie und Wissenschaften, Bd. 1, Hamburg, 1990, pp. 288-294.

Levin, S., The Ancient Quarrel Between Philosophy and Poetry Revisited. Plato 
and the Greek Literary Tradition, Oxford / New York, Oxford University Press, 
2001.

Lisi, F., Einheit und Vielheit des platonischen Nomosbegriffes, Königstein Ts.,  
Hain 1985.

Mader, M., Das Problem des Lachens und der Komödie bei Platon, Stuttgart, 
Verlag W. Kohlhammer, 1997.

Mouze, L., Le Législateur et le poète. Une interprétation des Lois de Platon, Paris,  
Villeneuve d‘Ascq: Presses Universitaires du Septentrion, 2005.

Nussbaum, M., La fragilidad del bien: fortuna y ética en la tragedia y la filosofía 
griega, traducción de A. Ballesteros, Madrid, Visor, 1995.

Sandkühler, H. J. (ed.), Europäische Enzyklopädie zu Philosophie und Wissen-
schaften, Bd. 1, Hamburg, 1990.

Schürrmann, A., “Automaten”, en Cancik-Schneider (eds.), Der neue Pauly. Enzy-
klopädie der Antike, Bd. 2, Stuttgart-Weimar, J. B. Metzler, 1997, pp. 357-360.

Nova Tellus 29-2.indb   115 04/05/12   14:14




