‘Y una diosa me recibio” al volver en mi camino
por el relato de Parménides

Rafael GALVEZ GARDUNO

Universidad Nacional Auténoma de México
ragalgar@gmail.com

REsUMEN: Con base en algunos pasajes de Platon, se plantea la hipdtesis de que
los escritos de la mayoria de los fildsofos presocriticos contienen un discurso insi-
nuante e indirecto, derivado de otro fundamental y privado que contendria explicita-
mente su doctrina intima. El reto que de esto resulta para el estudioso es realizar un
andlisis objetivo y penetrante, exento de todo prejuicio desorientador, del modo de
expresion presocritico que le permita dar el “salto” del discurso publico al privado
e intimo. El caso de Parménides se presenta como especialmente ejemplar, pues
muestra cémo su Musa ofrece ciertas pistas e insinuaciones que, si son captadas
por un lector muy atento y reflexivo, le posibilitardn acceder con claridad a ciertas
intimidades del pensar parmenideo.

“And the Goddess Received Me”
on my Way Back through Parmenides’ Account

ABSTRACT: Based on some passages by Plato, the author proposes that the writings
of most pre-Socratic philosophers develop an insinuating and indirect discourse
that derives from a private and essential one which would openly contain their deep
doctrine. For the scholar, the challenge now is to carry out, in total freedom from
any misleading prejudice, an objective and penetrating analysis of the pre-Socratic
mode of expression, so that he or she is enabled to take the “leap” from the public
discourse to the private and intimate one. Parmenide’s case stands out as an espe-
cial example, as his Muse gives some clues and hints that, if captured by a very
attentive and thoughtful reader, will grant him or her clear access to some inward
zones of Parmenides’ thought.

PALABRAS CLAVE: Filésofos presocraticos, discurso indirecto, discurso intimo, interpretacion de
Parménides.

KEYWORDS: Pre-socratic philosophers, indirect discourse, intimate discourse, Parmenides’ inter-
pretation.

FECHA DE RECEPCION: 8 de mayo de 2011.

FECHA DE ACEPTACION: 15 de junio de 2011.

19 NOVA TELLVS, 29-2, 2011



‘Y una diosa me recibio” al volver en mi camino
por el relato de Parménides'

Rafael GALVEZ GARDUNO

Alégrate, pues ningtin hado funesto te envia
a volver por este camino |[...].

Parm., B1.26

En un pasaje del Teeteto (184a) nos dice Platon, en boca de Sdcrates y
refiriéndose a Parménides:

Temo que no penetremos sus palabras, y también que lo que formul6 meditando
nos rebase por completo.

En un pasaje del Sofista (243a7) expresa algo semejante a lo anterior,
pero en un tono de disgusto y de reproche, refiriéndose a los presocraticos
en general:

[...] que ellos han tenido muy poca consideracion hacia nosotros, al desdefar-
nos; pues cada uno prosigue sus argumentaciones hasta el fin, sin preocuparse
de si los seguimos o nos han dejado atras.

Y continda su queja, un poco mas adelante, aludiendo al modo indirecto
de hablar de uno de ellos (; Anaximandro?):

Cuando uno de ellos toma la palabra para decir que es o ha llegado a ser mu-
chos o uno o dos, y que lo caliente estd mezclado con lo frio, y en alguna otra
parte supone separaciones y combinaciones, jcomprendes tu, Teeteto, jpor los
dioses!, algo de estas cosas?

Al menos en estos tres pasajes nos revela Platon su interés por penetrar
el pensamiento de aquellos “grandes e ilustres antepasados” (como los
llama en Sofista, 243a3-4), percibiendo agudamente en sus expresiones el
deseo de presentar un texto que sélo lo plasmara oblicua e indirectamente.

! Lo que se expone en este trabajo supone lo dicho por mi en Gélvez, 2008.

21 NOVA TELLVS, 29-2, 2011



22 GALVEZ GARDUNO /“Y UNA DIOSA ME RECIBIO”

Para Aristételes, en cambio, quien mostraba una completa insensibilidad
a este respecto, el lenguaje presocritico era directo y “balbuciente”? y
sOlo queria ver en las doctrinas de sus antecesores torpes anticipaciones a
su propio sistema.

Me parece que, mds de acuerdo en esto con Platon, los primeros y gran-
des filosofos de Grecia realizaron una doble labor intelectual y privada,
aun cuando la segunda haya tenido un efecto publico: por un lado, desa-
rrollaron un discurso claro y bien fundamentado que contenia su intima
doctrina y, por otro, dispusieron de manera estudiada una técnica expresi-
va que diera como producto un segundo discurso que fuera una transfor-
macién del primero. Asi, por ejemplo, Anaximandro trasladaba aquella
“necesidad” (10 xpewv) racional, desplegada en la intimidad de su pensa-
miento, de que todas las cosas retornaran a aquello que les dio origen, a
una “expresion poética”, como la denominé Simplicio:

[...] pues unas a las otras deben pagar pena y retribucién por su injusticia, de
acuerdo con los decretos del Tiempo.?

Herdclito, por su parte, ademds de recurrir deliberadamente a un estilo
aforistico y oscuro que modificaba el de su directo y claro discurso priva-
do, parece hacer una significativa referencia a éste cuando nos dice en el
Fr. 1 (en Diels-Kranz), en un estilo que contrasta a propésito con el aforis-
tico del resto de su libro:

Aun siendo certero este discurso, los hombres se tornan siempre incapaces
de comprender antes de oirlo y al oirlo la primera vez, pues sucediendo todo
seglin este discurso, se asemejan a inexpertos, aun cuando experimentan pa-
labras y acciones como las que yo expongo en detalle, analizando cada cosa
segin su naturaleza y explicando cémo se comporta (gxev) [...].

Es patente que en su libro, es decir, en su discurso publico, aparte de
este Fr. 1, Herdclito no analiza ni explica nada, por lo que podemos inferir
de aqui que el discurso al que se refiere en esta cita es su discurso privado,
en el que presentaba tales andlisis y explicaciones.

2 Arist., Metaph., 993al5 s.: weAllouévn yap #otkev 1) mpdtn @1hocogio mepl nhvTamy.

3 Simp., Ph., 24, 13 ss. (12 A 9 D-K). Me parece que lo que dice Anaximandro es,
no que unas a otras reciprocamente, sino que las de un género de cosas a las del género
opuesto, deben pagar al fin de los tiempos pena y castigo por su injusticia.



NOVA TELLVS, 29-2, 2011, pp. 19-46 23

Y Empédocles, segtin Plutarco, exhorta a Pausanias, su discipulo, a que
sus doctrinas las “oculte, mudo, en su corazén”.*

([ Significa esto que la doctrina que reveld secretamente a Pausanias esté
expuesta s6lo de manera oblicua en su libro?

Un problema acuciante surge de esta vision de los filésofos presocraticos:
,es posible, mediante un estudio objetivo y penetrante del estilo preso-
cratico alcanzar el fondo de su pensamiento, lo que meditaron internamente
(recordando la frase platonica del Teeteto), es decir, aquel discurso privado,
que el texto publico sélo disimula? A este respecto, el caso de Parménides
es, como veremos, especialmente prometedor. Su discurso publico, a to-
das luces parco y lacénico en su lenguaje, esconde una técnica expresiva
muy depurada, basada en la insinuacion y la sutileza, y va dirigido a un
lector que, para detectar éstas, debe recorrerlo siendo llevado por un oido
“muy atento y reflexivo”, es decir, metaféricamente, por unas “yeguas”
noAbepactor.’ Que la construccion de sus versos sea con frecuencia torpe
no tiene importancia; lo importante estd en el denso contenido signifi-
cativo que hay en la construccion de sus frases, en la sutileza de su arte
expresivo, que presenta aqui y alld desafios a la inteligencia de su lector,
quien debe cuidarse incluso de no caer en las trampas interpretativas a que
lo predispone una lectura no muy atenta y cuidadosa. Ya hemos visto,® por
ejemplo, la sutil manera como nos quiere dar a entender que el relato con
el que comienza su poema es la descripcion de un significativo suefio que
tuvo en su primera juventud, en el que se identifica con Faet6n, pero sien-
do ahora un nuevo Faeton “corregido y aumentado”, y cémo’ este mismo
relato nos presenta a un segundo narrador que interviene en €l haciéndole
sutiles modificaciones y afiadidos con objeto de dejarlo listo para su nue-
va interpretacion como la primera parte de un discurso filoséfico. Esto
muestra, como puede verse, dos distintos niveles de comunicacion entre-

4 Plut., Quaest. conv., VIII, 8, 1, 718e.

5 Tomando en cuenta el agudo sentido auditivo de los caballos, considero que pode-
mos asociar, en una metédfora, el oido de un lector atento a lo que indica el texto parmeni-
deo con las roAdepactot tnnor de B1.4. Este singular adjetivo verbal, cuya paternidad es
exclusiva de Parménides, pues no aparece en ningin otro texto griego antiguo, es tradu-
cido por Gémez-Lobo (1985, p. 49) como “muy atentas”, atendiendo a la voz pasiva de
opafw. Me parece que podemos agregar a su sentido el de “muy reflexivas”, atendiendo
también a la voz media de dicho verbo.

6 Gélvez, 2008, pp. 63 s.
"1d., pp. 66-69.



24 GALVEZ GARDUNO /“Y UNA DIOSA ME RECIBIO”

lazados. Dado que me parece ser en verdad extraordinaria la manera en
que logra esta doble comunicacién (que el lector debe distinguir), quisiera
referirme a continuacion, ya no viendo el asunto analiticamente, desde el
texto, sino sintéticamente, desde el punto de vista de los propdsitos que
guian la mano que lo confecciona, al procedimiento que me parece haber
seguido el adulto Parménides para incrustar en su relato de juventud la
comunicacion relativa a su segunda intervencion en él.

Parménides se entrega, pues, a la tarea de disponer el andamiaje expre-
sivo que ha de permitir a un lector atento a sus sutiles insinuaciones captar
este segundo nivel comunicativo. ;Cémo lo hace? El primer paso para el
arreglo de dicha disposicidn estaria en la presentacion insinuante de su rela-
to juvenil. Enseguida, de algiin modo, tendria que mostrar en él su presencia
como el adulto escritor que estd interviniendo con objeto de retomarlo e
insinuar que hay que darle un nuevo sentido con miras al discurso filoséfico
que sigue. Para ello, la unica manera de hacerlo es presentarse en forma
de un segundo narrador que dejara, ademads, entrever su intervencién como
posterior en el tiempo a la del primero. La dificultad que presenta esta de-
safiante labor artistica es evidente, pero también lo es, por sus resultados,
que Parménides logré su propésito. ;Cémo lo hizo? Tenia que distinguir a
un narrador del otro, haciendo, por ejemplo, que sélo el primero de ellos,
el joven, narrara en primera persona los sucesos de su suefio, y mostrando
al segundo asumiendo una postura distante respecto a €sos mismos suce-
sos. Esto ultimo lo logra de un modo muy sutil, como lo vimos en nuestro
estudio anterior (cf. nota 1). Pero estas disposiciones no bastan para distin-
guir netamente a un narrador del otro. Habia que mostrar claramente que el
segundo narrador no es el mismo que narra en primera persona. Habia que
dejar ver que las distintas posturas que se toman en el relato no se dan por el
capricho de un narrador unico. ;Cémo lograrlo? Al parecer, Parménides lo
consigue al recordar una caracteristica de los poemas homéricos, sobre todo
de la Odisea: sus primeros diez versos, pronunciados por la voz del poeta,
exponen un sumario de lo que va a ser relatado en voz de su Musa. Esto ya
sugiere algo: presentar, a semejanza del poeta homérico, los primeros versos
del relato como un extracto de lo que va a ser referido enseguida por otra
voz, y hacer que ambas voces narradoras relaten por separado unos mismos
sucesos, cada una asumiendo, ademads, su respectiva postura ante éstos. Asi
se resolveria el problema, pero a condicién de que se le haga ver al lector
que lo que esté leyendo esta dispuesto asi. Para ello podia llamar su atencién
hacia el mismo objeto que atrajo la suya: los primeros versos de la Odisea.



NOVA TELLVS, 29-2, 2011, pp. 19-46 25

Parménides parece haber encontrado dos maneras de hacer esto. Una de
ellas, la m4s sutil, fue establecer un paralelo entre su propio héroe y el homé-
rico. Ambos poemas, el homérico y el parmenideo, inician menciondndolo:

avdpo pot évvene, Movoa, |...]

{nrot toil ue pépovoty, [...]

En nuestro trabajo anterior (2008, p. 62) hicimos el comentario a este
paralelo, por lo que no lo repetiremos aqui. La otra fue modelar la for-
mulacion de las frases iniciales de su poema de modo que aparecieran en
ellas ciertas semejanzas con las del poema homérico:®

avopo. pot évvene, Modoo, mToALTponov, 0g LdAo TOAA

Ay On, énel Tpoing iepov ntoAieBpov énepoev -

noAA®V & dvBpodrwyv {dev & 6 1Te o kol voov Eyvo.
Hom., Od., 1, vv. 1-3

{nnot tod pe pépovoty, Scov 1° émi Bupog ikdvor

néunov, £net u’ &g 000v Pricov ToALENUOV dryovsot

dotpovog, kot w & v T & o Tt n° eépet £1ddTOL PDTOL
Parm., 28 B, vv. 1-3

En efecto, en estas dos maneras de atraer la atencion de su lector hacia
las primeras lineas de la Odisea puede entreverse el propdsito de Parmé-
nides de inducirlo a considerar los versos iniciales de su poema, es decir,
el pasaje constituido por los cinco primeros versos, como un extracto del
relato que sigue.

Otra de las revelaciones que Parménides se afana en insinuar a su lec-
tor es la de que el texto del “proemio”, y en general de la mayoria de los
pasajes del poema en su conjunto, estd dispuesto de manera que se puedan

8 Estas semejanzas que presentamos a continuacion las hemos tomado de Mansfeld,
1964, p. 230. Con posterioridad a esta publicacién, A. H. Coxon (1968, p. 69) mostré
que ot no estd respaldada por ningtin manuscrito, los cuales presentan todos la lectura
corrupta rovt’ dtn. Pero su argumentacion para rechazar dotn como una conjetura plau-
sible depende de tomar kot (en xoto movt’ dotn) en el sentido de “a través de”, y asi la
lectura “a través de todas las villas” es incompatible con B1.27, segtin el cual la via es ér’
avBpdnov éxtdg ndrov. Pero pierde de vista que xotd puede ser tomada en su matiz de “a
la vista de”, “de cara a”, con lo cual desaparece tal incompatibilidad.

? Este paralelo homérico de névt’ dot con 18ev doteo parece confirmar que mévt’ ot
es la conjetura correcta que debe sustituir a la lectura corrupta tovt’ ¢an de los manuscritos.



26 GALVEZ GARDUNO /Y UNA DIOSA ME RECIBIO”

descubrir en €l ciertos “giros” de lectura. Para insinuar esto, introduce en
primer lugar la accion de “girar” en la descripcion de la apertura de las
puertas (B1.19) a la vez que sustituye en ella la mencion al rechinido de
los ejes en sus giros alternos por la descripcion de su engranaje, diciendo
que estdn “ajustados con clavijas y pernos”, con lo cual intenta despertar
la atencion del lector hacia ese rechinido; esto equivale a subrayarlo, a
provocar que sea percibido con mayor conciencia de lo que seria median-
te su explicita mencién. Lo que faltaria atun seria lograr que se diera un
valor simbdlico a este rechinar y en general a todo el pasaje de las puertas
para asi insinuar que el doble “rechinido” simboliza un doble canto. Esto
equivale a lograr respecto de este dltimo pasaje lo que se deseaba lograr
respecto del “proemio” en su conjunto: hacer que el lector efectuara cier-
tos “giros” en su lectura. Pero esto ya seria labor del propio lector en su
respectivo afan de entender lo que lee. Lo mas que podria intentar atin nues-
tro incisivo autor seria inducirlo a volver una y otra vez en su lectura hasta
que ésta le revelara sus secretos, mediante frases como (B2.1): “[...] nutre
el discurso tras haber escuchado”. O bien (BS): “[...] Me es indiferente por
dénde he de comenzar, pues ahi mismo volveré una y otra vez”.

Este pasaje puede sugerir al lector parmenideo que él mismo puede
comenzar, incluso, por el pasaje de las puertas, es decir, considerarlo inde-
pendientemente de la narracion, como algo que hay que entender ligado a
otra cosa: “Ahi estdn las puertas de los caminos de la Noche y del Dia...”.

(A qué lugar puede referirse el “ahi” (¢vBa) si lo que expresa ya no
estd inmerso en el relato del que provenia su lectura anterior? Para que
todo el verso tenga sentido hay que buscarselo, es decir, hay que dar un
“giro” a su lectura. Esta ya no corresponde a un relato. El contenido del
pasaje, con excepcion de lo que narran los vv. 15-17, es descriptivo, pero
las puertas que describe ya no son las del relato, ya no son las significadas
en la lectura anterior; sin embargo, deben ser puertas significadas por el
mismo texto, pero sin trascenderlo, ya que las imdgenes que sugiere ahora
su lectura se encuentran ahi mismo. Se trataria, pues, de un texto cuyo
contexto estd en si mismo.

Esto equivale, en cierto modo, a imaginar a Parménides entregdndonos
el texto de su poema a la vez que pronunciando el verso que acabamos de
citar con un “movimiento de cejas”, como Odiseo solia comunicarse en
ocasiones con sus hombres.!® “Ahi [en el texto] estdn las puertas...”. Ya

10°0d., X11, v. 194.



NOVA TELLVS, 29-2, 2011, pp. 19-46 27

habfamos visto!! la interpretacion de estas “puertas” como ecos que traen
a la memoria frases de otros textos (la Odisea, por ejemplo) y que invi-
tan a recorrer sus pasajes para comparar sus contextos evocativos con los
de Parménides, contribuyendo asi a extender y enriquecer el contenido de
éstos. Ahora encontramos que podemos darles también una interpretacién
alternativa significando “puertas” que conforman el texto mismo, que esta-
rian representadas por cada uno de sus pasajes o de sus expresiones, y cuya
pronunciacion seria el “rechinido” de una de sus “hojas”, es decir, de una de
sus lecturas, que evocaria una imagen o suceso. Pero, para que el recorrido
del lector por el texto abriendo y atravesando sus “puertas” represente “el
camino del Dia”, la percepcion de tal “rechinido” debe estar dada por un
oido moAbepaoctog (v. 4), “muy atento y reflexivo” (adjetivo aplicado a las
yeguas, que lo simbolizan), de lo contrario podria evocar sucesos engafio-
sos y falsos, como muchos suefios de la Noche. En esta interpretacion de las
puertas cobra especial sentido el v. 14: “De ellas Dike porta las llaves que
alternan [sus giros]”.

Es significativa la mencién de Dike, la justicia: los giros de estas “lla-
ves” son los que hay que dar sobre ciertos vocablos de modo que, hacién-
dolos en un sentido, expresen lo “justo” en la interpretacion literal del rela-
to, y haciéndolo en el otro, lo “justo” en la alegérica. Un ejemplo de esto
lo tenemos en la expresion 6dov [...] moAdenuov [...] datpovog [...] (vv.
2-3). Este ultimo término designa a una deidad de género ambivalente, y
su seleccion es necesaria y significativa en un texto de doble interpreta-
cién si en una de ellas se trata de un dios y en la otra de una diosa.'> Como
hemos visto en el otro trabajo,'* en la interpretacion literal del relato su
sentido “gira” hacia un dios (Helios) y en la alegérica hacia una diosa (la
Verdad); y moAdenuog, por su parte, califica la via de la deidad, en el pri-
mer caso, “girando” su sentido hacia “muy famosa”, y en el segundo hacia
“muy discursiva”. Otro ejemplo esta en 0ed. (v. 22), vocablo en el que hay
que introducir una de las “llaves” de la justicia para hacer girar su sentido
hacia “Aurora” en el caso de la lectura literal del texto, y hacia otra diosa
(cuya identidad indagaremos mds adelante) en el de la lectura alegorica.

1 Gélvez, 2008, p. 79 ss.

12 Habfamos afirmado en Gélvez, 2008, p. 61, que el empleo de ambigiiedades como
ésta revelaba el deseo de su autor de ser ambiguo a ultranza, pero esta impresion resulta
de considerar sélo la lectura literal del texto.

13 Gdlvez, 2008, pp. 66 y 79, n. 31.



28 GALVEZ GARDUNO /“Y UNA DIOSA ME RECIBIO”

De este modo, aplicando las “llaves” de la “justicia” a estos vocablos
y a otros que presentan ya de entrada un sentido literal como Trnnot, 686¢ y
"HMadeg, el lector puede distinguir, como deciamos, en el texto de esta
primera parte del poema un relato literal y otro alegérico. En ambos, el
pasaje de las puertas evoca ya imagenes narrativas. En el primero, ya
lo vimos, evoca las puertas de la Aurora, a la que seguramente nombra
el joven Parménides en la descripcion de su suefio. En el segundo, en
cambio, el adulto pensador, que retoma su relato de juventud para agre-
garle el sentido alegdrico que requiere su interpretacion alternativa como
la experiencia filoséfica que lo condujo al establecimiento de su propia
doctrina, es decir, hasta “el camino muy discursivo de la diosa Verdad”,
sustituye la frase “las puertas de la Aurora”, supuestamente del relato
juvenil, por “las puertas de los caminos de la Noche y del Dia”. Al con-
siderar, como acabamos de ver, el pasaje de las puertas separadamente
del relato, hemos aludido a esta dltima frase. Enseguida nos referiremos
de nuevo a ella, pues al retomar dicho pasaje dentro del relato alegori-
co, esta expresion reaparece en un nivel mas dramadtico. Y es que, en su
esmerado propdsito de conferir a su relato juvenil la posibilidad de ser
tomado en un sentido alternativo, esto provocé en el pasaje B1.6-10 cier-
ta dificultad interpretativa que, aunque se resuelve después, como vere-
mos, ocasiona de entrada, fatalmente, alguna oscuridad y confusion en la
mente del lector, para lo cual Parménides, el adulto escritor que introdujo
modificaciones a su relato juvenil, tenia preparada tal frase.

La diversa lectura que de manera insinuada sugiere Parménides en mu-
chos de los pasajes de su discurso otorga al texto una riqueza de contenido
que contrasta admirablemente con la parquedad de su lenguaje, lo cual
puede constatarse sobre todo en la primera parte del poema, la que co-
nocemos como “‘el proemio”. Hay que advertir que, como veremos, esta
primera seccion, en su lectura alegoérica, tiene un papel central en el poe-
ma, y en este sentido seria impropio llamarlo “proemio”, pues sus frases
expresan en lenguaje figurado una experiencia filoséfica que se conecta
con pasajes como B2, B3, B6, B7 y algunos de B8, por lo que su estudio
y comprension a cabalidad es primordial para el correcto entendimiento
del discurso parmenideo en su conjunto. En relacion con esto, en nuestro
articulo anterior hemos llamado la atencién'* hacia cierta sutileza del arte
expresivo de Parménides que nos llevé a encontrar un hito en el preludio

41d., pp. 85 ss.



NOVA TELLVS, 29-2, 2011, pp. 19-46 29

del pensamiento doctrinario de nuestro autor, a saber: su insinuante alu-
sidn a una critica exhaustiva al pasaje de Jen6fanes conocido como B34,
y esta critica hecha por €l habria que alcanzarla nosotros, sus intérpretes,
si pretendemos llegar a entender con suficiente precision y extension el
pensamiento de nuestro filosofo.

En el presente trabajo dedicaremos una especial atencion a los diez pri-
meros versos del llamado “proemio”, mejor que la ofrecida en nuestro
articulo anterior, y veremos su insospechada relacion con B1.28b-32, lo
que nos llevard al encuentro con otro hito en la experiencia filoséfica de
Parménides, el que marca el arranque mismo del pensar parmenideo. En-
tre estos dos hitos consideramos que estd comprendida lo que podemos
Ilamar la experiencia filos6fica fundamental de nuestro fil6sofo, previa y
preparatoria al establecimiento de su doctrina propiamente dicha.

En lo que expondremos a continuacion pretendemos dar la solucion defi-
nitiva a una vexata quaestio hasta hoy no resuelta, concerniente a “la deter-
minacién precisa del significado de la doxa parmenidea y de sus relaciones
con la Aletheia”, para citar palabras textuales de M. Untersteiner.'> Mi muy
atento y reflexivo (rohbepootog) lector juzgard si tamafia pretension estd
justificada. Para ello, y ante todo, debe considerar que primordialmente,
como veremos, B1.28-32 no mira hacia delante en el texto, sino hacia atras,
hacia B1.6-10, y que la diosa parmenidea (contra lo que se piensa comun-
mente) no va a revelar nada. Aparte de que la investidura propia de una
divinidad sélo le permitiria revelar la Verdad y no opiniones de mortales,
de las que los propios mortales podrian informarse por su cuenta, la diosa
quiere poner a trabajar al “joven” a quien va dirigida su peroracién. El debe
informarse de todo (ndvto nvBésBon) por si mismo. Lo que hace Ella en la
consecucion de su discurso es solamente darle ciertas indicaciones prepara-
torias (B2-B7) y ciertas referencias “en torno” (dueic, B8.51) a la Verdad,
para enseguida, en la ultima seccion, presentarle lo mds caracteristico de
ciertas “opiniones mortales”, aquellas que conformarian la doctrina més
semejante a la verdadera (;la de Anaximandro?), con objeto de que, juzgin-
dola y recorriéndola toda (8wt movtog mavta tepdvia), dé el paso requerido

para transformarla en la Verdad “bien redonda”.'¢

15 M. Untersteiner, 1958, p. CLXVI. Este capitulo de su libro habia sido publicado ya
en Untersteiner, 1956, pp. 203-221.

1o Que dicha doctrina sea la de Anaximandro lo sugieren, por un lado, el pasaje con que
termina supuestamente la dltima seccién del poema parmenideo (B19), que parece evocar



30 GALVEZ GARDUNO /“Y UNA DIOSA ME RECIBIO”

Consideremos ya la importante lectura alegdrica del relato parmeni-
deo, que constituye en si misma, como hemos dicho, la primera parte del
propio discurso filos6fico. Podemos adelantar, de entrada, como dato cu-
rioso, que hay en esta lectura cierta correspondencia con la lectura literal, la
que describe el suefio del joven Parménides. Como veremos un poco mas
adelante, también en el &mbito de la lectura alegdrica hay dos narradores;
también en €l uno de éstos es joven y el otro adulto; en ambos dmbitos el
joven relata un suefio.

Iniciemos nuestra lectura con una paréafrasis de los cinco primeros ver-
sos, siguiendo una indicacién de la “diosa” (Béa, v. 22) al “joven” (v.24) en

B2.1: “nutre'” el discurso tras haber escuchado (cada una de sus frases)”:'®

Las “yeguas” (= el oido muy atento y reflexivo) que me conducen (habitual-
mente entre “los pasos de los hombres”, v. 27), me iban enviando (en esta
ocasidn) tan lejos como el anhelo (de saber) alcanzaba, pues me encaminaron
guiando hacia'® la via muy discursiva de la deidad (= la Verdad)* que con-
duce al hombre que sabe?' de cara a todas las villas (o pasos de los hombres).

Por ahi (por dicha via) era conducido (por Ella), pues por ahi me condu-
cian las muy atentas y reflexivas “yeguas” (= el oido interior de la mente)*

el fragmento conservado del gran fildsofo milesio, y, por otro, B8.5, que parece refutarlo, en
esta lectura: “No era ni serd alguna vez todo junto, puesto que ahora lo es”.

17 Quisiera llamar la atencién de mi lector hacia este matiz del sentido del verbo
rouilw, que hasta ahora no ha sido tomado en cuenta, hasta donde sé, por ninguno de los
intérpretes de Parménides, pues “nutrir” el discurso haciéndolo desarrollar sus potencia-
lidades ocultas permite descubrir en él ciertas frases insospechadamente elipticas, como
veremos en el caso de B2.2. Asi, podrfamos decir con L. Rossetti (2010, p. 194, n. 6) que
llevando nuestra atencion a ciertos momentos metadiscursivos del poema parmenideo,
éstos nos “ayudan a comprender mejor ciertos pasajes cruciales”.

18 Esta frase parentética responde de inmediato, como puede observarse, a la exhorta-
cién de “nutrir” el discurso para hacerlo crecer.

19 Concuerdo con Néstor L. Cordero (1975, p. 237, n. 3) en que aquf la preposicion ég
debe tomarse en el sentido de “hacia” y no, como es tomada generalmente, en el de “sobre”
0 “por”.

20 Que esta deidad se identifica con la Verdad esté sugerido por el anhelo (de saber), el
Buudg del v. 1, que apuntaba a aquella “via muy discursiva” hacia la que iban guiando las
“yeguas” y que “es camino de persuasion, pues la Verdad lo sigue” (B2.4) al conducir por
él “al hombre que sabe” (B1.3). Cf. Gdlvez, 2008, p. 79.

2l Més adelante veremos qué debe entenderse por el hombre “que sabe” 0 “que ha visto”.

22 Notese, de pasada, que el v. 4 insintia muy sutilmente la identidad entre la deidad del
verso anterior y las “yeguas”, pues las dos formas del verbo ¢épw en el v. 4 estdn estre-



NOVA TELLVS, 29-2, 2011, pp. 19-46 31

tirando del “carro” (= el pensar o el “y0”), mientras unas “jévenes”?? dirigian
el camino.

Parménides nos presenta en estos cinco primeros versos un sumario de su
aventura, desde que su anhelo (Buuéc) de saber hace que su oido muy atento
y reflexivo, que siempre lo acompafia, abandone con €l el &mbito comun y
cotidiano en el que los hombres se debaten, para llevarlo (metaféricamente)
muy lejos de ahi en su encaminamiento hacia otro dmbito, aquel en que
quien habla ahora es la diosa Verdad, que lleva por su via “muy discursiva”
y elevada al hombre que “ha visto”. Por esta via era conducido por Ella,
pero enseguida, sorpresivamente, esta diosa es sustituida por las “muy aten-
tas y reflexivas” (roAbopaotor) “yeguas” y por unas “jovenes”, lo que su-
giere que Parménides quiere identificar a “yeguas” y “jévenes” con aquélla.

A continuacion (vv. 6-10) se inicia el detalle del relato con la referencia
a la manera en que el “cochero” es guiado y encaminado hasta las puertas
que le dardn acceso a la diosa y a su divino camino:

El eje (del carro), al arder en los cubos, producia un silbido resonante (pues
dos ruedas bien torneadas lo apretaban de ambos lados) cada vez que se apre-
suraban a enviar (a las yeguas y el carro) las jévenes Heliades, habiendo aban-
donado las moradas de la noche hacia la luz, y despojandose con las manos de
los velos de su cabeza.

Aqui el ote del v. 8 no tiene el mismo “giro” que en la lectura literal,
la que nos muestra el suefio del joven Parménides, en la que las “lla-
ves” de la “justicia”, girando hacia un lado, le habian dado el sentido de
“mientras”;>* ahora, girando hacia el otro, toma el sentido de “cada vez
que”. Por su parte, los dos primeros versos del pasaje son un excelente
ejemplo del sutil ingenio de su autor al aprovechar unas mismas frases
que en su literalidad sirven a un relato previo, para servir, en su sentido
alegorico, al que estamos considerando ahora, pues aluden seguramente
al sentido del oido, tal como lo explicaba Alcme6n de Crotona,> a quien
Parménides tal vez conocia personalmente: el carro representaria en este

chamente ligadas al péper del v. 3, cuyo sujeto es la deidad. Como veremos, una identidad
semejante se insinuard mds adelante entre esta diosa y las Heliades.

23 Parménides deja en suspenso, momentdneamente, la identidad de estas “jévenes”.
24 Cf. Gélvez, 2008, p. 67, n. 18.
2 En Thphr., Sens., 25.



32 GALVEZ GARDUNO /“Y UNA DIOSA ME RECIBIO”

momento la cabeza humana; las dos ruedas, las orejas,* y el eje, el espa-
cio interior de la cabeza entre las dos orejas, donde el aire interno resuena,
como explicaba Alcmedn. Estos versos podrian interpretarse asi: “El oido
fisico percibia un silbido resonante [...]”.

Este silbido parece evocar el canto de las Sirenas que escuchd Odiseo
atado al maéstil de su barco, y es muy probable que esta misma evocacién
surgiera, con ironia, en la mente de Parménides al escuchar éste las doctri-
nas filoso6ficas de sus antecesores. Por su parte, las “moradas de la noche”
(v. 9) parecen aludir al 4mbito mental del conocimiento humano comin
y cotidiano,?” de donde se infiere que estos tltimos versos del pasaje (vv.
9-10) remiten hacia atrds, hacia el inicio mismo de la aventura. La combi-
nacién de estos dos versos con la primera oracion del poema (regida por
néunov) invita a identificar a “las jévenes Heliades” con “el anhelo (Buudc)”
de saber, de arrancarse los “velos” que impiden ver con claridad y que son
los que nublan la visién del hombre comiin. De este modo, las “jovenes” que
dirigen el camino de la deidad (v. 5) acompanaban también a las “yeguas”
en su encaminamiento hacia la via divina (v. 2), cuando iban enviandolas
cada vez (v. 8) a escuchar (vv. 6-7) un nuevo “canto de las Sirenas”. Pero
esto, como puede verse, contiene una dificultad interpretativa, pues supone
que encaminarse hacia la luz inherente a la via de la Verdad se corresponde
con recorrer vias por las que s6lo se escuchan “sonidos estridentes”, vias
que no parecen llevar a la tan anhelada meta. El “joven” lector a quien va
dirigido el poema parmenideo no entiende esto. “Camina a oscuras” por su
lectura. ; Significa esto que encarna “el camino de la Noche”, al que se alu-
de en el v. 11? Tal parece que Parménides quiere sumirnos en el drama de
su relato, desea que asumamos en €l un papel protagdnico, semejante al suyo
propio. Quiere invitar a su lector a identificarse mentalmente con €l, a tomar
como suya su propia experiencia filoséfica. Para esto, el empleo que hace, en
su narracion, de la primera persona del singular le cae como del cielo, pues su
lector, con ello, puede sentir de pronto que es él mismo quien habla y quien
relata. De buenas a primeras, resulta que hay en el relato dos narradores: el

26 Esta es también la interpretacién de Sexto Empirico: Pero no es “el tinico detalle
acertado” en ella, como decimos en Galvez, 2008 p. 86, n. 41, ya que también lo es la de
que la via muy discursiva de la deidad es la via de investigacion de acuerdo a la razén, o
bien, en terminologia parmenidea, al pensar estricto.

27 En Gdlvez, 2008, p. 84, interpretamos las “moradas de la noche” como las “opinio-
nes de los mortales”. Me parece mds precisa la que damos aqui.



NOVA TELLVS, 29-2, 2011, pp. 19-46 33

que lo escribe y el que lo lee: ambos narran al unisono. Pero el que lo lee,
al asumir como suya esa misma experiencia sin haberla efectuado aun, estd
siendo inducido por su lectura a evocarla como un bello “suefio”, como un
ideal a alcanzar y que debe realizar conforme vaya comprendiendo lo que
lee. Sin embargo, el detalle de su encaminamiento a la meta anhelada, mos-
trado por los vv. 6-8, presenta la dificultad sefialada un poco mas arriba. En
efecto, ;como es que se me encamina hacia el discurso verdadero median-
te el paradéjico procedimiento de hacerme escuchar doctrinas que pueden
hechizarme y llevarme al engafio y al error? Esto hace que no comprenda
mi propio relato. En otras palabras, “camino” por €l “a oscuras”. El que lo
comprende, seguramente, es Parménides, el escritor-narrador de su propia
experiencia. El es “el hombre que sabe”, que “ha visto” (186ta, v. 3) c6mo
ha sido concretamente su encaminamiento, sabe lo que narra (y también
lo que tal vez calla en su narracién). “Camina con claridad” por su relato.
Pero yo, que camino por el mio de noche, he de volver atrds en mi lectura,
llevando por ella un oido “muy atento y reflexivo” para indagar si he pasa-
do algo por alto, pero me molesta el verificar que no ha ocurrido esto. Por
eso, cuando después una “diosa” me recibe (a mi, no a él) acogedoramente,
intenta reanimarme diciéndome:

joh, joven, compafiero de inmortales aurigas, que alcanzas nuestra morada
con las yeguas que te conducen, alégrate!, pues ningtin hado funesto te envia
a volver por este camino (discursivo) [...].

Parménides, pues, encarna “el camino del Dia” al transitar por su relato
antes de alcanzar las “puertas” de la morada de otra diosa: la Verdad, que
lo lleva a su vez por su camino, que no es otro que aquel discurso privado
e intimo del que habldbamos al comienzo de este trabajo.

Todo esto implica que el acceso a la morada de cada una de estas “dio-
sas”, la que recibe a Parménides y la que me recibe a mi, estd dado por
su respectiva puerta. Por esto, cuando escritor y lector relatan su arribo
a estas puertas: “Ahi{ estdn las puertas de los caminos de la Noche y del
Dia”, nosotros, que observamos la accidén narrada por uno y otro, debe-
mos entender el verso asi: “Ahf estdn, una al lado de la otra, la puerta del
camino de la Noche y la puerta del camino del Dia”.

Curiosamente, la designacion de estas dos puertas (expresada por el
genitivo) apunta hacia atrds, hacia los caminos que las alcanzan, no hacia
lo que hay del otro lado de ellas.



34 GALVEZ GARDUNO /“Y UNA DIOSA ME RECIBIO”

Los vv. 15-17 que presentan a las Heliades persuadiendo a Dike con
engafios para que abra las puertas son un afiadido que sélo tiene peso en
el relato literal del suefio del joven Parménides para confirmar que dichas
puertas deben tomarse como las de la Aurora, y hacer ver que las hijas de
Helios, en su personalizacién como rayos solares, solicitan entrar para
reintegrarse a su padre, que estd a punto de salir para alumbrar el mundo.

Volviendo a nuestro relato, observemos que todavia ambos narradores
describen al unisono la apertura de las puertas, pero al parecer el escritor-
narrador ha introducido una sutileza en esta descripcion. Después de ca-
llar la manera como Dike las abre, parece insinuar que cada una de estas
puertas se abre de manera distinta: una lo hace mediante el despliegue de
sus hojas de golpe (Gvortapevat, v. 18), y la otra mediante su giro alternado
(GpoBadov eidioocor, v. 19). Esto es muy sugestivo, ya que este segundo
modo de abrirse permite escuchar el rechinido de cada hoja por separado.
Esta segunda puerta seria la que alcanza Parménides, quien conoce clara-
mente lo que ambos rechinidos simbolizan.

Como deciamos, escritor y lector “caminan” por su relato, el cual es el
“camino” que recorren. Esta distincion es importante. Tal camino es el mis-
mo para ambos, pero el recorrido por él no lo es. Este es, para uno de ellos,
un caminar claro, “el camino diurno”, y para el otro, un caminar oscu-
ro, “el camino nocturno”. Por esto, cada narrador alcanza una “puerta”
distinta, aquella a la que lo lleva su propio caminar, su propio “camino”.
Parménides, el escritor, alcanza, siguiendo su “camino diurno”, la puerta
que le da acceso a la diosa Verdad, quien lo lleva, a su vez, por su cami-
no “muy discursivo”, por el caminar doctrinario verdadero. Su “joven”
lector alcanza, por su “camino nocturno”, otra puerta, la que da acceso
a otra diosa que lleva también por su camino muy discursivo, que no es
otro que el poema parmenideo, es decir, aquel discurso publico del que
habldbamos al principio. Por esto, a partir de su llegada ante las “puer-
tas”, ambos narradores han de separar sus relatos, al hablar de distintas
puertas, distintas diosas y distintos caminos muy discursivos. Pero si su
respectivo relato no entra en detalles acerca de qué puertas, diosas y ca-
minos se trata, podrian continuarlo ain narrando al unisono. Esto pudiera
ser lo que hacen después de su descripcion de la apertura de las puertas
(vv.20b-21): “[...] por ahi, en fin, a través de ellas, fueron llevando las
jovenes, derecho, las yeguas y el carro por el camino”.

Hay aqui, en efecto, la referencia a unas puertas, a un camino y... pero
la diosa que debiera mencionarse aqui aparece sustituida por unas “jove-



NOVA TELLVS, 29-2, 2011, pp. 19-46 35

nes”, las Heliades, es decir, la vision clara de 1a mente. Esta diosa es, para
el escritor-narrador, la Verdad, la deidad del v. 3, con lo que Parménides
estarfa identificando aqui nuevamente a la diosa Verdad con las Heliades.
Recuérdese que antes, en el v. 4, la habia identificado sutilmente con las
“yeguas”, es decir, con el oido muy atento y reflexivo.”® Lo anterior es
muy significativo, pues Parménides, con esto, quiere sugerir a su lector
que estd confiriendo un caricter divino a facultades mentales capaces de
conducir al anhelante de la Verdad a encontrarla. Podemos suponer que
en estos versos es el escritor quien evoca el dltimo suceso de su relato, ya
que enseguida se ve que el “joven” lector no ha concluido el suyo, pues
al atravesar las puertas® procede, en su “suefio” (recuérdese), a narrar su
encuentro con otra diosa (v. 22 ss.): “Y una diosa me recibié acogedora-
mente [...]".

(Qué “diosa” es esta otra, al amparo de la cual ha colocado nuestro
fildsofo a su “joven” lector al alejarse de él por la via de la Verdad?* Ella,
adivinando mi desconcierto de tener que escuchar “el canto de las Sire-
nas” en mi onirico encaminamiento hacia la via de la Verdad, enseguida
me explica (B1.28b-30):

[...] es necesario que te informes de todo: por un lado, del corazén impertur-
bable de la Verdad bien redondeada; por otro, de las opiniones de los mortales,
para las que no hay una verdadera confianza.

Con lo dicho en el v. 30, la diosa confirma mi interpretacion del pasaje
de los vv. 6-10: las Heliades envian al oido atento a escuchar “opiniones” o
doctrinas “de mortales”. Pero, a la vez, en el v. 29 aporta un nuevo elemento
que parece no estar previsto en el relato, ya que en dicho verso insinda que
en primer lugar hay que informarse del “corazén” de la Verdad. El relato de
“mi” experiencia filosofica comienza, en el v. 6, con el segundo episodio,
al que se refiere ahora el v. 30; el primero estd omitido deliberadamente, y
no puedo saber, por el momento, cémo he de adquirir tal informacién pri-

28 Véase nota 22.

2 Aqui el plural “puertas” estaria dado por las dos hojas de la puerta que atraviesa el
“joven”.

30 Recuérdese que la via de la Verdad no es una parte del poema parmenideo, sino aquel
discurso privado del que habldbamos al principio. A este respecto hay que observar que
en B8.50-51 la Musa parmenidea hace una referencia al discurso y pensamiento no de la
Verdad, sino en torno a ella (duoig).



36 GALVEZ GARDUNO /Y UNA DIOSA ME RECIBIO”

mera. Pero aqui parece haber algo significativo: cuando la adquiera podré
ya entender supuestamente por qué he de proseguir entonces a escuchar
“cada vez” un distinto “canto de las Sirenas”. Por ahora la diosa me exhorta
a conocer todas las doctrinas establecidas, pero a la vez me previene: he
de escucharlas “atado al mastil de mi barco”, como Odiseo en aquel episo-
dio homérico. Cada una de ellas, por separado, puede “hechizarme”, puede
convencerme de darle mi aprobacién como la doctrina verdadera, pero debo
desconfiar “...porque lo que aparenta era necesario que fuera realmente, al
atravesar (con el pensamiento)?! todo, de un extremo al otro” (B1.31b-32).

Es decir, antes de acreditar a una de ellas como la verdadera debo pro-
bar que lo fuera, al examinarla de cabo a rabo. Con esto empiezo a vislum-
brar la razén de encaminarme hacia mi meta por caminos que no parecian
llevar a ella. Pero ;cdmo podria juzgar cada una de ellas? ; Qué criterio he
de manejar para distinguir lo verdadero de lo que sé6lo lo aparenta, lo que
es de lo que no es?*

La diosa adivina mi nuevo desconcierto, pero ya no se muestra compla-
ciente conmigo y cambia su actitud hacia mi, adoptando un talante més bien
severo: “;Vamos! ;Yo hablaré; tu, en tanto, nutre el discurso tras haber es-
cuchado! (es decir, tras haber dispuesto las ‘yeguas’ y el ‘carro’*?)” (B2.1).

Este drastico cambio de actitud me despierta de mi “suefio”. Parméni-
des me ha infundido un bello suefio, al hacerme narrar como mia su propia
experiencia filoséfica y hacerme también atravesar las puertas de la mora-
da de una diosa que me acoge reanimandome a no cejar en mi intento de

31 Nuevamente atendemos aqui al kéuicon de B2.1, que nos incita a descubrir elipsis in-
sospechadas en las frases del poema. Aqui tomamos repdvto. como masculino, siguiendo a
H. Diels, 1897, p. 31, quien toma t¢ SoxoBvta. como “las cosas fisicas que aparentan ser” (to.
Soxodvta elvar). Por cierto que €l crefa necesario cambiar Sox{uwg por Soxiudoot, pensando
que el eivau del v. 32 iba con 1 Soxodva y que entonces faltaba el verbo para ypfiv. Pero en
realidad tal cosa no era necesaria, pues respetando el doxiuwg, el pasaje puede entenderse
como queria Diels, puesto que ¢ Soxodvta ya implica 1o Soxodvra elvon: “las cosas que apa-
rentan (ser) era necesario que fueran realmente, al atravesar todas (con el pensamiento)”. Es
decir, el pensamiento las veria como son, no como nos las presenta la percepcién sensorial.
Esta importante elipsis tiene conexion con B4.1: “Observa, sin embargo, con el pensamien-
to, las cosas ausentes (al ojo que no ve, B7.4) estar firmemente presentes”.

32 Esto trae a la memoria B7.1: “... pues jamds se impondrd esto (al pensamiento): que
sean las cosas que no son (que sélo lo aparentan)”. Nétese el sentido veridico de elu{ en
esta lectura del verso.

33 Esto recuerda la manera como las Heliades despiertan al joven Parménides en el
relato literal de su suefio. Cf. Gélvez, 2008, p. 70.



NOVA TELLVS, 29-2, 2011, pp. 19-46 37

descifrar el problematico relato que aquél me impone, a interpretar lo que
me ha hecho sofiar. Y ahora esta diosa me despierta exhortindome al tra-
bajo, presentindome su propia via discursiva que debo recorrer con aten-
cion y reflexion, pues en ella me va a dar la clave para aclarar mi suefio, y
me da una pista también para “caminar” exitosamente por ella: debo nu-
trir su discurso, la via que me presenta, para hacerlo crecer y extenderse.

Pero, ;qué diosa es esta? Ella nos recuerda a la Musa homérica (BS):
“[...] Me es igual por dénde comenzar, pues ahi mismo he de volver mas
tarde”.

Con esta expresion Parménides parece imaginar la posible respuesta
de la Musa homérica al poeta, cuando éste le dice (Odisea, 1, 10): “Estas
cosas, diosa, hija de Zeus, cuéntanos al menos a partir de algtin punto”.

B5 también puede leerse, “nutriéndolo” y haciéndolo crecer, asi: “[...]
Me es comtin (con la Musa homérica) por dénde comenzar, pues ahi mismo
he de volver (yo también) mds tarde”.

La Musa homérica comienza su relato con el episodio de Calipso y tiene
que volver después para referir lo que acontecio tras la salida de su héroe de
Troya, aunque en vez de esto deja que el propio Odiseo relate los sucesos
anteriores a su llegada a la gruta de la ninfa. De igual modo, la Musa parme-
nidea comienza su relato en el v. 6 narrando también un episodio avanzado,
cuando las Heliades ya van apresurdndose a enviar a las yeguas a escuchar
cada vez una nueva doctrina ya establecida, y debe regresar para relatar lo
omitido, lo que acontece inmediatamente después de salir el “cortejo” par-
menideo del oscuro 4mbito del “paso de los hombres™ hacia la luz, aunque
ahora ella desafia a su héroe, el “joven” lector, a relatar él esto mismo.

(Cudl fue el episodio omitido por Parménides, inspirado por su Musa,
al relatar su primera experiencia filosdfica, el que precede a su empeflo
en escuchar “opiniones de mortales” (“cantos de las Sirenas”) que no ins-
piran una verdadera confianza (B1.30)? ;Qué ocurri6 una vez que hubo
abandonado las “moradas de la noche”, el camino cotidiano marcado por
“el paso de los hombres”, siendo impulsado por su anhelo (Bvudg, B1.1)
de alcanzar la Verdad? ;Cual es ese “corazén imperturbable” de la Ver-
dad, que era la primera informacion que habia que conseguir? La Musa
parmenidea, que nos asiste, parece sugerirnoslo al llamarnos la atencién
(B1.29-30) hacia la unicidad de la Verdad en oposicidon a la diversidad de
las doctrinas establecidas. Esto debe hacernos ver que en esta misma diver-
sidad estd el primer motivo que debe llevarnos a desconfiar de la veracidad
de cada una de ellas. Y es precisamente esta diversidad lo que llamaria



38 GALVEZ GARDUNO /“Y UNA DIOSA ME RECIBIO”

poderosamente su atencion a su salida de “las moradas de la noche”: en
su respectivo intento por alcanzar la Verdad, otros pensadores habian lle-
gado a presentar distintas doctrinas, como si cada uno de ellos estuviera
empefiado en mostrar con la suya una realidad distinta. Pero este espec-
tdculo entraba en conflicto con “el corazén imperturbable” de la Verdad,
con el hecho incontrovertible que se imponia®* al pensamiento, a saber: la
realidad es una sola. Y este conflicto que se presentaba ante su mente ya
a la luz del dia, este asombroso espectdculo, planteaba una interrogante
que exigia una respuesta: ;como es que, siendo la realidad tnica, se ha
alcanzado una diversidad de doctrinas que pretenden multiplicarla? Esta
pregunta, este conflicto, seria el punto de partida, el hito que marcaria el
arranque mismo del pensar parmenideo, los primeros pasos de su experien-
cia filoséfica. La visién luminosa de tal circunstancia conflictiva y descon-
certante, aunada a la respuesta del pensamiento para explicarla, constituye
el primer episodio, omitido por Parménides en su relato, de su experiencia
filosofica fundamental. Este primer episodio es el que la Musa parmenidea,
recordando en esto a la homérica, como hemos visto, quiere hacer relatar
a su “héroe”, es decir, a su “joven” lector.

Hagamos, pues, el intento de seguir algunas huellas, al menos, de los
primeros pasos del pensar parmenideo: siendo la realidad una sola, tam-
bién lo serd la doctrina en la que aquélla esté expresada.’> Ahora bien,
toda doctrina se constituye mediante el acto de pensar, por lo que si tal
medio da lugar a una diversidad de doctrinas esto s6lo puede deberse al
empleo en ellas de diversas maneras de pensar, por lo que toda doctrina
seria una particular “via de investigacién”, un modo especial de conducir
el pensamiento, y sélo la verdadera encerraria la manera correcta de ha-
cerlo, s6lo ella presentaria el pensar en sentido estricto, el discurrir mismo
del pensar como via, es decir, como la via misma, la dnica digna de tal
nombre. Hay s6lo un discurrir que es un verdadero discurrir, una verda-

3 Lo que expresa la Musa en B7.1 parece apuntar a este momento decisivo en el arran-
que mismo del pensar parmenideo: se impone al pensamiento esta verdad fundamental (su
“corazon imperturbable”, como ella lo llama): la realidad es una sola; pero lo que nunca se
impondra (Saufi) a él es que sean (verdad) las cosas que no lo son, es decir, que sea (verdad)
que distintas doctrinas aporten genuinamente (doxinwg, B1.32) una particular interpreta-
cién de aquélla, pues esto equivaldria a multiplicarla.

3 Esto recuerda B8.35 ss.: “... pues, separado de lo real, (y) en lo que (éste) estd expre-

sado, no hallarés el pensar”. Aqui habla Parménides del pensar estricto, del pensar que es
un discurrir que va conformando la verdadera via, “la via muy discursiva de la Verdad”.



NOVA TELLVS, 29-2, 2011, pp. 19-46 39

dera via que el pensamiento va conformando a medida que avanza por
la doctrina verdadera.’® De este modo, esta doctrina se corresponde con
aquella via que “es camino de persuasién” (B2.4), la tinica que podria con-
cebirse estrictamente como tal, como una via continua que, partiendo de un
principio irrevocable (que recuerda nuevamente la metafora del “corazén
imperturbable de la Verdad™),’” vaya infiriendo lo que de él se despren-
da “por necesidad”, formando cadenas de argumentaciones e inferencias
que lleven a conformar dicha doctrina como “la Verdad bien redondeada”
(B1.29); porque fuera de esto puede haber diversas maneras descuidadas
de conducir el pensamiento, de discurrir, que no son un discurrir propia-
mente tal, que no conforman una via discursiva consecuente, y por ello no
podria ser concebida estrictamente como verdadera via.*®

Partiendo de estas consideraciones podemos entender ya que el encami-
namiento parmenideo hacia la doctrina verdadera comience por recorrer
las doctrinas establecidas, pues con el criterio que acabamos de exponer es
posible examinar el modo que tiene cada una de discurrir, de conducir el
pensamiento, para juzgarlas y distinguir asi lo verdadero de lo que sélo lo
aparenta, lo que es de lo que no es.

Por otra parte, entre los pristinos comienzos del pensar parmenideo se
encuentra ya, como podemos apreciar, el concepto de “via de investiga-
cién”, que es retomado por su Musa para presentarlo explicitamente en un
verso del poema en forma de frase interrogativa (B2.2): “;Cudles tnicas
vias de investigacion son concebibles (en cuanto tales)?”.%

3 Esto habla en favor de la identidad entre el discurrir del pensar y la via misma, y
parece concordar con B3, si lo “nutrimos” consecuentemente: “pues lo mismo es pensar
y ser (verdadera via)”.

37 En esta segunda ocasion en que nos viene a la mente esta metdfora hay que llamar la
atencién a que ya no apunta al momento del espectdculo de aquella situacién conflictiva
que asombré a Parménides a su salida de las “moradas de la noche”, sino al del inicio de
su recorrido por “la via muy discursiva de la deidad”, por la verdadera via, de la que la
Musa parmenidea sélo hace indicaciones y referencias discretas a lo largo del texto del
poema, como indicamos mds arriba.

3 La Musa hace una elocuente referencia a esto en B8.16b-18: “[ ... ] pero se ha
decidido ya , por necesidad, abandonar esta [via] impensable e innombrable (pues no es
una via verdadera), y, en cambio, [seguir] esta [otra] de modo que avance y sea realmente
[una via]”.

% Debido a la identidad que hemos visto entre “via de investigacion” y “discurrir del
pensar”, el uso consecutivo o final que algunos estudiosos han querido ver en el infinitivo
voficat no parece caber aqui. Incluso sin tomar en cuenta tal identidad, algunos otros no



40 GALVEZ GARDUNO /“Y UNA DIOSA ME RECIBIO”

Nuestro conocimiento de lo considerado en el arranque mismo del pen-
samiento parmenideo nos permite descubrir la frase que completa la pre-
gunta asi planteada: “[ ... ] y cudles otras no lo son?”.*

Con esto se reafirma lo planteado inicialmente: hay dos géneros o fa-
milias de “vias de investigacion”: la que presenta la manera correcta y
consecuente de conducir el pensamiento (B2.3-4) y la que lo hace (B2.5
ss.) con las distintas maneras de conducirlo defectuosamente, que no re-
presentan una verdadera conduccidn, una via verdadera y real, por lo que
son inconcebibles en cuanto tales, pues, (B2.7-8): “ni podrias conocer lo
no real (ya que [tal conocimiento] no se cumple) ni lo expresards [ ... ]”.

Sin embargo, el plural “vias” de B2.2 pudiera presentar alguna dificultad,
pues se habia hablado inicialmente s6lo de una verdadera via perfecta-
mente concebible en cuanto tal, como el modo continuo y consecuente de
dirigir el acto de pensar, pero esto se resuelve si llevamos nuestra atencion
a otro concepto ligado al de “via de investigacion”, que estd presente tam-
bién en la primera etapa del pensamiento parmenideo, y al que nos hemos
referido como “cadenas” argumentativas, pues éstas serian un conjunto de
“vias” particulares que contribuirian en la investigacion de la Verdad para
presentar ésta como un cuerpo doctrinario “bien redondeado” (B1.29) y
para justificar la aparicién en B2.2 del susodicho plural. Ambas cosas,
el concepto de “cadenas” como lo hemos presentado y “la Verdad bien

ven en este caso aplicarse tal uso del infinitivo, al grado de que Ph. Constantineau, 1987,
pp- 219-220, por ejemplo, lo combate destacando el hecho de tratarse de un infinitivo
aoristo, lo que da al verbo una significacién puntual y no absoluta. Pero €l aplica lo pun-
tual al tiempo limitado en que aquellas “tnicas” vias pueden supuestamente concebirse o
“considerarse”, ya que la segunda de ellas es incognoscible (B2.7) e incluso inconcebible
(B8.8 y 17). Sin embargo, me parece que hay que sefialar que lo puntual en el empleo
de este infinitivo aoristo estd no en el limitado tiempo en que pueda “considerarse” la
problemadtica concepcidn de una de ellas, sino en el acto mismo del concebirlas. Ahora
bien, si la concepcion de una de ellas es conflictiva, significa que algo estd mal entendido
entre lo que pregunta este verso 2 y lo que plantean los siguientes. Y es que todos los
intérpretes de Parménides hemos caido en la trampa que nos ha tendido su Musa, quien
nos incita a trabajar y a estar muy atentos a su insinuante discurso. En efecto, nos hemos
dejado engafar imaginando que podvvor indica sélo dos vias particulares y que ellas son
las referidas en los vv. 3 y 5. La manera correcta de entender esto, como estamos viendo
en nuestro texto, da un sentido esclarecedor tanto a B2 en su conjunto como a su relacion
con B1.28b-32.

40 Esta interpretacion de B2.2, junto con una que se refiere a B8.1-3a, la expuse en una
sesion con alumnos del profesor Enrique Hiilsz, respondiendo a su amable invitacion, el
13 de febrero de 2008.



NOVA TELLVS, 29-2, 2011, pp. 19-46 41

redonda” en cuanto cuerpo doctrinario, lo presenta también, a su manera
insinuante, la Musa parmenidea en pasajes de su discurso alejados del que
estamos considerando, pero no obstante estrechamente relacionados con
€él, como mostraremos.

El fragmento conocido como B8 comienza de esta manera: “[ ... ] Atdn
queda un tnico discurso de la via” 4!

Este discurso es el tinico que aiun queda después de abandonar los de-
mds por ser meras apariencias (t& dokovvta) de verdad. A continuacién
vienen dos palabras (&g €ot1) que parecen conformar una frase eliptica en
la que pueden descubrirse dos lecturas complementarias:

a) (el que dice) que es.
b) puesto que (tal discurso) existe.

Ambeas lecturas, que inician también una doble lectura de varios pasa-
jes de B8, contienen referencias a la via de la Verdad, a aquella via de
B1.2-3 hacia la que iban guiando las “yeguas” y las Heliades, y que se
identifica con el discurso intimo y privado del que habldbamos al principio.
La primera de ellas hace algunas consideraciones que atafien al contenido
ontoldgico de dicho discurso. La segunda, en cambio, emplea esas mis-
mas consideraciones en su aplicacion al discurso mismo en cuanto tal,
destacando las caracteristicas que lo distinguen como el representativo de
la doctrina verdadera, pues dice de é1 (B8.3 ss.):

41 MvBog 68010, la “sorprendente frase”, como la llama Guthrie (1965, p. 26), pues en
efecto, pudiera parecer que en ella, aparte del extrailo empleo del genitivo, estd inverti-
do el orden en que se esperaban los términos “via” y “discurso”, lo que ha llevado, por
cierto, a dicho estudioso a restablecerlo en su traduccion, transformando, ademas, el caso
(genitivo) en un modo verbal: “Una udnica via queda atin por discurrir”. Pero antes que
desatender con tal proceder el verdadero sentido de una expresion ajena, me parece mas
prudente y conveniente estudiarla respetando la dispocision con que la ha construido su
autor. Volviendo a la construccion original de la frase, Parménides parece querer aludir
a aquella via por la que hemos sido “encaminados y guiados” (B1.2) en nuestro avanzar
por ella juzgando y examinando discursos doctrinarios (cantos de las Sirenas). Tal frase
podemos entenderla mejor “nutriéndola” y haciendola crecer asi: “Queda atin un discurso
de la via que discurre de uno a otro de ellos hasta dejar bien definidos los lineamientos
que debe presentar este para ser el tnico verdadero”.

42 Esto no debe sorprendernos si recordamos lo que habiamos apuntado acerca de la
doble o diversa lectura que la Musa parmenidea quiere imprimir en muchos pasajes de
su poema.



42 GALVEZ GARDUNO /“Y UNA DIOSA ME RECIBIO”

[ ... ] puesto que, existiendo, es (algo) ingénito e imperecedero, entero, Unico
en su género, imperturbable y completo; no era ni serd alguna vez, puesto que
es ahora todo junto, uno, continuo [ ... ]

Este discurso verdadero tiene las propiedades de lo divino, pues, como
hemos leido, es ingénito, inmortal, imperturbable, propiedades que com-
parte con el Ente, que es el asunto del que trata la primera lectura. Ningtin
otro discurso perturba a este, ninguno lo refuta. Si hay, ademas, alguna
vez un hombre que sea el primero que lo exprese, no por ello estd dando
origen a algo que no existia, s6lo lo estd descubriendo en las potencia-
lidades de su mente inquisitiva, al ser guiada por lo divino que mora en
ella, por aquel oido moAbepactog y aquella vision resplandeciente que se
ha arrancado ya los “velos” (B1.10) que la cubrian cuando se movia entre
“los pasos de los hombres”, quienes habitan las “moradas de la noche”.

Hay pasajes de B8 que no presentan esta doble lectura, como es el caso
del formado por los vv. 34-41, que parecen referirse slo al Ente parme-
nideo, y como lo es también el de los que aluden tdnicamente a lo carac-
teristico de la via o doctrina de la Verdad, pues el que estd conformado
por los vv. 15-18 no es el tnico de éstos, ya que estdn incluidos en ellos
también los que contienen los vv. 26-28 y 42-49, como mostraremos mas
abajo.

Para continuar, debemos volver al v. 2 con la frase que sigue a &g £o11,
que me parece ser una frase parentética: “[ ... | (sobre ésta hay sefiales
muy abundantes)”.

Considero que esta es una de las expresiones que la bribona Musa par-
menidea ha urdido para poner a prueba el oido “muy atento y reflexivo”
de su “joven” lector, ya que oculta una trampa en la que hemos caido todos
nosotros, incautos intérpretes del malicioso y un tanto “perverso™ eléata.
Para evitar caer en ella hay que dar a esta frase un sentido analéptico y no
el proléptico que se le ha dado. En efecto: es sobre esta via'y no en lo que
expresa el discurso que viene enseguida, en el que aparecen atributos del
Ente parmenideo que han sido identificados erroneamente con las “sefia-
les muy abundantes”, donde hay que buscar éstas, pues lo muy abundante
no estd en aquéllos, ya que es evidente que no pueden calificarse asi los
ocho atributos nombrados entre el v. 3 y el 6 de B8, sino en ciertos “sig-

43 Asi lo llama D. Gallop, 1984, p. 4, al referirse a lo burlonas que son para él algunas
ambigiiedades de sintaxis que hay en el texto parmenideo.



NOVA TELLVS, 29-2, 2011, pp. 19-46 43

nos” o “sefales” textuales que se destacan sobre la via, a todo lo largo de
ella, via que no es otra que el texto del poema que la Musa ha compuesto
para que lo recorramos con nuestra lectura, y por el que podemos ir y “vol-
ver” (véesBonr, B1.26).

La frase textual citada la pongo entre paréntesis porque, ademés de en
este caso sugerirlo asi la particula 8¢, considero que es independiente del
seguimiento que lleva el discurso que presentan estos iniciales versos de
B8, en el que el dg del v. 3 debe leerse como la continuacién directa del
o¢ £€ott del v. 2 (no hacer esto equivale a caer en la trampa referida). Tal
frase estd insertada aqui por nuestra Musa no s6lo para poner una sutil
y “perversa” trampa a su lector, sino sobre todo, comportdndose ya mas
“acogedoramente” (npogpov, B1.22), con objeto de ofrecerle una pista
que lo auxilie en el correcto entendimiento del texto, pues los onuorto
son palabras que se destacan sobre las demds al aparecer dos veces, casi
siempre en la misma posicion métrica, en versos mds o menos alejados
uno de otro, intentando asi llamar la atencién del lector para incitarlo a
relacionar los pasajes en que dichas palabras se encuentran, y a “nutrir”
(B2.1) el contenido de uno de ellos con el del otro, aclarando de este
modo su sentido. Este procedimiento es un ejemplo mds de las sutilezas
que presenta la técnica expresiva de nuestro sorprendente autor,** quien
estd empefiado, como lo estdn en general los pensadores de su época, en
no expresarse directamente, que era lo que les reprochaba Platén a todos
ellos, como vimos al principio.

Podemos ya volver sobre el concepto de “cadenas” que habiamos encon-
trado en los primeros pasos del pensar parmenideo, y al que la Musa alude
de la manera insinuante que la caracteriza, pues nos dice en B8.26-28:

Por otro lado, inmutable entre los extremos de largas cadenas estd sin comien-
7o ni término, pues la génesis y la destruccién se desviaron muy lejos (los
rechazé la verdadera persuasion).

El contenido de este pasaje se refiere, pues, al discurso verdadero y a
su estructura. Nos dice que estd encerrado, inmutable, puesto que ningin

4 En la nota 31 hemos considerado una importante e insospechada conexién entre
B1.31b-32y B4.1, que nos llevé a descubrir la elipsis que se oculta en B1.32 16 nepdvro.
Esto viene ahora al caso porque tal conexién estd “sefialada” por nuestra acogedora diosa
mediante la pareja de “sefiales” mavtog navto (B1.32) y ndvrn novtdg (B4.3), con lo que
nos invita a identificar, tomado en un sentido ontolégico, el contenido de B1.31b-32 con
el de B4. Cf. Gdlvez, 2008, p. 81, n. 36.



44 GALVEZ GARDUNO /“Y UNA DIOSA ME RECIBIO”

otro discurso lo perturba, “entre los extremos de largas cadenas”, que son
aquellas “cadenas argumentativas” de que habldbamos, y que se desplie-
gan entre un “extremo” inicial y uno final. El haber seguido ya las pri-
meras huellas del pensamiento parmenideo nos facilita saber cudl es ese
extremo inicial de las “cadenas”. Sin embargo, si no nos favoreciera esto,
nuestra Musa, que nos asiste, nos ha brindado una “sefial” al final del
pasaje, que puede ayudarnos a investigarlo. Ahi aparece nictig dAnOng,
que es un eco que proviene de las mismas palabras en B1.30, colocadas
también al final del verso, en un pasaje que habla de “el coraz6én impertur-
bable de la Verdad bien redonda”. Esta mencién nos sirve para “nutrir” el
verso B8.26 y empezar asf a aclarar su sentido: uno de los “extremos” de
tales cadenas, el inicial, seria aquel “corazén imperturbable”, es decir, el
principio irrevocable e irrefutable que debe fungir como punto de partida
de argumentaciones e inferencias al que nos referiamos. Enseguida, el
mismo pasaje que “nutre” a B8.26 sirve para alimentar al dltimo pasaje
de B8 (vv. 42-49), pues en este caso la “sefial” constituida por edkvkAeog
(B1.29) y ebxbdxhov (B8.43) ponen en conexion sus respectivos pasajes.
En el primero de ellos, la Verdad “bien redondeada” es contrapuesta a “las
Opiniones de los mortales”, contraposiciéon que implica que tales opinio-
nes o doctrinas no estdn bien redondeadas, lo que implica a su vez que la
Verdad bien redondeada del verso anterior es también toda una doctrina.
En el segundo se habla (v. 43) de la masa de una esfera bien redonda. La
conexion entre ambos sugiere que tal imagen de una masa esférica debe
aplicarse a la doctrina verdadera.

La Verdad, la doctrina verdadera, es, pues, un discurso bien redondea-
do, como la masa de una esfera. Aqui parece haber alguna dificultad, pues,
(,como puede equipararse la imagen de una esfera con la de un discurso,
ya que esta ultima se asemeja mds a una linea recta (o sinuosa, si se trata
de un discurso torcido) que avanza desde su extremo inicial hasta su ex-
tremo final? Pero la Musa nos muestra como es esto con su caracteristico
estilo en el dltimo pasaje de BS:

Enseguida, pues hay un extremo final,*’ es [algo] completo por doquier, seme-
jante a la masa de una esfera bien redonda, desde el centro, con igual impulso
hacia todas partes, pues es necesario que ni algo mds largo ni algo mds corto

45 También el discurso que despliega nuestra Musa en esta seccién de su poema tiene
un “extremo final”, que es este dltimo pasaje de BS. La frase tiene el sentido de “y para
terminar...”.



NOVA TELLVS, 29-2, 2011, pp. 19-46 45

se presente por acé o por alld; pues ni hay algo que no sea [claro]*® que lo de-
tenga de alcanzar lo igual, ni algo que sea [tan claro] de modo que sea por aqui
mads fuerte y por ahi mas débil de lo que es [normal], pues es todo inviolable;
pues igual a si mismo por todas partes, se encuentra de la misma manera en
los extremos.

En efecto, el discurso verdadero “es [algo] completo por doquier”,
avanzando “con igual impulso (icomoAég, v. 44) desde el centro” de la
esfera “hacia todas partes”, es decir, desde su punto de partida, que no es
otro que aquel principio irrefutable (“corazén imperturbable de la Ver-
dad”) que es su extremo inicial, hasta su conclusién en la superficie de
la “esfera”, que es su extremo final. Este avance del discurso, de la ar-
gumentacion, por cada uno de los “radios” (‘“hacia todas partes”) de la
“esfera” partiendo siempre del mismo principio irrevocable, va formando
asi cada una de sus “largas cadenas” (v. 26) que a la vez van redondeando
la “masa” de la doctrina verdadera. Tales cadenas tienen todas la misma
longitud, pues son impulsadas desde el tnico principio irrevocable con
“la misma fuerza”, y ademds, no hay, dentro de alguna cadena, algo caren-
te de claridad (ovx £6v, v. 46) que detenga en algin punto sus inferencias,
impidiéndole alcanzar la igualdad en su longitud, ni tampoco algo claro
(¢6v, v. 47) al grado que la haga rebasar tal medida.

El pasaje considerado no hace mencién de “cadenas”, que estdn, no
obstante, implicitas en él, como puede apreciarse, y nuestra Musa, mos-
trdndose “acogedora” con el lector que no lo advierta, quiere auxiliarlo
colocando una “sefial” al final del pasaje, en el v. 49: év neipact, que es
un eco del év neipaot del v. 26, que hemos citado ya. De este modo, este
verso alimenta a aquél, aclarando su sentido, quedando asi: “pues igual
a si mismo por todas partes, se encuentra de la misma manera entre los
extremos (de largas cadenas)”.

Evoquemos nuevamente, para terminar, el “corazén imperturbable” de la
doctrina verdadera, que simboliza a aquel principio irrevocable que alcanza
la mente parmenidea al final de su “encaminamiento’ hasta las “puertas” cu-
yo “rechinar” de la primera de ellas al abrirse le “revela” el susodicho prin-
cipio. Su insinuante y discreta Musa lo expresa con la breve frase “que es”.
Nosotros, su “joven” y esforzado lector, que queremos penetrar las palabras
textuales hasta su fuente originaria en el pensamiento intimo y privado de su
autor, debemos plantearnos la siguiente pregunta:

46 Obsérvese que estamos dando al edn de B8.46 y 47 un sentido veridico.



46 GALVEZ GARDUNO /Y UNA DIOSA ME RECIBIO”

(Como nutrir tan mddica frase para descubrir todo lo que encierra? Y lo
que es mds dramdtico: ;podremos alcanzar la talla intelectual desde la que
nos mira el gran eléata para responderla a nuestra satisfaccion?

BIBLIOGRAFIA

CONSTANTINEAU, Philippe, “La Question de la vérité chez Parménide”, Phoenix, 41,
1987, pp. 217-240.

CORDERO, Néstor L., “Notas acerca de tres pasajes del poema de Parménides”, Revis-
ta Latinoamericana de Filosofia, 1,3, 1975, pp. 237-243.

CoxoON, Allan H., “The text of Parmenides fr. 1. 3", Classical Quarterly, 18, 1968,
p. 69.

DieLs, H, y W., Kranz, Die Fragmente der Vorsokratiker. Griechisch und Deutch, 2
vols., sexta edicion revisada por W. Kranz, Berlin, Weidmann, 1952.

DieLs, Hermann, Parmenides Lehrgedicht, Berlin, G. Reimer, 1897.

GaLLopr, David, Parmenides of Elea: Fragments, Toronto, University of Toronto
Press, 1984.

GALVEZ, Rafael, “La poesia de Parménides: el arte del estilo ambiguo y desafiante,
insinuador y sutil”, Noua Tellus, 26-1, 2008, pp. 55-90.

GOMEz-LoBo, Alfonso, Parménides, Buenos Aires, Charcas, 1985.

GUTHRIE, W. K. C., History of Greek Philosophy, vol. 11, Cambridge, University
Press, 1965

MANSEELD, Jaap, Die Offenbarung des Parmenides und die menschliche Welt, Assen,
Van Gorcum, 1964.

RossEerTi, Livio, “La Structure du poeme de Parménide”, Philosophie Antique, 10,
2010, pp. 187-226.

UNTERSTEINER, Mario, “La déxa en la filosofia de Parménides”, Didnoia, 2, 1956, pp.
203-221.

_, Parmenide. Testimonianze e frammenti, Florencia, La Nuova Italia, 1958.





