
nova tellvs, 29◆2, 201119

“Y una diosa me recibió” al volver en mi camino
por el relato de Parménides

Rafael Gálvez Garduño 
Universidad Nacional Autónoma de México

ragalgar@gmail.com

Resumen: Con base en algunos pasajes de Platón, se plantea la hipótesis de que 
los escritos de la mayoría de los filósofos presocráticos contienen un discurso insi-
nuante e indirecto, derivado de otro fundamental y privado que contendría explícita-
mente su doctrina íntima. El reto que de esto resulta para el estudioso es realizar un 
análisis objetivo y penetrante, exento de todo prejuicio desorientador, del modo de 
expresión presocrático que le permita dar el “salto” del discurso público al privado 
e íntimo. El caso de Parménides se presenta como especialmente ejemplar, pues  
muestra cómo su Musa ofrece ciertas pistas e insinuaciones que, si son captadas 
por un lector muy atento y reflexivo, le posibilitarán acceder con claridad a ciertas 
intimidades del pensar parmenídeo. 

“And the Goddess Received Me” 
on my Way Back through Parmenidesʼ Account

Abstract: Based on some passages by Plato, the author proposes that the writings 
of most pre-Socratic philosophers develop an insinuating and indirect discourse 
that derives from a private and essential one which would openly contain their deep 
doctrine. For the scholar, the challenge now is to carry out, in total freedom from 
any misleading prejudice, an objective and penetrating analysis of the pre-Socratic 
mode of expression, so that he or she is enabled to take the “leap” from the public 
discourse to the private and intimate one. Parmenideʼs case stands out as an espe-
cial example, as his Muse gives some clues and hints that, if captured by a very 
attentive and thoughtful reader, will grant him or her clear access to some inward 
zones of Parmenidesʼ thought.

Palabras clave: Filósofos presocráticos, discurso indirecto, discurso íntimo, interpretación de 
Parménides.
Keywords: Pre-socratic philosophers, indirect discourse, intimate discourse, Parmenidesʼ inter
pretation.
Fecha de recepción: 8 de mayo de 2011.
Fecha de aceptación: 15 de junio de 2011.

Nova Tellus 29-2.indb   19 04/05/12   14:14



nova tellvs, 29◆2, 201121

“Y una diosa me recibió” al volver en mi camino
por el relato de Parménides1

Rafael Gálvez Garduño 

Alégrate, pues ningún hado funesto te envía
a volver por este camino […].

Parm., B1.26

En un pasaje del Teeteto (184a) nos dice Platón, en boca de Sócrates y 
refiriéndose a Parménides: 

Temo que no penetremos sus palabras, y también que lo que formuló meditando 
nos rebase por completo.

En un pasaje del Sofista (243a7) expresa algo semejante a lo anterior, 
pero en un tono de disgusto y de reproche, refiriéndose a los presocráticos 
en general:

[…] que ellos han tenido muy poca consideración hacia nosotros, al desdeñar-
nos; pues cada uno prosigue sus argumentaciones hasta el fin, sin preocuparse 
de si los seguimos o nos han dejado atrás. 

Y continúa su queja, un poco más adelante, aludiendo al modo indirecto 
de hablar de uno de ellos (¿Anaximandro?):

Cuando uno de ellos toma la palabra para decir que es o ha llegado a ser mu-
chos o uno o dos, y que lo caliente está mezclado con lo frío, y en alguna otra 
parte supone separaciones y combinaciones, ¿comprendes tú, Teeteto, ¡por los 
dioses!, algo de estas cosas?

Al menos en estos tres pasajes nos revela Platón su interés por penetrar 
el pensamiento de aquellos “grandes e ilustres antepasados” (como los 
llama en Sofista, 243a3-4), percibiendo agudamente en sus expresiones el 
deseo de presentar un texto que sólo lo plasmara oblicua e indirectamente. 

1 Lo que se expone en este trabajo supone lo dicho por mí en Gálvez, 2008.

Nova Tellus 29-2.indb   21 04/05/12   14:14



22	 gálvez garduño / “y una diosa me recibió”  

Para Aristóteles, en cambio, quien mostraba una completa insensibilidad 
a este respecto, el lenguaje presocrático era directo y “balbuciente”,2 y 
sólo quería ver en las doctrinas de sus antecesores torpes anticipaciones a 
su propio sistema. 

Me parece que, más de acuerdo en esto con Platón, los primeros y gran-
des filósofos de Grecia realizaron una doble labor intelectual y privada, 
aun cuando la segunda haya tenido un efecto público: por un lado, desa-
rrollaron un discurso claro y bien fundamentado que contenía su íntima 
doctrina y, por otro, dispusieron de manera estudiada una técnica expresi-
va que diera como producto un segundo discurso que fuera una transfor-
mación del primero. Así, por ejemplo, Anaximandro trasladaba aquella 
“necesidad” (tÚ xre≈n) racional, desplegada en la intimidad de su pensa-
miento, de que todas las cosas retornaran a aquello que les dio origen, a 
una “expresión poética”, como la denominó Simplicio:

[…] pues unas a las otras deben pagar pena y retribución por su injusticia, de 
acuerdo con los decretos del Tiempo.3

Heráclito, por su parte, además de recurrir deliberadamente a un estilo 
aforístico y oscuro que modificaba el de su directo y claro discurso priva-
do, parece hacer una significativa referencia a éste cuando nos dice en el 
Fr. 1 (en Diels-Kranz), en un estilo que contrasta a propósito con el aforís-
tico del resto de su libro:

Aun siendo certero este discurso, los hombres se tornan siempre incapaces 
de comprender antes de oírlo y al oírlo la primera vez, pues sucediendo todo 
según este discurso, se asemejan a inexpertos, aun cuando experimentan pa-
labras y acciones como las que yo expongo en detalle, analizando cada cosa 
según su naturaleza y explicando cómo se comporta (¶xei) […].

Es patente que en su libro, es decir, en su discurso público, aparte de 
este Fr. 1, Heráclito no analiza ni explica nada, por lo que podemos inferir 
de aquí que el discurso al que se refiere en esta cita es su discurso privado, 
en el que presentaba tales análisis y explicaciones. 

2 Arist., Metaph., 993a15 s.: cellizom°n˙ går ¶oiken ≤ pr≈th filosof¤a per‹ pãntvn. 
3 Simp., Ph., 24, 13 ss. (12 A 9 D-K). Me parece que lo que dice Anaximandro es, 

no que unas a otras recíprocamente, sino que las de un género de cosas a las del género 
opuesto, deben pagar al fin de los tiempos pena y castigo por su injusticia. 

Nova Tellus 29-2.indb   22 04/05/12   14:14



nova tellvs, 29◆2, 2011, pp. 19-46	 23

Y Empédocles, según Plutarco, exhorta a Pausanias, su discípulo, a que 
sus doctrinas las “oculte, mudo, en su corazón”.4

¿Significa esto que la doctrina que reveló secretamente a Pausanias está 
expuesta sólo de manera oblicua en su libro?

Un problema acuciante surge de esta visión de los filósofos presocráticos: 
¿es posible, mediante un estudio objetivo y penetrante del estilo preso-
crático alcanzar el fondo de su pensamiento, lo que meditaron internamente 
(recordando la frase platónica del Teeteto), es decir, aquel discurso privado, 
que el texto público sólo disimula? A este respecto, el caso de Parménides 
es, como veremos, especialmente prometedor. Su discurso público, a to-
das luces parco y lacónico en su lenguaje, esconde una técnica expresiva 
muy depurada, basada en la insinuación y la sutileza, y va dirigido a un 
lector que, para detectar éstas, debe recorrerlo siendo llevado por un oído 
“muy atento y reflexivo”, es decir, metafóricamente, por unas “yeguas” 
polÊfrastoi.5 Que la construcción de sus versos sea con frecuencia torpe 
no tiene importancia; lo importante está en el denso contenido signifi-
cativo que hay en la construcción de sus frases, en la sutileza de su arte 
expresivo, que presenta aquí y allá desafíos a la inteligencia de su lector, 
quien debe cuidarse incluso de no caer en las trampas interpretativas a que 
lo predispone una lectura no muy atenta y cuidadosa. Ya hemos visto,6 por 
ejemplo, la sutil manera como nos quiere dar a entender que el relato con 
el que comienza su poema es la descripción de un significativo sueño que 
tuvo en su primera juventud, en el que se identifica con Faetón, pero sien-
do ahora un nuevo Faetón “corregido y aumentado”, y cómo7 este mismo 
relato nos presenta a un segundo narrador que interviene en él haciéndole 
sutiles modificaciones y añadidos con objeto de dejarlo listo para su nue-
va interpretación como la primera parte de un discurso filosófico. Esto 
muestra, como puede verse, dos distintos niveles de comunicación entre-

4 Plut., Quaest. conv., VIII, 8, 1, 718e.
5 Tomando en cuenta el agudo sentido auditivo de los caballos, considero que pode-

mos asociar, en una metáfora, el oído de un lector atento a lo que indica el texto parmení-
deo con las polÊfrastoi ·ppoi de B1.4. Este singular adjetivo verbal, cuya paternidad es 
exclusiva de Parménides, pues no aparece en ningún otro texto griego antiguo, es tradu-
cido por Gómez-Lobo (1985, p. 49) como “muy atentas”, atendiendo a la voz pasiva de 
frãzv. Me parece que podemos agregar a su sentido el de “muy reflexivas”, atendiendo 
también a la voz media de dicho verbo. 

6 Gálvez, 2008, pp. 63 s. 
7 Id., pp. 66-69. 

Nova Tellus 29-2.indb   23 04/05/12   14:14



24	 gálvez garduño / “y una diosa me recibió”  

lazados. Dado que me parece ser en verdad extraordinaria la manera en 
que logra esta doble comunicación (que el lector debe distinguir), quisiera 
referirme a continuación, ya no viendo el asunto analíticamente, desde el 
texto, sino sintéticamente, desde el punto de vista de los propósitos que 
guían la mano que lo confecciona, al procedimiento que me parece haber 
seguido el adulto Parménides para incrustar en su relato de juventud la 
comunicación relativa a su segunda intervención en él. 

Parménides se entrega, pues, a la tarea de disponer el andamiaje expre-
sivo que ha de permitir a un lector atento a sus sutiles insinuaciones captar 
este segundo nivel comunicativo. ¿Cómo lo hace? El primer paso para el 
arreglo de dicha disposición estaría en la presentación insinuante de su rela-
to juvenil. Enseguida, de algún modo, tendría que mostrar en él su presencia 
como el adulto escritor que está interviniendo con objeto de retomarlo e 
insinuar que hay que darle un nuevo sentido con miras al discurso filosófico 
que sigue. Para ello, la única manera de hacerlo es presentarse en forma 
de un segundo narrador que dejara, además, entrever su intervención como 
posterior en el tiempo a la del primero. La dificultad que presenta esta de-
safiante labor artística es evidente, pero también lo es, por sus resultados, 
que Parménides logró su propósito. ¿Cómo lo hizo? Tenía que distinguir a 
un narrador del otro, haciendo, por ejemplo, que sólo el primero de ellos, 
el joven, narrara en primera persona los sucesos de su sueño, y mostrando 
al segundo asumiendo una postura distante respecto a esos mismos suce-
sos. Esto último lo logra de un modo muy sutil, como lo vimos en nuestro 
estudio anterior (cf. nota 1). Pero estas disposiciones no bastan para distin-
guir netamente a un narrador del otro. Había que mostrar claramente que el 
segundo narrador no es el mismo que narra en primera persona. Había que 
dejar ver que las distintas posturas que se toman en el relato no se dan por el 
capricho de un narrador único. ¿Cómo lograrlo? Al parecer, Parménides lo 
consigue al recordar una característica de los poemas homéricos, sobre todo 
de la Odisea: sus primeros diez versos, pronunciados por la voz del poeta, 
exponen un sumario de lo que va a ser relatado en voz de su Musa. Esto ya 
sugiere algo: presentar, a semejanza del poeta homérico, los primeros versos 
del relato como un extracto de lo que va a ser referido enseguida por otra 
voz, y hacer que ambas voces narradoras relaten por separado unos mismos 
sucesos, cada una asumiendo, además, su respectiva postura ante éstos. Así 
se resolvería el problema, pero a condición de que se le haga ver al lector 
que lo que está leyendo está dispuesto así. Para ello podía llamar su atención 
hacia el mismo objeto que atrajo la suya: los primeros versos de la Odisea. 

Nova Tellus 29-2.indb   24 04/05/12   14:14



nova tellvs, 29◆2, 2011, pp. 19-46	 25

Parménides parece haber encontrado dos maneras de hacer esto. Una de 
ellas, la más sutil, fue establecer un paralelo entre su propio héroe y el homé-
rico. Ambos poemas, el homérico y el parmenídeo, inician mencionándolo: 

êndra moi ¶nnepe, MoËsa, […] 

·ppoi ta¤ me f°rousin,  […]

En nuestro trabajo anterior (2008, p. 62) hicimos el comentario a este 
paralelo, por lo que no lo repetiremos aquí. La otra fue modelar la for-
mulación de las frases iniciales de su poema de modo que aparecieran en 
ellas ciertas semejanzas con las del poema homérico:8 

êndra moi ¶nnepe, MoËsa, polÊtropon, ˘w mãla pollå 
plãgxyh, §pe‹ Tro¤hw flerÚn ptol¤eyron ¶persen: 
poll«n dÉ ényr≈pvn ‡ d e n  ê s t e a  ka‹ nÒon ¶gnv.
	 Hom., Od., I, vv. 1-3

 ·ppoi ta¤ me f°rousin, ˜son tÉ §p‹ yumÚw flkãnoi
 p°mpon, §pe¤ mÉ §w ıdÚn b∞san polÊfhmon êgousai
 da¤monow, ∂ katå p ã n tÉ   ê s t h9 f°rei efidÒta f«ta. 
	 Parm., 28 B, vv. 1-3

En efecto, en estas dos maneras de atraer la atención de su lector hacia 
las primeras líneas de la Odisea puede entreverse el propósito de Parmé-
nides de inducirlo a considerar los versos iniciales de su poema, es decir, 
el pasaje constituido por los cinco primeros versos, como un extracto del 
relato que sigue. 

Otra de las revelaciones que Parménides se afana en insinuar a su lec-
tor es la de que el texto del “proemio”, y en general de la mayoría de los 
pasajes del poema en su conjunto, está dispuesto de manera que se puedan 

8 Estas semejanzas que presentamos a continuación las hemos tomado de Mansfeld, 
1964, p. 230. Con posterioridad a esta publicación, A. H. Coxon (1968, p. 69) mostró 
que êsth no está respaldada por ningún manuscrito, los cuales presentan todos la lectura 
corrupta pantÉ êth. Pero su argumentación para rechazar êsth como una conjetura plau-
sible depende de tomar katã (en katå pantÉ êsth) en el sentido de “a través de”, y así la 
lectura “a través de todas las villas” es incompatible con B1.27, según el cual la vía es épÉ 
ényr≈pvn §ktÚw pãtou. Pero pierde de vista que katã puede ser tomada en su matiz de “a 
la vista de”, “de cara a”, con lo cual desaparece tal incompatibilidad. 

9 Este paralelo homérico de pãntÉ êsth con ‡den êstea parece confirmar que pãntÉ êsth 
es la conjetura correcta que debe sustituir a la lectura corrupta pantÉ êth de los manuscritos. 

Nova Tellus 29-2.indb   25 04/05/12   14:14



26	 gálvez garduño / “y una diosa me recibió”  

descubrir en él ciertos “giros” de lectura. Para insinuar esto, introduce en 
primer lugar la acción de “girar” en la descripción de la apertura de las 
puertas (B1.19) a la vez que sustituye en ella la mención al rechinido de 
los ejes en sus giros alternos por la descripción de su engranaje, diciendo 
que están “ajustados con clavijas y pernos”, con lo cual intenta despertar 
la atención del lector hacia ese rechinido; esto equivale a subrayarlo, a 
provocar que sea percibido con mayor conciencia de lo que sería median-
te su explícita mención. Lo que faltaría aún sería lograr que se diera un 
valor simbólico a este rechinar y en general a todo el pasaje de las puertas 
para así insinuar que el doble “rechinido” simboliza un doble canto. Esto 
equivale a lograr respecto de este último pasaje lo que se deseaba lograr 
respecto del “proemio” en su conjunto: hacer que el lector efectuara cier-
tos “giros” en su lectura. Pero esto ya sería labor del propio lector en su 
respectivo afán de entender lo que lee. Lo más que podría intentar aún nues-
tro incisivo autor sería inducirlo a volver una y otra vez en su lectura hasta 
que ésta le revelara sus secretos, mediante frases como (B2.1): “[…] nutre 
el discurso tras haber escuchado”. O bien (B5): “[…] Me es indiferente por 
dónde he de comenzar, pues ahí mismo volveré una y otra vez”.

Este pasaje puede sugerir al lector parmenídeo que él mismo puede 
comenzar, incluso, por el pasaje de las puertas, es decir, considerarlo inde-
pendientemente de la narración, como algo que hay que entender ligado a 
otra cosa: “Ahí están las puertas de los caminos de la Noche y del Día…”.

¿A qué lugar puede referirse el “ahí ” (¶nya) si lo que expresa ya no 
está inmerso en el relato del que provenía su lectura anterior? Para que 
todo el verso tenga sentido hay que buscárselo, es decir, hay que dar un 
“giro” a su lectura. Ésta ya no corresponde a un relato. El contenido del 
pasaje, con excepción de lo que narran los vv. 15-17, es descriptivo, pero 
las puertas que describe ya no son las del relato, ya no son las significadas 
en la lectura anterior; sin embargo, deben ser puertas significadas por el 
mismo texto, pero sin trascenderlo, ya que las imágenes que sugiere ahora 
su lectura se encuentran ahí mismo. Se trataría, pues, de un texto cuyo 
contexto está en sí mismo. 

Esto equivale, en cierto modo, a imaginar a Parménides entregándonos 
el texto de su poema a la vez que pronunciando el verso que acabamos de 
citar con un “movimiento de cejas”, como Odiseo solía comunicarse en 
ocasiones con sus hombres.10 “Ahí [en el texto] están las puertas…”. Ya 

10 Od., XII, v. 194. 

Nova Tellus 29-2.indb   26 04/05/12   14:14



nova tellvs, 29◆2, 2011, pp. 19-46	 27

habíamos visto11 la interpretación de estas “puertas” como ecos que traen 
a la memoria frases de otros textos (la Odisea, por ejemplo) y que invi-
tan a recorrer sus pasajes para comparar sus contextos evocativos con los 
de Parménides, contribuyendo así a extender y enriquecer el contenido de 
éstos. Ahora encontramos que podemos darles también una interpretación 
alternativa significando “puertas” que conforman el texto mismo, que esta-
rían representadas por cada uno de sus pasajes o de sus expresiones, y cuya 
pronunciación sería el “rechinido” de una de sus “hojas”, es decir, de una de 
sus lecturas, que evocaría una imagen o suceso. Pero, para que el recorrido 
del lector por el texto abriendo y atravesando sus “puertas” represente “el 
camino del Día”, la percepción de tal “rechinido” debe estar dada por un 
oído polÊfrastow (v. 4), “muy atento y reflexivo” (adjetivo aplicado a las 
yeguas, que lo simbolizan), de lo contrario podría evocar sucesos engaño-
sos y falsos, como muchos sueños de la Noche. En esta interpretación de las 
puertas cobra especial sentido el v. 14: “De ellas Díke porta las llaves que 
alternan [sus giros]”.

Es significativa la mención de Díke, la justicia: los giros de estas “lla-
ves” son los que hay que dar sobre ciertos vocablos de modo que, hacién-
dolos en un sentido, expresen lo “justo” en la interpretación literal del rela-
to, y haciéndolo en el  otro, lo “justo” en la alegórica. Un ejemplo de esto 
lo tenemos en la expresión ıdÚn […] polÊfhmon […] da¤monow […] (vv. 
2-3). Este último término designa a una deidad de género ambivalente, y 
su selección es necesaria y significativa en un texto de doble interpreta-
ción si en una de ellas se trata de un dios y en la otra de una diosa.12 Como 
hemos visto en el otro trabajo,13 en la interpretación literal del relato su 
sentido “gira” hacia un dios (Helios) y en la alegórica hacia una diosa (la 
Verdad); y polÊfhmow, por su parte, califica la vía de la deidad, en el pri-
mer caso, “girando” su sentido hacia “muy famosa”, y en el segundo hacia 
“muy discursiva”. Otro ejemplo está en yeã (v. 22), vocablo en el que hay 
que introducir una de las “llaves” de la justicia para hacer girar su sentido 
hacia “Aurora” en el caso de la lectura literal del texto, y hacia otra diosa 
(cuya identidad indagaremos más adelante) en el de la lectura alegórica. 

11 Gálvez, 2008, p. 79 ss.
12 Habíamos afirmado en Gálvez, 2008, p. 61, que el empleo de ambigüedades como 

ésta revelaba el deseo de su autor de ser ambiguo a ultranza, pero esta impresión resulta 
de considerar sólo la lectura literal del texto.

13 Gálvez, 2008, pp. 66 y 79, n. 31. 

Nova Tellus 29-2.indb   27 04/05/12   14:14



28	 gálvez garduño / “y una diosa me recibió”  

De este modo, aplicando las “llaves” de la “justicia” a estos vocablos 
y a otros que presentan ya de entrada un sentido literal como ·ppoi, ıdÒw y 
ÑHliãdew, el lector puede distinguir, como decíamos, en el texto de esta 
primera parte del poema un relato literal y otro alegórico. En ambos, el 
pasaje de las puertas evoca ya imágenes narrativas. En el primero, ya 
lo vimos, evoca las puertas de la Aurora, a la que seguramente nombra 
el joven Parménides en la descripción de su sueño. En el segundo, en 
cambio, el adulto pensador, que retoma su relato de juventud para agre-
garle el sentido alegórico que requiere su interpretación alternativa como 
la experiencia filosófica que lo condujo al establecimiento de su propia 
doctrina, es decir, hasta “el camino muy discursivo de la diosa Verdad”, 
sustituye la frase “las puertas de la Aurora”, supuestamente del relato 
juvenil, por “las puertas de los caminos de la Noche y del Día”. Al con-
siderar, como acabamos de ver, el pasaje de las puertas separadamente 
del relato, hemos aludido a esta última frase. Enseguida nos referiremos 
de nuevo a ella, pues al retomar dicho pasaje dentro del relato alegóri-
co, esta expresión reaparece en un nivel más dramático. Y es que, en su 
esmerado propósito de conferir a su relato juvenil la posibilidad de ser 
tomado en un sentido alternativo, esto provocó en el pasaje B1.6-10 cier-
ta dificultad interpretativa que, aunque se resuelve después, como vere-
mos, ocasiona de entrada, fatalmente, alguna oscuridad y confusión en la 
mente del lector, para lo cual Parménides, el adulto escritor que introdujo 
modificaciones a su relato juvenil, tenía preparada tal frase. 

La diversa lectura que de manera insinuada sugiere Parménides en mu-
chos de los pasajes de su discurso otorga al texto una riqueza de contenido 
que contrasta admirablemente con la parquedad de su lenguaje, lo cual 
puede constatarse sobre todo en la primera parte del poema, la que co-
nocemos como “el proemio”. Hay que advertir que, como veremos, esta 
primera sección, en su lectura alegórica, tiene un papel central en el poe-
ma, y en este sentido sería impropio llamarlo “proemio”, pues sus frases 
expresan en lenguaje figurado una experiencia filosófica que se conecta 
con pasajes como B2, B3, B6, B7 y algunos de B8, por lo que su estudio 
y comprensión a cabalidad es primordial para el correcto entendimiento 
del discurso parmenídeo en su conjunto. En relación con esto, en nuestro 
artículo anterior hemos llamado la atención14 hacia cierta sutileza del arte 
expresivo de Parménides que nos llevó a encontrar un hito en el preludio 

14 Id., pp. 85 ss. 

Nova Tellus 29-2.indb   28 04/05/12   14:14



nova tellvs, 29◆2, 2011, pp. 19-46	 29

del pensamiento doctrinario de nuestro autor, a saber: su insinuante alu-
sión a una crítica exhaustiva al pasaje de Jenófanes conocido como B34, 
y esta crítica hecha por él habría que alcanzarla nosotros, sus intérpretes, 
si pretendemos llegar a entender con suficiente precisión y extensión el 
pensamiento de nuestro filósofo.

En el presente trabajo dedicaremos una especial atención a los diez pri-
meros versos del llamado “proemio”, mejor que la ofrecida en nuestro 
artículo anterior, y veremos su insospechada relación con B1.28b-32, lo 
que nos llevará al encuentro con otro hito en la experiencia filosófica de 
Parménides, el que marca el arranque mismo del pensar parmenídeo. En-
tre estos dos hitos consideramos que está comprendida lo que podemos 
llamar la experiencia filosófica fundamental de nuestro filósofo, previa y 
preparatoria al establecimiento de su doctrina propiamente dicha. 

En lo que expondremos a continuación pretendemos dar la solución defi-
nitiva a una vexata quaestio hasta hoy no resuelta, concerniente a “la deter-
minación precisa del significado de la dóxa parmenídea y de sus relaciones 
con la Aletheia”, para citar palabras textuales de M. Untersteiner.15 Mi muy 
atento y reflexivo (polÊfrastow) lector juzgará si tamaña pretensión está 
justificada. Para ello, y ante todo, debe considerar que primordialmente, 
como veremos, B1.28-32 no mira hacia delante en el texto, sino hacia atrás, 
hacia B1.6-10, y que la diosa parmenídea (contra lo que se piensa común-
mente) no va a revelar nada. Aparte de que la investidura propia de una 
divinidad sólo le permitiría revelar la Verdad y no opiniones de mortales, 
de las que los propios mortales podrían informarse por su cuenta, la diosa 
quiere poner a trabajar al “joven” a quien va dirigida su peroración. Él debe 
informarse de todo (pãnta puy°syai) por sí mismo. Lo que hace Ella en la 
consecución de su discurso es solamente darle ciertas indicaciones prepara-
torias (B2-B7) y ciertas referencias “en torno” (émf¤w, B8.51) a la Verdad, 
para enseguida, en la última sección, presentarle lo más característico de 
ciertas “opiniones mortales”, aquellas que conformarían la doctrina más 
semejante a la verdadera (¿la de Anaximandro?), con objeto de que, juzgán-
dola y recorriéndola toda (diå pantÚw pãnta per«nta), dé el paso requerido 
para transformarla en la Verdad “bien redonda”.16 

15 M. Untersteiner, 1958, p. CLXVI. Este capítulo de su libro había sido publicado ya 
en Untersteiner, 1956, pp. 203-221. 

16 Que dicha doctrina sea la de Anaximandro lo sugieren, por un lado, el pasaje con que 
termina supuestamente la última sección del poema parmenídeo (B19), que parece evocar 

Nova Tellus 29-2.indb   29 04/05/12   14:14



30	 gálvez garduño / “y una diosa me recibió”  

Consideremos ya la importante lectura alegórica del relato parmení-
deo, que constituye en sí misma, como hemos dicho, la primera parte del 
propio discurso filosófico. Podemos adelantar, de entrada, como dato cu-
rioso, que hay en esta lectura cierta correspondencia con la lectura literal, la 
que describe el sueño del joven Parménides. Como veremos un poco más 
adelante, también en el ámbito de la lectura alegórica hay dos narradores; 
también en él uno de éstos es joven y el otro adulto; en ambos ámbitos el 
joven relata un sueño.

Iniciemos nuestra lectura con una paráfrasis de los cinco primeros ver-
sos, siguiendo una indicación de la “diosa” (y°a, v. 22) al “joven” (v. 24) en 
B2.1: “nutre17 el discurso tras haber escuchado (cada una de sus frases)”:18 

Las “yeguas” (= el oído muy atento y reflexivo) que me conducen (habitual-
mente entre “los pasos de los hombres”, v. 27), me iban enviando (en esta 
ocasión) tan lejos como el anhelo (de saber) alcanzaba, pues me encaminaron 
guiando hacia19 la vía muy discursiva de la deidad (= la Verdad)20 que con-
duce al hombre que sabe21 de cara a todas las villas (o pasos de los hombres).

Por ahí (por dicha vía) era conducido (por Ella), pues por ahí me condu-
cían las muy atentas y reflexivas “yeguas” (= el oído interior de la mente)22 

el fragmento conservado del gran filósofo milesio, y, por otro, B8.5, que parece refutarlo, en 
esta lectura: “No era ni será alguna vez todo junto, puesto que ahora lo es”. 

17 Quisiera llamar la atención de mi lector hacia este matiz del sentido del verbo 
kom¤zv, que hasta ahora no ha sido tomado en cuenta, hasta donde sé, por ninguno de los 
intérpretes de Parménides, pues “nutrir” el discurso haciéndolo desarrollar sus potencia-
lidades ocultas permite descubrir en él ciertas frases insospechadamente elípticas, como 
veremos en el caso de B2.2. Así, podríamos decir con L. Rossetti (2010, p. 194, n. 6) que 
llevando nuestra atención a ciertos momentos metadiscursivos del poema parmenídeo, 
éstos nos “ayudan a comprender mejor ciertos pasajes cruciales”. 

18 Esta frase parentética responde de inmediato, como puede observarse, a la exhorta-
ción de “nutrir” el discurso para hacerlo crecer. 

19 Concuerdo con Néstor L. Cordero (1975, p. 237, n. 3) en que aquí la preposición §w 
debe tomarse en el sentido de “hacia” y no, como es tomada generalmente, en el de “sobre” 
o “por”.

20 Que esta deidad se identifica con la Verdad está sugerido por el anhelo (de saber), el  
yumÒw del v. 1, que apuntaba a aquella “vía muy discursiva” hacia la que iban guiando las 
“yeguas” y que “es camino de persuasión, pues la Verdad lo sigue” (B2.4) al conducir por 
él “al hombre que sabe” (B1.3). Cf. Gálvez, 2008, p. 79.

21 Más adelante veremos qué debe entenderse por el hombre “que sabe” o “que ha visto”. 
22 Nótese, de pasada, que el v. 4 insinúa muy sutilmente la identidad entre la deidad del 

verso anterior y las “yeguas”, pues las dos formas del verbo f°rv en el v. 4 están estre-

Nova Tellus 29-2.indb   30 04/05/12   14:14



nova tellvs, 29◆2, 2011, pp. 19-46	 31

tirando del “carro” (= el pensar o el “yo”), mientras unas “jóvenes”23 dirigían 
el camino.

Parménides nos presenta en estos cinco primeros versos un sumario de su 
aventura, desde que su anhelo (yumÒw) de saber hace que su oído muy atento 
y reflexivo, que siempre lo acompaña, abandone con él el ámbito común y 
cotidiano en el que los hombres se debaten, para llevarlo (metafóricamente) 
muy lejos de ahí en su encaminamiento hacia otro ámbito, aquel en que 
quien habla ahora es la diosa Verdad, que lleva por su vía “muy discursiva” 
y elevada al hombre que “ha visto”. Por esta vía era conducido por Ella, 
pero enseguida, sorpresivamente, esta diosa es sustituida por las “muy aten-
tas y reflexivas” (polÊfrastoi) “yeguas” y por unas “jóvenes”, lo que su-
giere que Parménides quiere identificar a “yeguas” y “jóvenes” con aquélla.

A continuación (vv. 6-10) se inicia el detalle del relato con la referencia 
a la manera en que el “cochero” es guiado y encaminado hasta las puertas 
que le darán acceso a la diosa y a su divino camino:

El eje (del carro), al arder en los cubos, producía un silbido resonante (pues 
dos ruedas bien torneadas lo apretaban de ambos lados) cada vez que se apre-
suraban a enviar (a las yeguas y el carro) las jóvenes Helíades, habiendo aban-
donado las moradas de la noche hacia la luz, y despojándose con las manos de 
los velos de su cabeza.

Aquí el ˜te del v. 8 no tiene el mismo “giro” que en la lectura literal, 
la que nos muestra el sueño del joven Parménides, en la que las “lla-
ves” de la “justicia”, girando hacia un lado, le habían dado el sentido de 
“mientras”;24 ahora, girando hacia el otro, toma el sentido de “cada vez 
que”. Por su parte, los dos primeros versos del pasaje son un excelente 
ejemplo del sutil ingenio de su autor al aprovechar unas mismas frases 
que en su literalidad sirven a un relato previo, para servir, en su sentido 
alegórico, al que estamos considerando ahora, pues aluden seguramente 
al sentido del oído, tal como lo explicaba Alcmeón de Crotona,25 a quien 
Parménides tal vez conocía personalmente: el carro representaría en este 

chamente ligadas al f°rei del v. 3, cuyo sujeto es la deidad. Como veremos, una identidad 
semejante se insinuará más adelante entre esta diosa y las Helíades.

23 Parménides deja en suspenso, momentáneamente, la identidad de estas “jóvenes”.
24 Cf. Gálvez, 2008, p. 67, n. 18. 
25 En Thphr., Sens., 25.

Nova Tellus 29-2.indb   31 04/05/12   14:14



32	 gálvez garduño / “y una diosa me recibió”  

momento la cabeza humana; las dos ruedas, las orejas,26 y el eje, el espa-
cio interior de la cabeza entre las dos orejas, donde el aire interno resuena, 
como explicaba Alcmeón. Estos versos podrían interpretarse así: “El oído 
físico percibía un silbido resonante […]”.

Este silbido parece evocar el canto de las Sirenas que escuchó Odiseo 
atado al mástil de su barco, y es muy probable que esta misma evocación 
surgiera, con ironía, en la mente de Parménides al escuchar éste las doctri-
nas filosóficas de sus antecesores. Por su parte, las “moradas de la noche” 
(v. 9) parecen aludir al ámbito mental del conocimiento humano común 
y cotidiano,27 de donde se infiere que estos últimos versos del pasaje (vv. 
9-10) remiten hacia atrás, hacia el inicio mismo de la aventura. La combi-
nación de estos dos versos con la primera oración del poema (regida por 
p°mpon) invita a identificar a “las jóvenes Helíades” con “el anhelo (yumÒw)” 
de saber, de arrancarse los “velos” que impiden ver con claridad y que son 
los que nublan la visión del hombre común. De este modo, las “jóvenes” que 
dirigen el camino de la deidad (v. 5) acompañaban también a las “yeguas” 
en su encaminamiento hacia la vía divina (v. 2), cuando iban enviándolas 
cada vez (v. 8) a escuchar (vv. 6-7) un nuevo “canto de las Sirenas”. Pero 
esto, como puede verse, contiene una dificultad interpretativa, pues supone 
que encaminarse hacia la luz inherente a la vía de la Verdad se corresponde 
con recorrer vías por las que sólo se escuchan “sonidos estridentes”, vías 
que no parecen llevar a la tan anhelada meta. El “joven” lector a quien va 
dirigido el poema parmenídeo no entiende esto. “Camina a oscuras” por su 
lectura. ¿Significa esto que encarna “el camino de la Noche”, al que se alu-
de en el v. 11? Tal parece que Parménides quiere sumirnos en el drama de 
su relato, desea que asumamos en él un papel protagónico, semejante al suyo 
propio. Quiere invitar a su lector a identificarse mentalmente con él, a tomar 
como suya su propia experiencia filosófica. Para esto, el empleo que hace, en 
su narración, de la primera persona del singular le cae como del cielo, pues su 
lector, con ello, puede sentir de pronto que es él mismo quien habla y quien 
relata. De buenas a primeras, resulta que hay en el relato dos narradores: el 

26 Ésta es también la interpretación de Sexto Empírico: Pero no es “el único detalle 
acertado” en ella, como decimos en Gálvez, 2008 p. 86, n. 41, ya que también lo es la de 
que la vía muy discursiva de la deidad es la vía de investigación de acuerdo a la razón, o 
bien, en terminología parmenídea, al pensar estricto. 

27 En Gálvez, 2008, p. 84, interpretamos las “moradas de la noche” como las “opinio-
nes de los mortales”. Me parece más precisa la que damos aquí.

Nova Tellus 29-2.indb   32 04/05/12   14:14



nova tellvs, 29◆2, 2011, pp. 19-46	 33

que lo escribe y el que lo lee: ambos narran al unísono. Pero el que lo lee, 
al asumir como suya esa misma experiencia sin haberla efectuado aún, está 
siendo inducido por su lectura a evocarla como un bello “sueño”, como un 
ideal a alcanzar y que debe realizar conforme vaya comprendiendo lo que 
lee. Sin embargo, el detalle de su encaminamiento a la meta anhelada, mos-
trado por los vv. 6-8, presenta la dificultad señalada un poco más arriba. En 
efecto, ¿cómo es que se me encamina hacia el discurso verdadero median-
te el paradójico procedimiento de hacerme escuchar doctrinas que pueden 
hechizarme y llevarme al engaño y al error? Esto hace que no comprenda 
mi propio relato. En otras palabras, “camino” por él “a oscuras”. El que lo 
comprende, seguramente, es Parménides, el escritor-narrador de su propia 
experiencia. Él es “el hombre que sabe”, que “ha visto” (efidÒta, v. 3) cómo 
ha sido concretamente su encaminamiento, sabe lo que narra (y también 
lo que tal vez calla en su narración). “Camina con claridad” por su relato. 
Pero yo, que camino por el mío de noche, he de volver atrás en mi lectura, 
llevando por ella un oído “muy atento y reflexivo” para indagar si he pasa-
do algo por alto, pero me molesta el verificar que no ha ocurrido esto. Por 
eso, cuando después una “diosa” me recibe (a mí, no a él) acogedoramente, 
intenta reanimarme diciéndome:

¡oh, joven, compañero de inmortales aurigas, que alcanzas nuestra morada 
con las yeguas que te conducen, alégrate!, pues ningún hado funesto te envía 
a volver por este camino (discursivo) […].

Parménides, pues, encarna “el camino del Día” al transitar por su relato 
antes de alcanzar las “puertas” de la morada de otra diosa: la Verdad, que 
lo lleva a su vez por su camino, que no es otro que aquel discurso privado 
e íntimo del que hablábamos al comienzo de este trabajo. 

Todo esto implica que el acceso a la morada de cada una de estas “dio-
sas”, la que recibe a Parménides y la que me recibe a mí, está dado por 
su respectiva puerta. Por esto, cuando escritor y lector relatan su arribo 
a estas puertas: “Ahí están las puertas de los caminos de la Noche y del 
Día”, nosotros, que observamos la acción narrada por uno y otro, debe-
mos entender el verso así: “Ahí están, una al lado de la otra, la puerta del 
camino de la Noche y la puerta del camino del Día”. 

Curiosamente, la designación de estas dos puertas (expresada por el 
genitivo) apunta hacia atrás, hacia los caminos que las alcanzan, no hacia 
lo que hay del otro lado de ellas. 

Nova Tellus 29-2.indb   33 04/05/12   14:14



34	 gálvez garduño / “y una diosa me recibió”  

Los vv. 15-17 que presentan a las Helíades persuadiendo a Díke con 
engaños para que abra las puertas son un añadido que sólo tiene peso en 
el relato literal del sueño del joven Parménides para confirmar que dichas 
puertas deben tomarse como las de la Aurora, y hacer ver que las hijas de 
Helios, en su personalización como rayos solares, solicitan entrar para 
reintegrarse a su padre, que está a punto de salir para alumbrar el mundo.

Volviendo a nuestro relato, observemos que todavía ambos narradores 
describen al unísono la apertura de las puertas, pero al parecer el escritor-
narrador ha introducido una sutileza en esta descripción. Después de ca-
llar la manera como Díke las abre, parece insinuar que cada una de estas 
puertas se abre de manera distinta: una lo hace mediante el despliegue de 
sus hojas de golpe (énaptãmenai, v. 18), y la otra mediante su giro alternado 
(émoibadÚn efil¤jasai, v. 19). Esto es muy sugestivo, ya que este segundo 
modo de abrirse permite escuchar el rechinido de cada hoja por separado. 
Esta segunda puerta sería la que alcanza Parménides, quien conoce clara-
mente lo que ambos rechinidos simbolizan.

Como decíamos, escritor y lector “caminan” por su relato, el cual es el 
“camino” que recorren. Esta distinción es importante. Tal camino es el mis-
mo para ambos, pero el recorrido por él no lo es. Éste es, para uno de ellos, 
un caminar claro, “el camino diurno”, y para el otro, un caminar oscu-
ro, “el camino nocturno”. Por esto, cada narrador alcanza una “puerta” 
distinta, aquella a la que lo lleva su propio caminar, su propio “camino”. 
Parménides, el escritor, alcanza, siguiendo su “camino diurno”, la puerta 
que le da acceso a la diosa Verdad, quien lo lleva, a su vez, por su cami-
no “muy discursivo”, por el caminar doctrinario verdadero. Su “joven” 
lector alcanza, por su “camino nocturno”, otra puerta, la que da acceso 
a otra diosa que lleva también por su camino muy discursivo, que no es 
otro que el poema parmenídeo, es decir, aquel discurso público del que 
hablábamos al principio. Por esto, a partir de su llegada ante las “puer-
tas”, ambos narradores han de separar sus relatos, al hablar de distintas 
puertas, distintas diosas y distintos caminos muy discursivos. Pero si su 
respectivo relato no entra en detalles acerca de qué puertas, diosas y ca-
minos se trata, podrían continuarlo aún narrando al unísono. Esto pudiera 
ser lo que hacen después de su descripción de la apertura de las puertas 
(vv. 20b-21):  “[…] por ahí, en fin, a través de ellas, fueron llevando las 
jóvenes, derecho, las yeguas y el carro por el camino”.

Hay aquí, en efecto, la referencia a unas puertas, a un camino y… pero 
la diosa que debiera mencionarse aquí aparece sustituida por unas “jóve-

Nova Tellus 29-2.indb   34 04/05/12   14:14



nova tellvs, 29◆2, 2011, pp. 19-46	 35

nes”, las Helíades, es decir, la visión clara de la mente. Esta diosa es, para 
el escritor-narrador, la Verdad, la deidad del v. 3, con lo que Parménides 
estaría identificando aquí nuevamente a la diosa Verdad con las Helíades. 
Recuérdese que antes, en el v. 4, la había identificado sutilmente con las 
“yeguas”, es decir, con el oído muy atento y reflexivo.28 Lo anterior es 
muy significativo, pues Parménides, con esto, quiere sugerir a su lector 
que está confiriendo un carácter divino a facultades mentales capaces de 
conducir al anhelante de la Verdad a encontrarla. Podemos suponer que 
en estos versos es el escritor quien evoca el último suceso de su relato, ya 
que enseguida se ve que el “joven” lector no ha concluido el suyo, pues 
al atravesar las puertas29 procede, en su “sueño” (recuérdese), a narrar su 
encuentro con otra diosa (v. 22 ss.): “Y una diosa me recibió acogedora-
mente […]”.

¿Qué “diosa” es esta otra, al amparo de la cual ha colocado nuestro 
filósofo a su “joven” lector al alejarse de él por la vía de la Verdad?30 Ella, 
adivinando mi desconcierto de tener que escuchar “el canto de las Sire-
nas” en mi onírico encaminamiento hacia la vía de la Verdad, enseguida 
me explica (B1.28b-30):

[…] es necesario que te informes de todo: por un lado, del corazón impertur-
bable de la Verdad bien redondeada; por otro, de las opiniones de los mortales, 
para las que no hay una verdadera confianza.

Con lo dicho en el v. 30, la diosa confirma mi interpretación del pasaje 
de los vv. 6-10: las Helíades envían al oído atento a escuchar “opiniones” o 
doctrinas “de mortales”. Pero, a la vez, en el v. 29 aporta un nuevo elemento 
que parece no estar previsto en el relato, ya que en dicho verso insinúa que 
en primer lugar hay que informarse del “corazón” de la Verdad. El relato de 
“mi” experiencia filosófica comienza, en el v. 6, con el segundo episodio, 
al que se refiere ahora el v. 30; el primero está omitido deliberadamente, y 
no puedo saber, por el momento, cómo he de adquirir tal información pri-

28 Véase nota 22. 
29 Aquí el plural “puertas” estaría dado por las dos hojas de la puerta que atraviesa el 

“joven”. 
30 Recuérdese que la vía de la Verdad no es una parte del poema parmenídeo, sino aquel 

discurso privado del que hablábamos al principio. A este respecto hay que observar que 
en B8.50-51 la Musa parmenídea hace una referencia al discurso y pensamiento no de la 
Verdad, sino en torno a ella (émf¤w).

Nova Tellus 29-2.indb   35 04/05/12   14:14



36	 gálvez garduño / “y una diosa me recibió”  

mera. Pero aquí parece haber algo significativo: cuando la adquiera podré 
ya entender supuestamente por qué he de proseguir entonces a escuchar 
“cada vez” un distinto “canto de las Sirenas”. Por ahora la diosa me exhorta 
a conocer todas las doctrinas establecidas, pero a la vez me previene: he 
de escucharlas “atado al mástil de mi barco”, como Odiseo en aquel episo-
dio homérico. Cada una de ellas, por separado, puede “hechizarme”, puede 
convencerme de darle mi aprobación como la doctrina verdadera, pero debo 
desconfiar “…porque lo que aparenta era necesario que fuera realmente, al 
atravesar (con el pensamiento)31 todo, de un extremo al otro” (B1.31b-32).

Es decir, antes de acreditar a una de ellas como la verdadera debo pro-
bar que lo fuera, al examinarla de cabo a rabo. Con esto empiezo a vislum-
brar la razón de encaminarme hacia mi meta por caminos que no parecían 
llevar a ella. Pero ¿cómo podría juzgar cada una de ellas? ¿Qué criterio he 
de manejar para distinguir lo verdadero de lo que sólo lo aparenta, lo que 
es de lo que no es?32

La diosa adivina mi nuevo desconcierto, pero ya no se muestra compla-
ciente conmigo y cambia su actitud hacia mí, adoptando un talante más bien 
severo: “¡Vamos! ¡Yo hablaré; tú, en tanto, nutre el discurso tras haber es-
cuchado! (es decir, tras haber dispuesto las ʻyeguasʼ y el ʻcarroʼ33)” (B2.1). 

Este drástico cambio de actitud me despierta de mi “sueño”. Parméni-
des me ha infundido un bello sueño, al hacerme narrar como mía su propia 
experiencia filosófica y hacerme también atravesar las puertas de la mora-
da de una diosa que me acoge reanimándome a no cejar en mi intento de 

31 Nuevamente atendemos aquí al kÒmisai de B2.1, que nos incita a descubrir elipsis in-
sospechadas en las frases del poema. Aquí tomamos per«nta como masculino, siguiendo a 
H. Diels, 1897, p. 31, quien toma tå dokoËnta como “las cosas físicas que aparentan ser” (tå 
dokoËnta e‰nai). Por cierto que él creía necesario cambiar dok¤mvw por dokim«sai, pensando 
que el e‰nai del v. 32 iba con tå dokoËnta y que entonces faltaba el verbo para xr∞n. Pero en 
realidad tal cosa no era necesaria, pues respetando el dok¤mvw, el pasaje puede entenderse 
como quería Diels, puesto que tå dokoËnta ya implica tå dokoËnta e‰nai: “las cosas que apa-
rentan (ser) era necesario que fueran realmente, al atravesar todas (con el pensamiento)”. Es 
decir, el pensamiento las vería como son, no como nos las presenta la percepción sensorial. 
Esta importante elipsis tiene conexión con B4.1: “Observa, sin embargo, con el pensamien-
to, las cosas ausentes (al ojo que no ve, B7.4) estar firmemente presentes”. 

32 Esto trae a la memoria B7.1: “… pues jamás se impondrá esto (al pensamiento): que 
sean las cosas que no son (que sólo lo aparentan)”. Nótese el sentido verídico de efim¤ en 
esta lectura del verso. 

33 Esto recuerda la manera como las Helíades despiertan al joven Parménides en el 
relato literal de su sueño. Cf. Gálvez, 2008, p. 70.

Nova Tellus 29-2.indb   36 04/05/12   14:14



nova tellvs, 29◆2, 2011, pp. 19-46	 37

descifrar el problemático relato que aquél me impone, a interpretar lo que 
me ha hecho soñar. Y ahora esta diosa me despierta exhortándome al tra-
bajo, presentándome su propia vía discursiva que debo recorrer con aten-
ción y reflexión, pues en ella me va a dar la clave para aclarar mi sueño, y 
me da una pista también para “caminar” exitosamente por ella: debo nu-
trir su discurso, la vía que me presenta, para hacerlo crecer y extenderse. 

Pero, ¿qué diosa es esta? Ella nos recuerda a la Musa homérica (B5): 
“[…] Me es igual por dónde comenzar, pues ahí mismo he de volver más 
tarde”.

Con esta expresión Parménides parece imaginar la posible respuesta 
de la Musa homérica al poeta, cuando éste le dice (Odisea, I, 10): “Estas 
cosas, diosa, hija de Zeus, cuéntanos al menos a partir de algún punto”.

B5 también puede leerse, “nutriéndolo” y haciéndolo crecer, así: “[…] 
Me es común (con la Musa homérica) por dónde comenzar, pues ahí mismo 
he de volver (yo también) más tarde”.

La Musa homérica comienza su relato con el episodio de Calipso y tiene 
que volver después para referir lo que aconteció tras la salida de su héroe de 
Troya, aunque en vez de esto deja que el propio Odiseo relate los sucesos 
anteriores a su llegada a la gruta de la ninfa. De igual modo, la Musa parme-
nídea comienza su relato en el v. 6 narrando también un episodio avanzado, 
cuando las Helíades ya van apresurándose a enviar a las yeguas a escuchar 
cada vez una nueva doctrina ya establecida, y debe regresar para relatar lo 
omitido, lo que acontece inmediatamente después de salir el “cortejo” par-
menídeo del oscuro ámbito del “paso de los hombres” hacia la luz, aunque 
ahora ella desafía a su héroe, el “joven” lector, a relatar él esto mismo. 

¿Cuál fue el episodio omitido por Parménides, inspirado por su Musa, 
al relatar su primera experiencia filosófica, el que precede a su empeño 
en escuchar “opiniones de mortales” (“cantos de las Sirenas”) que no ins-
piran una verdadera confianza (B1.30)? ¿Qué ocurrió una vez que hubo 
abandonado las “moradas de la noche”, el camino cotidiano marcado por 
“el paso de los hombres”, siendo impulsado por su anhelo (yumÒw, B1.1) 
de alcanzar la Verdad? ¿Cuál es ese “corazón imperturbable” de la Ver-
dad, que era la primera información que había que conseguir? La Musa 
parmenídea, que nos asiste, parece sugerírnoslo al llamarnos la atención 
(B1.29-30) hacia la unicidad de la Verdad en oposición a la diversidad de 
las doctrinas establecidas. Esto debe hacernos ver que en esta misma diver-
sidad está el primer motivo que debe llevarnos a desconfiar de la veracidad 
de cada una de ellas. Y es precisamente esta diversidad lo que llamaría 

Nova Tellus 29-2.indb   37 04/05/12   14:14



38	 gálvez garduño / “y una diosa me recibió”  

poderosamente su atención a su salida de “las moradas de la noche”: en 
su respectivo intento por alcanzar la Verdad, otros pensadores habían lle-
gado a presentar distintas doctrinas, como si cada uno de ellos estuviera 
empeñado en mostrar con la suya una realidad distinta. Pero este espec-
táculo entraba en conflicto con “el corazón imperturbable” de la Verdad, 
con el hecho incontrovertible que se imponía34 al pensamiento, a saber: la 
realidad es una sola. Y este conflicto que se presentaba ante su mente ya 
a la luz del día, este asombroso espectáculo, planteaba una interrogante 
que exigía una respuesta: ¿cómo es que, siendo la realidad única, se ha 
alcanzado una diversidad de doctrinas que pretenden multiplicarla? Esta 
pregunta, este conflicto, sería el punto de partida, el hito que marcaría el 
arranque mismo del pensar parmenídeo, los primeros pasos de su experien-
cia filosófica. La visión luminosa de tal circunstancia conflictiva y descon-
certante, aunada a la respuesta del pensamiento para explicarla, constituye 
el primer episodio, omitido por Parménides en su relato, de su experiencia 
filosófica fundamental. Este primer episodio es el que la Musa parmenídea, 
recordando en esto a la homérica, como hemos visto, quiere hacer relatar 
a su “héroe”, es decir, a su “joven” lector. 

Hagamos, pues, el intento de seguir algunas huellas, al menos, de los 
primeros pasos del pensar parmenídeo: siendo la realidad una sola, tam-
bién lo será la doctrina en la que aquélla esté expresada.35 Ahora bien, 
toda doctrina se constituye mediante el acto de pensar, por lo que si tal 
medio da lugar a una diversidad de doctrinas esto sólo puede deberse al 
empleo en ellas de diversas maneras de pensar, por lo que toda doctrina 
sería una particular “vía de investigación”, un modo especial de conducir 
el pensamiento, y sólo la verdadera encerraría la manera correcta de ha-
cerlo, sólo ella presentaría el pensar en sentido estricto, el discurrir mismo 
del pensar como vía, es decir, como la vía misma, la única digna de tal 
nombre. Hay sólo un discurrir que es un verdadero discurrir, una verda-

34 Lo que expresa la Musa en B7.1 parece apuntar a este momento decisivo en el arran-
que mismo del pensar parmenídeo: se impone al pensamiento esta verdad fundamental (su 
“corazón imperturbable”, como ella lo llama): la realidad es una sola; pero lo que nunca se 
impondrá (damª) a él es que sean (verdad) las cosas que no lo son, es decir, que sea (verdad) 
que distintas doctrinas aporten genuinamente (dok¤mvw, B1.32) una particular interpreta-
ción de aquélla, pues esto equivaldría a multiplicarla. 

35 Esto recuerda B8.35 ss.: “… pues, separado de lo real, (y) en lo que (éste) está expre-
sado, no hallarás el pensar”. Aquí habla Parménides del pensar estricto, del pensar que es 
un discurrir que va conformando la verdadera vía, “la vía muy discursiva de la Verdad”.

Nova Tellus 29-2.indb   38 04/05/12   14:14



nova tellvs, 29◆2, 2011, pp. 19-46	 39

dera vía que el pensamiento va conformando a medida que avanza por 
la doctrina verdadera.36 De este modo, esta doctrina se corresponde con 
aquella vía que “es camino de persuasión” (B2.4), la única que podría con-
cebirse estrictamente como tal, como una vía continua que, partiendo de un 
principio irrevocable (que recuerda nuevamente la metáfora del “corazón 
imperturbable de la Verdad”),37 vaya infiriendo lo que de él se despren-
da “por necesidad”, formando cadenas de argumentaciones e inferencias 
que lleven a conformar dicha doctrina como “la Verdad bien redondeada” 
(B1.29); porque fuera de esto puede haber diversas maneras descuidadas 
de conducir el pensamiento, de discurrir, que no son un discurrir propia-
mente tal, que no conforman una vía discursiva consecuente, y por ello no 
podría ser concebida estrictamente como verdadera vía.38

Partiendo de estas consideraciones podemos entender ya que el encami-
namiento parmenídeo hacia la doctrina verdadera comience por recorrer 
las doctrinas establecidas, pues con el criterio que acabamos de exponer es 
posible examinar el modo que tiene cada una de discurrir, de conducir el 
pensamiento, para juzgarlas y distinguir así lo verdadero de lo que sólo lo 
aparenta, lo que es de lo que no es. 

Por otra parte, entre los prístinos comienzos del pensar parmenídeo se 
encuentra ya, como podemos apreciar, el concepto de “vía de investiga-
ción”, que es retomado por su Musa para presentarlo explícitamente en un 
verso del poema en forma de frase interrogativa (B2.2): “¿Cuáles únicas 
vías de investigación son concebibles (en cuanto tales)?”.39

36 Esto habla en favor de la identidad entre el discurrir del pensar y la vía misma, y 
parece concordar con B3, si lo “nutrimos” consecuentemente: “pues lo mismo es pensar 
y ser (verdadera vía)”.

37 En esta segunda ocasión en que nos viene a la mente esta metáfora hay que llamar la 
atención a que ya no apunta al momento del espectáculo de aquella situación conflictiva 
que asombró a Parménides a su salida de las “moradas de la noche”, sino al del inicio de 
su recorrido por “la vía muy discursiva de la deidad”, por la verdadera vía, de la que la 
Musa parmenídea sólo hace indicaciones y referencias discretas a lo largo del texto del 
poema, como indicamos más arriba. 

38 La Musa hace una elocuente referencia a esto en B8.16b-18: “[ … ] pero se ha 
decidido ya , por necesidad,  abandonar esta [vía] impensable e innombrable (pues no es 
una vía verdadera), y, en cambio, [seguir] esta [otra] de modo que avance y sea realmente 
[una vía]”.

39 Debido a la identidad que hemos visto entre “vía de investigación” y “discurrir del 
pensar”, el uso consecutivo o final que algunos estudiosos han querido ver en el infinitivo 
no∞sai no parece caber aquí. Incluso sin tomar en cuenta tal identidad, algunos otros no 

Nova Tellus 29-2.indb   39 04/05/12   14:14



40	 gálvez garduño / “y una diosa me recibió”  

Nuestro conocimiento de lo considerado en el arranque mismo del pen-
samiento parmenídeo nos permite descubrir la frase que completa la pre-
gunta así planteada: “[ … ] y cuáles otras no lo son?”.40

Con esto se reafirma lo planteado inicialmente: hay dos géneros o fa-
milias de “vías de investigación”: la que presenta la manera correcta y 
consecuente de conducir el pensamiento (B2.3-4) y la que lo hace (B2.5 
ss.) con las distintas maneras de conducirlo defectuosamente, que no re-
presentan una verdadera conducción, una vía verdadera y real, por lo que 
son inconcebibles en cuanto tales, pues, (B2.7-8): “ni podrías conocer lo 
no real (ya que [tal conocimiento] no se cumple) ni lo expresarás [ … ]”.

Sin embargo, el plural “vías” de B2.2 pudiera presentar alguna dificultad, 
pues se había hablado inicialmente sólo de una verdadera vía perfecta-
mente concebible en cuanto tal, como el modo continuo y consecuente de 
dirigir el acto de pensar, pero esto se resuelve si  llevamos nuestra atención 
a otro concepto ligado al de “vía de investigación”, que está presente tam-
bién en la primera etapa del pensamiento parmenídeo, y al que nos hemos 
referido como “cadenas” argumentativas, pues éstas serían un conjunto de 
“vías” particulares que contribuirían en la investigación de la Verdad para 
presentar ésta como un cuerpo doctrinario “bien redondeado” (B1.29) y 
para justificar la aparición en B2.2 del susodicho plural. Ambas cosas, 
el concepto de “cadenas” como lo hemos presentado y “la Verdad bien 

ven en este caso aplicarse tal uso del infinitivo, al grado de que Ph. Constantineau, 1987, 
pp. 219-220, por ejemplo, lo combate destacando el hecho de tratarse de un infinitivo 
aoristo, lo que da al verbo una significación puntual y no absoluta. Pero él aplica lo pun-
tual al tiempo limitado en que aquellas “únicas” vías pueden supuestamente concebirse o 
“considerarse”, ya que la segunda de ellas es incognoscible (B2.7) e incluso inconcebible 
(B8.8 y 17). Sin embargo, me parece que hay que señalar que lo puntual en el empleo 
de este infinitivo aoristo está no en el limitado tiempo en que pueda “considerarse” la 
problemática concepción de una de ellas, sino en el acto mismo del concebirlas. Ahora 
bien, si la concepción de una de ellas es conflictiva, significa que algo está mal entendido 
entre lo que pregunta este verso 2 y lo que plantean los siguientes. Y es que todos los 
intérpretes de Parménides hemos caído en la trampa que nos ha tendido su Musa, quien 
nos incita a trabajar y a estar muy atentos a su insinuante discurso. En efecto, nos hemos 
dejado engañar imaginando que moËnai indica sólo dos vías particulares y que ellas son 
las referidas en los vv. 3 y 5. La manera correcta de entender esto, como estamos viendo 
en nuestro texto, da un sentido esclarecedor tanto a B2 en su conjunto como a su relación 
con B1.28b-32. 

40 Esta interpretación de B2.2, junto con una que se refiere a B8.1-3a, la expuse en una 
sesión con alumnos del profesor Enrique Hülsz, respondiendo a su amable invitación, el 
13 de febrero de 2008.

Nova Tellus 29-2.indb   40 04/05/12   14:14



nova tellvs, 29◆2, 2011, pp. 19-46	 41

redonda” en cuanto cuerpo doctrinario, lo presenta también, a su manera 
insinuante, la Musa parmenídea en pasajes de su discurso alejados del que 
estamos considerando, pero no obstante estrechamente relacionados con 
él, como mostraremos. 

El fragmento conocido como B8 comienza de esta manera: “[ … ] Aún 
queda un único discurso de la vía”.41

Este discurso es el único que aún queda después de abandonar los de-
más por ser meras apariencias (tå dokoËnta) de verdad. A continuación 
vienen dos palabras (…w ¶sti) que parecen conformar una frase elíptica en 
la que pueden descubrirse dos lecturas complementarias: 

a) (el que dice) que es.
b) puesto que (tal discurso) existe.

Ambas lecturas, que inician también una doble lectura de varios pasa-
jes de B8,42 contienen referencias a la vía de la Verdad, a aquella vía de 
B1.2-3 hacia la que iban guiando las “yeguas” y las Helíades, y que se 
identifica con el discurso íntimo y privado del que hablábamos al principio. 
La primera de ellas hace algunas consideraciones que atañen al contenido 
ontológico de dicho discurso. La segunda, en cambio, emplea esas mis-
mas consideraciones en su aplicación al discurso mismo en cuanto tal, 
destacando las características que lo distinguen como el representativo de 
la doctrina verdadera, pues dice de él (B8.3 ss.): 

41 MËyow ıdo›o, la “sorprendente frase”, como la llama Guthrie (1965, p. 26), pues en 
efecto, pudiera parecer que en ella, aparte del extraño empleo del genitivo, está inverti-
do el orden en que se esperaban los términos “vía” y “discurso”, lo que ha llevado, por 
cierto, a dicho estudioso a restablecerlo en su traducción, transformando, además, el caso 
(genitivo) en un modo verbal: “Una única vía queda aún por discurrir”. Pero antes que 
desatender con tal proceder el verdadero sentido de una expresión ajena, me parece más 
prudente y conveniente estudiarla respetando la dispocisión con que la ha construido su 
autor. Volviendo a la construcción original de la frase, Parménides parece querer aludir 
a aquella vía por la que hemos sido “encaminados y guiados” (B1.2) en nuestro avanzar 
por ella juzgando y examinando discursos doctrinarios (cantos de las Sirenas). Tal frase 
podemos entenderla mejor “nutriéndola” y haciendola crecer así: “Queda aún un discurso 
de la vía que discurre de uno a otro de ellos hasta dejar bien definidos los lineamientos 
que debe presentar este para ser el único verdadero”.

42 Esto no debe sorprendernos si recordamos lo que habíamos apuntado acerca de la 
doble o diversa lectura que la Musa parmenídea quiere imprimir en muchos pasajes de 
su poema. 

Nova Tellus 29-2.indb   41 04/05/12   14:14



42	 gálvez garduño / “y una diosa me recibió”  

[ … ] puesto que, existiendo, es (algo) ingénito e imperecedero, entero, único 
en su género, imperturbable y completo; no era ni será alguna vez, puesto que 
es ahora todo junto, uno, continuo [ … ] 

Este discurso verdadero tiene las propiedades de lo divino, pues, como 
hemos leído, es ingénito, inmortal, imperturbable, propiedades que com-
parte con el Ente, que es el asunto del que trata la primera lectura. Ningún 
otro discurso perturba a este, ninguno lo refuta. Si hay, además, alguna 
vez un hombre que sea el primero que lo exprese, no por ello está dando 
origen a algo que no existía, sólo lo está descubriendo en las potencia-
lidades de su mente inquisitiva, al ser guiada por lo divino que mora en 
ella, por aquel oído polÊfrastow y aquella visión resplandeciente que se 
ha arrancado ya los “velos” (B1.10) que la cubrían cuando se movía entre 
“los pasos de los hombres”, quienes habitan las “moradas de la noche”.

Hay pasajes de B8 que no presentan esta doble lectura, como es el caso 
del formado por los vv. 34-41, que parecen referirse sólo al Ente parme-
nídeo, y como lo es también el de los que aluden únicamente a lo carac-
terístico de la vía o doctrina de la Verdad, pues el que está conformado 
por los vv. 15-18 no es el único de éstos, ya que están incluidos en ellos 
también los que contienen los vv. 26-28 y 42-49, como mostraremos más 
abajo. 

Para continuar, debemos volver al v. 2 con la frase que sigue a …w ¶sti, 
que me parece ser una frase parentética: “[ … ] (sobre ésta hay señales 
muy abundantes)”.

Considero que esta es una de las expresiones que la bribona Musa par-
menídea ha urdido para poner a prueba el oído “muy atento y reflexivo” 
de su “joven” lector, ya que oculta una trampa en la que hemos caído todos 
nosotros, incautos intérpretes del malicioso y un tanto “perverso”43 eléata. 
Para evitar caer en ella hay que dar a esta frase un sentido analéptico y no 
el proléptico que se le ha dado. En efecto: es sobre esta vía y no en lo que 
expresa el discurso que viene enseguida, en el que aparecen atributos del 
Ente parmenídeo que han sido identificados erróneamente con las “seña-
les muy abundantes”, donde hay que buscar éstas, pues lo muy abundante 
no está en aquéllos, ya que es evidente que no pueden calificarse así los 
ocho atributos nombrados entre el v. 3 y el 6 de B8, sino en ciertos “sig-

43 Así lo llama D. Gallop, 1984, p. 4, al referirse a lo burlonas que son para él algunas 
ambigüedades de sintaxis que hay en el texto parmenídeo.

Nova Tellus 29-2.indb   42 04/05/12   14:14



nova tellvs, 29◆2, 2011, pp. 19-46	 43

nos” o “señales” textuales que se destacan sobre la vía, a todo lo largo de 
ella, vía que no es otra que el texto del poema que la Musa ha compuesto 
para que lo recorramos con nuestra lectura, y por el que podemos ir y “vol-
ver” (n°esyai, B1.26).

La frase textual citada la pongo entre paréntesis porque, además de en 
este caso sugerirlo así la partícula d°, considero que es independiente del 
seguimiento que lleva el discurso que presentan estos iniciales versos de 
B8, en el que el …w del v. 3 debe leerse como la continuación directa del 
…w ¶sti del v. 2 (no hacer esto equivale a caer en la trampa referida). Tal 
frase está insertada aquí por nuestra Musa no sólo para poner una sutil 
y “perversa” trampa a su lector, sino sobre todo, comportándose ya más 
“acogedoramente” (prÒfron, B1.22), con objeto de ofrecerle una pista 
que lo auxilie en el correcto entendimiento del texto, pues los sÆmata 
son palabras que se destacan sobre las demás al aparecer dos veces, casi 
siempre en la misma posición métrica, en versos más o menos alejados 
uno de otro, intentando así llamar la atención del lector para incitarlo a 
relacionar los pasajes en que dichas palabras se encuentran, y a “nutrir” 
(B2.1) el contenido de uno de ellos con el del otro, aclarando de este 
modo su sentido. Este procedimiento es un ejemplo más de las sutilezas 
que presenta la técnica expresiva de nuestro sorprendente autor,44 quien 
está empeñado, como lo están en general los pensadores de su época, en 
no expresarse directamente, que era lo que les reprochaba Platón a todos 
ellos, como vimos al principio.

Podemos ya volver sobre el concepto de “cadenas” que habíamos encon-
trado en los primeros pasos del pensar parmenídeo, y al que la Musa alude 
de la manera insinuante que la caracteriza, pues nos dice en B8.26-28:

Por otro lado, inmutable entre los extremos de largas cadenas está sin comien-
zo ni término, pues la génesis y la destrucción se desviaron muy lejos (los 
rechazó la verdadera persuasión).

El contenido de este pasaje se refiere, pues, al discurso verdadero y a 
su estructura. Nos dice que está encerrado, inmutable, puesto que ningún 

44 En la nota 31 hemos considerado una importante e insospechada conexión entre 
B1.31 b-32 y B4.1, que nos llevó a descubrir la elipsis que se oculta en B1.32 tå per«nta. 
Esto viene ahora al caso porque tal conexión está “señalada” por nuestra acogedora diosa 
mediante la pareja de “señales” pantÚw pãnta (B1.32) y pãnt˙ pantÒw (B4.3), con lo que 
nos invita a identificar, tomado en un sentido ontológico, el contenido de B1.31b-32 con 
el de B4. Cf. Gálvez, 2008, p. 81, n. 36.

Nova Tellus 29-2.indb   43 04/05/12   14:14



44	 gálvez garduño / “y una diosa me recibió”  

otro discurso lo perturba, “entre los extremos de largas cadenas”, que son 
aquellas “cadenas argumentativas” de que hablábamos, y que se desplie-
gan entre un “extremo” inicial y uno final. El haber seguido ya las pri-
meras huellas del pensamiento parmenídeo nos facilita saber cuál es ese 
extremo inicial de las “cadenas”. Sin embargo, si no nos favoreciera esto, 
nuestra Musa, que nos asiste, nos ha brindado una “señal” al final del 
pasaje, que puede ayudarnos a investigarlo. Ahí aparece p¤stiw élhyÆw, 
que es un eco que proviene de las mismas palabras en B1.30, colocadas 
también al final del verso, en un pasaje que habla de “el corazón impertur-
bable de la Verdad bien redonda”. Esta mención nos sirve para “nutrir” el 
verso B8.26 y empezar así a aclarar su sentido: uno de los “extremos” de 
tales cadenas, el inicial, sería aquel “corazón imperturbable”, es decir, el 
principio irrevocable e irrefutable que debe fungir como punto de partida 
de argumentaciones e inferencias al que nos referíamos. Enseguida, el 
mismo pasaje que “nutre” a B8.26 sirve para alimentar al último pasaje 
de B8 (vv. 42-49), pues en este caso la “señal” constituida por eÈkukl°ow 
(B1.29) y eÈkÊklou (B8.43) ponen en conexión sus respectivos pasajes. 
En el primero de ellos, la Verdad “bien redondeada” es contrapuesta a “las 
Opiniones de los mortales”, contraposición que implica que tales opinio-
nes o doctrinas no están bien redondeadas, lo que implica a su vez que la 
Verdad bien redondeada del verso anterior es también toda una doctrina. 
En el segundo se habla (v. 43) de la masa de una esfera bien redonda. La 
conexión entre ambos sugiere que tal imagen de una masa esférica debe 
aplicarse a la doctrina verdadera.

La Verdad, la doctrina verdadera, es, pues, un discurso bien redondea-
do, como la masa de una esfera. Aquí parece haber alguna dificultad, pues, 
¿cómo puede equipararse la imagen de una esfera con la de un discurso, 
ya que esta última se asemeja más a una línea recta (o sinuosa, si se trata 
de un discurso torcido) que avanza desde su extremo inicial hasta su ex-
tremo final? Pero la Musa nos muestra cómo es esto con su característico 
estilo en el último pasaje de B8: 

Enseguida, pues hay un extremo final,45 es [algo] completo por doquier, seme-
jante a la masa de una esfera bien redonda, desde el centro, con igual impulso 
hacia todas partes, pues es necesario que ni algo más largo ni algo más corto 

45 También el discurso que despliega nuestra Musa en esta sección de su poema tiene 
un “extremo final”, que es este último pasaje de B8. La frase tiene el sentido de “y para 
terminar…”.

Nova Tellus 29-2.indb   44 04/05/12   14:14



nova tellvs, 29◆2, 2011, pp. 19-46	 45

se presente por acá o por allá; pues ni hay algo que no sea [claro]46 que lo de-
tenga de alcanzar lo igual, ni algo que sea [tan claro] de modo que sea por aquí 
más fuerte y por ahí más débil de lo que es [normal], pues es todo inviolable; 
pues igual a sí mismo por todas partes, se encuentra de la misma manera en 
los extremos.

En efecto, el discurso verdadero “es [algo] completo por doquier”, 
avanzando “con igual impulso (fisopal°w, v. 44) desde el centro” de la 
esfera “hacia todas partes”, es decir, desde su punto de partida, que no es 
otro que aquel principio irrefutable (“corazón imperturbable de la Ver-
dad”) que es su extremo inicial, hasta su conclusión en la superficie de 
la “esfera”, que es su extremo final. Este avance del discurso, de la ar-
gumentación, por cada uno de los “radios” (“hacia todas partes”) de la 
“esfera” partiendo siempre del mismo principio irrevocable, va formando 
así cada una de sus “largas cadenas” (v. 26) que a la vez van redondeando 
la “masa” de la doctrina verdadera. Tales cadenas tienen todas la misma 
longitud, pues son impulsadas desde el único principio irrevocable con 
“la misma fuerza”, y además, no hay, dentro de alguna cadena, algo caren-
te de claridad (oÈk §Òn, v. 46) que detenga en algún punto sus inferencias, 
impidiéndole alcanzar la igualdad en su longitud, ni tampoco algo claro 
(§Òn, v. 47) al grado que la haga rebasar tal medida. 

El pasaje considerado no hace mención de “cadenas”, que están, no 
obstante, implícitas en él, como puede apreciarse, y nuestra Musa, mos-
trándose “acogedora” con el lector que no lo advierta, quiere auxiliarlo 
colocando una “señal” al final del pasaje, en el v. 49: §n pe¤rasi, que es 
un eco del §n pe¤rasi del v. 26, que hemos citado ya. De este modo, este 
verso alimenta a aquél, aclarando su sentido, quedando así:  “pues igual 
a sí mismo por todas partes, se encuentra de la misma manera entre los 
extremos (de largas cadenas)”.

Evoquemos nuevamente, para terminar, el “corazón imperturbable” de la 
doctrina verdadera, que simboliza a aquel principio irrevocable que alcanza 
la mente parmenídea al final de su “encaminamiento” hasta las “puertas” cu
yo “rechinar” de la primera de ellas al abrirse le “revela” el susodicho prin-
cipio. Su insinuante y discreta Musa lo expresa con la breve frase “que es”. 
Nosotros, su “joven” y esforzado lector, que queremos penetrar las palabras 
textuales hasta su fuente originaria en el pensamiento íntimo y privado de su 
autor, debemos plantearnos la siguiente pregunta: 

46 Obsérvese que estamos dando al eón de B8.46 y 47 un sentido verídico. 

Nova Tellus 29-2.indb   45 04/05/12   14:14



46	 gálvez garduño / “y una diosa me recibió”  

¿Cómo nutrir tan módica frase para descubrir todo lo que encierra? Y lo 
que es más dramático: ¿podremos alcanzar la talla intelectual desde la que 
nos mira el gran eléata para responderla a nuestra satisfacción? 

BIBLIOGRAFÍA

Constantineau, Philippe, “La Question de la vérité chez Parménide”, Phoenix, 41, 
1987, pp. 217-240. 

Cordero, Néstor L., “Notas acerca de tres pasajes del poema de Parménides”, Revis-
ta Latinoamericana de Filosofía, I, 3, 1975, pp. 237-243.

Coxon, Allan H., “The text of Parmenides fr. 1. 3”, Classical Quarterly, 18, 1968, 
p. 69.

Diels, H, y W., Kranz, Die Fragmente der Vorsokratiker. Griechisch und Deutch, 2 
vols., sexta edición revisada por W. Kranz, Berlín, Weidmann, 1952.

Diels, Hermann, Parmenides Lehrgedicht, Berlín, G. Reimer, 1897.
Gallop, David, Parmenides of Elea: Fragments, Toronto, University of Toronto 

Press, 1984.
Gálvez, Rafael, “La poesía de Parménides: el arte del estilo ambiguo y desafiante, 

insinuador y sutil”, Noua Tellus, 26-1, 2008, pp. 55-90.
Gómez-Lobo, Alfonso, Parménides, Buenos Aires, Charcas, 1985.
Guthrie, W. K. C., History of Greek Philosophy, vol. II, Cambridge, University 

Press, 1965
Mansfeld, Jaap, Die Offenbarung des Parmenides und die menschliche Welt, Assen, 

Van Gorcum, 1964.
Rossetti, Livio, “La Structure du poème de Parménide”, Philosophie Antique, 10, 

2010, pp. 187-226.
Untersteiner, Mario, “La dóxa en la filosofía de Parménides”, Diánoia, 2, 1956, pp. 

203-221.
,		 Parmenide. Testimonianze e frammenti, Florencia, La Nuova Italia, 1958. 

Nova Tellus 29-2.indb   46 04/05/12   14:14




