
nova tellvs, 29  ◆1, 2011175

Pedro Montengón, jesuita y literato alicantino
del siglo xviii: su impronta clásica

Manuel Cerezo Magán
Universidad de Lleida
mcerezo@filcef.udl.es

Resumen: Pedro Montengón fue un jesuita alicantino, que no llegó a cumplir las 
últimas órdenes sacerdotales y que se vio sorprendido por la expulsión de la Com-
pañía de Jesús de España. Ese infausto acontecimiento fue motor y acicate de su 
afán de escribir utilizando para ello toda su formación humanística anterior. Ésta se 
transfiere constantemente a sus novelas y a su obra poética, en especial a su atrac-
ción por la filosofía estoica. Traduce a Sófocles, si bien la obra de éste que más 
impacto profundo produce en él es Filoctetes, tanto por el hecho de que es el alma 
viva de la apercepción estoica de la vida, como porque constituye un trasfondo 
vital de los acontecimientos que le tocó vivir;  sobre todo, se refiere a la idea de que 
hay que estar preparado —como Filoctetes, mediante el aprendizaje de un oficio—  
para un cambio de fortuna, hecho que sería representado por el arco y las flechas 
que dicho personaje utiliza en su desgraciada vida en la isla de Lemnos.

Classical influence on xviii century Jesuit writer 
Pedro Montengón from Alicante

Abstract: Pedro Montengón was a Jesuit of Alicante (Spain), who did not accom-
plish the last religious orders and was surprised by the Company of Jesus’ expulsion 
in Spain. This unlucky event was the motor and one-pointed spur of his anxiety 
towards writing, for which he used all his former humanistic education. This is 
constantly reflected in his novels and in his poetic work, especially in his attraction 
for Stoic philosophy. He translates Sophocles, although the work that impacts him 
most is Philoctetes, not only because it represents the live soul of Stoicism but also 
because it constitutes the background of the events this character had to face: above 
all, it is related to the idea of the need to be ready —just like Philoctetes, through 
an apprenticeship— for any change of fortune, fact that is represented by the bow 
and arrows that he uses in his new miserable life in the island of Lemnos. 

Palabras clave: Literatura y tradición clásica, novela, obra poética y traducción como canal 
de transmisión de pensamiento clásico.
Keywords: Classical literature and tradition, novel, translation and poetic work as channel 
of transmission of classical thought. 
Recepción: 02 de diciembre de  2010.
Aceptación: 08 de febrero de 2011.

NOVATELLUS29-1.indb   175 23/09/11   14:13



nova tellvs, 29  ◆1, 2011177

Pedro Montengón, jesuita y literato alicantino
del siglo xviii: su impronta clásica

Manuel Cerezo Magán

1. El escritor y su tiempo

Quiero dedicar estas líneas a un autor de la literatura española poco 
conocido, si bien literato, y erudito profundo, de formación jesuítica 
y de vida azarosa, con una sensibilidad extraordinaria por el mundo 
clásico, que se transfiere a través de sus obras: Pedro Montengón, cuya 
vida estuvo sometida a ciertos avatares del siglo xviii. Nace el 17 de 
julio de 1745 en Alicante y muere en Nápoles en 1824. En este mismo 
siglo se establece en Alicante una colonia de comerciantes formada por 
genoveses y franceses, que responde al impulso de desarrollo de la ciu-
dad propiciado por Felipe V después de la Guerra de Sucesión. Pedro 
Montengón, su padre, casado en 1743 con la alicantina de origen fran-
cés Vicenta Paret, de quien tuvo 15 hijos, era descendiente de uno de 
esos grupos étnicos, el francés: era originario del Valle de Aspe, al sur 
de Pau, en los bajos Pirineos, región que había sufrido mucho debido 
al edicto de Nantes1 y a la presión del protestantismo hugonote. En su 
familia, que se vio obligada a abandonar Ossau, la villa natal en el sur 
de Francia, hubo varios sacerdotes, lo que seguramente incidiría en la 
decisión posterior de sus padres de orientar a su hijo en esa tendencia 

1 En 1598, Enrique IV, príncipe protestante convertido al catolicismo, promulgó 
el Edicto de Nantes con el fin de terminar las guerras de religión en Francia. A través 
de ese documento se pretendía alcanzar la convivencia pacífica entre la religión ca
tólica (mayoritaria, denominada la “religión del reino”) y la denominada “religión 
pretendida reformada”, que había establecido en la Confesión de la fe de la Rochelle 
(1571) el documento fundador de las iglesias reformadas de Francia. Por el Edicto 
se les otorgó a los miembros de estas iglesias protestantes la posibilidad de acceder 
a todos los empleos, una relativa libertad de culto y lugares de refugio custodiados 
por una guarnición disponible para ellos. 

NOVATELLUS29-1.indb   177 23/09/11   14:13



178	 cerezo magán / pedro montengón, jesuita y literato alicantino del siglo xviii  

vocacional. Su padre vino a Alicante y se estableció a principios del 
siglo xviii en la calle Mayor de esta ciudad, calle que se caracterizaba 
sobre todo por estar ocupada por ricos comerciantes.2 Sabemos la fecha 
de su bautismo: el 18 de julio de 1745 en la parroquia de San Nicolás de 
Alicante; la partida de bautismo (publicada por Catena, pp. 303-304, 
y por Santiago García Sáez, Un prerromántico de la Ilustración, Ali-
cante, 1974, p. 198; cf. también G. Carnero, op. cit., “Manuscritos”, p. 
190), registra los siguientes nombres: Pedro Claudio, Francisco, Alejo, 
Buenaventura. Estudió en el colegio de los jesuitas de Alicante hasta 
los diez años; luego prosiguió sus estudios en el Seminario de Nobles 
de Alicante, dirigido por los jesuitas. En éste recibe la influencia en su 
formación de un hombre extraordinario, el P. Antonio Eximeno, perso-
na de profunda cultura, filósofo, matemático y músico, a quien dedicó 
varias Odas.3 A los 14 años ingresa en la compañía de Jesús (25 de oc-
tubre de 1759), en el noviciado de Torrente. Según Guillermo Carnero,4 
su entrada en la Orden debió ser por iniciativa de sus padres, por no 
tener vocación propia que lo confirmase, ya que no la fomentaba “ni el 
ambiente intelectual ni el sistema pedagógico de la Compañía”, a pesar 
de la presencia en Valencia del P. Antonio Eximeno, cuyo magisterio 
reconoció Montengón en sus Odas. En Tarragona estudió humanidades. 
En Gerona hizo tres cursos de teología. Ejerció como profesor y dio 
clases de Gramática en Onteniente (Valencia), siguiendo la costumbre 
de la Orden de ser enviado como “maestro”, tras su formación, a los co-
legios de la Compañía. En este lugar, cuando aún no había cumplido los 
22 años, le sorprende el Decreto de expulsión de los jesuitas de Carlos 
III, siendo, al parecer, aún novicio, si bien fue incluido en el paquete de 
expulsión para que pudiera disfrutar de pensión hasta el momento de su 
secularización, aunque hay opiniones diferentes que veremos más ade-
lante. La expulsión de los jesuitas tuvo como fundamento la convicción 

2 Para esta cuestión, cf. Santiago García Sáez, Montengón, un prerromántico de la 
Ilustración, Publicaciones de la Caja de Ahorros de la Diputación de Alicante, 1974, pp. 
21-32.

3 Una Oda: la XIX del libro I (edición de Ferrara) donde se refleja esta etapa de su 
vida; también la IV del libro II de Madrid; es aquella que empieza: “Si atrás los ojos 
vuelvo / de mi edad a la breve primavera / y los años revuelvo…” (Odas de Filopatro, 
ferrara, 1778). A Eximeno dedica también la Oda IV (edición de Madrid, 1974): “¿No era 
ayer, que embebía / mi alma, orillas del Turia, los destellos / de tu sabiduría?”.

4 Historia de la literatura española. Siglo xviii, vol. II, p. 950. 

NOVATELLUS29-1.indb   178 23/09/11   14:13



nova tellvs, 29◆1, 2011, pp. 175-225	 179

de que la Compañía se había introducido en los mecanismos del poder y 
los había instrumentalizado, valiéndose del control de las conciencias en 
el confesionario; en esta instrumentalización se valió de príncipes, reyes 
y clase dirigente; G. Carnero señala5 que la hostilidad contra la compañía 
está atestiguada por Campomanes,6 en el sentido de que la Compañía 
había logrado convertirse en poder independiente dentro de la propia 
Iglesia, lo que, en nuestra opinión, no deja de ser un contrasentido, si 
se tiene en cuenta el “cuarto voto” de sus miembros. Primero fueron 
expulsados de Portugal, tras el atentado contra su rey en 1758; des-
pués de Francia, y más tarde de España. En nuestro país contribuyeron 
además a ello los celos y la hostilidad de una gran parte de las órdenes 
religiosas y del episcopado, especialmente del de Indias; también la 
arribada al poder de una serie de ilustrados con intenciones de reformar 
la enseñanza, que aprovecha el motín de Esquilache para convencer a 
Carlos III de redactar el decreto de expulsión, que es firmado por el rey 
el 27 de febrero de 1767. El papa Clemente XIV suprime la Compañía 
en 1773 y es restablecida por el papa Pío VII en 1814. En el citado 
decreto de expulsión, al parecer, quedaron exceptuados temporalmente 
los enfermos, los ancianos y los procuradores: éstos para que colaboraran 
en el inventario de los bienes confiscados.7 Santiago García Sáez es de 
opinión contraria y afirma8 que P. Montengón quiso seguir la suerte de sus 
hermanos jesuitas a pesar de no haber profesado todavía, y embarcó con 
ellos en el pequeño puerto de Salou9 camino de Italia, padeciendo toda 
suerte de penurias, especialmente la económica, viviendo entrampado y 
debiendo a unos y otros; se ha de tener presente que los novicios (punto 
10 del Decreto) debían ser separados de los demás jesuitas a fin de 

5 Id.
6 Véase en la bibliografía.
7 Véase Carnero, ib. 
8 En su obra Montengón, un prerromántico de la Ilustración, p. 25. (Véase en la 

bibliografía.)
9 Sin embargo, Joaquín Rodríguez Arzúa, en su “Nota preliminar” de Frioleras eru-

ditas y curiosas (ed. de 1944, pp. 5-11) con respecto al lugar del embarque, en p. 5, dice 
que “embarca en Tarragona el 27 de febrero de 1767 (no cita Salou, ciudad cercana a Tar-
ragona); y con respecto a su segunda expulsión (1801) en p. 7 dice: “Pese a sus protestas 
fue incluido en la nueva expulsión de los jesuitas y embarcado en Alicante —11 de mayo 
de 801— en el bergantín ‘La Sagrada Familia’, con destino a Liorna o Cività-Vecchia, 
llevándose a su familia: mujer e hija”.

NOVATELLUS29-1.indb   179 23/09/11   14:13



180	 cerezo magán / pedro montengón, jesuita y literato alicantino del siglo xviii  

permitirles decidir libremente ser incluidos o quedar libres en calidad 
de seglares;10 sin embargo, G. Carnero11 es de la opinión de que P. Mon-
tengón debió ser deportado contra su voluntad. La travesía hacia Italia 
estuvo llena de no pocos contratiempos: varias fragatas escoltaron a los 
buques y a su carga humana rumbo a los Estados Pontificios y anclaron 
en Cività-Vecchia, donde debían ser desembarcados; en fin, la respuesta 
del Papa al gobernador de dicha ciudad, prohibiendo que se recibiera 
en los Estados Pontificios a los desterrados, la permanencia de los her-
manos jesuitas hacinados como animales a bordo de los buques, el gran 
número de enfermos generados por el cambio de su modo natural de 
vida, etc., marcan la triste historia y destino funesto de estas gentes has-
ta que por fin fueron acogidos en Córcega y su suerte se fijó por medio 
de una transacción del gobernador de Cività-Vecchia con el Papa, con 
lo cual pudieron pasar a Italia. Para toda esta cuestión y sus lamentables 
tintes dramáticos remito al relato de Gumersindo Laverde Ruiz.12 En 
1769 pide la secularización y le es concedida. En 1772 es secretario en 
Venecia del conde de Peralada. Luego recorre Ferrara, Bolonia, Venecia 
y Génova. Vuelve a Venecia y se casa con Teresa Cayeta. Cuando se se-
cularizó perdió su pensión, pero sus méritos literarios en 1788 hicieron 
que fuera pensionado por el gobierno español: recibió una pensión doble 
a través de una carta de Floridablanca a Azara, embajador español en 
la Santa Sede. Residió primero en Ferrara, en compañía de su hermano 
José, secretario del conde Alejandro Pepoli. El 3 de junio del año 1800 
es autorizado para volver a España y reside en Madrid, si bien su estan-
cia en esta ciudad es corta, ya que la finalidad de ella era resolver unos 

10 Montengón no tenía derecho a pensión como novicio.
11 Op. cit., p. 25 y en su “Estudio preliminar”, en Obras. El Rodrigo. Eudoxia, hija de 

Belisario. Selección de Odas, p. 29 rechaza la idea de lo hiciera por devoción o respeto a 
sus compañeros, ya que la lista de los deportados incluye una protesta de su puño y letra 
firmada el 20 de abril de 1767, en la que declara que aún no ha recibido las órdenes; de 
ahí infiere que los responsable se limitaron a registrarla sin darle crédito; este mismo 
autor cita unas carta del Archivo de Simanca (Estado, Jesuitas, leg. 5065) de junio de 
1800, en la que Montengón afirma que intentó sustraerse a la expulsión alegando que era 
novicio, pero que no fue atendido.

12 Laverde R. Gumersindo, “Apuntes acerca de la vida y poesía de don Pedro Mon-
tengón”, en Ensayos críticos sobre filosofía, literatura e instrucción pública, Lugo, 
1868, que tomó de la obra de Guillermo Coxe, y que puede leerse en Santiago García 
Sáez, pp. 25-26. 

NOVATELLUS29-1.indb   180 23/09/11   14:13



nova tellvs, 29◆1, 2011, pp. 175-225	 181

asuntos del conde de Peralada y ocuparse en persona de los problemas 
generados por la prohibición del Eusebio. Al parecer, tuvo que salir de 
nuevo de España, a pesar de sus protestas, el 11 de mayo de 1801 por 
causa de una nueva expulsión de los jesuitas y embarcó con destino a 
Liorna o Cività-Vecchia, junto con 79 sacerdotes, seis escolares casados, 
su mujer y una hija. Reside en Roma dos años, después se traslada a 
Nápoles donde vive como un misántropo y es administrador del duque 
de Alcañices. Muere allí mismo el 18 de noviembre de 1824. Ésta es en 
resumen la etapa vital de nuestro autor, en la que nos hemos detenido 
esquemáticamente en la idea de que ha de ser tenida muy en cuenta a la 
hora de analizar sus obras. 

2. Sus obras

Su producción literaria es bastante copiosa. Según Elena Catena Ló-
pez,13 de las obras de nuestro autor se hicieron un buen número de 
ediciones tanto durante su vida como después de su muerte. Catena ha 
dedicado su esfuerzo investigador a este autor y tiene una tesis inédi-
ta14 (no consultable lamentablemente). El artículo de ella citado está 
dedicado fundamentalmente a la presentación de las distintas ediciones 
de sus obras: según la autora, de aquellas de las que, o bien ha tenido 
noticias a través de las bibliografías clásicas como las de Sommervogel, 
Fuster, Diosdado, Caballero, etc., o bien por su experiencia personal en 
el examen realizado en los fondos de bibliotecas españolas públicas y 
privadas. Montengón escribió un gran número de composiciones líricas: 
Odas de Filópatros, Ferrara, 1776-1779, en 3 volúmenes (el vol. 3 se 
imprime en 1779), cuyo primer volumen se reimprimió en Valencia con 
las notas de José Mariano Beritzain (1782) con el título de Odas de D. 
Pedro Montengón; esta edición es citada por Pastor y Fuster, si bien 
Santiago García Sáez (op. cit. p.102) dice que no conoce esta edición. 
Muchas de estas Odas reaparecen con algunos cambios en Madrid en 
1794 en la imprenta de Antonio de Sancha, interpoladas con varias in-

13 “Noticias bibliográficas sobre las obras de don Pedro Montengón y Paret”, en Hom-
enaje a la memoria de Don Antonio Rodríguez-Moñino 1910-1970, 1745-1924, Madrid, 
Castalia, 1975, pp. 195-204.

14 Vida y obras de Don Pedro Montengón y Paret: Memoria (tesis dirigida por Joaquín 
de Entrambasaguas, 1947, presentada en la Universidad Complutense). 

NOVATELLUS29-1.indb   181 23/09/11   14:13



182	 cerezo magán / pedro montengón, jesuita y literato alicantino del siglo xviii  

éditas, con traducciones de varios salmos, y con reformas que convier-
ten algunas de ellas en poesía nueva, con el título de Odas de D. Pedro 
Montengón. Una “Selección de Odas” hay en la edición de Guillermo 
Carnero en el vol. II de Eudoxia, hija de Belisario (pp. 289-360), así 
como un gráfico contrastando el contenido de ambos libros de Odas. 
Compuso también sátiras latinas y los poemas épicos: La pérdida de 
España por el Rey Don Rodrigo (Nápoles, 1820) y La conquista de 
Méjico por Hernán Cortés (Nápoles, 1820). Escribió cuatro sermones 
en hexámetro,15 que, aunque no muy correctos, constituyen una violenta 
sátira contra la enseñanza universitaria en España. Escribió en prosa El 
Antenor parte primera y Antenor segunda parte (Madrid, 1788) que él 
mismo tradujo al italiano (Venecia, 1790); Eudoxia, hija de Belisario 
(Madrid, 1793; Zaragoza, sin año de impresión; Barcelona, 1915) y El 
Rodrigo (Madrid, 1793). Otra es El Mírtilo o los pastores trashumantes 
(Madrid, 1975). El Eusebio, según Catena López16 es la obra más céle-
bre y la más leída de todas de la cual se hicieron durante el s. xix varias 
ediciones en Madrid, Barcelona, y algunas en Francia; es una novela 
pedagógica a imitación del Emile de Rousseau. Catena aporta la noticia 
de que se podía encontrar en Madrid en librería de viejos y en puesteci-
llos ambulantes del Rastro madrileño: piénsese en la fecha de su artículo 
(1975) o, tal vez en la de su tesis (1947). Hoy sería difícil de encontrar. 
Sabemos que en 1799 se hicieron de ella 60,000 ejemplares. La autora 
no cree que la causa primaria de la popularidad de esta obra fuera la 
prohibición que el Santo Oficio hizo recaer sobre ella en 1799, puesto 
que antes de ello la cantidad de ejemplares vendidos, que proporciona-
ron a su editor Antonio de Sancha17 una ganancia de treinta mil pesos, 

15 Petri Montengonii Alonensis de tota Aristotelaeorum Schola sermones quattuor 
ad Luc. Sextilium, Massiliae [Marsella], s. i., 1770. González Palencia (p. 356) niega la 
autoría de Montengón. Fabbri, 1972, p. 9-10 (apud G. Carnero, Obras…, vol. 1, pp. 41-
42) dice que hay discrepancias en cuanto al título exacto.

16 En el artículo citado.
17 Respecto al pleito que P. Montengón sostuvo con su editor sobre la propiedad 

del Eusebio vid. Santiago García Sáez, op. cit., pp. 81-83; cf. también G. Carnero, 
Historia de la Literatura Española. Siglo xviii, vol. II, Madrid, Espasa Calpe, 1995, 
pp. 949-960. Cf. también Historia y crítica de la literatura española, vol. IV: José 
Miguel Caso González, Ilustración y neoclasicismos, p. 586, relativo a la publicación 
del Eusebio en cuatro tomos y las sucesivas reediciones sin cambiar la fecha de la por-
tada, los 1.000 pesos pagados por la propiedad de la obra y su supuesta no rendición de 

NOVATELLUS29-1.indb   182 23/09/11   14:13



nova tellvs, 29◆1, 2011, pp. 175-225	 183

fue asombrosa para su época. Tras la prohibición, es reformada por su 
autor y es publicada de nuevo en 1807. El abate Juan Laurenti la tradujo 
al italiano. Piresi hizo un compendio de ella que se editó en Nápoles. 
Fernando García Lara, en la “Introducción” (pp. 9-63) a su edición del 
Eusebio, aporta la noticia (p. 15) de que Ángel González Palencia exhu-
mó del Archivo Histórico Nacional una interesante documentación sobre 
permiso de edición, el proceso inquisitorial y el pleito entre Montengón 
y el editor de Sancha por la propiedad del Eusebio, y publica en la “Re-
vista de la Biblioteca, Archivo y Museo del Ayuntamiento de Madrid” 
un estudio de estos expedientes con nuevas y reveladoras aportaciones; 
pero, según Fernando García Lara, la base del itinerario biográfico se-
guido por Ángel González Palencia procede de unos inéditos “Apuntes 
biográficos de Don Pedro Montengón” que el padre jesuita M. Mugu-
ruza había presentado como ejercicio escolar en el curso 1924-1925. 
Escribió además una obra titulada Frioleras eruditas y curiosas (1801), 
de contenido misceláneo. Tradujo tragedias de Sófocles. Por carta al 
impresor De Sancha, fechada el 15 de junio de 1790,18 sabemos que 
escribió cuatro comedias de las que no se tienen noticias de que fueran 
impresas; por esa carta conocemos sus títulos: La Matilde, El impostor 
arrepentido, Los ociosos y El avaro enamorado. Este mismo autor dice 
que en La Biblioteca Nacional de Madrid encontró una comedia en un 
acto titulada El avaro arrepentido (1805, censura y licencia: 1787) y 
cree que pudiera ser la misma que El avaro enamorado; añade que por 
la caligrafía, el estilo y la presentación podría ser de Montengón pero 
que le sería difícil afirmarlo; lo cual nos indica, en mi opinión, que debe 
faltarle la página donde debía aparecer su autoría. También encontró 
allí en verso La Matilde, con una caligrafía (sic) muy parecida, y Los 
ociosos, un entremés en prosa en 18 hojas, con una aclaración al margen 
donde se dice que es del siglo xviii y que fue encontrada en la librería 
de B. de Faber, si bien la caligrafía no parece ser de Montengón. El 

cuenta de ejemplares vendidos. Sobre la actuación de la Inquisición Ib., pp. 586-587: 
la denuncia del obispo de Valencia, Melchor Cano (23 de abril de 1790), escolapio, 
y todo el proceso hasta tener que hacer, curiosamente como Eurípides con el Hipólito, 
una nueva edición, el Eusebio corregido; la obra y obtuvo la licencia exclusiva para 
la impresión durante diez años. Sancha, hijo, protesta alegando que la tenía anterior-
mente por diez años, por lo que se entabla el pleito que es ganado por Montengón; el 
Eusebio corregido se edita por fin en Madrid en 1807-1808 por Benito García.

18 Cf. García Sáez, op.cit., pp. 103-105.

NOVATELLUS29-1.indb   183 23/09/11   14:13



184	 cerezo magán / pedro montengón, jesuita y literato alicantino del siglo xviii  

autor citado añade que en esa biblioteca examinó las similitudes que 
pudieran existir entre los títulos de El impostor arrepentido de que habla 
Montengón y el manuscrito de 56 hojas de una comedia en tres actos, 
El arrepentido con aprobaciones originales de 1816 y 1819. Publicó en 
1820 su última obra: Las tragedias en único volumen, sin prólogo con 
traducción en endecasílabos, donde incluye las siguientes: Agamenón, 
Egisto y Clitemnestra; Edipo; Emón y Antígona.19 Cuatro años después, 
el 14 de noviembre de 1824, muere en Nápoles.

3. Tradición clásica en sus obras

3.1. Obras en prosa
Ante la imposibilidad de hacer un análisis de todas ellas, me dedicaré 
exclusivamente a aquellas que me parecen más relevantes.

3.1.1. Eusebio. De entre su producción en prosa, una de las novelas que 
causaron más impacto fue el Eusebio,20 tanto por la popularidad que tuvo 
como por la polémica que suscitó ante el Santo Oficio. De la popularidad 
de la novela, ya he hablado, y de los problemas ante la Inquisición. Car-
nero21 aporta un dato al respecto: según él, Menéndez y Pelayo (Hetero-
doxos, V, 310) estaba equivocado al considerar la poca popularidad de la 
obra por causa de la Inquisición, ya que sólo conocía los dos primeros 
tomos de ella. El Eusebio, por sus ideas contra la ortodoxia y por su ca-
rácter polémico, es la única obra de P. Montengón que figura en la Histo-
ria de los heterodoxos españoles de Marcelino Menéndez y Pelayo. Es la 
obra que refleja mejor el pensamiento enciclopedista europeo. G. Carne-
ro22 afirma que nunca han podido disponer los estudiosos, profesores e 
investigadores de ediciones asequibles de las obras de Montengón, des-
contando la pronto desaparecida del Eusebio en 1984, “barrida en el 
desafortunado desguace de la Editora Nacional Española”;23 añade que 

19 Cf. Rodríguez Azúa, p. 11, citado en la n. 9.
20 Cf. al respecto la “Presentación” y “Estudio preliminar” de Guillermo Carnero a 

la edición de su obra en Pedro Montengón, Obras, Alicante, Instituto de Cultura Juan 
Gil-Albert, 1990, vol. I, pp. 9-47; cf. también vol. II con la inclusión de la “Selección 
de Odas” (pp. 288-357).

21 Vid. Obras, p. 128.
22 Ib., vol. I, p. 9.
23 Ib.

NOVATELLUS29-1.indb   184 23/09/11   14:13



nova tellvs, 29◆1, 2011, pp. 175-225	 185

“esta que hoy presentamos ha podido aparecer gracias a la celebración del 
Quinto Centenario de la ciudad de Alicante”. Santiago García Sáez24 se 
refiere a su carácter prerromántico y a que fue la obra que contribuyó más 
en España a propagar las nuevas ideas. La novela tuvo la mala suerte de 
aparecer “en el umbral de la Revolución Francesa”,25 que activó la activi-
dad de los reaccionarios de la última etapa del reinado de Carlos IIII. Es 
publicada por primera vez en 1786. La condena de la Inquisición fue 
debida a la supuesta falta de una clara exposición de la doctrina católica 
y de la educación religiosa. En 1807 P. Montengón hace una edición rec-
tificada de ella, con la consideración, según confesión propia, de que la 
moral sin los auxilios de la religión está privada de los más sólidos fun-
damentos. La idea del Émile de Rousseau campea por toda la obra, a sa-
ber, que la sociedad había corrompido la bondad natural del ser humano, 
y que el niño debería ser abandonado a sus medios naturales para que de 
este modo hiciera un uso exclusivo de la razón. En una actitud paralela 
Montengón deja a Eusebio que, tan pronto llegue a la adolescencia, deci-
da por sí mismo la elección de la creencia, con lo cual ignora la necesidad 
de una enseñanza religiosa precedente. La dedicatoria a Don Simón Ro-
dríguez Laso (p. 77) en el principio de la obra, que había sido maestroes-
cuela en Ciudad Rodrigo, que fue a la sazón un destacado miembro del 
Colegio de España en Bolonia y que había desempeñado su rectorado 
entre 1778 y 1796, tiene ya de por sí tintes clásicos de sabor iliádico u 
odiseico: “Oh tú! Do quiera que estés, pues lo ignoro: alma digna de la 
memoria de un pobre, cuya desnudez vestiste, recibe este tributo de mi 
reconocimiento en el Eusebio que te presento”. Por otra parte, la intención 
del autor ya se adivina en el “Prólogo” (pp. 79-80), en el que aparece ya 
de por sí una alusión a Epicteto y su afirmación: “El hombre es el ob-
jeto de este libro: las costumbres y las virtudes morales son el cimiento 
de su religión”. El argumento es como sigue: un barco español, al parecer, 
procedente de Cádiz, naufraga en las costas de América del Norte. Se 
salvan sólo Eusebio, un niño de seis años, y Gil Aldano, una persona 
adulta, quien confiesa, con alusión explícita a la rueda de la fortuna, a 
Jacobo Camder, que es de El Puerto de Santa María: “El mundo” le dice, 
“sufre altos y bajos y la rueda de la fortuna dicen que anda como las del 
molino”. Son acogidos por un matrimonio cuáquero de Filadelfia, Henri-

24 Op. cit., p. 59
25 Carnero, Obras, p. 128.

NOVATELLUS29-1.indb   185 23/09/11   14:13



186	 cerezo magán / pedro montengón, jesuita y literato alicantino del siglo xviii  

que Myden y su esposa Susana. Eusebio despierta la solicitud de am-
bos, que le visten de cuáquero y le acostumbran a los ritos religiosos de 
su secta. Pero, luego, en la creencia de que es católico, deciden respetar 
sus sentimientos adquiridos. Más tarde, por consejo de un amigo, su padre 
adoptivo, le pone como maestro un cestero de nombre Hardyl, como edu-
cador, con no poca sorpresa por parte de su padre adoptivo de que sea 
precisamente un cestero el recomendado para su educación; a Eusebio 
tampoco le hace al principio mucha gracia. Eusebio en realidad no desea 
ir a vivir a casa de su preceptor, él que es de origen acomodado, como 
tampoco que le haga llevar cestos por la calle, sino que anhela ir a vivir 
con sus padres adoptivos a los que quiere sobremanera. He aquí la clave: 
si logra desarraigar ese deseo, vivirá quieto y contento con Hardyl (p. 
116); es la propuesta de éste a Eusebio: eliminar los deseos de la mente, 
que es al fin y al cabo una máxima estoica. Hardyl, sin embargo, le va a 
ir gradualmente introduciendo en la enseñanza de la moral y la virtud, 
particularmente la filosofía estoica y las doctrinas de Epicteto, pero no 
utiliza para ello los recursos de la religión como adminículos educativos, 
ni el dogmatismo religioso, Locke ni tampoco a Aristóteles. Los errores 
de Eusebio son corregidos con razonamientos por su preceptor, haciendo 
uso de ejemplos verdaderamente prácticos, después de hacerle aprender 
cada día de memoria una máxima de Epicteto. Según Hardyl, hay que 
hacer aquello que uno no quiere, y ello incluye ir a vivir con su preceptor. 
Las palabras de Hardyl a Eusebio son muy indicativas (p. 106): “el hom-
bre debe estar prevenido y aparejado para cualquiera mudanza de la for-
tuna”. “No hay bien seguro en la tierra”. La idea es que es bueno conocer 
un oficio manual que ayude a resolver los reveses de la fortuna a quien, 
aun siendo noble de condición, ésta le vuelve la cara; y Hardyl es alguien 
que ha pasado por esta circunstancia. Hardyl es identificado con Ulises y 
Eusebio con Aquiles por el autor, tal vez porque el primero hace uso de 
la astucia para educar a Eusebio, como cuando concierta con un mendigo 
que en la calle le dé un manotazo a Eusebio y le haga volar el sombrero; 
la primera reacción de éste es dejarse llevar de la ira, pero luego se acuer-
da de las máximas de Epicteto y de los consejos de su preceptor de que 
dejarse llevar de las pasiones no le traería más que problemas añadidos. 
Luego veremos que el libro II introduce como una cuña la narración en la 
que ese joven mendigo cuenta toda una historia autobiográfica en la que 
se muestran los reveses de la fortuna que tuvo la desdicha de vivir, él 
que era hijo de un rico mercader, por no haber dispuesto de un preceptor 

NOVATELLUS29-1.indb   186 23/09/11   14:13



nova tellvs, 29◆1, 2011, pp. 175-225	 187

como Hardyl, cuando tuvo que huir de Inglaterra por causa de haber ma-
tado a otro en una simple reyerta callejera. La primera máxima de Epic-
teto que indica que, si el hombre desea lo que no puede alcanzar (rique-
zas, honores, etc.), sufre, es la primera que Eusebio aprende de memoria. 
La tranquilidad del alma es un bien: esto consiste en tener una vida sose-
gada e imperturbable, exenta de los afanes y los anhelos de las pasiones. 
Naturalmente, también el De tranquillitate animae de Séneca se despliega 
en cierto modo en la línea narrativa: la euthymía se conseguirá cuando 
quede aislado el vicio que se opone a ella. Ejemplos, como cuando Hardyl 
y Eusebio van a ver a un enfermo llamado Robert, que es carpintero, pero 
que su padre, por ser calvinista, tuvo que huir de Francia, y su hijo, el tal 
Robert, por causa de enfermedad, no podía procurar sustento a su familia, 
sirve a Hardyl para que Eusebio vea que hay que estar preparado para la 
mudanza de la fortuna. O como cuando el ama de llave miss Rimbel, cae 
muerta repentinamente al suelo en casa de Hardyl; resulta que Eusebio se 
siente muy impresionado; Hardyl le hace reflexionar de que no hay que 
tener miedo a los cadáveres; prueba de ello es que los de los hospitales y 
los sepultureros no sienten miedo. El caso es que Hardyl le propone a 
Eusebio pasar aquella noche en el cuarto ya vacío de la difunta; Hardyl 
lleva allí una cama para Eusebio, y él unas sábanas para dormir en la 
misma cama de la difunta. Eusebio, que no puede conciliar el sueño, 
comprueba con extraordinario pánico que la puerta de la habitación hace 
ruido y se mueve, como si la empujaran. Al final, después de estar un 
largo rato sin poder articular palabra lleno de espanto, logra hacer escapar 
un grito y avisar a Hardyl. Éste también lo comprueba, pero convence a 
Eusebio que no hay efecto sin causa, y que lo que hay que hacer es pensar 
en cuál pueda ser la causa de que la puerta esté haciendo semejante ruido. 
Entonces se acuerda de Clú, su perra, que solía dormir en un cestillo a la 
puerta de su habitación; no puede ser el cadáver que Eusebio ha visto ser 
enterrado antes. Por tanto, el miedo a la muerte hay que eliminarlo. Poco 
antes, por no poder pagar el entierro, a Hardyl le embargan la casa, y se 
ven ambos en la calle: Hardyl se expresa en el sentido de que siempre 
había tomado su casa como no suya, pues de no habérsela quitado la jus-
ticia, más tarde o más temprano lo hubiera hecho la muerte. El hombre 
que profesa la virtud se emplea en cualquier estado que le coloque el 
destino (p.174). La virtud sólo se aprende a fuerza de ejercicio (p. 118): 
de ahí que siempre le presente a Eusebio pruebas reales sobre esta cues-
tión. Y, como cada día, Hardyl toma la lección a Eusebio sobre Epicteto, 

NOVATELLUS29-1.indb   187 23/09/11   14:13



188	 cerezo magán / pedro montengón, jesuita y literato alicantino del siglo xviii  

como la del capítulo de éste que dice: “El sosiego del espíritu se debe 
preferir a todas las demás cosas; pero para alcanzarlo es menester que 
te ensayes desde luego en las cosas pequeñas, como por ejemplo, si se te 
derrama el aceite o el vino de tu bodega, di a ti mismo sin inquietarte: a 
este precio se compra la tranquilidad.” Pues bien, maestro y discípulo 
emprenden un viaje a Europa, cuyas peripecias son narradas en la segun-
da, tercera y cuarta parte de la novela. Durante la travesía Eusebio tiene 
tiempo de recurrir al estudio de la historia y de los autores griegos y lati-
nos. Estamos aquí, por tanto, enfrentados a la esquematización narrativa 
de un nóstos, un “viaje” de tono ético y filosófico, cuya finalidad es poner 
al joven en contacto con la sociedad y el mundo cotidiano, para que sien-
ta en propia carne los elementos positivos y negativos del trato humano, 
alegrías, penas dolores, placeres, etc. Inglaterra despierta su interés por las 
máquinas y su contribución al bien común y al progreso. Ambos, pues, 
desembarcan en Portsmouth; aquí experimenta Eusebio su primera des-
gracia cayendo al mar en su afán por buscar una posición en el barco que 
le permita ver la impresionante ciudad. Es buscado ansiosamente entre las 
olas, hasta que se le ve venir a nado. De allí pasan a Douvres camino de 
Londres: “hasta ahora, Eusebio, no supísteis”, le dice Hardyl, “lo que era 
el mundo. Varias veces os hablé sobre la malicia, los engaños y las per-
versas pasiones de los hombres, sobre los riesgos y los accidentes temi-
bles que ocurren con su trato; mas éstas os parecerán vanas especulacio-
nes mirándolas desde lejos.” Y más adelante: “la riqueza y la fortuna al 
contrario, allanando los más arduos caminos a los ciegos deseos y capri-
chos de los hombres, fomentan su codicia y altanería, halagan su vanidad 
y provocan todas sus siniestras inclinaciones”. En Douvres compran un 
coche y caballos. Hardyl, sin decir nada a Eusebio, compra las epístolas 
de Séneca, y se pone a leerlas por el camino, aprovechando que éste es 
llano y permite leer. Eusebio le pregunta qué “libretín” es ése, pues jamás 
se lo ha visto. Hardyl le responde: “¿Pues qué pensáis? ¿Qué sólo atiendo 
a compras de caballos?”. Eusebio le pide que se lo deje ver; Hardyl hurta 
la mano para aguijonear el interés de Eusebio, rogándole que le deje aca-
bar de leer “esta epístola”. Al final se lo entrega cerrado. Eusebio lo abre 
con ansia y exclama: “¡Oh!, ¡Séneca! ¡Cuántas ganas tenía yo de leerlo!” 
Hardyl le dice: “Ahí lo tenéis, pues; hay paja, no hay duda, pero ella es-
conde más granos de oro que lo que muchos piensan. Leedlo con re-
flexión y con el tiempo me daréis más gracias por él que por los caballos” 
(p. 328). En Darford pierden caballos, carro e impedimenta (p. 335). 

NOVATELLUS29-1.indb   188 23/09/11   14:13



nova tellvs, 29◆1, 2011, pp. 175-225	 189

Hardyl pregunta a Eusebio cuánto dinero le queda en la faltriquera. Éste 
le dice que veinte guineas. Hardyl expresa su intención de ir a preguntar 
a los mesones. Mientras Hardyl hace las indagaciones para resolver el 
tema de la desaparición del coche, cocheros e impedimenta correspon-
dientes, Eusebio le espera mientras lee a Séneca; las máximas de la cons-
tancia en el trabajo a través de la lectura de Séneca deja en el ánimo de 
Eusebio una gran impresión. El temperamento estoico, la ataraxía, se 
desprende en la respuesta de Hardyl, cuando regresa con la noticia de que 
no ha podido encontrar rastro de caballos y carro en ningún mesón, pues-
to que vuelve con rostro sereno y sin mostrar alteración alguna, y le dice: 
“Esto con todo no nos ha de quitar las ganas de comer, pues os aseguro 
que tengo valiente hambre. Vamos a ello”. Eusebio, al oírlo, ve que inte-
riormente se le revela la tristeza contra las máximas de la constancia en 
la desgracia de la lectura de Séneca y de los consejos de Hardyl. Nos 
encontramos, por tanto, con una especie de Filoctetes (no olvidemos lo 
que sobre Montengón dice Maurizio Fabbri26), que desembarca en una 
especie de isla que es el mundo, pertrechado no con otras flechas que 
con las que la educación racionalista y su maestro le han dado, y el 
arco y las flechas que le permitirán sobrevivir en ese mundo son la 
razón y las máximas de Epicteto y, luego, de Sófocles. Diríamos que 
es una novela de tesis, una novela tal vez de experimentación, donde 
el objeto a experimentar es un ser humano, al que se le ha excluido de 
toda manipulación educativa anterior, y se le ha dotado de elementos 
racionales puros. Sabemos que la ética estoica se basa en la autarquía; 
el hombre, el sabio, debe bastarse a sí mismo. El bien supremo es la 
felicidad, y esta consiste en la práctica de la virtud. Esta virtud con-
siste en vivir de acuerdo con la naturaleza: katå fÊsin z∞n. La natura-
leza es buena y, aunque las pasiones provengan de ella, suponen el 
desorden de la razón, originado por la ignorancia, que enturbia la in-
teligencia y es causa de opiniones falsas; el ignorante siempre obra 
mal. Crisipo dividía las pasiones en cuatro principales: 1) concuspi-
cencia ciega o deseo desordenado de un mal futuro (ˆrejiw, §piyum¤a; 
2) temor de un mal futuro (fÒbow); 3) dolor o) tristeza referente a un 
mal presente (lÊpe;) 4) placer que se refiere a un mal natural. El ra-

26 En su “Introduzione” a su El Edipo. La Electra. El Filoctete (1992) dice que a la 
crítica se le había escapado un dato: que Montengón se había dedicado al teatro de Só-
focles en época precedente al 1820, en los primeros años del exilio en Italia.

NOVATELLUS29-1.indb   189 23/09/11   14:13



190	 cerezo magán / pedro montengón, jesuita y literato alicantino del siglo xviii  

cionalismo estoico implica no sólo dominar las pasiones sino extirpar-
las. Sólo de este modo se llega a la imperturbabilidad (étaraj¤a, a la) 
impasibilidad (épãyeia, que es la) condición indispensable para lo-
grar la serenidad del alma y la libertad característica del sabio y base 
de su felicidad (eÈdaimon¤a). Ello le es de gran utilidad para resolver 
sus problemas en Londres. Séneca, como vemos, es su guía: la tran-
quilidad del sabio, la felicidad de la vida de Séneca le sirve como 
consuelo en ese mundo al que se enfrenta el protagonista. Por otra 
parte, nos encontramos aquí con el tema de la metabolÆ tÊxhw, del 
cambio de fortuna, tema que se repite a lo largo de toda la obra; tam-
bién en otras obras de P. Montengón: hay que prepararse para el 
cambio de fortuna. P. Montengón es conciente de que su novela le 
puede acarrear problemas: por ello en los preliminares de la parte III 
ruega a quienes echen de menos el tema de la religión que esperen a 
su parte IV: allí se dice que “a la lectura de los filósofos sustituyó la 
del Evangelio”, como se lo había insinuado Hardyl. Piden, por tanto, 
una silla de postas. Hardyl le dice a Eusebio que conviene llevar 
siempre frescos en la memoria los consejos de Epicteto sobre la ne-
cesidad que tiene el hombre de poner siempre freno a sus deseos y de 
apartar su afición por las cosas de la tierra que hoy se tienen y maña-
na no, y que, cuando dejan de tenerse, se sienten los hombres muy 
desdichados. Añade que la virtud sin prueba es sólo especulación. La 
verdad es que aquellas cosas que se pierden eran en realidad cosas 
prestadas de la fortuna, no propias. Y, como resulta que sólo les queda 
once guinea, Hardyl es de la opinión de abandonar vivir en mesones y 
buscar acomodo más humilde y barato, ejerciendo de nuevo en Lon-
dres el oficio de cestero. Pregunta a un criado del mesón si conoce 
pensión más barata; éste, que anteriormente le había tratado muy bien, 
ahora, al conocer su situación lo hace con desprecio, lo que hace que 
Hardyl lo presente a Eusebio como prueba de la naturaleza humana, y 
para que desconfíe de la adulación y de los halagos de los otros me-
sones: “Solo el dinero”, dice, “es el bien venido y acatado en la tierra”. 
Para Hardyl la pérdida del coche, del dinero y de las cédulas de cambio 
que van en los baúles son lecciones que da el mundo para que nosotros 
aprendamos de ello. Al final encuentra un aposento. Resulta que su dueño 
es un zapatero que nació noble; y de nuevo toca el tema del cambio de 
fortuna (metabolØ tÊxhw, introduciendo como cuña la historia autobiográ-
fica de este zapatero y la violación de la que fue objeto, mediante astucia 

NOVATELLUS29-1.indb   190 23/09/11   14:13



nova tellvs, 29◆1, 2011, pp. 175-225	 191

y engaño, su hija Elena por parte del coronel Kirke, a quien Montengón 
califica de Fálaris27 y de Procusto;28 el cual dice a Elena cuando ella le 
dice que trabajará para él en el campo o hará lo que sea para que perdone 
a su hermano: “No tienes necesidad de eso, para dar envidia a Ceres, a 
Palas, ni a Diana, ni a todas las ninfas de los insensatos poetas”. No quie-
ro extenderme en toda esta historia. Solamente comentar que la situación 
psicológica de Elena, cuando el coronel Kirke, tras abusar de ella por 
haberla hecho creer mediante engaños que se ha casado con ella, abre la 
ventana y sarcásticamente le presenta a través de ella el cadáver de su 
hermano colgado de una soga, es la imagen moral de una erinia, al decir 
que quiere vengarse de su falso marido, que quiere ahorcarlo “con las 
serpientes” que le nacían en la cabeza. Al final Elena es encontrada aho-
gada en la poca agua de un foso. Eusebio, junto con el viejo y Betty, la 
segunda mujer de éste, llora desconsoladamente. Hardyl se levanta para 
consolar a Sir Bridway, que así se llamaba el viejo. Por su parte, Betty, 
que les ha acogido y dado alojamiento gratis, observa la serenidad y tran-
quilidad estoica en los rostros de estos dos aparentemente desgraciados a 
quienes el hado ha jugado una mala pasada. Es indudable, por tanto, que 
Rousseau es guía de la novela en lo que se refiere a razón y naturaleza. 
Pero las herramientas, los adminículos, son auténticamente clásicos. An-
tes decíamos que era importante conocer la vida de P. Montengón y sus 
avatares para entender su obra; pues bien, en ésta (igual en Eudoxia y 
otras), que fue muy polémica y que le aportó no pocos problemas y dis-
gustos, tenemos el reflejo fiel, a nivel de subconciencia literaria, de la 
propia educación padecida por P. Montengón en sus años mozos de la que 
se muestras crítico: la solicitud y cuidado del P. Eximeno, como preceptor 
de Montengón (= Hardyl), está presente en su subsconciente literario, 
junto con las vicisitudes y penalidades sufridas por él a partir de la expul-
sión, que no deja de ser otro nóstos “in vivo”. Esta especie de “vida para-
lela subsconsciente” le sirve a la vez como revulsivo de aquellos elemen-
tos nocivos y malsanos que nuestro autor desprecia de su anterior 
educación jesuítica, pero es a la vez como la cara y cruz de una moneda 
que, íntimamente inseparable, van unidas a los aspectos positivos que se 
desprenden de modo natural: nos referimos a la preparación profunda y 

27 Tirano de Agrigento (570-554 a. C.), famoso por su crueldad.
28 Quien, según la leyenda, extendía a los viajeros en un lecho y los estiraba o los 

mutilaba para igualarlos a la dimensión de la cama. 

NOVATELLUS29-1.indb   191 23/09/11   14:13



192	 cerezo magán / pedro montengón, jesuita y literato alicantino del siglo xviii  

erudita que posee de la literatura clásica griega (también, como veremos, 
de la latina); en este caso de la impronta estoica helénico-latina (Epic-
teto, Séneca). No debemos olvidar que fue traductor de Sófocles: tradu-
jo el Edipo rey, la Electra y el Filoctetes de Sófocles29 (se puede leer 
una edición de ella de Maurizio Fabbri, 1992). El Filoctetes le dará la 
clave para entender y penetrar en los entresijos del Emile de Rousseau, 
y Séneca y toda la filosofía estoica para verse a sí mismo a través de un 
personaje como Eusebio, que, igual que él, desembarca y se ve inmerso 
en un mundo diverso que deja al descubierto su serenidad estoica; así, 
por ejemplo, cuando un malhechor, para encubrir su delito, les acusa de 
ladrón y la policía les detiene; la lectura de las epístolas de Séneca sirve 
a Eusebio de consuelo; esas epístolas, que se convertirán fortuitamente en 
salvoconducto de su buena conducta, cuando el juez, al comprobar que el 
alguacil había encontrado que llevaba encima sólo las epístolas de Séne-
ca, dice que hombre que lleva encima las epístolas de Séneca no puede 
ser ladrón. En fin, ahorro el resto de la historia, narrada como un nóstos30 
intelectual, un viaje filosófico de regreso en busca de la felicidad, con 
planteamiento de una tesis educativa. Queda su estancia en diferentes 
ciudades, como París y Sevilla, la muerte de Hardyl y la confesión de éste 
de que es pariente suyo y de que era católico, pero que había dejado la 
práctica de la religión católica deslumbrado por las máximas de la filoso-
fía profana, y que el Evangelio es superior a lo que dicen los filósofos 
gentiles; tras esta confesión y después de haber recibido los santos sacra-
mentos, muere. Con lo cual Eusebio, se convertirá en un auténtico cató
lico. En lo que respecta a las cuestiones relacionadas con su impresión y 
con el impresor y editor Antonio de Sancha, así como del informe favo-
rable del censor Cayetano Peña, vicario eclesiástico y de la posterior 
condena de la Inquisición (primera censura: 19 de mayo de 1790) remito 
a Santiago García Sáez (op. cit.). Téngase en cuenta que en 1764 el nom-

29 Fabbri, 1972, pp. 150-163, ante errores sobre el título que Montengón tradujo en el 
último quinquenio del siglo las tragedias de Sófocles (Edipo, Electra, Filoctetes) que se 
conservan inéditas, y que las tragedias publicadas en Nápoles no son ni originales ni de 
Sófocles, de manera que Edipo es versión libre de Séneca, y las otras lo son de Alfieri; 
según este autor, Montengón recortó lo patético y lo sobrenatural presente en sus mod-
elos en aras de un tratamiento más racional y didáctico, Para esta cuestión remito a G. 
Carnero, Obras…, vol. I, p. 49.

30 Entiéndase nóstos como “un viaje de regreso” a la felicidad, a la eÈdaimon¤a, en 
clave estoica.

NOVATELLUS29-1.indb   192 23/09/11   14:13



nova tellvs, 29◆1, 2011, pp. 175-225	 193

bre de Rousseau estaba en el Índice. Fueron numerosos los expedientes 
que terminaron con la condena definitiva y prohibición del libro. P. Mon-
tengón intenta corregir su libro y poner su obra de acuerdo con la fe: to-
dos los detalles de esta cuestión pueden leerse en Santiago García Sáez 
(Obras…, pp. 89). Por nuestra parte, en nuestro intento de tratar de ver la 
huella de lo clásico en la obra, lo podríamos resumir en dos puntales 
principales, Séneca y Epicteto, y, como transfondo subliminal, en mi opi-
nión, Filoctetes.

3.1.2. El Mírtilo. El Mírtilo o los pastores trashumantes. Debo advertir 
que con esa acentuación aparece y así la respetaremos; pero, como la pe-
núltima sílaba es breve en la palabra griega correspondiente, Murt¤low 
debería decirse “Mírtilo”. Por supuesto que la huella clásica se descu-
bre ya en la elección del título: como en los demás nombres (Eusebio 
= muy piadoso; Eudoxia = de buena fama). En la mitología griega, 
como sabemos, Mírtilo es el auriga de Enomao, que traicionó a su amo 
quitando las clavijas de su carro y las reemplazó por otras de cera, lo 
que permitió a Pélope lograr la victoria sobre Enomao y casarse con 
Hipodamía. Tema semibucólico que desemboca en un prosaico pragma-
tismo. Es la última de la novelas pastoriles castellanas, según opinión 
de Don Marcelino Menéndez y Pelayo en sus Obras completas.31 P. 
Montengón escribe a su impresor expresándole sus esperanzas de que 
no tenga la misma fortuna que el Eusebio y permanezca tanto tiempo 
en manos del censor. Uno de los censores la compara con la Galatea 
de Cervantes; verdaderamente el proceso de censura no ofreció grandes 
complicaciones y se le otorgó con facilidad la licencia de impresión 
el 30 de septiembre de 1794. El argumento es como sigue: Mírtilo es 
una persona de posición acomodada que un buen día, desengañado, 
cansado de buscar empleo con los que contribuir a su manutención y 
poder ejercitar su vocación poética, decide abandonar la ciudad, hacerse 
pastor y hacer una vida campesina y retirada. Con su lectura nos viene 
el recuerdo de la Diana de Montemayor y la Diana enamorada de Gil 
Polo, pero comprobaremos luego que hay un cambio de ruta argumen-
tal. Mientras camina, escucha el canto de un pastor, Silvanio, hombre 
también de posición que por ciertos avatares de su vida había decidido, 

31 “Jesuitas españoles en Italia y noticias literarias de los españoles extrañados del rei
no en tiempos de Carlos III”, en Estudios y discursos de crítica literaria, IV, 1942, p. 99. 

NOVATELLUS29-1.indb   193 23/09/11   14:13



194	 cerezo magán / pedro montengón, jesuita y literato alicantino del siglo xviii  

como él, huir y dirigirse en busca de la tranquilidad del campo; de él 
escucha sentimientos similares a los suyos. Da con un grupo de pastores 
que se dirigen a Extremadura. Mírtilo cuenta su vida porque se lo pide 
Silvanio. Como en el Eusebio, postura antiaristotélica: Silvanio, ante el 
relato de su vida, le felicita porque no ha empleado sus años de juven-
tud en el estudio de la filosofía de Aristóteles. Del bucolismo puro pasa 
a ideas pragmáticas, como en las Odas y en otras obras suyas: Mírtilo 
vuelve a su patria esperando poder ganarse la vida y labrarse una po-
sición con sus conocimientos de lenguas y letras. Mírtilo dice que ha 
compuesto una comedia, El zeloso arrepentido,32 pero que el mal gusto 
de los lectores condicionó su fracaso. Por otra parte la narración está 
salpicada de canciones de toda clase. Mírtilo continúa su viaje. Aparece 
un ermitaño, Otón, que le profetiza un destino feliz. Hay una escena de 
amor violenta: en una fiesta Algino apuñala a Cretea, su amada, porque 
ha bailado con Pirano, y a continuación se suicida. Amores infortunados 
también los hay: casamiento de conveniencia de Dalisio, que se casó 
mal y pronto, siguiendo los deseos de su padre y de su suegro, lo que 
condiciona el odio hacia él de su mujer que acaba encerrándose en un 
monasterio. De aquí surge de nuevo el pragmatismo de Montengón, que 
veremos en varias obras: Mírtilo se expresa contra la indisolubilidad del 
matrimonio en casos semejantes. Atendiendo a ese sentido práctico del 
autor nos presenta a un Mírtilo que observa el atraso de Extremadura, 
su población escasa, su ausencia de industria y de comercio, el abando-
no de la agricultura y la existencia de una única actividad económica: 
la ganadería. Y vamos a comprobar cómo el protagonista, que, en una 
actitud bucólica, se encamina a Extremadura creyendo encontrar allí un 
paisaje digno del bucolismo más puro, despierta a un pragmatismo fe-
haciente y propone transformar las grandes cabañas de trashumantes en 
pequeños rebaños estables y en propiedad de labradores no latifundistas. 
Nos encontramos de nuevo, por otra parte, con la puesta en marcha de 
una literatura de viaje, la realización de un nóstos, que abrirá primero 
puertas bucólicas y arribará posteriormente a puertos de proyección 
utilitaria. Concluye el viaje y encuentra a dos mujeres harapientas, 
madre e hija, que habitan una cueva: Melania, viuda antes de nacer su 
hija, Melanira, y ésta. Los nombres, como otras veces, son elegidos por 

32 Tal vez referencia indirecta a El avaro arrepentido del propio P. Montengón, iné
dita. Cf. Obras. 

NOVATELLUS29-1.indb   194 23/09/11   14:13



nova tellvs, 29◆1, 2011, pp. 175-225	 195

P. Montengón en atención a sus etimologías griegas: en este caso en 
consonancia con la oscuridad profunda de una cueva como la que ellas 
habitan. Hay, además, aquí una cuestión importante: Melanira desde 
su nacimiento ha vivido en consonancia con la Naturaleza, que, como 
sabemos, es un tema que, como hemos visto, es de tono estoico; tanto 
es así que Mírtilo llega a la conclusión de que el ser humano no es un 
animal carnívoro a partir del rechazo del tipo de comida que éste ofrece 
a Melanira. La naturaleza surge aquí con pureza humana, como si se 
tratara de unas ninfas que viven en una cueva; pero aquí no son ninfas 
las que surgen de la cueva, como en la literatura bucólica más pura, 
sino seres humanos femeninos de carne y hueso, con sus andrajos y sus 
miserias, a los que la dura realidad les ha empujado a vivir de ese modo. 
Mírtilo, como Eusebio, desembarca de un bucolismo primario pleno de 
fantasía literaria a un mundo sumamente prosaico, pero se topa con la 
encarnación de la naturaleza pura en la figura de Melanira, todo ello en 
medio de un lugar, que es contemplado por el protagonista, al recorrerlo, 
como verdaderamente paradisíaco. Mírtilo encuentra el supuesto esquele-
to del marido de Melania, la madre. La narración se interrumpe y acaba 
cuando Melanira, la madre, se disponía a contar su propia historia, tal 
como a veces hemos vistos en otros discursos narrativos bucólicos de 
épocas precedentes; de este modo, la introducción en forma de cuña 
de un nuevo escenario bucólico queda interrumpido, y deja así en la 
imaginación del lector dar por supuesto que la felicidad es vista con un 
“happy ending”: el esperado, y no narrado, casamiento de Mírtilo con 
Melanira y su pervivencia, lejos de la sociedad, como quien cumple 
con una ley de eterno retorno, un viaje de vuelta a la felicidad, a un 
paraíso primitivo, a una especie de Edén primordial, en una vuelta a 
tiempos y espacios inmaculados. Podríamos hablar de un “cierto pa-
ralelismo vital” subliminal con la propia vida del autor, tal como creía 
Don Marcelino. Literatura, por tanto, de viaje, hemos dicho antes; pero 
de un viaje “paralelo “a la propia historia del autor”: Gumersindo La-
verde33 está convencido de su carácter autobiográfico; G. Carnero cree34 
que estamos ante una novela utópica y rousseauniana, en la que trasluce 
el desencanto de Montengón ante la posibilidad de mejoramiento del 
mundo, y da lugar al ejercicio pastoril de irrealidad evasiva, sin que 

33 Vid. n. 33.
34 Obras…, p. 181.

NOVATELLUS29-1.indb   195 23/09/11   14:13



196	 cerezo magán / pedro montengón, jesuita y literato alicantino del siglo xviii  

por ello desaparezca el espíritu crítico que se manifiesta en las páginas 
dedicadas a Extremadura. Tal vez la elección del nombre, Mírtilo, en 
mi opinión, tenga algo que ver: el mundo prosaico y cruel es el carro 
de Enomao; lo que hace Mírtilo es cambiar las clavijas prosaica y mun-
danas de ese carro y hacerlo destruir, de manera que sea posible que se 
abra ante él un camino que le permita arribar a una meta paradisíaca 
de eterna felicidad, a un mundo feliz sellado con esperada boda, como 
evasión de una realidad vulgar. La novela está plagada de innumerables 
composiciones poética: destaco, por ej., ciertos ecos hesiódicos en la 
canción de la Edad de Oro incluida en ella: 

Aquella feliz vida,
Que llevaron los hombres en el suelo, 
Quando no pervertida 
Del ambicioso anhelo,
Reynaba sólo entre la inocencia,
Sin guerrera pendencia, 
Sin oro, o distinción, que la excitase.
Dicen que sólo ha sido 
Dulce ilusión, con que consolase 
El ánimo afligido: 
Parto de fantasía enamorada, 
En que sólo existió la Edad Dorada.

Rasgos homéricos, (Il., VI, 146-149) y también de su continuación en 
la lírica griega (Mimnermo, D., 2) es aquella que empieza:

Quando la primavera
Coronada de flores 
Vuelve el pie a nuestra esfera, 
Vístese de verdores 
El animado suelo; 
Y las gozosas fuentes 
Desatadas de hielo, 
Derrúmbanse impacientes.

3.1.3. Eudoxia. Eudoxia, hija de Belisario. Es una novela de ficción 
histórico-filosófica que imita el Belisaire de Marmontel. Su objetivo es 
mostrar que la mujeres deben estudiar la filosofía moral y despreciar la 

NOVATELLUS29-1.indb   196 23/09/11   14:13



nova tellvs, 29◆1, 2011, pp. 175-225	 197

vanidad y el lujo. Santiago García Sáez cree35 que hay una cierta supe-
rioridad de la Eudoxia de Montengón con respecto a la de Marmontel, 
entre otras razones en lo que se refiere al sentimiento afectivo y sensible 
que, según él, es típico de su carácter prerromántico. 

El tema está sacado de la historia: Belisario (494-565) que es con-
siderado uno de los más grandes generales bizantinos de todos los 
tiempos. Desarrolló su carrera bajo la protección de Justiniano; pronto 
alcanzó el grado de general, venciendo a los persas y sofocando una 
rebelión en Constantinopla entre los años 530-532. Debido a sus rápi-
dos éxitos el emperador confió en él para poner en marcha su programa 
de recuperación del antiguo Imperio Romano. Fue enviado a destruir el 
reino de los vándalos de África, apresando al rey Gelimero. Desde el nor-
te de Africa tomó Sicilia (535) y pasó a Italia donde luchó contra los 
godos, conquistando la ciudad de Rávena en el año 539. El rey Vitigio 
fue hecho prisionero. Roma quedó incorporada al imperio de Justiniano 
gracias a él. El prestigio de Belisario alcanzó tal grado que los propios 
ostrogodos le ofrecieron el trono, ofrecimiento que sería rechazado. 
Después de la conquista de Rávena la envidia y los celos provocaron su 
caída, al ser acusado de conspirar contra el emperador. Fue encarcelado 
en 562. Al ser reconocida su inocencia fue liberado al año siguiente, 
pero no sobrevivió mucho a su desgracia. En 565 falleció. Al contrario 
del Eusebio, esta novela no tiene grandes problemas con la censura des-
de que es puesta en manos de los censores en 1789, por la manera de 
enfocar las virtudes y los defectos morales de Eudoxia y de su aya Domi-
tila y la idea de que las damas ilustres tienen necesidad de aprender las 
máximas morales como revulsivo de las cuitas del mundo y para que de 
este modo abracen la virtud. La censura sólo rechaza expresiones como 
“adorable”, “adoro”, “idolatro” y algunas cuestiones más que deberán 
ser suprimidas;36 el hecho de que presente a Eudoxia y a Maximio como 
preocupados por la astrología y la quiromancia debe ser corregido. En 
1789 los censores dan su beneplácito. 

Pues bien, de este tema sacado de la historia, crea P. Montegón toda 
una estructura novelesca en la que se despliegan ideas sobre la virtud, la 
tranquilidad del alma y otras ideas de orden estoico puestas en boca de 
uno de sus personajes más singulares, Domitila, aya de Eudoxia. El amor 

35 Op. cit., p. 96.
36 Cf. Santiago Sáez, op. cit., p. 97.

NOVATELLUS29-1.indb   197 23/09/11   14:13



198	 cerezo magán / pedro montengón, jesuita y literato alicantino del siglo xviii  

paterno de Belisario por su hija Eudoxia hace que se preocupe de la edu-
cación de ella; le preocupa sobre manera que no adquiera los defectos de 
su esposa Antonina, como son la altivez y la severidad, aunque matrona 
respetable por su nobleza e integridad; he aquí pues (p. 10) ya de buen 
comienzo la contraposición de vicios y virtudes, como en Plutarco. Por 
ello le pone como institutriz a Domitila, viuda de un oficial que murió en 
la última guerra de África. Resulta que Eudoxia está enamorada de Maxi-
mio, hijo de un noble aunque pobre, con quien compartió juegos infanti-
les. Los triunfos de Belisario hacen que la amistad entre las dos familias 
se rompan a causa de la altivez de Antonina. Pero Maximio ama a Eudo-
xia con pura y desinteresada pasión. Antonina recibe una carta de Belisa-
rio desde Rávena comunicándole su victoria y que acababa de concertar 
el casamiento de Eudoxia con Basílides, hijo del general del mismo nom-
bre. Contenta de ella va corriendo a su hija a comunicarle la buena nueva, 
en un discurso en el que, en resumen, se vierten las siguientes ideas: 1) la 
hermosura es un don accidental de la naturaleza (la naturaleza no fue muy 
liberal ni con la madre ni con la hija); 2) la modestia frena el atrevimien-
to de la flaqueza femenina; 3) la fortaleza de la modestia alivia la desgra-
cia de un marido de genio áspero, extravagante y obstinado; 4) la modes-
tia es la prenda más amable de la hermosura: el hombre pronto deja de 
amar la belleza; 5) comunicación de que su padre ha decidido darle un 
esposo digno de ella y que se lo ha comunicado por carta. Antonina se 
sorprende de que Eudoxia no muestre alegría. Ésta manifiesta que acepta 
la determinación de su padre. Antonina le dice que la elección es de ellos, 
pero que la aprobación es de Eudoxia. Eudoxia, ante la insistencia de su 
madre sobre si su corazón está empeñado por el amor de “otro sugeto” (p. 
17) le descubre su amor por Maximio, lo cual es rechazado de plano por 
Antonina por ser hijo de padres pobres aunque nobles. Sin embargo, Eu-
doxia, como buena hija que es, promete a su madre acatar su voluntad y 
no ver más a Maximio. Veamos algunas razones expresadas por Antonina: 
1) Eudoxia se ha enamorado de Maximio porque desde niña no ha cono-
cido a otro; 2) explicación de los riesgos del amor: arrojarse en brazos de 
su contraria suerte y padecer frecuentes y amargos desengaños; 3) vale 
más elegir un marido no tan apuesto, pero honrado y virtuoso; 4) Por esta 
razón la naturaleza, la conveniencia y las leyes ayudan a iluminar a sus 
hijas y a rectificar su elección de marido para evitar que yerren y se en-
gañen; 5) a pesar de todo, no quiere violentarla y respeta su derecho de 
libertad; 6) debe borrar de su pecho las primeras impresiones del amor; 7) 

NOVATELLUS29-1.indb   198 23/09/11   14:13



nova tellvs, 29◆1, 2011, pp. 175-225	 199

descripción de la fuerza del amor: cuando el amor ha hecho presa en una 
doncella, no le deja en libertad para aficionarse a otro, aunque posea todos 
los títulos preferibles; 8) efectos perniciosos del amor: cuando la doncella 
enamorada no puede ver cumplidos los deseos de su pasión, se rebela 
contra la sagrada autoridad de sus padres; 9) causas de que los mozos 
busquen el amor de las doncellas son: por veleidad, por desvanecimiento, 
por intenciones traidoras, por pasatiempo, por jactarse de ello ante conoci-
dos y amigos; 10) no la ha prevenido con estas anteriores advertencias 
porque creía que recomendarle tantas veces la modestia y el recato era 
suficiente para precaver los fatales efectos que aprecia con dolor arraiga-
dos en su corazón. Dejamos a un lado la entrevista concertada por Antoni-
na con Maximio, de tono agrio y la comunicación que hace a este del ca-
samiento concertado de su hija, que le produce un desasosiego tal y pleno 
lágrima, que, no resistiendo el dolor en su pecho, se desmaya, y que nos 
recuerda el llamado mal de Safo tal como nos describe Plutarco (Demetr., 
38, 1ss.) sobre el amor de Antíoco por Estratónice. Maximio no dice nada 
a sus padres porque éstos tampoco quieren a los padres de Eudoxia. Pero 
el amor sincero y puro no sabe de etiquetas y sólo hace caso de la subli-
midad de los corazones. Y he aquí que entra en escena Domitila, el aya de 
Eudoxia. Nos interesan mucho las razones del discurso de Domitila a Eu-
doxia, cuando ésta le cuenta lo sucedido: 1) el amor es la pasión más viva 
que nos infundió la naturaleza; 2) el sexo femenino está sujeto a sus fuer-
tes impresiones; 3) la virtud es la medicina contra esa pasión; 4) la mode-
ración (diríamos svfrosÊnh es aquel sentimiento y afecto del ánimo que 
vela sobre las siniestras inclinaciones y deseos y ciñe con fortaleza todos 
nuestros anhelos a los límites del estado en que la suerte nos coloca; 5) las 
mujeres se dejan llevar por las falsas lisonjas. En fin, Maximino se entera 
fortuitamente de la futura desgracia que el Emperador le tiene preparada a 
Belisario y a su familia en lugar del triunfo esperado e intenta comunicár-
selo a la familia, pero sabe que no será bien recibido. Y no se le ocurre otra 
cosa que hacer lo mismo que hizo Ulises para hablar al joven Aquiles, 
cuando estaba encerrado en el palacio de Licomedes. Sabemos que Aqui-
les, cuando era niño, fue escondido, disfrazado de niña en la corte del rey 
Licomedes, que fue un truco de su madre para apartarlo de la guerra de 
Troya, en la que sabía que moriría; entonces Ulises penetró en el palacio 
de este rey disfrazado de mercader, y ofreció a las hijas del rey adornos 
femeninos mezclados con armas; naturalmente Aquiles eligió las armas, 
con lo cual fue descubierto. Esto es lo que hace Maximio, para que Anto-

NOVATELLUS29-1.indb   199 23/09/11   14:13



200	 cerezo magán / pedro montengón, jesuita y literato alicantino del siglo xviii  

nina no le reconozca, pero se turba tanto ante su amada que, al no disponer 
ella de dinero, dice que volverá otro día a cobrar y así tendrá una segunda 
oportunidad de verla. Poco antes Eudoxia confía en borrar con el tiempo 
de su pecho “una pasión que le era imposible de sofocar” (p. 50). Pasamos, 
pues, a describir, por su importancia, los consejos de Domitila para supe-
rarla: 1) el estudio de la ciencia moral es bueno para conocer las pasiones; 
2) su repugnancia hacia Basílides, su futuro prometido: al no haberlo visto, 
no tiene motivos ni para amarlo ni para aborrecerlo; no se puede odiar y 
aborrecer lo que jamás se conoció; 3) la repugnancia de ella hacia Basíli-
des nace de una previa pasión por Maximio, pero las sabias reflexiones es 
el remedio más eficaz contra todos los males del ánimo que proceden de 
la irreflexión; 5) la naturaleza ha dado al hombre la superioridad en la 
fortaleza física, pero ha concedido a la mujer el derecho a la elección; 6) 
la naturaleza ha reparado esta injusticia dando a las mujeres hermosuras y 
fuertes atractivos con los que estas avasallaron aquella preeminencia; 7) la 
belleza y gallardía del hombre no son los vínculos más fuertes en los ca-
samientos; 8) la pasión más ardiente, que auguraba felicidad, por el con-
trario nos lleva a nuestra mayor desventura; 9) el estudio de la virtud es 
necesaria; 10) se supone que los casamientos están cimentados en el amor, 
pero hay otras miras, como el interés, la vanidad o la ambición, que a ve-
ces son superiores a la hermosura; 11) la hermosura puede encender una 
pasión fuerte y vehemente, pero esta también se apaga fácilmente; 12) 
ventajas de los casamientos sin pasión y, tal vez, con repugnancia: se torna 
en sólido y constante afecto porque la hermosura interior y la bondad del 
alma es preferible a la del cuerpo y produce un afecto dulce, quieto y con-
tinuado. Como vemos, se trata aquí de ver cómo superar a Eros, de tanta 
trascendencia en la literatura griega desde Homero, pasando por Anacreon-
te y otros autores; y el modo de vencer al amor es el estudio de la virtud. 
A continuación sucede la anteriormente citada turbación de Maximio. Más 
adelante veremos cómo ese Eros en la novela, a través de la figura del tal 
Maximio, se convertirá en genio salvador y consolador de las desventuras 
de las tres mujeres, Antonina, Eudoxia y Domitila, en la figura de su 
amado Maximio, que vuelve a disfrazarse de mendigo y se presenta en la 
alquería a que han sido éstas llevadas con el fin de socorrerlas, mientras 
que Basílides es condenado a ser cegado en sus ojos por el emperador. 

Debemos decir que algunas ideas de Montengón sobre la educación 
de las mujeres se escapan a través de sus personajes. Eudoxia pregun-
ta a Domitila, ella que había sido educada por su padre Belisario en 

NOVATELLUS29-1.indb   200 23/09/11   14:13



nova tellvs, 29◆1, 2011, pp. 175-225	 201

geometría, historia y geografía, por qué se comete injusticia contra las 
mujeres dejándolas en la ignorancia de estas materias desde niña; ésta le 
responde que el carácter del sexo femenino no les permite, por decoro 
y honestidad, acudir a las escuelas públicas; por otra parte, las mujeres 
tienen hartas ocupaciones en atender a los hijos y a la economía familiar. 
Vamos a encontrarnos con un cierto “medeismo” o pensamiento sobre 
la igualdad de la mujer. Diríamos que es pensamiento de Montengón en 
boca de Eudoxia cuando dice que si las mujeres hubieran tenido siempre 
igual instrucción que los hombres en todos los tiempos y edades, les 
hubieran aventajado a pesar de todas sus ventajas. Y aquí parece que 
oímos las palabras de Medea en Eurípides,37 contraponiendo la valentía 
de las mujeres ante el parto frente al dolor y al sufrimiento del hombre 
con la lanza en el combate, aquí en boca de Eudoxia: la injusticia contra 
las mujeres es debida a la antigua barbarie de los tiempos y al continuo 
ejercicio de las armas y a que dieron preferencia a los hombres sobre 
las demás artes y ciencias; el sexo fuerte es sólo superior en esto a las 
mujeres, y quiso que todo se humillase y se plegase al poder y fuerza 
de su brazo y quiso avasallar la flaqueza de la mujer a la cual impuso 
todas las leyes que se le antojó; en fin, se deja entrever la humillación 
histórica del sexo femenino, “en tanto que los hombres, llevados de la 
pasión de dominar la tierra, se extendían, armados de hierro, por las 
vecinas y remotas provincias, a fin de robarlas y dilatar su señoría, o 
exponían sus pechos por la defensa de las mismas, de sus hijos, luga-
res y mugeres” (p. 59). Sigue Domitila hablando de los egipcios: “son 
pocas e inciertas la noticias que nos quedan”, dice, “de sus ciencias y 
cultura, pero Grecia, que después del Egipto fue la primera en cultivar 
el ingenio, vio redundar sus gloriosos efectos en las producciones de los 
talentos de las mugeres célebres que en ella florecieron, y que quedan 
todavía por aventajar de todos los esfuerzos que hicieron para ello los 
hombres en los siglos posteriores”. En Roma, una vez alcanzada la paz, 
los romanos llegaron a igualar a los griegos e incluso superarlos, pero 
luego, cuando el impulso de los pueblos bárbaros la aniquilaron, retornó 
la postergación de la mujer. 

A partir de aquí se despliega una breve utopía (p. 60) sobre la paz. 
La paz producirá una mejor enseñanza, y ésta dará como consecuencia 
la desaparición del concepto de inferioridad femenino. He aquí unas 

37 Medea, vv. 215 ss. 

NOVATELLUS29-1.indb   201 23/09/11   14:13



202	 cerezo magán / pedro montengón, jesuita y literato alicantino del siglo xviii  

reflexiones sobre las ventajas de la educación en la paz con respecto a 
la mujer: los que están en contra de la educación de la mujer piensan 
que el estudio les distraerá de sus principales ocupaciones, que les hará 
más presumidas, que serán bachilleras, que los únicos libros que les 
convienen son los de devoción. No se entiende por qué han de ser las 
mujeres presuntuosas porque aprendan los rudimentos de las ciencias, 
sobre todo si le precede el estudio de la virtud o ciencia moral, que 
jamás se enseñó y que incluso se ignora el nombre. El estudio de la 
ciencia moral es superior al de otras ciencias. La hermosura, la riqueza 
y el nacimiento son bienes accidentales. El saber es un bien adquirido. 
Y en una crítica de los libros de devoción, en la que vemos las propias 
ideas de P. Montengón, dice que los hombres vedan a las mujeres los 
libros científicos, con excepción de los de devoción, debido al celo de 
estos del aprovechamiento de las mujeres y del bajo concepto en que las 
tienen, porque se han erigido en jueces de los modos de opinar y con 
ello poseen el derecho de juzgar. Viene a continuación un pensamiento 
contrario al ocio femenino típico de las ocupaciones casera de éstas, 
porque “no hay descanso ni tregua peor que el no saber qué hacerse ni 
en qué emplearse” (p. 63). Por ello sería mayor y más útil recreo para 
muchas mujeres el estudio de las ciencias que el juego, los bailes y otros 
pasatiempos insulsos. Y una opinión en contra del adorno femenino: 
“no pondrían todas sus miras en el tocador, ni su único estudio en sus 
peynados y vestidos, ni se apasionarían tanto por extravagantes modas y 
adornos, más costosos de lo que pueden sufrir tal vez las circunstancias 
de su estado y condición, ni tendría tanto cebo y fomento el luxo” (p. 
63). Por otra parte, el saber no está reñido con la honestidad femenina 
(p. 64). Ante la pregunta de Eudoxia, Domitila diseña un plan de estu-
dio para la mujer, que no deja de ser la culminación de ese “medeismo” 
citado anteriormente: 1) primero la aritmética, porque es la ciencia más 
útil y necesaria después de la moral; 2) ésta supone de antemano la 
lectura y la escritura (su falta daña mucho a las mujeres, por ignoran-
cia, descuido o preocupaciones ridículas de sus padres); 3) después de 
la aritmética, aquellas ciencias que contribuyen a rectificar las ideas y 
los juicios y para ayudar al entendimiento a discernir la verdad; 4) ac-
tuación de la mujer como maestra: Ancilio, antes de morir, había dado 
algunas lecciones a Domitila; esto es lo que dice ésta, y añade: “quando 
la instrucción de nuestro sexo fuera general y se hiciera común, habría, 
no lo dudo, mugeres que enseñarían también las ciencias a las niñas, y 

NOVATELLUS29-1.indb   202 23/09/11   14:13



nova tellvs, 29◆1, 2011, pp. 175-225	 203

éste sería un nuevo ramo de noble industria con que muchas remediarían 
las estrecheces de su estado, y que y que supliera la falta de bienes here-
dados” (p. 65); 4) en cuanto a la labor, debe ser lo primero que aprendan 
las niñas: la afición por la labor es una de las principales calidades del 
sexo, y por ella evitan el ocio, dejan de poner su pensamiento en galan-
teos y en otros devaneos. 

Más adelante (p. 67) define lo que es ciencia moral: “Por ciencia mo-
ral entiendo el estudio de los afectos y pasiones del ánimo, para conocer 
quáles inclinan al bien honesto, quáles al mal dañoso y aborrecible”. Y 
he aquí que cuando Domitila iba a continuar sus diatribas, una araña 
pica a Antonina, se arma un alboroto por el susto y temor de esta y se 
interrumpen las reflexiones de ella. Sólo aparece una pequeña reflexión: 
creer que la picadura de una araña doméstica es mortal, es producto de 
la mala educación adquirida desde niña por Antonina. Y en palabras 
de Domitila, Antonina es presentada como producto de los efectos de 
una mala educación; por otra parte, los padres y esclavas contribuyen 
a infundir en los niños temores con sus cuentos y consejas. La mujer 
está más sujeta al miedo que el hombre por naturaleza. Pero la flaqueza 
del sexo femenino se puede fortalecer con la buena educación. Por otra 
parte, Domitila dice haber oído a un médico que había observado que 
las mujeres resisten mejor los dolores que los hombres. Esto probaría 
que el sexo femenino no es tan flaco como se cree y que lo que le fal-
ta de fuerte agilidad y desenvoltura de nervios en la organización, lo 
pueden suplir con la fortaleza del alma y los sentimientos, avivados en 
el estudio de la virtud. Las pasiones no llevan más que una felicidad 
aparente, la virtud aspira a la sólida y duradera felicidad. El mayor mal 
físico es el dolor, el mejor bien físico es la salud. Otros bienes y males 
físicos son: la riqueza, la gloria, la desgracia, la pobreza, la ignominia. 
Males y bienes morales son: el gozo, la satisfacción, el consuelo, la 
imperturbabilidad, la tristeza, los afanes, la agitación, las zozobras, que 
contribuyen a nuestra dicha o desdicha. Lo que importa es aprender 
a hacer buen uso de los bienes, caso de que se tengan, y soportar los 
males, si acaecen: “sólo así conseguiremos la paz y sosiego interior, la 
soberanía del ánimo, la sublime satisfacción e inalterabilidad, aún en la 
desgracia”. 

Como comentario a todas estas reflexiones puestas en boca de Do-
mitila, nos queda por decir que estamos ante la más evidente figuración 
filosófica de la ataraxía, que aparece sobre todo en esa aducida inaltera-

NOVATELLUS29-1.indb   203 23/09/11   14:13



204	 cerezo magán / pedro montengón, jesuita y literato alicantino del siglo xviii  

bilidad e imperturbabilidad del ánimo, que es subrayada a continuación 
por la propia Domitila estableciendo la desgracia como piedra de toque de 
la felicidad (p. 75): “Este es el toque en se quilata la verdadera felicidad 
del ánimo que posee la virtud, y en que muestran su liga miserable los 
bienes apetecidos de las pasiones, pues a prueba de la menor desgracia 
y de un fatal accidente se desvanece su felicidad, aunque en medio de 
la mayor grandeza y abundancia” (p. 75). Que es lo que va a pasar a 
la familia de Eudoxia, cuando se cumplan sus desgracias: prisión de su 
padre, Belisario, muerte de Antonina, su madre, que no puede resistir 
el cambio de fortuna (metabolÆ tÊxew), tema recurrente, como hemos 
visto, y otros sucesos que se cuentan, siguiendo el relato sacado de las 
fuentes históricas del reinado del emperador Justiniano, sobre el cual 
reescribe P. Montengón un escenario pertrechado de atavíos narrativos 
en los que se adivina la herencia del pensamiento clásico, sobre todo 
respecto de la mujer, en los que creemos ver no sólo la huella de auto-
res como Plutarco, sino además el espíritu progresista que Montengón 
muestra en ésta como en otros obras, incluidas la Odas: su preocupa-
ción por el progreso y su admiración por las máquinas que Eusebio, 
por ejemplo, en otra obra suya ya comentada, admira en su viaje a 
Inglaterra. Sabemos que Plutarco en el Mulier. Virt.38 hace una selección 
de mujeres. Clasificándolas por lugares (troyanas, focenses, quiotas, etc), 
por parejas (Valeria y Clelia, Micca y Megisto) y luego por una sola; y lo 
que más nos interesa, alaba de ellas virtudes como el valor, la audacia, la 
fidelidad, la bondad, la honradez, la inteligencia; pensemos que la propia 
mujer de Plutarco, Timoxena, al igual que la mujer de Pericles, desarrolla-
ba una vida intelectual completa: a ella dedica su Consolatio ad Uxorem 
(Mor., 608 B-C). En fin, su opinión al respecto ya la conocemos. 

El tema de la fortuna y de la irracionalidad de la misma es tratada por 
Aristóteles (MM, 1206b-1207b, lib. II, cap, 8); el tema del cambio de 
fortuna es tratado también por Plutarco en varios textos biográficos.39 
Es posible, por tanto, ver en estas líneas de Montengón, aunque no lo 
cite, la huella de una lectura plutarquea, así como también de Eurípides, 
en especial aquellas palabras de Medea:40 “[…] nosotras las mujeres 

38 Cf. Cerezo Magán, M., Plutarco. Virtudes y vicios de sus héroes biográficos, Uni-
versidad de Lleida, 1996, pp. 84 ss.

39 Id., pp. 97-99.
40 Med., v. 215 ss. 

NOVATELLUS29-1.indb   204 23/09/11   14:13



nova tellvs, 29◆1, 2011, pp. 175-225	 205

somos el ser más desgraciado. Empezamos por tener que comprar un 
esposo con dispendios de riquezas y tomar un amo de nuestro cuerpo, y 
éste es el peor de los males. Y la prueba decisiva reside en tomar a uno 
malo, o a uno bueno. A las mujeres no les da buena fama la separación 
del marido y tampoco le es posible repudiarlo […] Dicen que en la casa 
una vida exenta de peligros, mientras ellos luchan con la lanza. ¡Necios! 
Preferiría tres veces estar a pie firme con un escudo que dar a luz una 
sola vez”.41 De ahí el reclamo de Montengón a través de sus personajes 
por que la mujer sea también incluida en el derecho a la sabiduría, y cla-
ro está, todo ello sin contar la alusión, que ya hemos visto, a la ataraxía, 
la imperturbabilidad del ánimo, propia de los filósofos estoicos, como el 
mejor medio para afrontar el cambio de fortuna.

3.1.4. El Rodrigo
El Rodrigo (1973) es un romance épico, es una novela histórica, basa-
da en la leyenda del último rey godo, en la que se le describe refugiado 
en una ermita por miedo a que se cumplan los presagios de su muerte 
a manos del conde don Julián. En un a modo de pequeño “prólogo” 
(p. 217) de diez líneas el autor se lamenta de que la historia no tiene 
ningún cimiento seguro, que la tradición envuelta en tinieblas de los 
siglos suple la falta de luz de la verdad y que la imaginación revista a 
ésta desnudándola de inverosímiles cuentos; y lo que más nos interesa, 
descubre su intención de transformar esta novela en un poema: “Puede 
así servir de argumento”, dice, “para un poema, cuyo embrión presento 
a este fin al público”. El tema es la conquista de España por los árabes. 
Apariciones nocturnas, misterios, presagios y tempestades nos hace 
pensar en los Persas de Esquilo, así por ejemplo, cuando el prelado 
Don Oppas celebra los funerales el día del aniversario de la muerte de 
Witiza, cuyas exequias debían realizar sus hijos, nada más acabó prac-
ticar el incienso en torno de la tumba, tiembla el suelo y se abre ésta, y 
aparece el alma del difunto y les dice: “Huid, hijos, huid de esta tierra 
en que se os amenaza la muerte; vuestra salvación depende de la pronta 
fuga. El reynado de vuestro padre os ha sido funesto.” Don Rodrigo, 
como sabemos, fue rey de España al ocurrir en el año 709 la muerte de 
Witiza, y a pesar de que éste tenía tres hijos menores, se apoderó del 

41 Eurípides, Tragedias, Madrid, Gredos, 1977, trad. de Alberto Medina González y 
Juan Antonio López Férez.

NOVATELLUS29-1.indb   205 23/09/11   14:13



206	 cerezo magán / pedro montengón, jesuita y literato alicantino del siglo xviii  

trono. Los acontecimientos naturales también son frecuentes: el cometa, 
cuya aparición marca el comienzo de su reinado; también los terremotos 
e inundaciones. El cristiano Olián (Don Julián), señor de la tribu bere-
ber Gomara y enemigo de Don Rodrigo, se sometió a su antiguo rival, 
Muza, que gobernaba el África musulmana, a quien entregó Ceuta y le 
invitó a la conquista de España. Don Rodrigo fue traicionado por los 
hermanos de Witiza y fue derrotado en la batalla de Guadalete en el año 
711. El rey murió según unos combatiendo, y, según otros, luchando en 
Segoyuela con Don Julián, a cuya hija Florinda ultrajó el propio rey, y 
de ahí viene el hecho de que este Olián incitase a los árabes a conquistar 
España. Este es más o menos el argumento. Fue una de las novelas más 
leídas por los románticos. 

La obra comienza, tras unas pocas líneas, con una invocación a la 
Musa, al estilo de la Odisea (o, más bien, de la Ilíada42): “ Oh, tú 
que tienes reservados los antiguos sucesos de las historias, concéde-
me, Musa, el acceso en el frondoso sagrario del Pindo para que pueda 
descubrir el motivo del fiero despecho de una ilustre doncella que en 
su ayrado desvarío induxo a su padre a tomar venganza tan injusta de 
su misma patria, moviendo contra ella la lanza del implacable moro!”. 
En una Oda43 vemos una invocación semejante, que ya de por sí indica 
tanto los gustos del autor por los poemas épicos emblemáticos griegos 
y latinos, así como también el nivel de influencia de la tradición clásica 
en su propia obra: “Da, Musa, a mi talento / aquella alada boga, en que 
se dice / buscó en grave lamento”. De buen comienzo, encontramos ade-
más el símil de la nave refiriéndose a la situación deplorable del reino 
con la muerte violenta de su jefe:44 “[…] atendían sólo a satisfacer en 
su reynado sus ilustres caprichos y pasiones, menospreciando las leyes 
y los derechos y los derechos de los pueblos y el bien y la gloria de 
la nación, que eran regidos por sus monarcas semejante al trozo de la 
rota nave que llevan los vientos a su antojo sobre las olas”. El Amor, 
diríamos más bien, Eros, se muestra pronto protagonista principal en 
sus primeras páginas (pp. 220-221) y descubre su poder (p. 250): “Pudo 
así fácilmente apresurar su ruina el Amor, que como destructor de otros 

42 Digo de la Ilíada porque aunque en ésta no se invoca literalmente a la Musa, sino a 
la Diosa (=Musa), el esquema estructural de este párrafo es más bien iliádico.

43 Oda XXIV, cf. infra. 
44 Carnero, Obras, p. 220.

NOVATELLUS29-1.indb   206 23/09/11   14:13



nova tellvs, 29◆1, 2011, pp. 175-225	 207

imperios había de contar entre sus triunfos el de la destrucción del rey-
no de los godos, sirviéndose de él los hados como de su ministro más 
poderoso.” Es el tema del poder del amor. 

En el subconsciente literario de P. Montengón funciona Amor como 
elemento motor y causante de la ruina de España, al igual que Helena 
lo fue de la de Troya. Los hados, por tanto, se sirven de él y “toma el 
vuelo hacia Iberia, ansioso de encontrar una hermosura cuyas gracias y 
perfecciones pudiesen suscitar un pasión vehemente en el ánimo de Don 
Rodrigo”. Transposición, por tanto, del famoso “Juicio de Paris”, puesto 
que Amor “vuela”, pero no como Venus (o Afrodita), sino como Eros. 
Por tanto, el poder y fuerza de Amor (Eros), que también hemos visto 
en Eudoxia más bien como “pasión”, es evidente. Rodrigo estaba casado 
con Egila, pero es la hermosa Florinda, hija de don Julián, quien le atrae 
sobremanera y es el instrumento que utiliza Amor. Los “malignos fines 
del amor” actúan. Se nos dice (p. 222) que Amor, para poner más estor-
bos e irritar aún más la pasión de Don Rodrigo, resuelve el casamiento 
de Florinda con Evanio, hijo mayor del rey Vitiza. Vemos, pues, cómo 
Amor es protagonista y busca sus tretas para triunfar, cual si dijéramos de 
forma anacreóntica, preparando, diríamos, sus certeras flechas. En medio 
de todo ello brillan la humanidad, justicia y clemencia, virtudes de un rey 
que no quiere acceder a los consejos plenos de violencia y malas inten-
ciones de Guntrando, a quien Don Rodrigo dice: “los reyes que abusan 
de su autoridad degeneran en tiranos”, con lo que nos encontramos con 
una lectura subyacente plutarquea, al presentar el vicio frente a la virtud, 
o a un personaje bueno, Guntrando, frente a uno noble, Don Rodrigo. 
Nos sorprende una nueva invocación a la Musa, en tonos diríamos más 
bien, esta vez, de la Odisea (p. 226): “Presenta ahora; Musa, a mi mente 
los intrincados medios de que valió el destino para apresurar la ruina del 
reyno godo, y cómo el Amor se valió de ánimo vengativo de Guntran-
do, confidente del rey Rodrigo, para volver a suscitar el incendio de su 
pasión a Florinda…”, que además es casi poético por la supuesta rima 
de dos palabras: “destino”-“vengativo”. Otro símil, esta vez, en tono bu-
cólico: “qual pastor que descansando a la apacible sombra de una selva 
sobre el florido trono de verdura, que embelesado de la vista está ageno 
del rayo que, rasgando de repente el seno de una nube, hiere el tronco a 
que se halla recostado, dexándole atónitos sus sentidos, tal quedó el rey 
Rodrigo quando Guntrando hirió su imaginación con aquel discurso que 
le renovaba la memoria de Florinda”. En definitiva, visión pictórica y 

NOVATELLUS29-1.indb   207 23/09/11   14:13



208	 cerezo magán / pedro montengón, jesuita y literato alicantino del siglo xviii  

épica de unos hechos sacados de la más pura historia. Don Rodrigo es 
un tema muy del gusto de nuestro autor, como lo demuestra el hecho de 
que precisamente la Oda VII del libro I de sus Odas de D. Pedro Mon-
tengón la dedique a este rey: “Ponia el Rey Rodrigo / en orden de batalla 
sus legiones, / de gente allegadiza mal compuesta /…”. También la Oda 
I “Vaticionio del Guadalete a Don Rodrigo” del lib. III de las Odas de 
Filópatro: “Contra el moro enemigo / del blando Guadalete en la ribera / 
ordenaba Rodrigo / bajo fatal vandera / su amedrentada tropa:…”. Tema 
recurrente, por tanto, por su atractivo y supuesto valor épico.

3.1.5. El Antenor. P. Montengón dedicó dos libros a este personaje 
legendario: El Antenor primera parte y el Antenor segunda parte. De 
nuevo tenemos aquí la recurrencia a un nombre mítico griego, y a 
partir de su alusión en unos versos de la Eneida construye toda una 
leyenda épica de lo que podríamos denominar “asunto post Troiam”, 
diríamos que al estilo de la propia Eneida de Virgilio, por más que en 
prosa. Como en Don Rodrigo, sigue, en este caso, no la historia, sino 
la leyenda, para traer a escena un personaje de resonancia épica. En la 
mitología griega Anténor (ÉAntÆnvr) es un anciano troyano compañero 
y consejero de Príamo;45 antes de la guerra de Troya había tenido tratos 
de amistad con algunos jefes griegos, y recibió en su casa en calidad de 
huéspedes a Menelao y a Ulises que llegaron como embajadores para 
arreglar pacíficamente el conflicto. Durante la guerra aconseja mode-
ración a los troyanos, a devolver a Helena, y es partidario de buscar 
soluciones prácticas de la guerra resolviendo el conflicto con un duelo 
entre Menelao y Paris. Con el tiempo, debido a Licofrón y autores 
posteriores, se hace de él un traidor y gradualmente se convierte en la 
figura representativa del que ayudó a los griegos a robar el Paladio. 
Después de la guerra de Troya emprendió la marcha con sus hijos por 
Tracia llegando hasta el norte de Italia, a Venecia, y funda Padua. Hasta 
aquí el tema mítico. 

Por lo que se refiere a la novela, sigue en gran manera esta línea argu-
mental legendaria: es la pretensión de pintar un caudillo ilustrado sobre 
el vago fondo de la Eneida de Virgilio, donde se le cita en unos versos,46 

45 Il., III, 148; 203-207; 262; Virg., En., 242 ss. y 651; Lic., I, 1; Estrab., XIII, 1, 53; 
Paus., X, 26.

46 En., I, 242-249.

NOVATELLUS29-1.indb   208 23/09/11   14:13



nova tellvs, 29◆1, 2011, pp. 175-225	 209

entre una multitud de episodios fabulosos (épicos, amorosos, etc.), en 
los que es protagonista el mítico fundador de Padua y de Venecia, An-
tenor. Es editada también por Antonio de Sancha. Tampoco en este caso 
hubo problemas con la censura que le es otorgada definitivamente el 14 
de abril de 1788. En el volumen I, debajo del nombre del autor, figura: 
“Antenor censet belli praecidere causam / Horat. Epist. 2 ad Lol.”, lo cual 
ya de por sí es prueba del conocimiento de este personaje singular en 
los textos griegos y latinos. Esta obra junto con las demás mereció del 
rey Carlos III que se le restituyera la pensión de exiliado por sus méritos 
literarios. Fue traducida al italiano por su hermano José Montengón. 

Ya en sus primeras páginas su lectura nos abre las puertas a una prosa 
narrativa plena de acentos épicos, especialmente virgilianos por lo que 
se refiere al tema: narración de hechos posteriores a la toma de Troya 
por los griegos: diríamos que es verso en prosa en tono y estilo narra-
tivo épico. Las voces de Bites dirigidas a Antenor: “¿Duermes, hijo de 
Laomedonte?” en el comienzo de libro primero, no traen a la memoria 
también ecos iliádicos: son las mismas palabras de Patroclo cuando se 
aparece a Aquiles después de muerto: “¿Duermes, Aquiles?” Sin em-
bargo, en su mayoría el paisaje escénico y funcional es virgilianos. Ya 
en el “Prólogo” aparecen la ideas del autor sobre la no pureza de los 
hechos históricos transmitidos frente a la tradición, que, en su opinión, 
es siempre verdadera, y su confesión de que la vanidad y la ignorancia 
desvirtuaron los hechos históricos asemejándolos a las estatuas de Ac-
teón47 y Aquelóo,48 cuerpos humanos con cabezas de animales, junto 
con la alusión a Livio, a la loba que amamantó a los hijos de Marte, y a 
Virgilio. Dicho de otro modo, según P. Montengón, la historia es mani-
pulable, la tradición, no; y, si se entiende por tradición la aportada por la 
leyenda, tenemos ya aquí la transposición a modo de tesis de la realidad 
consustancial del “epos”, aquí de un personaje más virgiliano que ho-
mérico. En el mismo prólogo una cita de Virgilio,49 nos anticipa el final 

47 Hijo de Aristeo y de Autónoe, que fue educado por el centauro Quirón; sgún la 
tradición, fue devorado por sus propio perros, al ser transformado en ciervo por la diosa 
Ártemis, irritada con él por haberle visto desnuda saliendo del baño.

48 Aquelóo es el nombre de un río de Etolia. Supuesto hijo de Océano y de Tetis; 
según otros, su padre era el Sol: Un día al atravesar el río Formante fue herido con una 
flecha y cayó al río, con lo cual éste cambió de nombre y se llamó Aquelóo. Este río se 
denomina hoy Aspropótamo. 

49 En., 242-248.

NOVATELLUS29-1.indb   209 23/09/11   14:13



210	 cerezo magán / pedro montengón, jesuita y literato alicantino del siglo xviii  

de la historia: la fundación de una ciudad: Padua (por cierto, saltándose 
los versos 245 y 246): Antenor potuit, medíis elapsus Achivis, / IIiricos 
penetrare sinus atque intima tutus / Llibunorum et fontem superare 
Timavi… La Paz, frente a Marte, como Atenea en la Ilíada con Ulises, 
es el hado protector del protagonista a lo largo de toda su historia. Con 
razón dice Guillermo Carnero50 que todo el libro primero “parece desti-
nado a reprobar la guerra”, y subraya los acentos antibelicistas de toda 
la obra, tanto de la primera parte como de la segunda. 

Efectivamente, la Paz toma ya en las primeras líneas forma y figura 
humana, y se le aparece para hacer renunciar a Antenor de la lucha 
desesperada en defensa de Troya y aconsejarle la huida, y a Antenor, 
que “fue siempre enemigo de la guerra” (p. 4), en una disposición 
paralelamente virgiliana (recordemos en Virgilio las promesas a Eneas 
de la fundación de una ciudad, Roma), le anuncia que él fundaría una 
ciudad: hic tamen ille urbem Patavi sedesque locavit /Teucrorum et 
genti nomem dedit armaque fixit /Troïa (En., 247-249), que son los 
versos citados por el autor en el prólogo, si bien sólo llega hasta dedit. 
Se trata de una obra narrativa en prosa; ello es verdad, pero que habría 
que catalogar como una prosa poética fundamentalmente épica de tono 
virgiliano. Las primeras líneas con los esfuerzos de Antenor por salir 
por la puerta Idea, la única que estaba libre de enemigos, nos presentan 
un paisaje desolador auténticamente virgiliano. Debo decir además que 
seguir sus líneas nos hace conectar estilísticamente con no pocos ecos 
lingüísticos y medios narrativos muy próximos a los que se transfieren 
de una lectura, mediante traducción, de un Homero o de la Eneida 
de Virgilio, especialmente el libro II. No quiero alargarme mucho, ni 
detenerme en los vericuetos argumentales de toda la obra. Atendiendo 
a nuestra intención de penetrar en sus “ecos clásicos”, pongo atención 
sólo en algunos textos. En ellos se puede apreciar cómo la erudición 
de P. Montengón y el conocimiento de los temas y textos clásicos le 
permiten el acierto de construir, cual un nuevo Apolonio de Rodas, cual 
un buen arquitecto de la lengua, toda una fábrica lingüística y narrativa 
que encierra dentro de sí la historia desplegada de un personaje, aparen-
temente secundario, de entre los muchos y numerosos que recorren los 
versos de la Ilíada, pero también de la Eneida. Como botón de muestra, 
transcribo algunos textos, los que me han parecido más relevantes. Por 

50 Carnero, Historia de la literatura española, pp. 955-957.

NOVATELLUS29-1.indb   210 23/09/11   14:13



nova tellvs, 29◆1, 2011, pp. 175-225	 211

ejemplo, una imagen casi pictórica de una ciudad, la de Troya, en sus 
momentos más trágicos plenos de desolación y desventura:51 

Antenor, recogidos los suyos, desbaratados del miedo, sacólos fuera de la 
ciudad, haciéndoles apresurar el paso entre las tinieblas de la noche, aunque 
harto alumbrada del horrible incendio que se iba cebando en los edificios 
de la malhadada ciudad. Caminaba aquel miserable escuadrón azorado del 
miedo de los enemigos, y penetrado del dolor de sus perdidos bienes é 
incendiada patria. Iban mezclados los nobles con los plebeyos, los ricos 
confundidos con los pobres, llorando todos su desventura. La consternadas 
llevan apretadas a su seno sus aturdidos hijuelos, otras los arrastraban, 
asidos como los tenían de las manos, huyendo de Troya, cuya horrible 
confusión y tumulto de gritos y voces lamentables resonaban á lo lejos.52 

Una cláusula muy homérica para introducir un nuevo “escenario”:

La noche cubría con sus espesas tinieblas el cielo y la tierra, y el sueño tenía 
ya en profundo descanso á los mortales, quando Toante y Pasitea en trage 
frigio, y armados a la ligera, se arrancaron de los brazos de Antenor y de 
Teana, para tender sus palpitantes pechos sobre las tablas que fluctuaban en 
la corriente.53 

En su camino hacia Tracia, viendo que ya los griegos habían marcha-
do y les dejaban un camino sin peligro, los sollozos por las cenizas de los 
quedaban sepultadas en Troya marcan su despedida de las ruinas de la 
ciudad. Pero cierto prodigio atrae atención de Eneas y de Antenor:

Apenas se desviaron de aquellas playas, descubrieron los altos montes de la 
Tracia; y al tercer día de navegación surgieron en una espaciosa ensenada, 
donde pensaron edificar una nueva Troya. Ancoradas las naves, quiso Eneas 
reconocer el suelo en compañía de Antenor; llamó su atención un túmulo 
que vieron cercado de céspedes, y se encaminaron a él con intención de 
arrancar algunos ramos, y cubrirlo con ellos para hacer este piadoso oficio á 
los manes del difunto; mas quedaron espantado al ver que el ramo arrancado 
goteaba sangre. Movido de esta extraña novedad, quiso Eneas arrancar 
otro para ver si producía el mismo efecto; y como manase sangre como 

51 Respetamos aquí la ortografía del original.
52 Antenor, Parte primera, p. 12.
53 Id., pp. 27-28.

NOVATELLUS29-1.indb   211 23/09/11   14:13



212	 cerezo magán / pedro montengón, jesuita y literato alicantino del siglo xviii  

del primero, sin poder penetrar la causa de aquel prodigio, imploraron el 
favor de las ninfas, y el de Marte, á quien venera por su Dios particular de 
Tracia.54 

Antenor es “protector de la Paz”, y como tal navega. Marte, desde 
su carro, pide a Aquilón que destruya su nave, en una puesta en escena 
que nos recuerdan pasajes odiséicos, en los que Poseidón se muestra 
enemigo de Ulises; aquí el enemigo es Marte. La Paz es su garante:

Marte entonces le dixo desde el carro: navega por el Ponto el mayor enemigo 
mio y de mis empresas, protegido de la Paz; él afeminara mis pueblos, y 
sufocará en ellos los feroces sentimientos que les inspiro, sino perece antes 
de llegar al Chersoneso. Anega pues de un soplo la nave que lo lleva, y 
perezca con él todo el perjuro linaje de Laomedonte. El Aquilón, oido esto, 
le respondió: Puedo anegar la nave en el Ponto, mas no está en mi mano 
anegar anegar también con ella a quien protege el destino.55 

Antenor es devoto de la Paz, a quien promete un templo si su empre-
sa tiene buen éxito. Un nuevo prodigio enmarca la figura de la Paz, que 
es, como he dicho, quien preside la actuación de Antenor:

Diole prendas la diosa de haber aceptado su voto con un prodigio que le 
aconteció en el camino. Porque, antes de llegar á los reales de los Tiragetas, 
acercandose con su caballo á un enebro, para cortar un ramo y formar con 
él el simbolo de la paz, según lo acostumbraban los Chersonesios, el cortado 
ramo se convirtió de repente en oro puro y resplandeciente.56 

No quiero extenderme más. Estos pocos textos creo que son sufi-
cientes para comprobar hasta qué punto el legado clásico actúa como 
herramienta que facilita al autor la creación de un espacio escenográfico 
y épico, a imitación de Virgilio, no a partir de la historia, como con Be-
lisario, sino de la leyenda inmersa en los textos virgilianos y homéricos.

3.1.6. Frioleras eruditas y curiosas (1801: cf. Madrid, Ediciones “At-
las”, 1944. Nota preliminar de Joaquín Rodríguez Arzúa;). No podemos 
dejar de citar un libro como éste, que viene a ser una especia de manual 
de “Cultura Clásica”. Es un libro sumamente curioso editado por Joaquín 

54 Id., p. 93. 
55 Id., p. 99.
56 Id., p. 122.

NOVATELLUS29-1.indb   212 23/09/11   14:13



nova tellvs, 29◆1, 2011, pp. 175-225	 213

Rodríguez Arzúa en la Colección Cisnero, dirigida por Ciriaco Pérez 
Bustamante, con un “Prólogo” en el que se dice que tiene una utilidad 
didáctica, pero que también puede servir como repertorio para conversa-
ciones de salón. 

La mayor parte de los temas están dedicados a cuestiones relacio-
nadas con la cultura de la Antigüedad clásica; hay también asuntos 
científicos que ocupan una quinta parte. En fin, baste citar los títulos 
de de algunos de sus artículos, pertrechados de un afán divulgador, con 
citas de Plinio, Jenofonte, Homero y otros autores griegos y romanos 
para darnos cuenta de su erudición y su formación clásica a través de la 
lectura de los textos: “Reforma del Kalendario”, “Sobre la multitud de los 
dioses particulares que tenían los romanos”, “Sobre las cloacas de Roma”, 
“Sobre la danza de los antiguos”, “Sobre si los romanos se sirvieron de 
postas”, “Sobre el aprecio y concepto que formaron los antiguos de la 
agricultura” (un pretexto para proponer un programa de desamortización 
y reforma agraria mediante la distribución de la propiedad en pequeños 
lotes cultivados directamente por sus propietarios, en lo que se adivina 
el sentido pragmático de P. Montengón ya comentado). 

Otros son: “Si los antiguos conocieron la estenografía, o sea el modo 
de escribir abreviado”; “Sobre los caracteres de los manuscritos en-
contrados en Herculano”, “Sobre el descubrimiento y uso de la torba, en 
vez de leña y carbón”, “Sobre el amianto”, “Sobre un nuevo descubri-
miento para exprimir la ubas (sic con –b–)”, “Sobre la transformación 
del papel impreso en papel blanco”, “Sobre el aprecio y concepto que 
formaron los antiguos de la agricultura” (hemos podido apreciar en 
sus obras el sentido pragmático de P. Montengón y su admiración por 
el progreso: también en las Odas), “Sobre una cocina y sus utensilios 
encontrados en la ruinas del Herculano” (con alusión al cocinero Tri-
malción), etc. Además, como en Plutarco, el mundo científico despierta 
en él cierto interés y curiosidad; así, por ejemplo (p. 28-29) dice res-
pecto a la obsidiana: “Había, pues, un mármol negro, llamado Lapis 
Obsidianus, por haberle descubierto en uno de los montes de Etiopía 
un cierto Obsidio”…“Lo que no admite oposición es que de esta es-
pecie de vidrio se hicieron los elefantes, que consagró Augusto en el 
templo de la Concordia, y la estatua de Menelao, hallada en Egipto, de 
la cual hace mención el mismo Plinio para probar cuán antigua fuese la 
invención del vidrio y su uso, y añade que antiguamente se hacía una 
especie de vidrio artificial, negro y opaco, llamado por esto solo vidrio 

NOVATELLUS29-1.indb   213 23/09/11   14:13



214	 cerezo magán / pedro montengón, jesuita y literato alicantino del siglo xviii  

Obsidiano, que solía servir, entre otros usos, para dar barniz a los vasos 
de tierra cocida”. 

En este mismo sentido de curiosidad por lo científico (p. 37) afirma 
sobre el amianto que Plinio dice que el amianto es un vegetable traído de 
India, y le da el nombre de lino incombustible; añade que le hizo caer en 
este error el uso que se hacía entonces de los vestidos de amianto, lana y 
lino, los cuales, arrojados al fuego, no perdían sino la lana y el lino, que-
dando intacto el amianto; afirma, además que los manteles y servilletas 
se hacían con esta tela y que para limpiarlos se tiraban al fuego, fenó-
meno que sólo se hacía en las cortes de señores muy poderosos, porque 
dicha tela costaba mucho dinero; también añade que comúnmente servía 
para amortajar los cadáveres. Pero nada mejor para darnos cuenta de su 
saber clásico que lo que dice sobre las danzas (pp. 32-339): los griegos, 
según él, fueron deudores de los egipcios de todas las arte; estos sacaron 
a aquellos de las tinieblas de la ignorancia; Orfeo fue el primero que se 
hizo iniciar en los misterios de la diosa Isis, fue el primero que introdujo 
en Grecia las ceremonias religiosas, de manera que su sistema religioso 
no era más que una copia del sistema egipcio; añade que una de las de 
ceremonias devotas con las que los sacerdotes egipcios solemnizaban 
las fiestas de sus dioses era la danza; Orfeo la introdujo en Grecia, y los 
griegos la fomentaron y la perfeccionaron con el tiempo. 

Los romanos tomaron de los griegos el culto y las ceremonias de los 
griegos. Numa fue el primero que fundó el Colegio de los Sacerdotes 
del dios Marte, que entre otros cultos, tenía el de la danza, que apren-
dían en el Colegio y ejercitaban en las fiestas solemnes y después de los 
sacrificios. Cita varias danzas romanas: las danzas saturnales, las de la 
buena diosa, las de Flora. Dice que los antiguos creían que Cibeles fue 
la diosa que inspiró la danza a los hombres y que Teofrasto, citado por 
Ateneo, dice que un célebre tañedor de flauta llamado Andrónico, la 
introdujo en Sicilia, y Cleofanto Tebano fue el que la perfeccionó en 
Grecia. La lectura de Homero, en especial los Himnos, no está ausente; 
así afirma que en un Himno de Homero, se introduce Apolo tañendo la 
lira, caminando al sonido de ella con cadencia, y que el mismo Júpiter 
danza también en medio del Olimpo, según los versos de un antiguo 
poeta citado por Ateneo. Añade que entre las musas eran Terpsícore y 
Erato (musa de la poesía lírica) las que presidían a la danza. Los ro-
manos, afirma, no tenían igual concepto de ella, y añade que así nos lo 
da a entender Nepote en la vida de Epaminondas, ya que aquéllos no 

NOVATELLUS29-1.indb   214 23/09/11   14:13



nova tellvs, 29◆1, 2011, pp. 175-225	 215

la consideraban propia de un hombre cuerdo. Dice que tal vez a ello 
se refería Cicerón en su oración a favor de Murena cuando afirma que 
ningún hombre sensato danza si no se ha bebido el juicio. Dedica luego 
algunos epígrafes (pp. 34-36) a la danza armada, según él, inventada por 
Minerva, que se ejecutaba con el escudo y la jabalina, y que otros la 
atribuían a Pirro en tiempos de la guerra de Troya, la danza astronómica, 
que tomaron los griegos de los egipcios, la danza báquica, de sátiros y 
bacantes en las fiestas solemnes, la danza campestre, en honor del dios 
Pan, inventada por este dios y que ejercitaban jóvenes de ambos sexos, 
coronados de hojas de encina y cruzándose sobre el pecho un festón de 
flores, la danza fúnebre que servía también para otras celebraciones no 
fúnebre, y que en los funerales abrían la marcha una gran comitiva de 
personas vestido talar blanco, y la seguían dos filas de jóvenes y donce-
llas coronadas de ciprés, formando entre ellos danzas graves acompaña-
das de lúgubres sinfonías, uniendo también los sacerdotes su canto que 
formaban otras danzas con los jóvenes que precedían al féretro. 

Y termina con la danza lacedemonia: después de citar en Esparta la 
ley de Licurgo que obligaba a los padres a enseñar la danza frigia a sus 
hijos cuando éstos hayan llegado a los siete años. Cita como institución 
de Licurgo la gimnopedia, “danza compuesta”, dice, “de dos coros de 
hombres y de muchachos, que bailaban cantando himnos en honor de 
Apolo” (omite que bailaran desnudos). Con esto nos basta para entender 
la trascendencia del mundo clásico en la obra de Montengón. Sobre los 
años dice (p. 66) que, si Heródoto no nos engaña, los egipcios fueron 
los primeros que dieron al año trescientos sesenta días, divididos en 
doce meses; en un epígrafe titulado “Año entre los griegos”, dice que 
en tiempos de Homero el año era lunar, que Tales de Mileto inventó 
después un ciclo para igualar los movimientos del sol con los de la luna, 
que este ciclo formaba el año de doce meses de treinta días, pero que al 
fin cada dos años añadió otro mes a los doce, compuesto de treinta días.

3.2. Obras en verso

Las odas. Dedico este epígrafre a las Odas en general.57 En lo que 
respecta a la primera, hay aquí la utilización de un nombre etimológi-

57 Tanto las Odas de Filóptatro, Ferrara, 1778, Imprenta de Cameral, como la edición 
posterior de Odas de D. Pedro Montengón, Madrid, Imprenta de Sancha, 1794.

NOVATELLUS29-1.indb   215 23/09/11   14:13



216	 cerezo magán / pedro montengón, jesuita y literato alicantino del siglo xviii  

camente griego que responde a circunstancias personales del autor, a 
su exilio forzoso: “Filópatro” (= amante de la patria [lejana]”) era el 
pseudónimo utilizado por nuestro autor después de su expulsión junto 
con los demás jesuitas y en su estancia en Italia, donde gozó de la pro-
tección del Duque de Ferrara. Aparecen los dos primeros volúmenes en 
177858 en Ferrara. Muchas de sus Odas se reimprimen en Madrid con 
algunos cambios. Las Odas de Filópatro son 73 poemas en tres libros. 
Las Odas de D. Pedro Montengón (es decir, la de Madrid) son 100 
poemas en un solo volumen en seis libros, con inclusión de la traduc-
ción de algunos salmos; Gumersindo Laverde comparó las ediciones de 
éstas (la de Madrid y la de Ferrara) y llegó a la conclusión de que en 
1794 P. Montengón reescribe sus Odas, las amplía, las corrige, arregla 
el lenguaje o altera el orden de las estrofas, consiguiendo una mejora de 
sus poemas, introduciendo temas nuevo y eliminando algunos de ellos;59 
adjunta además un cuadro comparativo de las tres ediciones muy útil 
(pp. 59-73). 

En todas las Odas el mito sobrenada en medio, por lo general, de un 
metro de tradición petrarquista, la estancia, con reglas muy precisas.60 
Figuras míticas y legendarias como Aretusa, Alfeo,Triptólemo, Talía, 
Palas, Hades, Aqueronte, Júpiter, Eolo, arpías, Orfeo, Alción, Baco. etc. 
son abundantes y le sirven para subrayar cierta cotidianeidad, alabanza 
o progreso industrial, humano o hechos históricos. Homero es su guía, 
pero también Píndaro, por ejemplo, en la Oda que dedica a Carlos III 
(“protector de la real sociedad vascongada de los amigos del páis, sobre 
el aumento de la agricultura”): “Canten otros la gloria que al Acaico 
carro o al Eléo / dio la veloz victoria / y el honor del laurel regó Alfeo, 
/ amartelado amante / de la esquiva, volúbil Aretusa / a su Gerón (=Hie-
rón?) triunfantre / lleve la tebana Musa”.61 

El profundo conocimiento del mito por parte de nuestro autor, hace 
que mecanice el mito de Alfeo, haciendo uso de un cierto furor artísti-

58 No en 1977, como dice el P. J. Pastor Fuster.
59 Cf. Carnero, Obras, vol. I, pp. 56-58.
60 Dante en el libro II de su De vulgari eloquentia dio normas específicas para la 

canción provenzal e italiana, normas que fueron seguidas por Petrarca; los españoles 
continuaron la tradición. La estrofa disponía de fronte, chiave verso de enlace y sirima; 
destinada originariamente para el canto, en el siglo xvi ya no se cantaba.

61 Odas de Filópatro, libro I. 

NOVATELLUS29-1.indb   216 23/09/11   14:13



nova tellvs, 29◆1, 2011, pp. 175-225	 217

co, y arribe al puerto pindárico de la “Musa tebana”, de modo que se 
puede afirmar que el poeta tebano en este caso será su guía, e igual que 
Píndaro, que ensalza a un tirano por el triunfo en la carrera de carros, 
P. Montengón, alaba la actividad o dedicación, tal vez más prosaica, de 
alguien de su tiempo que es también poderoso. G. Carnero62 hace un 
división sumamente útil de sus poesías: a) poesía de tema histórico na-
cional; b) poesía de circunstancias (=temas de elogios o consolatorias); 
c) poesía amorosa que en la edición de Madrid aparecen en el libro 
V, que en su mayor parte son de tono anacreóntico; d) poesía de tema 
literario; d) poesía de tema americano, donde participa de los ideales 
críticos y reformistas del siglo xviii a través de la cristalización del mito 
de la Edad de Oro, con la utopía del primitivismo y del buen salvaje 
incontaminado de la civilización europea, con mención de indígenas de 
América del Norte y de pueblos autóctonos de la América española. Es 
un tema que hemos ya visto en el Mírtilo. 

Como muestra cito algunas de singular belleza y tono helénico, por 
ejemplo, aquellos versos que dedica a la educación (ib. 22 ): “… Mas 
oponiendo en campo el pecho fuerte / no lo altera del fiera Garamante / 
la pica formidable, ni de airado / Mirmidón, el semblante, / tal formaba 
Quirón con el ejemplo /al hijo de Peleo… O la Oda XXI (Ibid.) dedica-
da a D. Francisco Javier Llampilla: “Del laurel, que Talía / por término 
me puso al primer buelo, / la lira, i io en el suelo / de mi pecho aliviaba 
el grave anhelo”. En la Oda XIV (ib.) dedicada a D. Francisco Soldevi-
la, encontramos esta estrofa: “Si tal vez se me muestra Apolo airado / 
se me buelve (sic con –b-) propicio / a este olor aplacado; / i avivando 
la llama / de reciente laurel, mi sien enrama”. La Musa es invocada en la 
Oda XXIV, contra la contratación de los negros: “Da, Musa, a mi talen-
to / aquella alada boga, en que se dice / buscó en grave lamento / de un 
justo sentimiento, que desdice. / Por los mares de Atlante / rebolando 
qual ellos lastimero / a todo navegante / daré funesto agüero…”. Cf. 
también esta estrofa de la Oda VII de las Odas de D. Pedro Monten-
gón, al Marqués de la Victoria: “Qual combatió el Tonante / sobre el 
excelso Flegra entronizado / con brazo fulminante / al Osa levantado 
/ sobre el Olimpo y el Pelio, que echó al suelo, / repeliendo el anhelo / 
de los altivos hijos de la tierra, / tal sostuvo Navarro aquella guerra”, 
donde vemos repetido la típica estructura del símil homérico. Valgan, 

62 Carnero, op. cit., pp. 81-87.

NOVATELLUS29-1.indb   217 23/09/11   14:13



218	 cerezo magán / pedro montengón, jesuita y literato alicantino del siglo xviii  

pues, estos pocos ejemplos, para comprobar cómo nuestro autor se vale 
de elementos instrumentales helénicos, para expresarse poéticamente.

4. Las traducciones de Sófocles: el Filoctetes

Quiero dedicar ahora unas líneas a su traducción del Filoctetes de Sófo-
cles, que, en mi opinión, transpira un cierto trasfondo vital biográfico; 
es en realidad, la obra preferida de nuestro autor; a ella irá dirigida aho-
ra nuestro análisis, porque es, como veremos, la que más se acomoda a 
las ideas del alicantino exjesuita. 

P. Montengón, escribió también sermones,63 algunas comedias64 y, lo 
que lo que aquí más nos interesa, traducciones de Sófocles: J. Rodríguez 
Azúa65 nos indica que publicó en 1820 su obra, Las tragedias, en único 
volumen, sin prólogo con traducción en endecasílabos, donde incluye las 
siguientes: Agamenón, Egisto y Clitemnestra; Edipo; Emón y Antígona. 
Sin embargo, lo que yo he podido leer es una edición de sus traducciones 
de Sófocles, al parecer inéditas hasta la edición realizada por Maurizio 
FABBRI, donde se incluye El Edipo. La Electra. El Filoctetes, (Piovani 
Editore, 1992), que este editor dice que es reproducción del texto del ma-
nuscrito 9/7082 conservado en la Real Academia de la Historia. 

Hemos visto que no es la primera vez que P. Montengón utiliza la 
leyenda, en especial la clásica para sus obras; hemos comprobado que 
está convencido de que la leyenda es superior a la historia, porque esta 

63 Concretamente, cuatro sermones en hexámetro, una violenta sátira contra la ense-
ñanza en España

64 Por carta al impresor De Sancha (15 de junio de 1790) (cf. Santiago García Sáez, 
op. cit., 103-105) sabemos que escribió cuatro comedias de las que no se tienen noticias 
de que fueran impresas; por esa carta conocemos sus títulos: La Matilde, El impos-
tor arrepentido, Los ociosos y El avaro enamorado. Este mismo autor dice que en La 
Biblioteca Nacional de Madrid encontró una comedia en un acto titulada El avaro 
arrepentido (1805, censura y licencia: 1787) y cree que pudiera ser la misma que El 
avaro enamorado; añade que por la caligrafía, el estilo y la presentación podría ser de 
Montengón, pero que le sería difícil afirmarlo; también encontró allí en verso La Matilde, 
con una caligrafía (sic) muy parecida, y Los ociosos, un entremés en prosa en 18 hojas, con 
una aclaración al margen donde se dice que es del siglo xviii y que fue encontrada en la 
librería de B. de Faber, si bien la caligrafía no parece ser de Montengón. El autor citado 
añade que en esa biblioteca examinó las similitudes que pudieran existir entre los títulos 
de El impostor arrepentido de que habla Montengón y el manuscrito de 56 hojas de una 
comedia en tres actos, El arrepentido con aprobaciones originales de 1816 y 1819.

65 Op. cit., p. 11.

NOVATELLUS29-1.indb   218 23/09/11   14:13



nova tellvs, 29◆1, 2011, pp. 175-225	 219

última es manipulable y la leyenda no. Por tanto, no es extraño que un 
conocedor profundo del mundo clásico, quiera penetrar en los vericue-
tos y entresijos lingüísticos de las obras más emblemáticas de Sófocles, 
por más que leamos en una especie de introducción del autor, o prólogo 
(no lo sabemos porque no se dice) que figura bajo el epígrafe “A Don 
domingo de Arguellada y Mendoza” (pp. 7-20): “Desde luego, los pocos 
principios que tenía de la [lengua] griega y el estudio que hice de nuevo 
a este fin, procuré ceñirlos a la perfecta inteligencia, principalmente de 
estas tres primeras tragedias traducidas”. Ni qué decir tiene que nuestro 
autor es consciente de alguna manera de que el Filoctetes, es una tragedia 
con happy ending, que, como sabemos, no es lo esencial de la tragedia 
griega, sino la acción, cuando dice: “El Filoctetes no tiene fin trágico y 
por esto he oído compararlo con a una ópera. Sófocles lo intitula tragedia 
y esto basta para que no demos nombres ni semejanza que los antiguos 
no conocieron”. Y añade: “Aunque le falta nudo a la acción, baja con 
todo Hércules del cielo para darle remate”;66 probable referencia al deus 
ex machina. 

Para P. Montengón67 “son enérgicos los sentimientos y expresiones de 
Filoctetes, y si éste no obtiene lugar entre los primeros héroes de Sófo-
cles, es causa del argumento a quien le falta catástrofe”. Por estas pala-
bras, y por la utilización del tecnicismo trágico “catástrofe” (katastro-
fÆ), que podríamos traducir por “desenlace”, nos damos cuenta de que 
nuestro autor tenía un conocimiento pleno de lo que era la tragedia griega 
estructuralmente hablando, por más que no hace alusión explícita a los 
textos de la Poética de Aristóteles. Es interesante al respecto su afirma-
ción: “El respeto y veneración que debemos a los padres de la tragedia, 
¿debe atar nuestros juicios para que no decidan de sus defectos? Si esta 
razón debiera valer, Tespis llevando de plaza en plaza sus tiznados perso-
najes, se merecería mayor respeto que Esquilo, y éste mayor también que 
Sófocles y Eurípides”. Naturalmente se refiere a la supuesta intención de 
Tespis de presentar a sus personajes con el rostro pintado, antes de que 
se pasara al uso de la máscara como aditamento necesario. Adivinamos 
la lectura de la definición de tragedia de Aristóteles en la Poética cuando 
nos habla (p. 12) de la “sublimidad del terror de las tragedias griegas” y 
de la “magnificencia y alto tono de su lengua llena y sonora”. 

66 p. 18.
67 Ib.

NOVATELLUS29-1.indb   219 23/09/11   14:13



220	 cerezo magán / pedro montengón, jesuita y literato alicantino del siglo xviii  

Hemos visto cómo a P. Montengón le atraen aquellos personajes a 
los que la fortuna les llena de una aparente y plena felicidad, pero de 
pronto los abandona y los deja en la más triste miseria; antes nos hemos 
referido a la metabolØ tÊxew, al cambio de fortuna de sus personajes. Fi-
loctetes es uno de ellos: de aquí su atractivo para P. Montengón, ya que 
no sólo se acomoda, como anillo al dedo a sus ideas estoicas, sino que 
presenta un auténtico paralelismo con el acontecer vital del propio autor, 
con lo que le pasó y tuvo que sufrir en su exilio forzado por causa de la 
expulsión de su Compañía. Sabemos que Filoctetes tiene que acomodar-
se a una nueva situación y circunstancias adversas, desde el momento 
en que es abandonado en Lemnos, isla que es presentada por Sófocles 
como deshabitada e inhóspita. A Montengón le debió impresionar no 
poco la leyenda de personajes como Edipo y la Electra, en especial la 
triste desventura de Edipo. Pero fue Filoctetes quien le causó mayor im-
presión e impacto: baste comprobar cómo habla de él y en qué tono en 
esa especie de prólogo que Maurizo Fabbri ha recuperado para nosotros 
del documento 9 /7082 de la Real Academia de la Historia. Es verdad 
que también habla de Edipo, pero es Filoctetes quien se ajusta más a 
la idea que impregna a alguno de los héroes de Montengón, de que el 
hombre tiene que estar preparado para los cambios de la fortuna y de 
que debe, por más que pertenezca por origen a una clase acomodada, 
estar en posesión de un oficio manual, para poder sobrevivir si aquella 
cambia, de la misma manera que Filoctetes mantuvo consigo el arco 
y las flechas de Heracles. Son situaciones parangonables a la de los 
personajes de las obras arriba comentadas. No olvidemos que el propio 
autor, P. Montengón, es desterrado y es forzado a vivir una vida nueva, 
llena de pesares y desventuras, en un territorio o lugar desconocido y 
los únicos arcos y flechas que llevaba en esa supuesta, llamémosla así, 
inhóspita isla de Lemnos, lejos de su patria, es su formación anterior y 
en su subconsciente literario debió figurar como Hércules su protector 
y preceptor el Padre Eximeno. 

Tal vez sería absurdo y forzado buscar más paralelismo, pero si hu-
biera que hacerlo, diríamos que la sangrante y pestilente herida de Filoc-
tetes, causada por una serpiente estaría representada por el testimonio de 
Campomanes, de que la Compañía había logrado convertirse en poder 
independiente dentro de la propia Iglesia, había influido en los monar-
cas, así como la envidia que había generado en otras órdenes y en los 
obispos en especial los de Indias. Es indudable que Filoctetes, tanto a 

NOVATELLUS29-1.indb   220 23/09/11   14:13



nova tellvs, 29◆1, 2011, pp. 175-225	 221

nivel de obra trágica como a nivel de leyenda del ciclo troyano, es sim-
bólicamente lo más representativo de lo que es la lucha por la vida, por 
una vida que es dura, terrible, difícil de sobrellevar. Recordemos el tema 
de la supuesta variación de planteamiento estratégico por parte de Sófo-
cles frente a los otros dos grande trágicos atenienses, puesto de relieve 
precisamente por quien fue también jesuita, el Padre Ignacio Errando-
nea, en dos artículos de Emérita,68 en lo que se refiere a la elección 
del personaje Ulises en lugar de otro en el Filoctetes para acompañar a 
Neoptólemo en su difícil labor de arrebatar el arco y las flechas a esa 
especie de Robinson Crusoe que habita en una gruta de doble entrada en 
la isla de Lemnos, o para convencerle de que les acompañe para que así 
se cumpla la profecía de Heleno, héroe no aqueo, sino troyano, de que 
con él y su arco y flecha de Heracles se pondrá en marcha la tan deseada 
toma de Troya: según la leyenda, era Diomedes y no Ulises quien debía 
llevar a efecto tal empresa, pero Esquilo prefirió abandonar la leyenda 
y Sófocles y Eurípides aceptaron esta nueva versión. Precisamente el 
citado Padre I. Errandonea traduce esta misma obra junto con otras de 
Sófocles. No está de más contrastar algunos textos de la traducción 
realizada por ambos autores, uno jesuita, Ignacio Errandonea, el otro 
jesuita secularizado, casado y con hijos, P. Montengón. 

No podemos saber si Errandonea llegó a consultar la traducción 
del Filoctetes de su supuesto hermano de religión, o al menos llegó a 
conocer el manuscrito 9 / 7082 citado por Maurizio Fabbri y que éste 
editó, por más que la versión que dan ambos del v. 20 es idéntica pala-
bra a palabra: “un poco más abajo hacia la izquierda verás una fuente 
(versión de Montengón)”; “un poco más abajo hacia la izquierda quizá 
encuentres una fuente manantial”, según la versión de Errandonea, con 
un optativo donde se expresa, junto con tãxa, la duda propia de reco-
nocimiento geográfico de quien tiene ya el recuerdo lejano de aquel 
lugar por causa de los años transcurridos desde que el héroe aqueo fue 
abandonado a su suerte en esa isla para dejar de sentir su pestilencia y 
sus gritos que no permitían cumplir con tranquilidad los procesos de 
culto y de sacrificios debidos a los dioses. Por supuesto que el endeca-
sílabo de la versión de Montengón no nos lo pone fácil. No es tarea fácil 
traducir un texto griego en verso (trímetro yámbico o de otra clase) en 
otro de lengua moderna en verso, concretamente en endecasílabo, como 

68 Emérita 23, 1955, pp. 122-164 y Emérita 24, 1956, pp. 72-107.

NOVATELLUS29-1.indb   221 23/09/11   14:13



222	 cerezo magán / pedro montengón, jesuita y literato alicantino del siglo xviii  

hace P. Montengón; el experimento ya lo hizo Hermosilla con los textos 
de Homero. Carles Riba decía que a un poeta es mejor que lo traduzca 
un poeta. Yo diría más bien que lo traduzca alguien que tenga alma de 
poeta, aunque lo haga en prosa. 

El P. I. Errandonea, que traduce dejándose conducir por el texto 
griego, nos presenta a un Ulises que le dice a Neoptólemo (v. 15-17): 
“tu cometido es ir realizando lo que aún falta, y, por de pronto, buscar 
dónde está por ahí una cueva de doble entrada” (d¤stomow p°tra, v. 16; 
en cambio Montengón, como poeta que es, y tal vez para ajustar el 
verso, transforma el d¤stomow p°tra, la piedra de dos bocas (=entradas) 
(no existe el correspondiente étimo griego en el texto de Sófocles del 
vocablo “cueva”) en “la peña que remata / en dos partidas cimas”. Es 
más, Montengón, al traducir el verso 1, añade, al estilo homérico, el 
patronímico que le correspondería a Neoptólemo, “hijo de Aquiles”, que 
no aparece en el verso original griego: “Henos aquí, hijo de Aquiles, 
finalmente / en la playa de Lemnos”. Naturalmente tampoco aparece 
dicho patronímico en la traducción de I. Errandonea. De manera que 
la fuerza y perentoria necesidad del verso al que es vertido el texto 
griego transforma ineludiblemente lo que sería una traducción en una 
interpretación, por más que poética, ya que “Aquiles” tiene aquí no sólo 
la función sacra de ajustar el endecasílabo, sino, de paso, dar un toque 
de atención al lector (o al “audiente escénico”, si lo hubiere) sobre 
la raigambre y origen familiar del segundo protagonista, Neoptólemo, 
funcionando como un epíteto en función “presentativa”. Pongámonos en 
situación y recordemos algunas cosas. 

Filoctetes, que, según algunos era uno de los pretendientes de Helena, 
se unió a la expedición contra Troya con cincuenta naves y cincuenta 
arqueros. El caso es que fue mordido por una serpiente en un pie mien-
tras celebraba un sacrificio en Crisa, según Sófocles (según otros, en 
Ténedos), islote que, por cierto, desapareció en el siglo ii d. C. El hedor 
irresistible exhalado por la herida y los gritos de dolor del héroe, que 
turbaban el silencio ritual de los sacrificios, hizo que los jefes aqueos en 
su camino hacia Troya se decidieran a abandonarle en la isla de Lem-
nos, siendo brazo ejecutor de la acción el astuto Ulises; allí sobrevivió 
gracias a sus certeras flechas. En la obra en cuestión se trata de que, 
tras los diez años transcurridos, y obedeciendo a la notificación oracular 
de Heleno que había sido capturado por los griegos, al ser designado 
Ulises de nuevo como brazo ejecutor de la acción de traerle a Troya, no 

NOVATELLUS29-1.indb   222 23/09/11   14:13



nova tellvs, 29◆1, 2011, pp. 175-225	 223

sea reconocido el laertíada por el certero arquero, aun habiendo pasado 
diez años ya. 

Tenemos, por tanto, aquí, un antes y un después del héroe; pero sobre 
todo, la conformación de un mitema estructural en el que una figura le-
gendaria se ve forzada a enfrentarse a una nueva situación, a un cambio 
radical en su vida, que le obliga a entrar en un proceso de adaptación 
a las nuevas condiciones vitales. Y eso cuadra que ni pintado con la 
puesta en marcha por parte de P. Montengón de la defensa, al igual que 
en otras obras suyas, de la praxis estoica a través de Epicteto y Séne-
ca, la idea estoica de que el hombre debe estar prevenido y aparejado 
para cualquiera mudanza de la fortuna y de que no hay bien seguro en 
la tierra, la idea epictética de que, si el hombre desea lo que no puede 
alcanzar (riquezas, honores, etc.), padece y sufre su búsqueda de la 
tranquilidad del alma y de la imperturbabilidad, para conseguir una vida 
sosegada, la idea de que el bien supremo es la felicidad, y esta consiste 
en la práctica de la virtud, que no es otra cosa sino vivir de acuerdo con 
la naturaleza (katå fÊsin z∞n); lo mismo con respecto a la imperturbabi-
lidad, la impasibilidad (épãyeia de la ética estoica, también comentada, 
condición indispensable para lograr la serenidad del alma y la libertad 
característica del sabio y base de su felicidad. Filoctetes se ajusta a la 
perfección con la idea montengoniana que hemos comprobado arriba 
sobre la idea de que es bueno tener aprendido un oficio para enfrentarse 
a los avatares de la fortuna cuando se cae en la desgracia, que eso serían 
el arco y las flechas, junto con la preparación estoica del protagonista o 
de los sucesivos personajes que van entrando en escena. El sentido trá-
gico de P. Montengón está muy cerca de los valores dramáticos que se 
respiran del mundo sofócleo y helénico: el tema de la “acción” del héroe 
propio de la tragedia, que no se abandona ante la adversidad, sino que 
lucha, es algo que se desprende de los personajes montengoniano, si bien 
en clave estoica. Eso unido a ese “paralelismo vital” con la propia vida 
del autor: de ahí su predilección por personajes desgraciados, pero que 
saben mantener su figura erguida ante la desventura y que poseen los ins-
trumentos necesarios para resistir a la desgracia. Por tanto, si tuviéramos 
que generar una “conclusión” a todo este tema, tendríamos que decir que 
Filoctetes es La Conclusión, ya que como tal la concibió nuestro autor 
alicantino.

NOVATELLUS29-1.indb   223 23/09/11   14:13



224	 cerezo magán / pedro montengón, jesuita y literato alicantino del siglo xviii  

BIBLIOGRAFÍA

Batllori, M., La cultura hispano-italiana del los jesuitas expulsos, Madrid, Gre-
dos, 1966.

Blanco Martínez, R., Pedro Montengón y Paret (1745-1824): un ilustrado entre 
la utopía y la realidad, Valencia, Universidad de Valencia, 2001. Col. Letras 
Humanas.

Brown, R., La novela española 1700-1850, Madrid, Dirección General de Archi-
vos y Biblioteca, 1953.

Campomanes, P. R., Dictamen fiscal de expulsión de los jesuitas de España, Ma-
drid, F.U.E, 1977, ed. de Cejudo y T. Egido.

Carnero, G. (coordinador), Historia de la literatura española, Siglo xvii, Vol. I, 
Madrid, Espasa Calpe, 1995.

,	 Historia de la Literatura Española. Siglo xviii, vol. II, Madrid, Espasa Calpe, 
1995, pp. 949-960.

,	 “Selección de Odas”, en la edición del Vol. II de Obras. El Rodrigo. Eudoxia, 
hija de Belisario, Instituto de Cultura Juan Gil-Albert, Alicante, 1990. 

Catena López, E. “Noticias bibliográficas sobre las obras de Don Pedro Monten-
gón y Paret”, en Homenaje a la memoria de Don Antonio Rodríguez-Moñino 
1910-1970, 1745-1924, Madrid, Castalia 1975, pp. 195-204.

,	 Vida y obras de D. Pedro Montengón y Paret: Memoria, Madrid, 1947. Copia 
mecanografiada. Tesis Univ. Complutense, Madrid. Dirigida por Joaquín En-
trambasaguas. (Excluida de consulta).

Cerezo Magán, M., Plutarco. Virtudes y vicios de sus héroes biográficos, Univer-
sidad de Lleida, 1996.

Coxe, W., España bajo el reinado de la Casa de Borbón, Madrid, Establ. Tipog. 
F. de P. Mellado, 1847, vol. IV, trad. De J. Salas Quiroga.

Egido, T., “La expulsión de los jesuitas de España”, en A. Mestre (ed.), Historia 
de la Iglesia en España, Madrid, B.A.C., 1979, vol. IV, cap. 8 y apéndices 4 
y 5, pp. 746-792 y 809-816.

Fabbri, M., Un aspetto dell’Iluminismo spagnolo: l’opera letteraria di Pedro Mon-
tengón, Pisa, Libreria Goliardica, 1972.

Fuster, J. P., Biblioteca Valenciana de escritores que florecieron hasta nuestros 
días y de los que aún viven, Valencia, Imprenta y Librería de Indelfonso Mon-
pié, 1827, vol. II, 1830.

García Sáez, S., Montengón, un prerromántico de la Ilustración, Publicaciones de 
la Caja de Ahorros de la Diputación de Alicante, 1974.

González Palencia, A., Pedro Montengón y su novela “Eusebio”, Madrid, 1926.
Laverde Ruiz, G., “Apuntes acerca de la vida y poesía de don Pedro Montengón”, 

en Ensayos críticos sobre filosofía, literatura e instrucción pública, Lugo, 
1868, que este mismo tomó de de la obra de Guillermo Coxe, y que puede 
leerse en Santiago García Sáez, pp. 25 -26.

Menarini, P., Tre contemporanei e il duello: Jovellanos, Iriarte, Montengón, Pisa, 
Libreria Goliardica, 1973.

NOVATELLUS29-1.indb   224 23/09/11   14:13



nova tellvs, 29◆1, 2011, pp. 175-225	 225

Menéndez y Pelayo, M., en sus Obras completas: “Jesuitas españoles en Italia y 
Noticias literarias de los españoles extrañados del reino en tiempos de Carlos 
III”, Estudios y discursos de crítica literaria, IV, 1942.

Montengón, P., Eusebio, Madrid, Editora Nacional, 1984. Edición preparada por 
Fernando García Lara; Col. Biblioteca de la literatura y el pensamiento his-
pánicos.

,	 Eusebio, historia de las memorias que dejó él mismo, Barcelona, Librería de 
D. Francisco Oliva, 1836.

,	 Examen analítico de la censura sobre el Eusebio corregido obra de D. Pedro 
Montengón, Transcripción de Vicente Martínez Morellá, Alicante,Obra social 
y Cultural de la Caja de Ahorros Provincial de Alicante, 1976; col. Papeles 
alicantinos.

,	 El Mírtilo o los pastores trashumantes, Madrid, Imprenta de Sancha, 1795.
,	 Obras. El Rodrigo, vol. I, Alicante, Instituto de Cultura Juan Gil-Albert, 1990, 

Edición, estudio preliminar y notas de Guilermo Carnero.
,	 Obras. El Rodrigo. Eudoxia, hija de Belisario, vol. II Selección de Odas, Ali-

cante, Instituto de Cultura Juan Gil-Albert, 1990, Edición, estudio preliminar 
y notas de Guillermo Carnero. 

,	 La pérdida de España reparada por el Rey Pelayo: poema épico, Nápoles, 
Battista, 1920.

,	 El Antenor. Primera parte, “por Don Pedro Montengón con licencia en Madrid 
por Don Antonio de Sancha”, 1788 (MDCCLXXXVIII) (abajo figura: “Se 
hallará en su Imprenta y Librería Aduana Vieja”).

,	 El Antenor. Parte segunda, con licencia en Madrid por Don Antonio de San-
cha”, 1788 (MDCCLXXXVIII) (abajo figura: “Se hallará en su Imprenta y 
Librería Aduana Vieja”).

,	 Odas de Filópatros, Ferrara, 1778 (MDCCLXXVIII) (abajo figura: “en la 
emprenta Cameral con licencia delos superiores” [sic]).

,	 Odas de D. Pedro Montengón, “en Madrid en la imprenta de Sancha, 1794 
(MDCCXCIV).

,	 Frioleras eruditas y curiosas, Madrid, Ediciones “Atlas”, 1944. Nota preli-
minar de Joaquín Rodríguez Arzúa; col Cisneros, dirigida por Ciriaco Pérez 
Bustamante. (Cfr. MONTENGÓN, P., Frioleras eruditas y curiosas, Madrid, 
García y Compañía, 1801?).

Santonja, P., El Eusebio de Montengón y el Emilio de Rousseau: el contexto 
histórico. Trabajo de literatura comparada, Alicante, Consejo Superior de 
Investigaciones Científicas, 1994.

Sófocles, Edipo Rey, La Electra, El Filoctetes. Tragedias de Sófocles traducidas 
por Pedro Montengón, Bolonia, Abano, 1992. Col. Centro di Studi sul Sette-
cento Spagnolo. Testi inediti e rari. 

NOVATELLUS29-1.indb   225 23/09/11   14:13




