
nova tellvs, 29  ◆1, 2011101

Manjar ímpio: a origem da mácula humana

Reina Marisol Troca Pereira
Universidade de Coimbra

rmtp@ubi.pt

Resumen: Este artículo es una acotación que relaciona el inicio de la mácula hu-
mana original con el plano dietético carnívoro. La idea no es una novedad, pues 
diversas filosofías de la Antigüedad Clásica han defendido el vegetarianismo. Es un 
hecho que la ingestión de carne está ligada a gustos selváticos, animalescos, bárba-
ros, que no permiten la evolución del hombre. 

Impious delicacy:  The origins of human taint

Abstract: This article relates the commencement of the original sin of the human 
race with diet containing the ingestion of meat. This is not a new idea at all, since 
several philosophies from the classical Antiquity defended vegetarianism. The fact 
is that meat ingestion is associated to savagery, animal and barbaric tastes which 
restrain mankind’s progress.  

Palabras Clave: Comida, carne, vegetarianismo, ascensión y ruina.
Key Words: Food, meat, vegetarianism, rise and fall.
Recepción: 16 de febrero de 2011.
Aceptación: 27 de abril de 2011.

NOVATELLUS29-1.indb   101 23/09/11   14:13



nova tellvs, 29  ◆1, 2011103

Manjar ímpio:
a origem da mácula humana

Reina Marisol Troca Pereira

“ëliw druÒw”1

Introdução
Seguindo o postu lado proverbial em epígrafe, importa considerar, de 
facto, o devir da existência humana. Esse percurso transformacional pode 
analisar-se através de um trajecto culinário com denotações órficas, pita-
góricas e (neo)platónicas.

Com efeito, contam-se várias reflexões de cariz cosmológico e teoló-
gico, expostas por autores gregos e romanos. Exemplo disso foi o mito 
das Idades, presente em Hesíodo2 e Ovídio,3 que postulava a ocorrên-
cia de várias etapas da existência humana, mediante uma degeneração 
sequencial do homem, desde a Idade do Ouro, à mais próxima - a do 
Ferro. 

Esse declínio moral e comportamental pode associar-se a uma alte-
ração dos preceitos alimentares. De facto, na época de Crono, altura 
em que os humanos §n yal¤˙si kak«n ¶ktosyen èpãntvn,4 “viviam na 
abundância, afastados de todos os males”, a alimentação processava-se 
com base nos alimentos espontâneos, como frutos e vegetais, que a terra 
fornecia.5 Também Platão reitera o diferenciamento entre a época de 

1 Cfr., Str., 8. 6. 13; Cic., Att., 2.19. Note-se a afirmação de Zen. 2. 40, a propósito dos 
dríopes (drËw) e da distinção entre uma época primitiva e um período social, com a cor-
respondente alteração alimentar: §peidØ tÚ érxa›on ofl ênyrvpoi balãnoiw druÚw trefÒmenoi, 
Ïsteron eÍreye›si t∞w DÆmhtrow, karpo›w §xrÆsanto, “porque antigamente os homens se ali-
mentavam com glândulas, frutos de carvalho; mais tarde, depois da sua descoberta, uti-
lizaram os frutos de Deméter”. A propósito dessa civilização, vid. Hdt., 8.43; Th., 7. 57. 4.

2 Hes., Op., 109-201.
3 Ov., Met., 1.89-150.
4 Hes., Op., 115.
5 Vid. Hes., Op., 118-119. Cfr. Ov., Met., 15. 89-90, 102-112. Note-se, outrossim, o 

valor de alimentos espontâneos, como a malva e o asfódelo, conforme destaca Hes., Op. 
40-41: nÆpioi oÈdÉ ˜son §n malãx˙ te ka‹ ésfod°lƒ m°gÉˆneiar, “Loucos! […] Nem sabem 
a vantagem que existe na malva e no asfódelo”. A alusão viria a ser recuperada por 

NOVATELLUS29-1.indb   103 23/09/11   14:13



104	 troca pereira / manjar ímpio: a origem da mácula humana  

Crono e a de Zeus, no presente, tomando por referência a alimentação, 
conforme se depreende através do seguinte excerto:6 éllå tå m¢n toiaËta 
ép∞n pãnta, karpoÁw d¢ éfyÒnouw e‰xon épÒ te d°ndrvn ka‹ poll∞w Ïlhw êllhw, 
oÈx ÍpÚ gevrg¤aw fuom°nouw, “eles tinham bastante fruta das árvores e de 
outras plantas, que a terra fornecia espontaneamente, sem o auxílio da 
agricultura”.7 

À época, a raça humana encontrava-se mais próxima da divina8 e, 
consequentemente, da sua origem, partindo do princípio de que des-
cendia dos deuses. Ainda assim, o estreitamento de ambas as esferas 
não significava um acréscimo qualitativo. Ora, quer os deuses tenham 
sido concebidos pelos mortais,9 com especial responsabilidade para 
os poetas Homero e Hesíodo, como expôs Xenófanes de Cólofon,10 
engrandecendo e sublimando as suas próprias características; quer se 

Plu., Septem Sapientium Convivium, 158a, a título das pr«tai trofa‹, “primeiras formas 
de alimento”, com a descrição de todas as vantagens, económicas (eÈtel«n, aÈtofu«n, 
litÒthw, éf°leia) e médicas (Íg¤eia. Cf. Epiménides in Pl., Lg., 677e). Os géneros em 
apreço eram sobretudo procurados e consumidos pelos escalões sociais mais pobres 
(vid. Ar. Pl. 543-545: site›syai dÉ ént‹ m¢n êrtvn malãxhw ptÒryouw, ént‹ d¢ mãzhw fulle›É 
fisxn«n =afan¤dvn, ént‹ d¢ yrãnouw, “ingerir, em vez de pão, raízes de malvas; rabanete 
seco, em vez de bolo”). As diferenças de planos alimentares no seio de uma mesma 
sociedade permitiam igualmente distinguir classes sociais, podendo até justificar actos 
fora da lei (édik¤a. Vid. Ath., 286a: ín mÆ soi pvle›n yel˙, ërpason aÈtÒn, “se não to fac-
ultarem, rouba-o”). De facto, reportavam-se alimentos apenas disponíveis para classes 
mais abastadas (vid. obras, como ÑHdupãyeia), e outros mais frequentes e vulgares, as-
sociados, por isso, a indivíduos com menos recursos. Contavam-se, a este propósito, os 
alimentos vegetais de origem selvagem e espontânea, e outros, como peixes de pequena 
dimensão, conforme cita Ath., 285d, a partir de Crisipo: §n ÉAyÆnaiw m¢n diå tØn dac¤leian 
Íperor«si ka‹ ptvxikÚn e‰na¤ fasin ˆcon, “em Atenas desprezam os peixes pequenos, 
devido à sua abundância, e declaram que é comida de mendigos”. Acerca da simbologia 
associada a certos alimentos, considere-se a sua inserção em escritos (vid. sonho profé-
tico da Terra Prometida, com abundância de comida e bebida. Cf. Is., 35:1, Ezeq., 47: 
7-12), rituais, bem como a sua funcionalidade em diferentes credos (vid. pão e vinho, na 
Eucaristia Cristã. 1 Cor., 11:24-25). Vid. Brout, 2003, pp. 97-108.

6 Pl., Stat., 272a.
7 Embora naturais, os produtos agrícolas eram de certa forma ‘fabricados’ pelo trab-

alho humano. Cf. Hdt., 7.31, a propósito do mel proveniente das abelhas e aquele que, 
em certas culturas, resultava do trigo e do fruto do tamarisco.

8 Note-se que, segundo Pl. Stat., 271e, a Divindade era um pastor.
9 X., fr., 1, 5, 6, 16 Diels. Cf. Clem. Al., Strom., 7.
10 X., fr., 11 Diels.

NOVATELLUS29-1.indb   104 23/09/11   14:13



nova tellvs, 29◆1, 2011, pp. 101-127	 105

tenha verificado a situação inversa,11 a humanidade seria, respectiva-
mente, criadora ou herdeira dessas qualidades e defeitos reconhecidos 
aos deuses do panteão clássico. Não obstante o trajecto ensaiado desde 
a antropomorfização e o concretismo divino, para a abstractização12 e o 
monoteísmo,13 no universo politeísta da Antiguidade, a proximidade em 
relação ao divino não traduzia necessariamente uma mais-valia qualita-
tiva, que viria a desenvolver-se no âmbito do credo Judaico-Cristão, no 
qual se considera Deus como expoente máximo de todo o Bem.

A alimentação como fonte degenerativa.

De toda a forma, o progressivo afastamento entre os planos divino e 
humano mostrava-se como um facto, em cujo cenário a alimentação se 
apresenta como um elemento adicional, que acentuava o distanciamento 
entre ambas as esferas. Com efeito, os deuses ingeriam néctar e ambró-
sia, garantindo assim a sua essência imortal.14 

11 Vid. Prometeu, ou até mesmo a ira de Zeus. Cf. Hes., Op., 109-201; Pl. Smp., 189d-
193e. Certas versões dão conta da raça humana, como havendo sido moldada a partir 
do barro, à imagem e semelhança dos deuses, como se constata em Xenoph., fr. 8-10.

12 Vid. Clem. Al., 4.51.6, para quem o verdadeiro deus é uma imagem mental e não 
um objecto estilizado por um artista: ≤m›n d¢ oÈx Ïlhw afisyht∞w afisyhtÒn, nohtÚn d¢ tÚ 
êgalmã §stin. NohtÒn, oÈk afisyhtÒn §sti [tÚ êgalma] ı mÒnow ˆntvw yeÒw, “No nosso ponto 
de vista, a imagem de Deus não é um objecto feito de matéria captada pelos sentidos, mas 
um objecto mental. Deus, isto é, o único deus verdadeiro, é captado, não pelos sentidos, 
mas pela mente”. Cf. a teoria das ideias presente em Pl., R., 6-7, com a metáfora do sol, 
em Pl., R., 6. 507b-509c, e a alegoria da caverna, em Pl., R., 7. 514a–521d; D. L. 3.15.

13 X., DK B 23-24 afirma a existência de um só deus: eflw yeÚw ¶n te yeo›si ka‹ ényr≈posi 
m°gistow, oÎ ti d°maw ynhto›sin ımo¤iow | oÈde nÒhma. oÔlow d¢ noe›, oÔlow d° tÉ ékoÊei, “Ex-
iste apenas um deus entre deuses e homens – o deus supremo, | nada similar aos mortais, 
em forma ou em pensamento”. Aliás, o documento conhecido como Testamento de Or-
feu, produzido no século III a.C., nega o politeísmo, pelo que fora utilizado pela doutrina 
Judaico-Cristã para reforçar a crença monoteísta. Vid. Ps.-Arist. Mund. O papiro de Der-
veni contém ainda um hino a Zeus, deus único, certamente do conhecimento de Platão. 
Cf. Pl. Ti. 28E, Lg., 715e.

14 De considerar igualmente a ingestão de leite pelos imortais, num processo intra e 
inter-racial (e.g. Zeus/cabra Amalteia. Vid., no sentido inverso, E., Ba., 770), ainda que 
não absolutamente obrigatório (cf. Crono, Diónisos). A amamentação aplicava-se tam-
bém na esfera humana, numa relação maternal (e.g. Édipo/Antígona, E., Ph., 1527), e 
(ou) envolvendo outras raças (e.g. Hércules/Hera, Rómulo/Remo, a partir de uma loba). 
O peito, embora funcione como um símbolo de maternidade, não garante a sinceridade 

NOVATELLUS29-1.indb   105 23/09/11   14:13



106	 troca pereira / manjar ímpio: a origem da mácula humana  

A partir momento em que a raça dos beneficiados com o roubo de Pro-
meteu recebeu o sexo feminino consubstanciado na figura de Pandora,15 
como forma de castigo divino, deu-se início a um trajecto degenerativo. 
Até então desconhecidos da raça dos homens, os sofrimentos,16 a doença 
(nÒsow) e o trabalho (pÒtow) impõem-se-lhes. No imediato, deixava de ter 
acessibilidades privilegiadas e facilitadas nos mais diversos domínios. Por 
conseguinte, todos os bens a que o homem tinha acesso (vid. alimentação) 
ou detinha propriedade (vid. matrimónio17) continuavam a frutificar, mas 
mediante trabalho, condução, cuidado e disciplina,18 o que reproduzia a es-
sência do novo elemento feminino apresentado: fruto da t°xnh conjunta de 
várias divindades e não da fÊsiw. Essa capacidade manipulativa permitia 
distinguir níveis civilizacionais, numa proporção directa ao distanciamento 
divino. Eis, pois, que, quanto mais civilizado o povo, mais técnica utiliza-
va nos seus trabalhos e mais artificiais eram os resultados obtidos, face à 
naturalidade/espontaneidade divina à qual desejava vir a (re)unir-se. Con-
vinha, pois, retroceder e mimhs–meya tÚ xrusoËn g°now,19 “imitar a raça da 
Idade do Ouro”, por forma a que, à margem de tå pãyh ka‹ afl §piyum¤ai, 
“paixões e desejos”, e com base no labor, qual enxame de abelhas,20 atin-

do sentimento (vid. Clitemnestra, in E., El., 1207: ¶deije mastÚn, face a Sen., Ag., 911: 
scelestas […] euita manus). Cf. Pl. R., 5.460c; Arist. GA, 777a. Em suma, a alimentação 
láctea, ainda que natural, não assegurava imortalidade (vid. Idade da Prata, em Hes., Op., 
130), nem a pureza dos elementos envolvidos. Aliás, o consumo de leite conhecia-se em 
povos e civilizações considerados bárbaros, como entre os Índios, os Etíopes, os Citas, 
os Ciclopes, os Masságetas. Vid. Auberger, 2001, pp. 131-157.

15 Vid. Hes., Op., 57: ént‹ purÚw d«sv kakÚw,”darei, em troca do fogo, um mal!” Vid. 
Murr, 1969; Rudhardt, 1986, pp. 231-246; Neitzel, 1976, pp. 387-419.

16 Note-se E., Or., 1-3: OÈk ¶stin oÈd¢n deinÒn oÈd¢ payow, oÈd¢ jumforå yeÆlatow 
ényr≈pou fÊsiw, “não existe nada de terrível, nem de sofrimento, nem de infortúnio 
divino que a natureza humana não tenha”. 

17 Considere-se o caso de Helena, cuja lascívia e infidelidade são consideradas fruto 
de uma má ‘gestão’ da parte do esposo (E. IA 383-384: kak«w | ∑rxew).

18 Note-se, como resultado dessa necessidade imposta, o desenvolvimento de activi-
dades como a agricultura, a pesca, a caça ou a cozinha. Neste sentido, os cereais (fruto 
do cultivo) detinham uma conotação negativa, se avaliados perante a malva e o asfódelo 
(espontâneos), acima referidos.

19 Porph., Abst., 3.27.
20 Considere-se Hes., Op., 305-306. Cf. X., Oec., 7.33-34; Col. 11.1.26: “Nam illud ver-

um est M. Catonis oraculum: ‘Nihil agendo homines male agere discunt’ ”, “Com efeito, 
é verdadeiro o dito de Catão: «Não fazendo nada, os homens aprendem a fazer mal».

NOVATELLUS29-1.indb   106 23/09/11   14:13



nova tellvs, 29◆1, 2011, pp. 101-127	 107

gisse a verdadeira liberdade (§leuyer¤a). Daí a injustiça daqueles que se 
aproveitavam do trabalho alheio, como os basile›w, “reis devoradores de 
presentes” (Hes., Op., 48-49),

No momento em que o plano alimentar humano começou a integrar 
uma dieta carnívora, registou-se um reflexo imediato, ainda mais acen-
tuado, nos comportamentos assumidos. O consumo de carne potencia-
lizava o gosto pelo sangue, bem como actos de bestialidade.21 Na rea-
lidade, a sarcofagia não só facultava a distinção entre os planos divino 
e humano, como permitia também comparar os homens aos restantes 
animais e aos comportamentos típicos da sua selvajaria. Não são, por 
isso, raros os símiles e as metáforas que equiparam certos homens, pelas 
atitudes assumidas, a animais,22 assim como afirmações que assumem a 
valência de máximas, como “lupus est homo homini”.23

Porque tanto a fome como a sede constituíam desejos corporais, 
e simultaneamente necessidades primárias,24 tornava-se imperioso as-
sumir uma perspectiva platónica,25 de modo a satisfazê-los, mas sem 
excessos (mhd¢n êgan), e de man eira a que a alma soberana se opu-
sesse26 e dominasse27 o invólucro somático que a enclausura.28 Dese-

21 Cf. Ov., Met., 15.86-87; Sen., Thy., 732.
22 Notem-se, a título ilustrativo, as seguintes comparações: do infanticídio perpe-

trado por Atreu, “qualis Armenia leo”; a atitude implacável de Agamémnon, l°vn Õw 
| ÉAtre˝dew, “como um leão”, em Il., 11.129-130, donde também Clitemnestra e Egisto 
comparados a uma leoa e a um lobo, respectivamente, em Od., 11.411: aÏte d¤pouw l°aina 
sugkoimvm°nh | lÊkƒ, l°ontow eÈgenoËw épous¤&, “a leoa de duas patas, que acasala com 
um lobo, na ausência do nobre leão”; a morte de Agamémnon, equiparada, qual ritual de 
bufonia, à de um boi, em Od., 11.411; o aproveitamento de Orestes do festim preparado 
por Egisto, para matá-lo, como a uma peça de carne. Vid. E., El., 855-858.

23 Vid. Plaut., As., 495.
24 Para além de atender a uma das necessidades primárias do homem, devem notar-se 

outras utilizações associadas a certos alimentos, aos quais se reconheciam aplicações 
no âmbito da medicina, do erotismo (e.g. mandrágora ou ‘maçã do amor’, Dsc., 4.76), 
da contracepção (e.g. silphium ou ‘dádiva de Apolo’. Vid. Ar., Eq., 893-901; Plin., HN, 
13.42; Catul., 7; Macr., 2.4.1. Cf. Plin., HN 22.44.91), do aborto (vid. periclímeno, in 
Dsc. 4.14), entre muitas outras. 

25 Considerem-se, a propósito, Burkert, 1960, pp.159-77; Uždavinys, 2004; Gallop, 
1975, p.89.

26 Vid. Pl., Phdr., 94b7-c1, c9-e6. Cf. Pl., R., 439c2-d8, 441b2-c2.
27 Vid. Pl., Phdr., 80a, 94b-d.
28 Vid. Pl., Phdr., 82e-83a.

NOVATELLUS29-1.indb   107 23/09/11   14:13



108	 troca pereira / manjar ímpio: a origem da mácula humana  

jos corporais, paixões e medos não deveriam, pois, ser tomados como 
reais.29 

É precisamente esse refreamento estóico, pela apatia (épãdeia), que 
asseguraria a superioridade da raça dos humanos sobre os demais seres,30 
que com eles partilham o mesmo cosmos, conforme atestam filósofos, a 
exemplo de Aristóteles:31 tå går êlla z“a oÈ lÒgƒ [afisyanÒmena] éllå 
payÆmasin Íphrete›, “é que os outros animais para além do homem mos-
tram-se subservientes, não para com a razão, ao apreendê-la, mas para 
com os sentidos”. Pese embora a ocupação humana do lugar cimeiro 
na scala naturae de Aristóteles,32 mereciam reprovação os seus desejos 
incontidos de vária ordem, como riqueza, sexo e até alimentação.33 Eis, 
por conseguinte, que se justificam as repetidas exortações ao abandono 
de hábitos alimentares carnívoros e sanguinolentos.34 A exemplo disso, 
o neoplatónico Porfírio apelaria a Firmo Castrício (Firmus Castricius) 
para regredir no que considerava ser a apostasia de ter abandonado o ve-
getarianismo,35 enquanto elo de ligação aos preceitos religiosos. Selec-
ciona, para o efeito, quatro razões, na sua obra De Abstinentia, a saber: 
por um lado, o facto de a alimentação dos seres carnívoros se revelar 
imoderada e imprópria para a vida filosófica; por outro, o princípio de 
que são ímpios todos os que sacrificam animais; por outro lado ainda, 

29 Vid. Pl., Phdr., 81b3-5, 83d6-7, 94b8-10, 94d5.
30 Note-se a infelicidade que viria a atingir Agamémnon, pela ambição desmesurada 

que se mostrara incapaz de conter, colocando em prática o princípio horaciano “aurea 
mediocritas” (Hor., Carm., 2.10.5). Vid. E., IA 337: §spoÊdazew êrxein Dana˝daiw, “Ávido 
de comandar os dânanos para Ílion”.

31 Arist., Pol., 1254b.
32 Vid. Arist., PA, 656a.
33 No âmbito nutricional, o apetite voraz excessivo pode verificar-se em figuras como 

nos companheiros de Ulisses, devoradores dos bois de Hiperíon, Od.,1.8-9; nos pretend-
entes de Penélope, que ocupavam abusivamente o palácio de Ítaca e consumiam bens al-
heios (éllhlofag¤a), conforme constata Telémaco, em Od., 1.250-251; em glutões (vid. 
gastrimarg¤a) antropofágicos, como o lídio Cambes, que ingerira a sua própria esposa, 
como se constata em Eut., Od., 9.310: KambÊsiw d¢, basileÁw Lud«n, fãgow ka‹ polupÒthw 
Ãn nuktÒw pote tØn •autoË guna›ka katakreourgÆsaw ¶fagen, “Mas Cambes, rei 
dos Lídios, glutão e sedento, certa vez de noite esquartejou e comeu a esposa”; e até na 
autofagia de Erisícton. Vid. Ath. 10.416; Ov., Met., 8.738-878.

34 Vid. Met., 15.469-472.
35 Dombrowski, 1984; Walters & Portmess, 1999, pp.1-36; Preece, 2008; Spencer, 

1996.

NOVATELLUS29-1.indb   108 23/09/11   14:13



nova tellvs, 29◆1, 2011, pp. 101-127	 109

porque os antigos sábios condenavam a alimentação baseada em car-
ne;36 finalmente, porque os animais também possuem uma razão, quer 
interna (demonstrando memória, prudência, sensações37), quer externa 
(pela comunicação entre pares, apesar de os humanos não compreende-
rem essa linguagem, assim como a de várias outras culturas). Estes seres 
podem, outrossim, auxiliar o homem, nos seus afazeres campestres, e, 
por tal, merecem um tratamento justo, isto é, sem sofrer ferimentos. 

O consumo de carne e a realização do culto.

Nenhum motivo legitimaria a continuidade da prática do consumo de 
carne, nem mesmo uma alegada imperiosidade de reverenciar os deuses, 
através de sacrifícios. Uma dieta baseada em carne animal aproximava 
as figuras do caçador e do cozinheiro,38 porquanto ambos se torna-
vam, em simultâneo, criminoso e sacrificador. Porém, conclui-se que 
transformar os imoladores, homines necantes, em sacerdotes, homines 
religiosi,39 os quais ritualizavam o sacrifício de vítimas, seguidamente 
degustadas,40 supostamente cumprindo o gosto dos deuses, deveria en-
tender-se como um mero pretexto justificativo. Afinal, continuava a ser 
possível facultar banquetes, sem recurso ao sacrifício de animais, uma 

36 Vid. Dombrowski, 1984, p. 2, a propósito de Pitágoras, Empédocles, Teofrasto, 
Plotino, Porfírio e eventualmente até Platão.

37 Note-se Clark, 1977. Considere-se a evolução do tratamento do cão, da Ilíada, 
onde surge como um animal necrófago, Il.1.4, para a Odisseia, Od., 17.290-327. Vid. 
Dombrowski, 1984 b, pp.141-143. 

38 O tratamento da alimentação justificava, para além do envolvimento de mulheres 
e escravos na área, a existência da classe profissional de indivíduos ligados à cozinha 
(e.g. Arquestrato, séc. iv a. C.), bem como a difusão literária do topos culinário, tanto em 
livros técnicos (vid. Apicius, De Re Coquinaria), como em obras de diversos géneros, 
de modo disperso, com maior (vid. Poema Moretum; Ateneu, Deipnosofistas) ou menor 
(e.g. Macr., 3.18) desenvolvimento. Considere-se, neste âmbito, também a abordagem do 
topos do symposium, assim como de figuras associadas (vid. Vendedor, em Ar., Eq.,), na 
cena cómica, desde a Comédia Antiga. Certamente correspondia ao gosto das audiências 
e tinha uma funcionalidade dramática, para denotar exuberância; situações de vitória (cf. 
k«mow) ou de celebração da paz (vid. Ar., Lys., Ach., Pax.); associação com a guerra (vid. 
Ar., Ach.,1095-1142); ou alteração circunstancial (Ar., Ec., Ra., Pl., Av.). Vd. Wilkins, 
2000.

39 Vid. Ov., Met., 15.111-40.
40 Note-se Ov., Met., 15.141-2.

NOVATELLUS29-1.indb   109 23/09/11   14:13



110	 troca pereira / manjar ímpio: a origem da mácula humana  

vez que a terra não privara os mortais de leite e mel.41 Depreende-se, 
assim, que não seriam os deuses que exigiam ou sequer se regozijavam 
com sacrifícios,42 em particular, com vítimas humanas.43 A degustação 
de carne, a caça, a execução de sacrifícios e de outros actos sanguino-
lentos acentuavam a clivagem face à esfera divina; denotavam a degene-
ração humana e exprimiam um padrão comportamental nada abonatório. 
Considere-se, pois, a respeito, o posicionamento de Platão,44 a propósito 
da celebração divina, sem recurso a rituais sanguinários, o que, não ape-
nas retirava o culto divino de um pedestal aristocrático, como também 
alargava a possibilidade de reverenciar as divindades, mesmo a pessoas 
sem recursos económicos capazes de proporcionar hecatombes:

tÚ d¢ mØn yÊein ényr≈pouw éllÆlouw ¶ti ka‹ nËn param°non ır«men pollo›w: 
ka‹ toÈnant¤on ékoÊomen §n êlloiw, ˜te oÈd¢ boÚw §tÒlmvn m¢n geÊesyai, 
yÊmatã te oÈk ∑n to›w yeo›si z“a, p°lanoi d¢ ka‹ m°liti karpo‹ dedeum°noi 
ka‹ toiaËta êlla ègnå yÊmata, sark«n dÉ épe¤xonto …w oÈx ˜sion ¯n §sy¤ein 
oÈde toÁw t«n ye«n bvmoÁw a·mati mia¤nein, éllå ÉOrfiko¤ tinew legÒmenoi 
b¤oi §g¤gnonto ≤m«n to›w tÒte, écÊxvn m¢n §xÒmenoi pãntvn, §mcÊxvn d¢ 
toÈnant¤on pãntvn épexÒmenoi.
 
O costume dos homens se sacrificarem entre si, de facto, sobrevive ainda 
agora entre muitos povos, enquanto, entre outros, ouvimos de que forma o 
costume inverso existiu, quando eram proibidos até de comerem um boi, e 
as suas ofertas aos deuses consistiam, não em animais, mas em bolos e em 
sementes embebidas em mel e noutros sacrifícios desprovidos de sangue, e 
abstinham-se da carne como se fosse ímpio comê-la ou manchar de sangue 
os altares dos deuses; em vez disso, os homens que existiram viveram a 

41 Vid. Ov., Met., 15.79-80.
42 Cf. Delfo›si yÊsaw aÈtÚw oÈ fag∞ kr°aw, “se sacrificares em Delfos, tu próprio não 

comerás carne” (Corpus Paroemiographorum Graecorum 1.393). Vid. Lissarrague, 2000, 
p. 133, a propósito da morte de Esopo, em Delfos (Plu., 556F-557A).

43 Vejam-se as palavras de Ifigénia, E., IT., 386-391: §g∆ m¢n oÔn | tå Tantãlou yeo›sin 
§stiãmata | êpista kr¤nv, paidÚw ≤sy∞nai borò, | toÁw dÉ §nyãdÉ, aÈtouw ˆntaw ényrvpok-
tÒnouw, | •w tØn yeÚn tÚ faËlon énaf°rein dok«: | oÍd°na går oÂmai daimÒnon kakÒn. “Não 
é possível que Leto, esposa de Zeus, tivesse dado origem a tamanho disparate. Eu julgo 
que o festim preparado por Tântalo para os deuses não deve ser acreditado, que eles se 
alimentaram da carne do seu filho; e eu penso que as pessoas aqui, que são elas próprias 
matadoras de homens, reportam à deusa o seu comportamento deplorável. Ora eu acredi-
to que nenhum deus é mau”. 

44 Pl., Lg., 6-782c-d. Cf. Pl., Epin., 975b.

NOVATELLUS29-1.indb   110 23/09/11   14:13



nova tellvs, 29◆1, 2011, pp. 101-127	 111

chamada vida órfica, restringindo-se apenas a comida inanimada e abstendo-
se, pelo contrário, de tudo o que tinha vida.

Contudo, convém considerar episódios, como a ofensa de Agamém-
non a Ártemis yhroktÒnow, que exige, a título de reparação, o sacrifício 
da sua filha Ifigénia. Não obstante, contrariamente às decisões obstina-
das dos humanos, a deusa apiedar-se-ia e substituiria a vítima por um 
cervo.45 Todavia, nem todos os deuses pareciam prescindir dos sacrifí-
cios. De facto, note-se, a título ilustrativo, Atena. A deusa viria a exigir 
a Orestes que erguesse um templo a Ártemis Tauropolos, instituindo a 
celebração de um festival reabilitador, no âmbito do qual ordena que 
§pisx°tv j¤fow | d°r˙ prÚw éndrÚw aÂmã tÉ §jani°tv, | ıs¤aw ßkati  yeã yÉ 
˜pvw timåw ¶x˙,46 “alguém segure uma espada contra o pescoço de um 
homem e derrame sangue”. E também Deméter havia punido os arcádios, 
por terem abandonado o seu culto, ameaçando-os com o canibalismo: 
nosfisye›sa g°ra prot°rvn timãw te palaiãw, ka¤ sÉ éllhlofãgon yÆsei 
tãxa ka‹ teknoda¤thn,47 “Porque ficou privada de privilégios e de honras 
antigas prestadas pelos homens, em tempos passados. E em breve far-
-vos-á comer-se uns aos outros e alimentarem-se dos vossos filhos”. 

Além do mais, seria de todo proveitoso ponderar ainda, neste sentido, 
acerca do carácter ambivalente das divindades,48 a fim de proceder em 
conformidade com as exigências dos seus cultos, nem sempre abso-
lutamente pacíficos. Considere-se, a título de exemplo, a reverência a 
Apolo. Se, por um lado, este deus velava pela saúde, poderia também 
lançar as suas flechas sobre os homens, punindo-os, como sucedeu com 
a peste que assolou os Aqueus, no canto inicial da Ilíada. Por conse-
guinte, surge epitetado, ora enquanto ègnÒw ÉApÒlvn,49 “Apolo puro”, 
svtØr ‡syi ka‹ pai≈now,50 “curador e salvador”, ÉAguieÊw, “protector das 
estradas”, sendo associado com os filósofos e com atitudes elevadas; 
ora como Apolo mãxaira. Reflectia, nesta medida, o sentido implicado 

45 Cf. E., IT., Notem-se outros casos exemplificativos de comiseração divina, como 
Júlia Luperca, Valéria Luperca (Iulia Luperca, Valeria Luperca).

46 E. IT. 1458-1461.
47 Paus., 8.42.6.
48 Vid. Bruit, 1984, pp. 339-67.
49 Vid. E., Supp., 214.
50 A., Ag., 512.

NOVATELLUS29-1.indb   111 23/09/11   14:13



112	 troca pereira / manjar ímpio: a origem da mácula humana  

no seu nome, conforme é possível depreender-se (vd, nomen omen): 
épÒllumi, “destruir”, imagem que se comprova pelos rituais de Delfos,51 
ou pelo epíteto, lukoktÒnow52 “matador de lobos”, associando-se com o 
sofrimento.53 

Sendo certo que havia que celebrar as divindades, a dúvida permane-
ceria, então, quanto à natureza das vítimas a sacrificar. 

A bestialidade antropofágica: os ciclopes

Originariamente, as deidades teriam sido agraciadas com oferendas ve-
getais. Todavia, uma forte escassez de alimentos terá provocado uma al-
teração dos hábitos alimentares, recorrendo-se ao canibalismo: “genera 
... quae corporibus humanis uescerentur”54 e, consequentemente, à ve-
neração dos deuses com vítimas humanas, conforme regista Porfírio:55

ÉApÉ érx∞w m¢n går diå t«n karp«n §g¤gnonto to›w yeo›w yus¤ai. XrÒnƒ d¢ 
t∞w ısiÒntow ≤m«n §jamelhsãntvn, §pe‹ ka‹ t«n karp«n §spãnisan ka‹ diå 
tØn t∞w nom¤mou trof∞w ¶ndeian efiw tÚ sarkofage›n éllÆlvn Àrmhsan, tÒte 
metå poll«n lit«n flketeÊontew tÚ daimÒnion sf«n aÈt«n épÆrjanto to›w 
pr«ton [...].

Ora, originariamente os sacrifícios aos deuses eram feitos com colheitas. 
Com o tempo, acabámos por negligenciar o divino, e, quando as colheitas 
começaram a escassear e, em virtude da falta de comida condigna, as pessoas 
começaram a comer a carne umas das outras. Então, implorando o divino 
com muitas preces, primeiramente ofereceram sacrifícios, escalonados de 
entre eles mesmos [...]. 

A prática da imolação de seres humanos configuraria um padrão com-
portamental subanimalesco,56 uma vez que nem os animais têm por hábito 
atacar os da própria espécie. Esse acto bárbaro recuperava também alguns 
exempla remotos, quer no plano celestial, quer já no plano humano. 

51 Vid. Bruit, 1984, pp. 339-367; Detienne & Doueihi, 1986, pp. 46-53; Roux, 1976; 
Roux, 1964, pp. 30-40.

52 Porph., Abst., 1.22.
53 Cf. A., Ag., 1083-1084.
54 Plin., 7.2.
55 Porph., Abst., 2.27.1-2
56 Vid. Arist., Pol., 8.1338b, EN, 1143b.

NOVATELLUS29-1.indb   112 23/09/11   14:13



nova tellvs, 29◆1, 2011, pp. 101-127	 113

Considere-se, pois, desde logo, a monstruosidade dos Ciclopes sem 
lei (éy°mistoi). Apesar de terem à sua disposição, tal como na Idade do 
Ouro, sob Crono, mesmo sem trabalho, trigo, cevada e vinhas,57 reco-
nheciam-se-lhes hábitos violentos e antropofágicos, porventura ainda 
recorrentes na época de Pitágoras,58 como demonstra KÊklvpÒw te b¤hw  
megalÆtorow, éndrofãgoio,59 “o altivo Ciclope, comedor de homens”.

A mácula original: os Titãs

A selvajaria canibal detinha uma proveniência bastante recuada. É de 
observar, neste sentido, a disposição teofágica dos Titãs, ao desmembrar 
(sparagmÒw) e devorar a carne crua (»mofag¤a) de Zagreu/Diónisos,60 en-
quanto este brincava.

Os titãs começaram a ser evidenciados por Homero,61 segundo deno-
ta Pausânias,62 ligando o episódio à fundação dos t°letai dionisíacos: 
DionÊsƒ Bakxe¤ƒ telesy∞nai,63 “ser iniciado nos mitos dionisíacos”. 
Constata-se assim o vínculo da desagregação de Diónisos, por um lado, 
com o início dos mistérios Dionisíacos, introduzidos por Orfeu, ele 
próprio posteriormente retalhado pelas Ménades, conforme denota Apo-

57 Vid. Od., 9.107-112.
58 Vid. Porph., Abst., 1.23. Note-se Od., 9.297, a propósito dos Ciclopes antropófagos
59 Od., 10.200. Cf. a selvajaria dos Lestrígones, na Sicília, Od., 10. 80-132.
60 Vid. A., fr., 124; Call., fr., 171; D.S. 4.4.1, 4.4.5, 4.5.2, 4.6.1, 5.75; Paus., 7.19, 

8.37.1; Orph., H., 29, 30, 46; Clem. Al., 2.15; Nonn., 4.268 ss., 5.562 ss, 6.155 ss., 
10.290 ss., 24.43 ss., 31.28 ss., 36.119 ss., 38.206 ss., 39.70 ss., 44.198 ss., 48. 41 ss., 
48.962 ss.; Tz. Ad Lyc. 355. Relativamente à Cultura Egípcia, notem-se Hdt., 2.48,49; 
D. S. 4.6.1. Na Cultura Romana, vid. Ov., Met., 6.114; Hyg., Fab., 150,155,167. Cf. 
Detienne, 1986; Comparetti, 1873, pp. 227-251; Rose, 1936, pp. 79-96, a propósito da 
consciência de uma falta original desde a época Arcaica, baseando-se numa análise de 
Pi. fr 133, a partir de Pl., Men., 81b-c. Cf. Mead, 1995, pp. 102-152, Bianchi, 1966, 
pp. 117-126; Alderink, 1981, pp. 70-71; Flaumenhaft, 1994, pp. 57-84; Brisson, 1992, 
pp. 493-494, sobre a referência a uma alquimia alegórica da parte de Olimpiodoro; Ed-
monds, 1999, pp. 36-73; Bernabé, 2002, p. 401; Rudhardt, 2002, pp. 483-501; Bos, 2003, 
pp. 315-357; Edmonds, 2009, pp. 511-532; West, 1985, pp. 174-175.

61 Il., 14.279.
62 Paus., 8.37.5.
63 Hdt., 4.79.1. Vid. D. S. 5.75.4 e uma relação entre a iniciação dionisíaca e o culto 

órfico. Cf. Bernabé, 2002, pp. 401-433; Lada-Richards, 1999.

NOVATELLUS29-1.indb   113 23/09/11   14:13



114	 troca pereira / manjar ímpio: a origem da mácula humana  

lodoro:64 eÔre d¢ ÉOrfeÁw ka‹ tå DionÊsou mustÆria, ka‹ t°yaptai per‹ 
tØn Pier¤an diaspasye‹w ÍpÚ t«n mainãdvn, “Orfeu também inventou 
os mistérios de Diónisos, e tendo sido despedaçado pelas Ménades, 
encontra-se enterrado na Piéria”; por outro lado, com as Báquides65 e a 
recusa em introduzir o seu culto, por parte de Penteu.66 

Uma visão tardia relacionava os Titãs com a génese da raça humana, 
após o castigo aplicado por Zeus: [...] Tit∞naw épÉ oÈranoË §j°lasen 
ZeÊw,67 “Zeus retirou os Titãs do céu”, depois de fulminá-los, na sequência 
do mau uso que haviam feito da liberdade.68 Dessa fuligem, ou do seu 
sangue, teria emanado a raça humana. Vejam-se, pois, as afirmações de 
Opiano,69 nesse sentido:

éllã tiw étrek°vw fik°lhn makãressi gen°ylen, | ényr≈puow én°fuse, xere¤ona 
dÉ ~pasen élkØn, | e‡tÉ oÔn ÉIapeto›o g°now, polum∞ta PromhyeÊw, | éntvpÚn 
makãressi kãmen g°now, Ïdati ga›an | jun≈saw [...] e‡tÉ êra ka‹ lÊyroio 
yeorrÊtou §kgenÒmesya | TitÆnvn.

Alguém criou os homens para constituir uma raça similar aos deuses 
abençoados, embora lhes tenha dado uma força inferior: quer tenha sido o 

64 Apollod., 1.3.2. Note-se, a este propósito, o aproveitamento do ciclo de morte-
ressurreição noutros domínios, como nos rituais de iniciação; nos rituais matrimoniais; 
na Natureza (cf. Deméter/Perséfone); e também noutras civilizações e mitologias, como 
a egípcia (e.g. esquartejamento de Osíris. Vid. Plu., 351d-384c) e noutros credos religio-
sos, designadamente no Judaico-Cristão.

65 Filha de Cadmo, rei de Tebas, Agave difundiu a falsa informação de que a sua irmã 
Sémele fora fulminada por Zeus como castigo por ter engravidado de um mortal e as-
segurado a Zeus que o filho era seu. Mais tarde, Diónisos vingaria a honra da sua mãe 
(Sémele, na vertente mortal, ou Tione, na acepção divina, após o resgate dos Infernos), 
aproveitando para simultaneamente punir o filho de Agave, Penteu, avesso ao seu culto. 
Inspirou um furor divino em Agave, que a fez subir ao monte Citéron, acompanhada das 
Bacantes, e esquartejar o seu filho, Penteu, sem que se apercebesse da sua identidade. 
Vid. Lanza, 1988, pp. 15-39. 

66 Negligenciar um culto traduzia-se num acto faltoso de impiedade e insolência, 
necessariamente punível, ao abrigo da justiça retributiva (vid. falta de fé manifestada 
por Penteu, E. Ba. 617: §lp¤sin dÉ §bÒsketo. Cf. Ájax dizia não necessitar da ajuda dos 
deuses; revelando grande insolência, Ícaro não atendeu às recomendações de seu pai 
Dédalo; Énoe, desprezava os deuses e em especial o culto de Ártemis e Hera; Hipólito).

67 Hes., Th., 819.
68 Vid. Pl., Leg., 701b.
69 Opp., 5.4-7.

NOVATELLUS29-1.indb   114 23/09/11   14:13



nova tellvs, 29◆1, 2011, pp. 101-127	 115

filho de Japeto, Prometeu, de muitos artifícios a criar o homem, à semelhança 
das divindades, misturando terra com água [...], quer tenhamos nascido do 
sangue divino que fluiu dos Titãs.

O delito teofágico cometido pelos ímpios Titãs transmitir-se-ia, na 
forma de culpa original ancestral (poinØ palaiØ70), às criaturas deles 
provenientes, designadamente aos homens, pois, como refere Dio Cri-
sóstomo,71 ˜ti toË t«n Titãnvn a·matow §sm¢n ≤me›w ëpantew ofl ênyrvpoi. 
…w oÔn §pe¤nvn §xyr«n ˆntvn to›w yeo›w ka‹ polemhsãntvn, oÈd¢ ≤me›w 
f¤loi §sm¢n, “nós homens somos do sangue dos Titãs; e uma vez que 
eles são hostis para com os deuses, nós também não somos amigos 
destes últimos”.

Se eram de esperar consequências para a humanidade, a partir do 
dolo da carne, com que Prometeu enganara Zeus,72 a cena titânica ex-
plicaria todos os sofrimentos imputados à raça humana, que, ao longo 
das suas sucessivas existências (vid. transmigração) deveria almejar por 
afastar-se da falta original (a‡tiow) dos seus ancestrais titânicos e empre-
ender um movimento de ascese. Embora concebida a partir dos ímpios 
Titãs, igualmente parte do corpo de Diónisos por eles despedaçada e 
degustada, encontra-se presente na raça humana originada. O homem 
herdaria, então, a selvajaria dos titãs e a divindade de Diónisos.73 O 
comportamento nocivo humano não constituía, assim, algo intrínseco 
ao homem, mas antes o resultado de uma culpa hereditária não expiada, 
que condiciona a sua natureza, conforme atesta Platão:74 o‰strow d° s° 
tiw emfuÒmenow §k palai«n ka‹ ékayãrtvn to›w ényr≈poiw édikhmãtvn, 
periferÒmenow élithri≈dew, “roubar não tem origem humana, nem ori-
gem divina, mas trata-se de um impulso gerado nos homens antigos, a 
partir de faltas não expiadas”. Devia, portanto, afastar-se da primeira 
tendência (titânica) e aproximar-se da segunda (dionisíaca). Interessa, 
pois, apelar para o imortal Diónisos Liberator75 renascido, parcialmente 

70 Vid. Pl., Men., 81b.
71 D., Chr., 30. Cf. Str., fr., 39-40; Paus., 5.25.10; Orph., H., 37; Lyc., 1358 pas.
72 A., Pr., 248-250, 551-2.
73 Vid. Christopoulos, 1991, pp. 205-222. 
74 Pl., Leg., 854b.
75 Vid. Uma lamella aurea (séc. iv a. C.), descoberta em Pelina: Bãkxiow aÈtÚw ¶luse. 

Cf. Nonn., Dionys., 7. 7 pas. Conhecem-se três nascimentos a Diónisos: primeiramente, 

NOVATELLUS29-1.indb   115 23/09/11   14:13



116	 troca pereira / manjar ímpio: a origem da mácula humana  

existente em cada ser humano. Esta potencialidade reconhecida a Dió-
nisos Liseu, capaz de libertar o homem do jugo de penas decorrente das 
faltas dos seus antepassados, surge contemplada num poema órfico,76 
que seguidamente se transcreve: 

ÜOti Ù DiÒnusow lÊse≈w §stin a‡tiow. diÚ ka‹ LuseÊw ı yeÒw, ka‹ ı ÉOrfeÊw fhsin. 

| ênyrvpoi d¢ telh°ssaw •katÒmbaw | p°mcousin pãs˙sin §n Àraiw émfi°t˙sin | 
ˆrgiã tÉ §ktel°sousi lÊsin progÒnvn éyem¤stvn | maiÒmenoi. sÁ d¢ to›sin ¶xvn 
krãtow, oÏw ke y°l˙sya | lÊseiw ¶k te pÒnvn xalep«n ka‹ épe¤ronow o‡strou.

Diónisos é motivo da libertação, pelo que o deus é também apelidado de 
Libertador. E Orfeu afirma: «Homens que efectuam rituais enviarão 
hecatombes todas as estações do ano e celebrarão festivais, procurando 
libertar-se dos ancestrais sem lei. Tu, tendo poder sobre eles, libertarás 
quem quiseres do duro trabalho e sofrimento sem fim».

Registavam-se, desde logo, aspectos que seriam filosoficamente 
aproveitados (vid. Pitagorismo; orfismo; platonismo; neoplatonismo). 
Notem-se alguns preceitos comuns, tais como a exigência de total au-
sência de derramamento de sangue, conforme o ensinamento de Orfeu, 
reportado por Aristófanes77 ÉOrfeÁw m¢n går teletãw yÉ ≤m›n kat°deije 
fÒnvn tÉ ép°xesyai, “Com efeito, Orfeu ensinou-nos ritos e também 
a abstermo-nos de matar”; o vegetarianismo;78 a concepção do corpo 
como prisão da alma. Neste sentido, Platão79 parte da tradição titânica 
e comenta, seguindo o postulado órfico, que o corpo constituía um in-
vólucro para uma alma, que estava a expiar uma falta ancestral: ofl émf‹ 
ÉOrf°a [...] …w d¤khn didoÊshw t∞w cux∞w œn dØ ßneka d¤dvsin toËton d¢ 
per¤bolon ¶xein, ·na s–zhtai, desmvthr¤ou efikÒna: e‰nai oÔn t∞w cux∞w 
toËto, Àsper aÈtÚ Ùnomãzetai, ßvw ín §kte¤s˙ tå ÙfeilÒmena, “entre os 
órficos […] com a ideia de que a alma está a sofrer castigos por algo, 

enquanto Fanes, diversas vezes chamado Diónisos; depois, enquanto Zagreu e, por 
fim, enquanto Diónisos, havendo sido o seu corpo reconstituído. Cf. a reparação do 
corpo de Pélops.

76 OF 232 K.
77 Ar., Ra., 1032.
78 Note-se Hipólito, comparado por Teseu a um órfico, pela dieta vegetariana seguida, 

à base de s›tow, E., Hipp., 953.
79 Pl., Cra., 400c.

NOVATELLUS29-1.indb   116 23/09/11   14:13



nova tellvs, 29◆1, 2011, pp. 101-127	 117

eles pensam que tem o corpo como um invólucro, para a manter a salvo, 
como uma prisão, e isto é, como o próprio nome denota, o mais seguro 
para a alma, até a penalidade estar paga”. 

Porém, face a isto, Porfírio80 não assume uma posição fundamentalis-
ta, admitindo o consumo e a morte de animais. Justifica a sua posição 
com as celebrações divinas dos pitagóricos, bem como com a permis-
sividade de Pitágoras e dos seus antecessores em admitir que os atletas 
bebessem leite, ingerissem queijo e comessem carne, para aumentar as 
suas forças. Posições mais extremadas de vegetarianismo seriam, pois, 
pós-pitagóricas. Aliás, o sacrifício e consumo de animais ditos menores, 
cuja produção o homem controla, como ovelhas/cabras e bois/porcos, 
expiava, em última instância, a sua culpa. Mediante essa perspectiva, os 
porcos devastavam as vinhas de Diónisos, e o gado caprino a colheita 
de Deméter. Ademais, Clódio, Pôntico, o epicurista Hermaco, estóicos 
e peripatéticos expressavam-se contrariamente à abstinência de comida 
animal. Esses animais apresentavam-se como qualquer outro alimento 
obtido a partir de actividades de controlo sobre a natureza, como a agri-
cultura. Distinguiam-se, todavia, dos animais selvagens, recolhidos em 
actos de caça. Na realidade, seria perfeitamente plausível, mutatis mu-
tandis, estabelecer um paralelismo entre um caçador e um guerreiro,81 
na medida em que este último também garantia a sua própria sobrevi-
vência física, perseguindo o seu adversário/vítima que, uma vez domi-
nado, sacrificava, apoderando-se então da sua vida e dos seus haveres. 
De considerar, neste sentido, as palavras de Plutarco:82

oÏtv tÚ pr«ton êgriÒn ti z–on §br≈yh ka‹ kakoËrgon, e‰tÉ ˆrniw tiw ≥ fixyÁw 
˘w e·lkusto. ka‹ geusãmenon oÏtv ka‹ promelet∞san §n §ke¤noiw tÚ fonikÚn 
§p‹ boËn §rgãthn ∑lye ka‹ tÚ kÒsmion prÒbaton ka‹ tÚn ofikourÚn élektruÒna. 

ka‹ katå mikrÚn oÏtv tØn éplhs¤an stom≈santew §p‹ sfagåw ényr≈pvn ka‹ 
pol°mouw ka‹ fÒnouw proÆlyomen. 

No início, alguns animais selvagens e nocivos eram degustados. Depois, 
aves ou peixes viriam a ter a sua carne despedaçada. E então, quando os 

80 Porph. Abst., 2.26.
81 Considere-se, a título exemplificativo, Aquiles, guerreiro que recebe um epíteto 

(Il.20.207: »mhstÆw, “devorador de carne”) correntemente atribuído a animais, como o 
cão (Il., 22.67).

82 Plu., Quaestiones Conuiuiales, 2.4 b-c.

NOVATELLUS29-1.indb   117 23/09/11   14:13



118	 troca pereira / manjar ímpio: a origem da mácula humana  

nossos instintos assassinos já tinham provado sangue e haviam praticado tal 
costume com animais selvagens, avançaram para o boi que arava a terra, 
as pacatas ovelhas e o galo caseiro. Assim, pouco a pouco, dando largas ao 
apetite insaciável, avançámos para as guerras, a chacina e a morte dos seres 
humanos.

Percurso dietético para a redenção

Após a primeira morte física, a alma deveria retornar à terra para mais 
duas vivências,83 findas as quais Perséfone liberta-la-ia do pala‹on 
p°nyow herdado dos Tit∞new [...], ≤met°rvn prÒgonoi pat°rvn,84 “Titãs 
[...], antepassados dos nossos pais”. Permitia, uma vez purificada, que 
incorporasse um rei, um herói ou um sábio. Esse movimento propiciaria 
que, após várias existências, a alma, porque imortal (ëte oÔn ≤ cuxØ����� éyã-
natÒw  te oÔsa ka‹ pollãkiw gegonu›a), alcançasse a purgação, ao “conseguir 
relembrar o que outrora conhecia, acerca da virtude e de outras questões” 
(Àste oÈd¢n yaumastÚn ka‹ per‹ éret∞w ka‹ per‹ êllvn oÂÒn t' e‰nai aÈtØn 
énamnhsy∞nai, ë ge ka‹ prÒteron ±p¤stato85).

Plutarco86 tece as seguintes afirmações, a propósito das “culpas an-
cestrais” causadas pelos Titãs e causa do sofrimento humano, que se-
riam expurgadas, no de curso de sucessivas reencarnações. Eis, então, 
a importância de que se revestem a transmigração e a metempsicose:

[...] éllhgore› går §ntaËya tåw cuxãw, ˜ti fÒnvn ka‹ br≈sevw sark«n  
ka‹ éllhlofag¤aw d¤kh t¤nousai s≈masi ynhto›w §nd°dentai. Ka¤toi doke› 
palaiÒterow o�tow ı lÒgow e‰nai. tå går dØ per‹ tÚn DiÒnuson memuyeum°na 
pãyh toË diamelismoË ka‹ tå Titãnvn §pÉ aÈtÚn tolmÆmata, kolãseiw te 
toÊtvn ka‹ keraun≈seiw geusam°nvn toË fÒnou, ºnigm°now §st‹ efiw tØn 
paliggenes¤an. tÚ går §n ≤m›n êlogon ka‹ êtakton ka‹ b¤aion oÈ ye›on éllå 
daimonikÚn ¯n ofl palaio‹ Titçnaw »nÒmasan, ka‹ toËtÉ §sti kolazom¢nouw ka‹ 
d¤khn didÒntaw.

[...] corpos mortais, como castigo pelo assassínio, a degustação de carne 
animal e o canibalismo. Esta doutrina, porém, parece ser ainda mais antiga, 
pois as histórias contadas acerca dos sofrimentos e desmembramento de 

83 Vid. Pi., O., 2.68.
84 Orph., H., 37.
85 Pl., Men., 81b.
86 Plu., Per¤ sarkofag¤aw, 1. 7.

NOVATELLUS29-1.indb   118 23/09/11   14:13



nova tellvs, 29◆1, 2011, pp. 101-127	 119

Diónisos e as ultrajantes investidas dos Titãs sobre ele, e a sua punição e 
fulminação por um raio, depois que provaram o seu sangue – tudo isto é um 
mito que, no seu íntimo tem um sentido relacionado com o renascimento. 
Ora, essa faculdade dentro de nós é irrazoável, desordenada e violenta e não 
provém dos deuses, mas de espíritos malignos, que os antigos denominaram 
Titãs, o mesmo é dizer, aqueles que são punidos e submetidos a correcção. 

A aproximação titânica e a consequente alteração do plano dietético 
humano acarretaria repercussões político-sociais. O legado da justiça 
levado a cabo por Crono (ényr≈poisi dÉ ¶dvke d¤khn,87 “deu a justiça 
aos homens”) traria mudanças para a convivência social e a vida na 
pÒliw. Desde logo, permitia efectuar uma distinção face a comunidades 
animalescas e a civilizações primitivas alelófagas da barbárie, como 
refere Heródoto,88 tomando por base os devoradores de homens - an-
drófagos: éndrofãgoi d¢ égri≈tata pãntvn ényr≈pvn ¶xousi ≥yea, oÎte 
d¤khn nom¤zontew oÎte nÒmƒ oÈden‹ xre≈menoi nomãdew d¢ efisi, §syhtã te 
for°ousi tª Skuyikª ımo¤hn, gl«ssa d¢ fid¤hn, éndrofag°ousi d¢ moËnoi 
toÊtvn, “Os andrófagos são os mais selvagens de todos os homens no 
seu estilo de vida; não conhecem a justiça, nem obedecem a nenhuma 
lei. São nómadas, vestem um traje como os Citas, mas falam uma língua 
própria; de todos, eles são o único povo que se alimenta de homens”. 
O retrato deverá ser conjugado com uma referência de Aristóteles,89 se-
gundo a qual, sem nÒmow, “tradição” e d¤kh, “justiça”, o homem torna-se 
énosi≈tatow, “o mais despudorado” e égri≈tatow, “o mais selvagem” 

87 Hes., Op., 279.
88 Hdt., 4.106. Notem-se os valores de diverso cariz, designadamente económico, 

político (vid. Ar., V., 493-495), civilizacional, reconhecidos em certos géneros alimenta-
res. Considere-se, a respeito, a distribuição efectuada por Heródoto, de diferentes níveis 
civilizacionais às populações, a partir da sua alimentação. Vejam-se, pois, a propósito dos 
Citas, a importância que o leite (Hdt., 4.2) detinha na sua dieta, valendo-lhes o epíteto 
de flpphmolgo¤ (Il., 13.5), assim como o valor do cavalo, no transporte e na alimentação. 
Já os Persas, alimentavam-se do que tinham à sua disposição (Hdt., 1.71). Os Lídios e os 
Egípcios, por seu turno, gozavam de grande variedade (Hdt., 2.315. Cf. 3. 27). Quanto 
aos Etiopes, povo justo e sem armas, bebiam leite e eram vegetarianos (Hdt., 4. 23), 
contrariamente aos cruéis Persas, que bebiam vinho (Hdt. 3. 20) e aos Messágetas, que 
chegavam a beber sangue (Hdt., 1. 212-214). Cf. Od., 4. 89, a respeito de vários povos. 
Vid. Murr, 1969, p. 243; Garnsey, 1999, p. 116; Wilkins, 2006; Murray, 1995; Bowie, 
1997, pp. 1-21.

89 Arist., Pol., 1253a. Vid. Amigues, 1988, pp. 157-171.

NOVATELLUS29-1.indb   119 23/09/11   14:13



120	 troca pereira / manjar ímpio: a origem da mácula humana  

dos animais, no que toca ao desejo sexual e à glutonia.90 Por si só, o 
acto de deipne›n, “comer”, determinava o tipo de pÒliw, “cidade”, con-
forme denota Platão.91 A élhyinØ pÒliw, “verdadeiro estado” é ÍgiÆw, 
“saudável”, permitirá a longevidade dos cidadãos,92 contrariamente ao 
fl°gma, “inflamação”, correspondendo a superioridade conferida pela 
dikaiosÊnh, “justiça”, ao primeiro, e a édik¤a, “injustiça”, ao segundo. 
Associava-se assim o plano dietético a contornos de saúde, vida social 
pacífica e de moralidade. Visto que os deuses, com a sua alimentação 
própria, detinham a imortalidade, no inverso, a mortalidade humana 
estaria associada a uma má alimentação,93 contaminada, por introduzir 
carne morta em corpos vivos, tal como indica Porfírio.94 Embora o ser 
humano necessite, para garantir a sobrevivência e a satisfação de ne-
cessidades primárias do corpo, da morte de uma criatura da natureza,95 
relembre-se que, no início, a alimentação vegetariana era inócua e não 
dependia da morte de nenhum ser vivo, já que a colheita de frutos ou a 
recolha de vegetais não implicava sequer a subtracção da sua raiz da terra, 
como atesta o neoplatónico Porfírio.96 Ademais, à luz da teoria da trans-
migração, a alma humana poderia vir a residir num corpo animal,97 pelo 

90 Vid. Slatkin, L. (1986), “Genre and generation in the Odyssey”, Mètis. Anthropolo-
gie des mondes grecs anciens 1. 2: 259-268.

91 Pl., R., 372b-e.
92 Além do mais, os modelos de vida mais simples e próximos da natureza podiam pro-

mover a longevidade, conforme se comprovava com os Etíopes. Faziam parte da sua alimen-
tação o leite e a carne cozinhada. Muitos eram os que ultrapassavam os cento e vinte anos 
de idade (Hdt., 3.23). Ainda assim, podiam incluir-se, de igual forma, nessa simplicidade, 
comportamentos de povos conotados como bárbaros. Julguem-se, a título exemplificativo, 
os Masságetas, os quais, mesmo desconhecendo a agricultura, bebiam leite e incluíam na 
sua alimentação os peixes, o gado e ainda a carne proveniente do sacrifício de velhos.

93 Clark, L. (2001), “Fattening the Soul: Christian Asceticism and Porphyry On Ab-
stinence”, Studia Patristica 35: 41-51.

94 Porph., Abst., 4.20.3,7.
95 Vid. Pl., R., 369d. Note-se a importância do consentimento prévio da vítima a ser 

sacrificada. Cf. hupokuptein. Rudhardt, 1992; Svenbro, 2001, pp. 113-127; Detienne & 
Vernant, 1989, pp. 6-9.

96 Porph., 3.18.
97 Vid. Od., 10.239-240, onde os companheiros de Ulisses vêem o seu noos confinado 

em corpos suínos. No mesmo sentido, também Macareu fora deixado na ilha de Circe, 
Od., 10.431-435; Ov., Met., 14. 159 pas., feiticeira capaz de transformar homens em ani-
mais. Cf. Circe e a transformação de humanos em animais Note-se ainda Aqueménides, 

NOVATELLUS29-1.indb   120 23/09/11   14:13



nova tellvs, 29◆1, 2011, pp. 101-127	 121

que degustar carne traduziria um acto, em última análise, canibal, quiçá 
uma antropofagia de familiares e amigos. Tornava-se assim imperioso 
retornar ao vegetarianismo, no que respeita à alimentação do corpo, já 
que a alma se nutria com seu intelecto.98 

Um primeiro olhar sobre o processo evolutivo da humanidade reve-
lava-se desvantajoso para a raça humana, porquanto, na Idade de Ouro, 
a distinção entre homens e deuses não se encontrava delimitada em ab-
soluto, usufruindo os homens de banquetes, de uma alimentação farta e 
sem trabalhos, conforme expõe Hesíodo.99 Embora o texto fizesse refe-
rência apenas aos karpo¤, seria natural que, nessa época, o canibalismo 
fosse admissível e praticável, uma vez que o próprio Crono fizera uso 
dele, com actos tecnofágicos.100 Por seu turno, Prometeu enganaria os 
deuses, com um logro de carne; também Zeus consumira diariamente, 
de modo metafórico, enquanto águia, o fígado de Prometeu; e Atena 
satisfaria a sua ira ao “degustar a carne crua dos filhos de Príamo e 
dos outros os troianos” (»mÚn bebr≈yoiw Pr¤amvn PriãmoiÒ te pa›daw 
/ êllouw te Trvçw101). A partir de Zeus, vincam-se os limites entre os 
dois planos. O homem perde benefícios e vê-se obrigado a esforços, mas 
ganha a justiça, que o eleva sobre as demais criaturas, permitindo-lhe 
distinguir entre desejos lícitos e ilícitos.

A exemplaridade de Tântalo

Caso paradigmático de ascenção e ruína humanas, pela arrogância, inso-
lência e incapacidade de moderar desejos e comportamentos, revelou-se 

figura contemplada em Aen., 3.548-691, enquanto companheiro de Ulisses, deixado para 
trás, na caverna de Polifemo, ilha dos canibais Ciclopes, e recuperado por Eneias, Od., 
9.166-566. Notem-se Perkell, 1999, pp. 77-79; Ramminger, 1991, pp. 53-71.

98 Vid. Porph. Abst., 4.20.10-11.
99 Hes. Op., 114-118.
100 Notem-se, a este respeito, um conjunto de assassinatos cometidos nos momentos 

mais remotos da Criação. Denunciavam essencialmente uma conflitualidade geracional, 
quer da parte do progenitor masculino, que recorria à teofagia, para evitar ceder a sua b¤a à 
geração seguinte (e.g. Úrano, Crono), quer pela prole, para substituir e dar uma nova ordem 
ao poder já instituído. Associava-se também um conflito de sexos (vid. Gaia, ou auxílio de 
Reia a Zeus, in Hes., Th., 159). Destaque-se, igualmente, a precaução de Zeus em relacio-
nar-se com Tétis, para evitar a continuidade de crimes sucessórios (Luc. DDeor 1 Macleod).

101 Il., 4.35-36.

NOVATELLUS29-1.indb   121 23/09/11   14:13



122	 troca pereira / manjar ímpio: a origem da mácula humana  

Tântalo. Não esquecer, porém, que se tratava da reprodução de um pro-
cedimento já evidenciado antes, na esfera divina, conforme se referiu no 
parágrafo anterior. O banquete que Tântalo propiciaria aos deuses estava 
longe de ser purificativo ou nobilitante.102 Incompetente face ao respeito 
dos limites entre as esferas celestial e humana, o banquete103 de Tântalo 
provocaria uma descida dos deuses ao seu nível terreno,104 tornando-os 
seus cúmplices, na nefasta refeição. Por um lado, sacrificava o seu filho, 

102 Note-se a necessidade de oferecer aos deuses festins celebrativos adequados (vid. 
Ar. Av. 897-902 ).

103 Considerem-se vários tipos de banquetes, desde os festins decorrentes de hecatombes 
de homenagem aos deuses (vid. Od., 1.25), ao uso do topos do banquete, enquanto festim 
traiçoeiro (Od., 4.529. Vid. Od., 4.534-537, 11.411-420. Importa também contar com o 
festim matrimonial, Il., 1.226, 11.415: gãmow ¶ranow, e o festim ofertado nos processos de 
recepção de hóspedes e suplicantes. Note-se a relação entre da¤w ‘banquete’ e da¤omai, ‘de-
vorar, dividir’. Cf. Od., 20.268: mo¤raw dassãmenoi da¤nuntÉ §rikud°a da›ta, ‘Distribuindo 
as porções, alimentaram-se de um glorioso repasto’. Um episódio digno de destaque dá 
conta da morte de Pirro, no santuário de Apolo, em Delfos (Pi., N, 7.42: ·na kre«n nin Ïper 
mãxaw ¶lasen éntituxÒntÉ énÆr maxa¤ra, ‘E aí um homem com um cutelo golpeou-o, assim 
que ele iniciou uma disputa por fatias de carne’). Ao abrigo dos preceitos da teoxenia, o 
ofertante, que neste caso trazia, como oferta, ‘despojos de Tróia’ (Od., 8.41: êgvn Trv˝ayen 
ékroyin¤vn), teria direito a ‘uma porção de carne da mesa sacrificial’ (Polem. apud Ath. 
372a: lambãnein mo›ran épÚ t∞w trap°zhw), como ‘paga merecida’ - mo›ra (Pi., Pae., 6.118: 
per‹ timçn). É possível que desses ékroy¤nia fizessem parte primícias vegetais, conforme se 
conclui pela referência às ofertas a Atena (A., Eu., 834). Trocava-se, assim, fruta por carne, 
configurando-se uma ligação entre o mito e os rituais efectivamente praticados em Del-
fos. Consequentemente, depreende-se a necessidade da celebração de rituais sanguinários 
de yus¤ai, ‘sacrifícios’, que transformavam os imoladores em sacerdotes, quais homines 
religiosi e simultaneamente homines necantes, realizados em honra dos deuses (Ov. Met., 
15.111-40) no final dos quais, as vítimas sacrificadas (se animais) eram degustadas (Ov. 
Met., 15.141-2). Ao banquete sacrificial seguia-se o banquete (symposium), reforçando-
se, assim, o carácter cívico/social do evento e a envolvência comunitária, permitindo, a 
partir do momento em que o sacerdote retirava o animal do fogo e dispunha (parat¤yhmi) 
as parcelas sobre a mesa sagrada (trãpeza), igualar os convivas numa celebração, que re-
corda um passado canibal e acentua o distanciamento face ao plano celestial. Na realidade, 
os santuários apresentavam-se como locais privilegiados de banquetes, alguns com salas 
próprias para a sua realização (bestiatoria), no âmbito de rituais. Merecem de igual modo 
referência os hestiatoria (casas para banquetes sacrificiais). Vid. Detienne & Vernant, 1989; 
Bober, 2001, p. 110; Goldstein, 1978; Pantel, 1985,pp.135-158; Marinatos, 1995, p. 45; 
Tomlinson, 1980, pp.221-228; Burkert & Raffan, 1987, p. 94; Bruit, 1984, pp.339-367; 
Bowie, 1986, pp. 13-35; Pütz, 2003.

104 Considere-se que apenas Deméter, entre os deuses fora tão imprevidente, uma vez 
que estava habituada a fazer brotar a alimentação da terra.

NOVATELLUS29-1.indb   122 23/09/11   14:13



nova tellvs, 29◆1, 2011, pp. 101-127	 123

afinal fruto dos seus desejos carnais e sexuais; mas, por outro, induzia as 
divindades em actos sarcofágicos, recuperando, assim, a culpa ancestral 
instituída pelos Titãs. Não bastante, qual Prometeu,105 facultaria aos seus 
congéneres humanos néctar subtraído da mesa divina. Esta alimentação 
garantia a imortalidade divina, pelo que funcionava, assim, como um 
factor de ascenção, porém obtido e compartilhado de forma ilícita. Tân-
talo revelar-se-ia como um marco liminar para futuros comportamentos 
sentidos na sua família, e reiterados, ao longo de gerações, ao abrigo da 
reparação/vingança pressupostas pela justiça primitiva, de cariz retributi-
vo. Notem-se, assim, o sacrifício dos filhos de Tiestes, por Atreu; a morte 
de Agamémnon, similar a um sacrifício ritual; ou ainda a morte de Egisto.

Tântalo facultaria aos seus hóspedes divinos um manjar ímpio, com 
ementa confeccionada.106 Torna-se desse modo possível, à semelhança de 
Ateneu, reportar a t°xnh culinária como responsável pela evolução huma-
na. Cita, para o efeito, ÉIÒbaw, estabelecendo uma cronologia da alimen-
tação humana, que reflectia uma progressão da espécie, desde o momento 
em que a humanidade seguia hábitos canibais, até ao recurso a sacrifícios 
unicamente de animais: éllhlofag¤aw ka‹ kak«n ˆntvn suxn«n, | genÒ-
menow ênyrvpÒw tiw oÈk éb°lterow | ¶yuwÉ flere›on pr«tow, | ~pthsen kr°aw | 
…w dÉ ∑n tÚ kr°aw ¥dion ényr≈pou kre«n, | aÍtoÁw m¢n oÈk §mas«nto, tå 
d¢ boskÆmata | yÊontew   ~ptvn.107 “Outrora o homem praticava hábitos 
canibalescos, e numerosos outros vícios. Quando surgiu um espécime de 
melhor génio, que sacrificava vítimas e cozinhava a sua carne, e quando 
a carne deixou de ser o corpo humano, deixaram de degustar homens e 
passaram a matar manadas e rebanhos, cozendo-os e comendo-os”. 

Ao abraçar uma dieta carnívora, ainda que não canibal, a raça hu-
mana, feita de ényrvpÒktonoi,108 assume-se como herdeira do com-

105 Bunker, 1953, pp. 159-173; Simon, 2007, p. 104. Considere-se, ademais, o dolo da 
carne, com que Prometeu enganara Zeus. Vid. A., Pr., 248-250, 551-2. A carne do animal 
sacrificado caberia aos humanos, contrariamente aos deuses.

106 Note-se a dádiva do fogo aos homens, à revelia de Zeus, permitindo a cozedura da 
carne, abandonando, assim, o consumo de carne crua. Vid. Hes., Op., 57: ént‹ purÚ d«sv 
kakÒw, “darei, em troca do fogo, um mal!”. Note-se o benefício do fogo dado por Prome
teu aos homens. Strazdins, 2005, pp. 285-296. Neste estudo comparativo, constata-se o 
fogo como uma dádiva tecnológica transformadora, de natureza ambivalente, potencia-
dora de criação, iluminação e purificação, bem como de destruição.

107 Ath., 14.661.
108 Vid. E., IT., 389.

NOVATELLUS29-1.indb   123 23/09/11   14:13



124	 troca pereira / manjar ímpio: a origem da mácula humana  

portamento divino, em particular dos Titãs, assim como de um padrão 
iniciado com Tântalo.109

Importaria, pois, conforme já anteriormente referido, exortar a um 
retorno alimentar, com a recuperação de todos os aspectos inerentes a 
uma redenção purificativa.

Conclusão

Reflectindo sobre as considerações tomadas a partir do plano alimentar, 
que nortearam diversas linhas de pensamento no Antiguidade, adaptadas 
e seguidas posteriormente, com vista à ascenção e (re)união/(re)aproxi-
mação ao divino, convirá repensar o vegetarianismo, o mesmo é dizer 
dieta frugal –t∞w ésãrkou katagnoÁw trof∞w,110 mediante vectores 
da actualidade. Mesmo ignorando aspectos platónicos e neoplatónicos 
úteis ao Credo Judaico-Cristão, importará cogitar seriamente sobre a 
maior salubridade proporcionada pelo vegetarianismo. Por outro lado, 
numa época tão defensora dos direitos dos animais, como a actualidade, 
a abstinência de sacrifícios de animais para fins alimentares merece 
consideração.

BIBLIOGRAFIA

Alderink, Larry, Creation and Salvation in Ancient Orphism, Oxford, Oxford 
University Press, 1981.

Amigues, Suzanne, “Quelques légumes de disette chez Aristophane et Plutarque”, 
Journal des Savants, 3, 3-4, 1988, pp. 157-171.

Auberger, Janick, “Le lait des Grecs : boisson divine ou barbare?”, Dialogues 
d’histoire ancienne, 27, 1, pp. 131-157.

Bailey, Cyril et al., Greek Poetry and Life, Oxford, Clarendon Press, 1956, pp. 
79-96.

Bernabé, Alberto, “La toile de Pénélope”, RHR, 4, 2002, pp. 401–433.

109 Note-se o topos da mácula alimentar, transversal à casa dos Tantálidas, a começar 
com Tântalo; recuperado com Atreu, numa propensão infanticida; por Agamémnon, 
também com a descendência de Tiestes e com Orestes. Quando Orestes se aproximou 
de Egisto, este encontrava-se a sacrificar um boi às ninfas (E., El., 785-786: tigxãn«n d¢ 
bouyut«n | nÊmfaiw). Havendo sido convidado para o festim, Orestes usou o cutelo da 
carne para matá-lo (E., El., 855-858) e assim vingar a morte do seu pai. O topos em causa 
acumula, então, funcionalidade, como um espaço e uma circunstância de justiça. 

110 Porph., Abst., 1.1.

NOVATELLUS29-1.indb   124 23/09/11   14:13



nova tellvs, 29◆1, 2011, pp. 101-127	 125

Bianchi, Ugo, “Pèché original et pèché ‘antecedent’”, in RHR, 170, 1966, pp. 
117-126.

Bober, Phyllis, Art, Culture, and Cuisine: Ancient and Medieval Gastronomy, 
Chicago/London, University of Chicago Press, 2001: p. 110.

Bos, Abraham, The soul and its instrumental body: a reinterpretation of Aristotle’s 
philosophy of living nature, Netherlands, Brill, 2003.

Bowie, A., “Thinking With Drinking: Wine and the Symposium in Aristophanes”, 
JHS, 117, 1997, pp. 1-21.

Bowie, E., “Early Greek Elegy, Symposium, and Public Festival”, JHS, 106, 1986, 
pp. 13-35.

Brisson, Luc, “Le corps ‘dionysiaque’: l’ anthropologie décrite dans le Commen-
taire sur le Phédon de Platon (1, par: 3-6) attribute à Olympiodore est-elle 
orphique?”, SOFIHS MAIHTORES, 1992, pp 481-499.

Brout, Nicole, “La mauve ou l’asphodèle ou comment manger pour s’élever au-
dessus de la condition humaine”, Dialogues d’histoire ancienne, 29, 2, 2003, 
pp. 97-108.

Bruit, Louise, “Sacrifices a Delphes: Sur deux figures d’Apollon”, RHR, 201, 
1984, pp. 339-367.

Detienne, Marcel; Doueihi, Anne, “Apollo’s Slaughterhouse”, Diacritics, 16, 1986, 
pp. 46-53

Bunker, Henry, “Tantalus: A preoedipal figure of myth”, in Psychoanalytic Quar-
terly, 22, 1953, pp. 159-173; 

Burkert, Walter, “Platon oder Pythagoras? Zum Ursprung des Wortes Philoso-
phie”, Hermes, 88, 1960, pp.159-77

, 	 Raffan, John, Greek religion: archaic and classical, Hoboken, Wiley-Blac-
kwell, 1987, p. 94.

Christopoulos, Menelaos, “The spell of Orpheus”, Mètis. Anthropologie des mon-
des grecs anciens, 6, 1991, pp. 205-222. 

Clark, Stephen, The moral status of animals, Oxford, Clarendon Press, 1977
Comparetti, Domenico, “Die Strafe des Tantalus bei Pindar”, Philologus, 32, 

1873, pp. 227-251
Detienne, Marcel, La Muerte de Dionisos, Madrid, Taurus, 1982

, 	 Vernant, Jean, The cuisine of sacrifice among the Greeks, Chicago, Univer-
sity of Chicago Press, 1989. 

Dombrowski, Daniel, The Philosophy of Vegetarianism, Amherst, MA, University 
of Massachusetts Press, 1984 a.

, 	 “Vegetarianism and the Argument from Marginal Cases in Porphyry”, JHI, 45, 
1984 b, pp.141-143. 

Edmonds, Radcliffe, “A Curious Concoction: Tradition and Innovation in Olym-
piodorus’ ‘Orphic’ Creation of Mankind”, AJPh, 130, 2009, pp. 511-532.

, “Tearing Apart the Zagreus Myth: A Few Disparaging Remarks on Orphism and 
Original Sin”, ClAnt, 18, 1999, pp. 36-73.

Flaumenhaft, Mera, The civic spectacle: essays on drama and community, Lon-
don, Rowman & Littlefield, 1994.

NOVATELLUS29-1.indb   125 23/09/11   14:13



126	 troca pereira / manjar ímpio: a origem da mácula humana  

Gallop, David, Plato. Phaedo, Oxford, Oxford University Press, 1975.
Garnsey, Peter, Food and society in classical antiquity, Cambridge, Cambridge 

University Press, 1999.
Goldstein, Michael, The Setting of the Ritual Meal in Greek Sanctuaries: 600-300 

B.C., diss. PhD., University of California, Berkeley, 1978.
Lada-Richards, Ismene, Initiating Dionysos: Ritual and Theatre in Aristophanes’ 

Frogs, Oxford, Clarendon Press, 1999.
Lanza, Diego, “Les temps de l’émotion tragique. Malaise et soulagement”, Mètis. 

Anthropologie des mondes grecs anciens, 3, 1988, pp. 15-39.
Lissarrague, François, “Aesop, Between Man and Beast. Ancient Portraits and 

Illustration”, in Cohen, B., Not the classical ideal: Athens and the construction 
of the other in Greek art, Leiden, Brill, 2000, p. 133.

Marinatos, Nanno; Hagg, Robin (ed.), Greek Sanctuaries: New Approaches, Lon-
don/New York, Routledge, 1995, p. 45. 

Mead, George, Orpheu, Kessinger Publishing, 1995.
Murr, Josef, Die Pflanzenwelt in der Griechischen Mythologie, Groningen, Bou-

ma, 1969. 
Murray, Oswyn; Tecusan, Manuela (eds.), In vino veritas,  Oxford, The British 

School at Rome, 1995.
Neitzel, Heinz, “Pandora und das Fass”, Hermes 104,1976, pp.387-419.
Pantel, Pauline, “Banquet et cité grecque”, MEFRM 97, 1985, pp. 135-158.
Perkell, Christine, Reading Vergil’s Aeneid: an interpretive guide, U.S.A., Uni-

versity of Oklahoma Press, (Oklahoma series in classical culture, 23), 1999. 
Preece, Rod, Sins of the flesh. A History of Ethical Vegetarian Thought, Canada, 

UBC Press, 2008.
Pütz, Babette, The Symposium and Komos in Aristophanes, Stuttgart, J.B. Metzler 

Verlag, 2003.
Ramminger, Johann, “Imitation and Allusion in the Achaemenides Scene (Vergil, 

Aeneid 3.588-691)”, AJPh, 112, 1991, pp. 53-71.
Roux, Georges, “Meurtre dans un sanctuaire sur l’amphore de Panaguristé”, Antike 

Kunst, 7, 1964, pp. 30-40.
, 	 Delphes: son oracle et ses dieux, Paris, Les Belles Lettres, 1976

Rudhardt, Jean, “Pandora: Hésiode et les femmes”, MH 43, 1986, pp.231-246
, 	 “Les deux mères de Dionysos, Perséphone et Sémélé, dans les Hymnes orphi-

ques”, RHR, 4, 2002, pp. 483-501. 
, 	 “Notions fondamentales de la pensée religieuse et actes constitutifs du culte 

dans la Grèce classique”, RHR , 158, 1960, pp. 195-198.
Simon, Elliot, The myth of Sisyphus: renaissance theories of human perfectibility, 

U.S.A., Fairleigh Dickinson University Press, 2007.
Spencer, Colin, The heretic’s feast: a history of vegetarianism, Hanover, UPNE, 

1996.
Strazdins, Estelle, “Transforming Fire: The Effect of Technology on Humanity in 

Hesiod’s Prometheus Myth and the Watcher Myth of I Enoch”, Comparative 
Critical Studies, 2, 2005, pp. 285-296. 

NOVATELLUS29-1.indb   126 23/09/11   14:13



nova tellvs, 29◆1, 2011, pp. 101-127	 127

Svenbro, Jasper, “Un Suicide Théologiquement correct sur l’Ajax de Sophocle”, 
Études Litteraires, 33, 2001, pp. 113-127.

Tomlinson, R., “Two Notes on Possible Hestiatoria”, ABSA 75, 1980, pp. 221-228.
Uždavinys, Algis, The golden chain: an anthology of Pythagorean and Platonic 

philosophy, Canada, World Wisdom, Inc., 2004.
Walters, Kerry; Portmess, Lisa, Ethical vegetarianism: from Pythagoras to Peter 

Singer, New York, Suny Press, 1999. 
West, Martin, “Hesiod’s Titans”, JHS 105, 1985, pp. 174-175.
Wilkins, John, The Boastful Chef: The Discourse of Food in Ancient Greek Come-

dy, Oxford, Oxford University Press, 2000.
Wilkins, John-Hill, Shaun, Food in the ancient world, Malden, Mass. & Oxford, 

Wiley-Blackwell, 2006. 

NOVATELLUS29-1.indb   127 23/09/11   14:13




