Manjar impio: a origem da macula humana

Reina Marisol TROCA PEREIRA
Universidade de Coimbra
rmtp @ubi.pt

RESUMEN: Este articulo es una acotacion que relaciona el inicio de la macula hu-
mana original con el plano dietético carnivoro. La idea no es una novedad, pues
diversas filosoffas de la Antigiiedad Clasica han defendido el vegetarianismo. Es un
hecho que la ingestion de carne esta ligada a gustos selvaticos, animalescos, barba-
ros, que no permiten la evolucidon del hombre.

Impious delicacy: The origins of human taint

ABSTRACT: This article relates the commencement of the original sin of the human
race with diet containing the ingestion of meat. This is not a new idea at all, since
several philosophies from the classical Antiquity defended vegetarianism. The fact
is that meat ingestion is associated to savagery, animal and barbaric tastes which
restrain mankind’s progress.

PaLaBRAS CLAVE: Comida, carne, vegetarianismo, ascension y ruina.
KEey Worbps: Food, meat, vegetarianism, rise and fall.

RECEPCION: 16 de febrero de 2011.

ACEPTACION: 27 de abril de 2011.

101 NOVA TELLVS, 291, 2011

NOVATELLUS29-1.indb 101 @ 23/09/11 14:13



Manjar impio:
a origem da macula humana

Reina Marisol TROCA PEREIRA

“aAig 0pvog™!

Introdugdo

Seguindo o postu lado proverbial em epigrafe, importa considerar, de
facto, o devir da existéncia humana. Esse percurso transformacional pode
analisar-se através de um trajecto culinario com denotacdes Orficas, pita-
goricas e (neo)platonicas.

Com efeito, contam-se varias reflexdes de cariz cosmologico e teolo-
gico, expostas por autores gregos e romanos. Exemplo disso foi o mito
das Idades, presente em Hesiodo? e Ovidio,® que postulava a ocorrén-
cia de varias etapas da existéncia humana, mediante uma degeneracdo
sequencial do homem, desde a Idade do Ouro, a mais proxima - a do
Ferro.

Esse declinio moral e comportamental pode associar-se a uma alte-
racdo dos preceitos alimentares. De facto, na época de Crono, altura
em que os humanos év Borinot kokdv #xktocbev dmdvrtov,* “viviam na
abundancia, afastados de todos os males”, a alimentacdo processava-se
com base nos alimentos espontaneos, como frutos e vegetais, que a terra
fornecia.’ Também Platdo reitera o diferenciamento entre a época de

! Cfr., Str., 8. 6. 13; Cic., Art., 2.19. Note-se a afirmagéo de Zen. 2. 40, a prop6sito dos
driopes (8pY¢) e da distin¢do entre uma época primitiva e um periodo social, com a cor-
respondente alterac@o alimentar: éne1dn 10 dpyoiov oi &vBpwmol Bokdvorg 8pvog tpe@duevor,
Yotepov ebpebeiot thig Afuntpog, koproig &xpioavio, “porque antigamente os homens se ali-
mentavam com glandulas, frutos de carvalho; mais tarde, depois da sua descoberta, uti-
lizaram os frutos de Deméter”. A propdsito dessa civilizagao, vid. Hdt., 8.43; Th., 7. 57. 4.

2 Hes., Op., 109-201.

3 Ov., Met., 1.89-150.

4 Hes., Op., 115.

3 Vid. Hes., Op., 118-119. Cfr. Ov., Met., 15. 89-90, 102-112. Note-se, outrossim, o
valor de alimentos espontaneos, como a malva e o asfodelo, conforme destaca Hes., Op.
40-41: vimio1 008’ 80V év pakdyn te kol doeodére ey dvelap, “Loucos! [...] Nem sabem
a vantagem que existe na malva e no asfodelo”. A alusdo viria a ser recuperada por

103 NOVA TELLVS, 291, 2011

NOVATELLUS29-1.indb 103 @ 23/09/11 14:13



104 TROCA PEREIRA / MANJAR IMPIO: A ORIGEM DA MACULA HUMANA

Crono e a de Zeus, no presente, tomando por referéncia a alimentacao,
conforme se depreende através do seguinte excerto:® GAkd to uév toroda
aniv mévta, Kopmodg 8t dpBdvoug elyov dmd te SévSpwv kol ToAMig VANG dAANG,
ovy brd yewpylag puopévoug, “eles tinham bastante fruta das arvores e de
outras plantas, que a terra fornecia espontaneamente, sem o auxilio da
agricultura”.’

A época, a raga humana encontrava-se mais proxima da divina® e,
consequentemente, da sua origem, partindo do principio de que des-
cendia dos deuses. Ainda assim, o estreitamento de ambas as esferas
nao significava um acréscimo qualitativo. Ora, quer os deuses tenham
sido concebidos pelos mortais,” com especial responsabilidade para
os poetas Homero e Hesiodo, como expods Xenofanes de Colofon,!”
engrandecendo e sublimando as suas proprias caracteristicas; quer se

Plu., Septem Sapientium Convivium, 158a, a titulo das rpdtot tpoeal, “primeiras formas
de alimento”, com a descri¢do de todas as vantagens, econdomicas (e0ted@dv, o0TOELAV,
Mtotng, doérern) e médicas (bylewo. Cf. Epiménides in Pl., Lg., 677¢). Os géneros em
apreco eram sobretudo procurados e consumidos pelos escaldes sociais mais pobres
(vid. Ar. Pl. 543-545: c1teic8ou 8’ dvti pév dptov pokdymg ntépboug, dvti 8¢ uding euiiel’
loyvadvy pagpavidov, dvii 88 Opdvoug, “ingerir, em vez de pao, raizes de malvas; rabanete
seco, em vez de bolo”). As diferencgas de planos alimentares no seio de uma mesma
sociedade permitiam igualmente distinguir classes sociais, podendo até justificar actos
fora da lei (&:ducic. Vid. Ath., 286a: av puf cot twAelv Oedn, Gpracov odtdv, “se nao to fac-
ultarem, rouba-0”). De facto, reportavam-se alimentos apenas disponiveis para classes
mais abastadas (vid. obras, como ‘HdvndBein), € outros mais frequentes e vulgares, as-
sociados, por isso, a individuos com menos recursos. Contavam-se, a este propdsito, os
alimentos vegetais de origem selvagem e espontanea, e outros, como peixes de pequena
dimensao, conforme cita Ath., 285d, a partir de Crisipo: &v 'ABfvaig pev S1o v danyidetov
Vrepopdct Kol TTeY KOV eival poactv Syov, “em Atenas desprezam oS peixes pequenos,
devido a sua abundancia, e declaram que é comida de mendigos”. Acerca da simbologia
associada a certos alimentos, considere-se a sua inser¢do em escritos (vid. sonho profé-
tico da Terra Prometida, com abundancia de comida e bebida. Cf. Is., 35:1, Ezeq., 47:
7-12), rituais, bem como a sua funcionalidade em diferentes credos (vid. pao e vinho, na
Eucaristia Crista. 1 Cor., 11:24-25). Vid. Brout, 2003, pp. 97-108.
$PL., Stat., 272a.

7 Embora naturais, os produtos agricolas eram de certa forma ‘fabricados’ pelo trab-
alho humano. Cf. Hdt., 7.31, a proposito do mel proveniente das abelhas e aquele que,
em certas culturas, resultava do trigo e do fruto do tamarisco.

8 Note-se que, segundo PI. Stat., 271e, a Divindade era um pastor.
9X.,, fr, 1,5, 6, 16 Diels. Cf. Clem. Al., Strom., 7.
10X fr., 11 Diels.

NOVATELLUS29-1.indb 104 @ 23/09/11 14:13



NOVA TELLVS, 29+1, 2011, pp. 101-127 105

tenha verificado a situag¢@o inversa,!' a humanidade seria, respectiva-
mente, criadora ou herdeira dessas qualidades e defeitos reconhecidos
aos deuses do pantedo classico. Nao obstante o trajecto ensaiado desde
a antropomorfizagéo e o concretismo divino, para a abstractiza¢ao'? e o
monoteismo,'? no universo politeista da Antiguidade, a proximidade em
relacdo ao divino ndo traduzia necessariamente uma mais-valia qualita-
tiva, que viria a desenvolver-se no ambito do credo Judaico-Cristdo, no
qual se considera Deus como expoente maximo de todo o Bem.

A alimentac¢do como fonte degenerativa.

De toda a forma, o progressivo afastamento entre os planos divino e
humano mostrava-se como um facto, em cujo cenario a alimentacao se
apresenta como um elemento adicional, que acentuava o distanciamento
entre ambas as esferas. Com efeito, os deuses ingeriam néctar e ambro-
sia, garantindo assim a sua esséncia imortal.!*

'Vid. Prometeu, ou até mesmo a ira de Zeus. Cf. Hes., Op., 109-201; P1. Smp., 189d-
193e. Certas versoes dao conta da raca humana, como havendo sido moldada a partir
do barro, a imagem e semelhanca dos deuses, como se constata em Xenoph., fr. 8-10.

12 Vid. Clem. Al., 4.51.6, para quem o verdadeiro deus € uma imagem mental e nio
um objecto estilizado por um artista: quiv 8¢ ody VAng aicOntfig aicOntdv, vontov 8¢ 1o
Gryohud éotiv. Nontdv, ovk aicOntév éott [10 &yotua] 6 pdévog vtag Bedg, “No nosso ponto
de vista, a imagem de Deus nao € um objecto feito de matéria captada pelos sentidos, mas
um objecto mental. Deus, isto €, o tnico deus verdadeiro, & captado, ndo pelos sentidos,
mas pela mente”. Cf. a teoria das ideias presente em PI., R., 6-7, com a metafora do sol,
em PL., R., 6. 507b-509c, e a alegoria da caverna, em Pl., R., 7. 514a-521d; D. L. 3.15.

13X., DK B 23-24 afirma a existéncia de um s6 deus: eic 0e0¢ &v e Oeolot kot vOpodnoot
uéy1otog, ot Tt Séuag Bvntoicty dpoitog | 0dde vonuo. odrog 8& voel, obhog 8¢ 1’ diovet, “Ex-
iste apenas um deus entre deuses e homens — o deus supremo, | nada similar aos mortais,
em forma ou em pensamento”. Alids, o documento conhecido como Testamento de Or-
feu, produzido no século IIT a.C., nega o politeismo, pelo que fora utilizado pela doutrina
Judaico-Crista para reforcar a crenga monoteista. Vid. Ps.-Arist. Mund. O papiro de Der-
veni contém ainda um hino a Zeus, deus tnico, certamente do conhecimento de Platao.
Cf. Pl. Ti. 28E, Lg., 715e.

14 De considerar igualmente a ingest@o de leite pelos imortais, num processo intra e
inter-racial (e.g. Zeus/cabra Amalteia. Vid., no sentido inverso, E., Ba., 770), ainda que
ndo absolutamente obrigatorio (cf. Crono, Dionisos). A amamentagao aplicava-se tam-
bém na esfera humana, numa relacido maternal (e.g. Edipo/Antigona, E., Ph., 1527), e
(ou) envolvendo outras racas (e.g. Hércules/Hera, Rbmulo/Remo, a partir de uma loba).
O peito, embora funcione como um simbolo de maternidade, ndo garante a sinceridade

NOVATELLUS29-1.indb 105 @ 23/09/11 14:13



106 TROCA PEREIRA / MANJAR IMPIO: A ORIGEM DA MACULA HUMANA

A partir momento em que a raca dos beneficiados com o roubo de Pro-
meteu recebeu o sexo feminino consubstanciado na figura de Pandora,'
como forma de castigo divino, deu-se inicio a um trajecto degenerativo.
Até entdo desconhecidos da raga dos homens, os sofrimentos,'¢ a doenca
(vdoog) e o trabalho (rdtoc) impoem-se-lhes. No imediato, deixava de ter
acessibilidades privilegiadas e facilitadas nos mais diversos dominios. Por
conseguinte, todos os bens a que o homem tinha acesso (vid. alimenta¢@o)
ou detinha propriedade (vid. matrimo6nio!’) continuavam a frutificar, mas
mediante trabalho, condugao, cuidado e disciplina,'® o que reproduzia a es-
sencia do novo elemento feminino apresentado: fruto da téyvn conjunta de
varias divindades e nao da ¢uoig. Essa capacidade manipulativa permitia
distinguir niveis civilizacionais, numa propor¢@o directa ao distanciamento
divino. Eis, pois, que, quanto mais civilizado o povo, mais técnica utiliza-
va nos seus trabalhos e mais artificiais eram os resultados obtidos, face a
naturalidade/espontaneidade divina a qual desejava vir a (re)unir-se. Con-
vinha, pois, retroceder e piumoguedo. 1o xpvcodv yévog,'? “imitar a raca da
Idade do Ouro”, por forma a que, a margem de t& ndOn kol ot énBopion,
“paixdes e desejos”, e com base no labor, qual enxame de abelhas,” atin-

do sentimento (vid. Clitemnestra, in E., EL., 1207: £3e1&e poctov, face a Sen., Ag., 911:
scelestas [...] euita manus). Cf. Pl. R., 5.460c; Arist. GA, 777a. Em suma, a alimentac@o
lactea, ainda que natural, ndo assegurava imortalidade (vid. Idade da Prata, em Hes., Op.,
130), nem a pureza dos elementos envolvidos. Alids, o consumo de leite conhecia-se em
povos e civilizagdes considerados barbaros, como entre os Indios, os Etiopes, os Citas,
os Ciclopes, os Massagetas. Vid. Auberger, 2001, pp. 131-157.

15Vid. Hes., Op., 57: avti nopdg ddom kokog, darei, em troca do fogo, um mal!” Vid.
Murr, 1969; Rudhardt, 1986, pp. 231-246; Neitzel, 1976, pp. 387-419.

16 Note-se E., Or., 1-3: Odk éotv 00dev dewvdv 00d¢ maboc, 008¢ Evppopd Befhartog
&vBpanov @iolg, “nao existe nada de terrivel, nem de sofrimento, nem de infortGnio
divino que a natureza humana ndo tenha”.

17 Considere-se o caso de Helena, cuja lascivia e infidelidade sao consideradas fruto
de uma ma ‘gestdo’ da parte do esposo (E. IA 383-384: kaxdcg | fpyec).

18 Note-se, como resultado dessa necessidade imposta, o desenvolvimento de activi-
dades como a agricultura, a pesca, a caca ou a cozinha. Neste sentido, os cereais (fruto
do cultivo) detinham uma conotacao negativa, se avaliados perante a malva e o asfodelo
(espontaneos), acima referidos.

19 Porph., Abst., 3.27.

20 Considere-se Hes., Op., 305-306. Cf. X., Oec., 7.33-34; Col. 11.1.26: “Nam illud ver-
um est M. Catonis oraculum: ‘Nihil agendo homines male agere discunt’”, “Com efeito,
¢ verdadeiro o dito de Catdo: «Nao fazendo nada, os homens aprendem a fazer mal».

NOVATELLUS29-1.indb 106 @ 23/09/11 14:13



NOVA TELLVS, 29+1, 2011, pp. 101-127 107

gisse a verdadeira liberdade (¢hevBepia). Daf a injustica daqueles que se
aproveitavam do trabalho alheio, como os BoociAeig, “reis devoradores de
presentes” (Hes., Op., 48-49),

No momento em que o plano alimentar humano comecou a integrar
uma dieta carnivora, registou-se um reflexo imediato, ainda mais acen-
tuado, nos comportamentos assumidos. O consumo de carne potencia-
lizava o gosto pelo sangue, bem como actos de bestialidade.?' Na rea-
lidade, a sarcofagia ndao s6 facultava a distin¢@o entre os planos divino
e humano, como permitia também comparar os homens aos restantes
animais e aos comportamentos tipicos da sua selvajaria. Nao sao, por
isso, raros os similes e as metaforas que equiparam certos homens, pelas
atitudes assumidas, a animais,?? assim como afirmacdes que assumem a
valéncia de méaximas, como “lupus est homo homini”. >

Porque tanto a fome como a sede constituiam desejos corporais,
e simultaneamente necessidades primarias,>* tornava-se imperioso as-
sumir uma perspectiva platonica,>> de modo a satisfazé-los, mas sem
excessos (undev dyav), e de man eira a que a alma soberana se opu-
sesse?® e dominasse?’ o involucro somético que a enclausura.?® Dese-

2L Cf. Ov., Met., 15.86-87; Sen., Thy., 732.

22 Notem-se, a titulo ilustrativo, as seguintes comparagdes: do infanticidio perpe-
trado por Atreu, “qualis Armenia leo”; a atitude implacidvel de Agamémnon, Aéwv &g
| "Atpeidec, “como um ledo”, em Il., 11.129-130, donde também Clitemnestra e Egisto
comparados a uma leoa e a um lobo, respectivamente, em Od., 11.411: oi¥jte dinovg Aéovo
ovykotpmpévn | Aoke, Aéovtog ebyevods dmovoic, “a leoa de duas patas, que acasala com
um lobo, na auséncia do nobre ledo”’; a morte de Agamémnon, equiparada, qual ritual de
bufonia, 2 de um boi, em Od., 11.411; o aproveitamento de Orestes do festim preparado
por Egisto, para mata-lo, como a uma peca de carne. Vid. E., El., 855-858.

23 Vid. Plaut., As., 495.

24 Para além de atender a uma das necessidades primarias do homem, devem notar-se
outras utilizagdes associadas a certos alimentos, aos quais se reconheciam aplicagdes
no ambito da medicina, do erotismo (e.g. mandragora ou ‘maca do amor’, Dsc., 4.76),
da contracepcao (e.g. silphium ou ‘dadiva de Apolo’. Vid. Ar., Eq., 893-901; Plin., HN,
13.42; Catul., 7; Macr., 2.4.1. Cf. Plin., HN 22.44.91), do aborto (vid. periclimeno, in
Dsc. 4.14), entre muitas outras.

25 Considerem-se, a proposito, Burkert, 1960, pp.159-77; Uzdavinys, 2004; Gallop,
1975, p.89.

26 Vid. Pl., Phdr., 94b7-cl1, ¢9-€6. Cf. PL., R., 439c2-d8, 441b2-¢c2.

27 Vid. Pl., Phdr., 80a, 94b-d.

2 Vid. Pl., Phdr., 82e-83a.

NOVATELLUS29-1.indb 107 @ 23/09/11 14:13



108 TROCA PEREIRA / MANJAR IMPIO: A ORIGEM DA MACULA HUMANA

jos corporais, paixdes e medos ndo deveriam, pois, ser tomados como
reais.?”

E precisamente esse refreamento estoico, pela apatia (dradein), que
asseguraria a superioridade da raga dos humanos sobre os demais seres,*
que com eles partilham o mesmo cosmos, conforme atestam filosofos, a
exemplo de Aristoteles:3! to yop AL {Por 00 Adyo [odicBovdueva] dAAL
noBfuacty brnpetel, “€ que os outros animais para além do homem mos-
tram-se subservientes, nao para com a razdo, ao apreendé-la, mas para
com os sentidos”. Pese embora a ocupacdo humana do lugar cimeiro
na scala naturae de Aristoteles,?> mereciam reprovacdo os seus desejos
incontidos de véria ordem, como riqueza, sexo e até alimenta¢ao.?? Eis,
por conseguinte, que se justificam as repetidas exortacdes ao abandono
de habitos alimentares carnivoros e sanguinolentos.** A exemplo disso,
o neoplatdnico Porfirio apelaria a Firmo Castricio (Firmus Castricius)
para regredir no que considerava ser a apostasia de ter abandonado o ve-
getarianismo,* enquanto elo de ligagao aos preceitos religiosos. Selec-
ciona, para o efeito, quatro razdes, na sua obra De Abstinentia, a saber:
por um lado, o facto de a alimentacao dos seres carnivoros se revelar
imoderada e impropria para a vida filosofica; por outro, o principio de
que sdo fmpios todos os que sacrificam animais; por outro lado ainda,

2 Vid. PL., Phdr., 81b3-5, 83d6-7, 94b8-10, 94d5.

30 Note-se a infelicidade que viria a atingir Agamémnon, pela ambi¢ao desmesurada
que se mostrara incapaz de conter, colocando em pratica o principio horaciano “aurea
mediocritas” (Hor., Carm., 2.10.5). Vid. E., IA 337: é¢onovdalec dpyetv Aavoidouc, “Avido
de comandar os dananos para Ilion”.

31 Arist., Pol., 1254b.

32Vid. Arist., PA, 656a.

33 No ambito nutricional, o apetite voraz excessivo pode verificar-se em figuras como
nos companheiros de Ulisses, devoradores dos bois de Hiperion, Od.,1.8-9; nos pretend-
entes de Penélope, que ocupavam abusivamente o palacio de Itaca e consumiam bens al-
heios (&AAnAoeayie), conforme constata Telémaco, em Od., 1.250-251; em glutdes (vid.
yaotpopyle) antropofagicos, como o lidio Cambes, que ingerira a sua propria esposa,
como se constata em Eut., Od., 9.310: KouPioig 8¢, Bocihevg Avddv, edyog kol toAvndtng
OV vokTOC TOoTE THY E0LTOD YLVOLKO, KaTokpeovpynoag Epayev, “Mas Cambes, rei
dos Lidios, glutao e sedento, certa vez de noite esquartejou e comeu a esposa’; e até na
autofagia de Erisicton. Vid. Ath. 10.416; Ov., Met., 8.738-878.

#Vid. Met., 15.469-472.

3 Dombrowski, 1984; Walters & Portmess, 1999, pp.1-36; Preece, 2008; Spencer,
1996.

NOVATELLUS29-1.indb 108 @ 23/09/11 14:13



NOVA TELLVS, 29+1, 2011, pp. 101-127 109

porque os antigos sabios condenavam a alimentacdo baseada em car-
ne;*° finalmente, porque os animais também possuem uma razao, quer
interna (demonstrando memoria, prudéncia, sensagdes’’), quer externa
(pela comunicag@do entre pares, apesar de os humanos nao compreende-
rem essa linguagem, assim como a de vérias outras culturas). Estes seres
podem, outrossim, auxiliar o homem, nos seus afazeres campestres, e,
por tal, merecem um tratamento justo, isto €, sem sofrer ferimentos.

O consumo de carne e a realizacdo do culto.

Nenhum motivo legitimaria a continuidade da pratica do consumo de
carne, nem mesmo uma alegada imperiosidade de reverenciar os deuses,
através de sacrificios. Uma dieta baseada em carne animal aproximava
as figuras do cacador e do cozinheiro,®® porquanto ambos se torna-
vam, em simultaneo, criminoso e sacrificador. Porém, conclui-se que
transformar os imoladores, homines necantes, em sacerdotes, homines
religiosi,® os quais ritualizavam o sacrificio de vitimas, seguidamente
degustadas,* supostamente cumprindo o gosto dos deuses, deveria en-
tender-se como um mero pretexto justificativo. Afinal, continuava a ser

possivel facultar banquetes, sem recurso ao sacrificio de animais, uma

36 Vid. Dombrowski, 1984, p. 2, a proposito de Pitdgoras, Empédocles, Teofrasto,
Plotino, Porfirio e eventualmente até Platao.
37 Note-se Clark, 1977. Considere-se a evolugédo do tratamento do cao, da Iliada,

onde surge como um animal necrdfago, I1.1.4, para a Odisseia, Od., 17.290-327. Vid.
Dombrowski, 1984 b, pp.141-143.

3% O tratamento da alimentacdo justificava, para além do envolvimento de mulheres
e escravos na area, a existéncia da classe profissional de individuos ligados a cozinha
(e.g. Arquestrato, séc. 1v a. C.), bem como a difusao literaria do topos culinario, tanto em
livros técnicos (vid. Apicius, De Re Coquinaria), como em obras de diversos géneros,
de modo disperso, com maior (vid. Poema Moretum; Ateneu, Deipnosofistas) ou menor
(e.g. Macr., 3.18) desenvolvimento. Considere-se, neste ambito, também a abordagem do
topos do symposium, assim como de figuras associadas (vid. Vendedor, em Ar., Eg.,), na
cena comica, desde a Comédia Antiga. Certamente correspondia ao gosto das audiéncias
e tinha uma funcionalidade dramética, para denotar exuberancia; situacdes de vitoria (cf.
xkduog) ou de celebracao da paz (vid. Ar., Lys., Ach., Pax.); associacao com a guerra (vid.
Ar., Ach.,1095-1142); ou alteracao circunstancial (Ar., Ec., Ra., Pl., Av.). Vd. Wilkins,
2000.

¥ Vid. Ov., Met., 15.111-40.
40 Note-se Ov., Met., 15.141-2.

NOVATELLUS29-1.indb 109 @ 23/09/11 14:13



110 TROCA PEREIRA / MANJAR IMPIO: A ORIGEM DA MACULA HUMANA

vez que a terra ndao privara os mortais de leite e mel.*! Depreende-se,
assim, que ndo seriam os deuses que exigiam ou sequer se regozijavam
com sacrificios,*> em particular, com vitimas humanas.** A degustacdo
de carne, a caca, a execuc¢do de sacrificios e de outros actos sanguino-
lentos acentuavam a clivagem face a esfera divina; denotavam a degene-
racdo humana e exprimiam um padrdo comportamental nada abonatorio.
Considere-se, pois, a respeito, o posicionamento de Platdao,** a prop0sito
da celebracao divina, sem recurso a rituais sanguinarios, o que, nao ape-
nas retirava o culto divino de um pedestal aristocratico, como também
alargava a possibilidade de reverenciar as divindades, mesmo a pessoas
sem recursos econdmicos capazes de proporcionar hecatombes:

70 8¢ unv Bhewv dvBpdnovg dAAHovg 1t kol vV mapauévov Opduev moArolc:
Kol Tovvovtiov dkobopev év BAloilg, 8te 008¢ Poog EtdAumv pev yedesBon,
BOuatd te ovk AV Tolg Beolot Lo, méhavor 8¢ kol péATt kapmol dedevuévol
kol Totodta BAA0 dryve BOpato, copkdv & drelyovto dg ovy dotov Ov écBiety
00de T0V¢ TV Bedv Bwuove afpatt plodvewy, dAAd "Opeucoi Tiveg Aeydpevol
Blot &ylyvovto NUdV tolg TOTE, QydywV UV €xOUeEvVol TEvVTIOV, EUydXOV O
TOOVOVTIOV TAVT®V dmeyOUEVOTL.

O costume dos homens se sacrificarem entre si, de facto, sobrevive ainda
agora entre muitos povos, enquanto, entre outros, ouvimos de que forma o
costume inverso existiu, quando eram proibidos até de comerem um boi, e
as suas ofertas aos deuses consistiam, ndo em animais, mas em bolos € em
sementes embebidas em mel e noutros sacrificios desprovidos de sangue, e
abstinham-se da carne como se fosse impio comé-la ou manchar de sangue
os altares dos deuses; em vez disso, os homens que existiram viveram a

41'Vid. Ov., Met., 15.79-80.

42 Cf. Aehgoict Bboag odTog 00 payf kpéog, “se sacrificares em Delfos, tu proprio ndo
comeras carne” (Corpus Paroemiographorum Graecorum 1.393). Vid. Lissarrague, 2000,
p- 133, a propdsito da morte de Esopo, em Delfos (Plu., 556F-557A).

43 Vejam-se as palavras de Ifigénia, E., IT., 386-391: éyd ugv odv | 1 Tavtédhov Beoloty
¢otidpora | dmioto kpive, taidog hobfivor Bopd, | todg 8° £vBES’, avtovg vtag dvBporok-
tévoug, | & thv Bedv 10 podAov dvapépety Sokd: | 00SEva Youp otpot Sopdvoy kody. “Nao
¢ possivel que Leto, esposa de Zeus, tivesse dado origem a tamanho disparate. Eu julgo
que o festim preparado por Tantalo para os deuses ndo deve ser acreditado, que eles se
alimentaram da carne do seu filho; e eu penso que as pessoas aqui, que sao elas proprias
matadoras de homens, reportam a deusa o seu comportamento deploravel. Ora eu acredi-
to que nenhum deus é mau”.

4Pl Lg., 6-782c-d. Cf. PL., Epin., 975b.

NOVATELLUS29-1.indb 110 @ 23/09/11 14:13



NOVA TELLVS, 29+1, 2011, pp. 101-127 111

chamada vida orfica, restringindo-se apenas a comida inanimada e abstendo-
se, pelo contrario, de tudo o que tinha vida.

Contudo, convém considerar episoddios, como a ofensa de Agamém-
non a Artemis Onpoxtdvog, que exige, a titulo de reparag@o, o sacrificio
da sua filha Ifigénia. Nao obstante, contrariamente as decisdes obstina-
das dos humanos, a deusa apiedar-se-ia e substituiria a vitima por um
cervo.* Todavia, nem todos os deuses pareciam prescindir dos sacrifi-
cios. De facto, note-se, a titulo ilustrativo, Atena. A deusa viria a exigir
a Orestes que erguesse um templo a Artemis Tauropolos, instituindo a
celebracdo de um festival reabilitador, no ambito do qual ordena que
¢moyéto Elpog | 8épn mpog dvdpog aiud 1 eEaviéto, | dolog Exott Bed 6
Smog Tuog #n,*¢ “alguém segure uma espada contra o pescogo de um
homem e derrame sangue”. E também Deméter havia punido os arcadios,
por terem abandonado o seu culto, ameacando-os com o canibalismo:
voopioBeico yépa Tpotépmv TIudg Te mohatde, kol 6” dAAnAoedyov Onoet
téyo kod texvodoitny,*’ “Porque ficou privada de privilégios e de honras
antigas prestadas pelos homens, em tempos passados. E em breve far-
-V0s-4 comer-se uns aos outros e alimentarem-se dos vossos filhos”.

Além do mais, seria de todo proveitoso ponderar ainda, neste sentido,
acerca do caracter ambivalente das divindades,*® a fim de proceder em
conformidade com as exigéncias dos seus cultos, nem sempre abso-
lutamente pacificos. Considere-se, a titulo de exemplo, a reveréncia a
Apolo. Se, por um lado, este deus velava pela satde, poderia também
lancar as suas flechas sobre os homens, punindo-os, como sucedeu com
a peste que assolou os Aqueus, no canto inicial da Iliada. Por conse-
guinte, surge epitetado, ora enquanto &yvéc ‘Andiev,* “Apolo puro”,
cotp 1601 kol modvoc,> “curador e salvador”, "Ayviede, “protector das
estradas”, sendo associado com os filosofos € com atitudes elevadas;
ora como Apolo pdyoipa. Reflectia, nesta medida, o sentido implicado

4 Cf. E., IT., Notem-se outros casos exemplificativos de comisera¢do divina, como
Jalia Luperca, Valéria Luperca (Iulia Luperca, Valeria Luperca).

4 F. IT. 1458-1461.

47 Paus., 8.42.6.

8 Vid. Bruit, 1984, pp. 339-67.
© Vid. E., Supp., 214.

0A. Ag., 512.

NOVATELLUS29-1.indb 111 @ 23/09/11 14:13



112 TROCA PEREIRA / MANJAR IMPIO: A ORIGEM DA MACULA HUMANA

no seu nome, conforme ¢ possivel depreender-se (vd, nomen omen):
amdAopt, “destruir”, imagem que se comprova pelos rituais de Delfos,!
ou pelo epiteto, Avkoktdvoc>? “matador de lobos”, associando-se com o
sofrimento.>

Sendo certo que havia que celebrar as divindades, a divida permane-
ceria, entdo, quanto a natureza das vitimas a sacrificar.

A bestialidade antropofdgica: os ciclopes

Originariamente, as deidades teriam sido agraciadas com oferendas ve-
getais. Todavia, uma forte escassez de alimentos tera provocado uma al-
teracdo dos habitos alimentares, recorrendo-se ao canibalismo: “genera
... quae corporibus humanis uescerentur”>* e, consequentemente, a ve-
nerac@o dos deuses com vitimas humanas, conforme regista Porfirio:>

An’ Gpyfig uEv yap S @V xoaprdv £yiyvovto tolg Beolg Busion. Xpdve 6¢
thig 6610vTog Mudv E€oueAncdvioy, £nel kol TV Koprdv EoTdvicoy Kol did
v g vouiuov tpoefic #vdetay eig 10 coproeoyely GAMA®Y dpuncov, tote
HeTh TOAADY MT®V 1ketevovieg 10 doudviov cedv avtdv annpavto tolg
npoTOV [...].

Ora, originariamente os sacrificios aos deuses eram feitos com colheitas.
Com o tempo, acabamos por negligenciar o divino, e, quando as colheitas
comecaram a escassear ¢, em virtude da falta de comida condigna, as pessoas
comegaram a comer a carne umas das outras. Entdo, implorando o divino
com muitas preces, primeiramente ofereceram sacrificios, escalonados de
entre eles mesmos [...].

A pratica da imolacdo de seres humanos configuraria um padrio com-
portamental subanimalesco,’® uma vez que nem os animais t€m por habito
atacar os da propria espécie. Esse acto barbaro recuperava também alguns
exempla remotos, quer no plano celestial, quer ja no plano humano.

31'Vid. Bruit, 1984, pp. 339-367; Detienne & Doueihi, 1986, pp. 46-53; Roux, 1976;
Roux, 1964, pp. 30-40.

52 Porph., Abst., 1.22.

53 Cf. A., Ag., 1083-1084.

5 Plin., 7.2.

55 Porph., Abst., 2.27.1-2

56 Vid. Arist., Pol., 8.1338b, EN, 1143b.

NOVATELLUS29-1.indb 112 @ 23/09/11 14:13



NOVA TELLVS, 29+1, 2011, pp. 101-127 113

Considere-se, pois, desde logo, a monstruosidade dos Ciclopes sem
lei (¢0¢uiotor). Apesar de terem a sua disposi¢@o, tal como na Idade do
Ouro, sob Crono, mesmo sem trabalho, trigo, cevada e vinhas,>’ reco-
nheciam-se-lhes habitos violentos e antropofagicos, porventura ainda
recorrentes na época de Pitagoras,”® como demonstra Kdxlonde te Bing
ueyoAftopog, dvdpogdyoro,” “o altivo Ciclope, comedor de homens™.

A mdcula original: os Titds

A selvajaria canibal detinha uma proveniéncia bastante recuada. E de
observar, neste sentido, a disposicao teofagica dos Titas, a0 desmembrar
(omaparyude) e devorar a carne crua (duogoyio) de Zagreu/Dionisos, en-
quanto este brincava.

Os titas comecaram a ser evidenciados por Homero,%! segundo deno-
ta Pausanias,®” ligando o episodio a fundagio dos téleton dionisiacos:
Atovioe Bokyelo tedecBiivon, “ser iniciado nos mitos dionisfacos”.
Constata-se assim o vinculo da desagregacao de Dionisos, por um lado,
com o inicio dos mistérios Dionisiacos, introduzidos por Orfeu, ele
proprio posteriormente retalhado pelas Ménades, conforme denota Apo-

S7Vid. 0d., 9.107-112.

3 Vid. Porph., Abst., 1.23. Note-se Od., 9.297, a proposito dos Ciclopes antropdfagos

3 0d., 10.200. Cf. a selvajaria dos Lestrigones, na Sicilia, Od., 10. 80-132.

%0 Vid. A., fr., 124; Call,, fr., 171; D.S. 4.4.1, 4.4.5, 4.5.2, 4.6.1, 5.75; Paus., 7.19,
8.37.1; Orph., H., 29, 30, 46; Clem. Al., 2.15; Nonn., 4.268 ss., 5.562 ss, 6.155 ss.,
10.290 ss., 24.43 ss., 31.28 ss., 36.119 ss., 38.206 ss., 39.70 ss., 44.198 ss., 48. 41 ss.,
48.962 ss.; Tz. Ad Lyc. 355. Relativamente a Cultura Egipcia, notem-se Hdt., 2.48,49;
D. S. 4.6.1. Na Cultura Romana, vid. Ov., Met., 6.114; Hyg., Fab., 150,155,167. Cf.
Detienne, 1986; Comparetti, 1873, pp. 227-251; Rose, 1936, pp. 79-96, a propdsito da
consciéncia de uma falta original desde a época Arcaica, baseando-se numa analise de
Pi. fr 133, a partir de Pl., Men., 81b-c. Cf. Mead, 1995, pp. 102-152, Bianchi, 1966,
pp. 117-126; Alderink, 1981, pp. 70-71; Flaumenhaft, 1994, pp. 57-84; Brisson, 1992,
pp. 493-494, sobre a referéncia a uma alquimia alegdrica da parte de Olimpiodoro; Ed-
monds, 1999, pp. 36-73; Bernabé, 2002, p. 401; Rudhardt, 2002, pp. 483-501; Bos, 2003,
pp- 315-357; Edmonds, 2009, pp. 511-532; West, 1985, pp. 174-175.

o1l 1., 14.279.
62 Paus., 8.37.5.

3 Hdt., 4.79.1. Vid. D. S. 5.75.4 e uma relag@o entre a inicia¢do dionisfaca e o culto
orfico. Cf. Bernabé, 2002, pp. 401-433; Lada-Richards, 1999.

NOVATELLUS29-1.indb 113 @ 23/09/11 14:13



114 TROCA PEREIRA / MANJAR IMPIO: A ORIGEM DA MACULA HUMANA

lodoro:%* ebpe 8¢ "Opeede kol o Atovicov pvotipia, kod ébamton mept
mv Ihepiav draonacbeic bro 1OV povddov, “Orfeu também inventou
os mistérios de Didnisos, e tendo sido despedacado pelas Ménades,
encontra-se enterrado na Piéria”; por outro lado, com as Baquides® e a
recusa em introduzir o seu culto, por parte de Penteu.

Uma visdo tardia relacionava os Titds com a génese da raca humana,
apOs o castigo aplicado por Zeus: [...] Tutfjvog dn’ ovpavod €€élocev
Ze0c,% “Zeus retirou os Titas do céu”, depois de fulmina-los, na sequéncia
do mau uso que haviam feito da liberdade.®® Dessa fuligem, ou do seu
sangue, teria emanado a raca humana. Vejam-se, pois, as afirmacoes de
Opiano,* nesse sentido:

LG Tig dtpexéng ikéAny pakdpecot yevéOdev, | dvBpdnvoc dvéguoe, yepeiovo
8’ drocev dAkhy, | elt’ odv Tametolo yévog, modvufita Mpoundede, | dvimmnov
pokdpecot kébpev yévog, ¥datt yolav | Euvacog [...] elt’ &po xai AHBporo
Beoppiitov éxyevouesho | Tithvav.

Alguém criou os homens para constituir uma raga similar aos deuses
abengoados, embora lhes tenha dado uma forca inferior: quer tenha sido o

% Apollod., 1.3.2. Note-se, a este prop0sito, o aproveitamento do ciclo de morte-
ressurreicao noutros dominios, como nos rituais de iniciagao; nos rituais matrimoniais;
na Natureza (cf. Deméter/Perséfone); e também noutras civilizagdes e mitologias, como
aegipcia (e.g. esquartejamento de Osiris. Vid. Plu., 351d-384c) e noutros credos religio-
sos, designadamente no Judaico-Cristdo.

% Filha de Cadmo, rei de Tebas, Agave difundiu a falsa informagao de que a sua irma
Sémele fora fulminada por Zeus como castigo por ter engravidado de um mortal e as-
segurado a Zeus que o filho era seu. Mais tarde, Didnisos vingaria a honra da sua méae
(Sémele, na vertente mortal, ou Tione, na acep¢ao divina, apds o resgate dos Infernos),
aproveitando para simultaneamente punir o filho de Agave, Penteu, avesso ao seu culto.
Inspirou um furor divino em Agave, que a fez subir ao monte Citéron, acompanhada das
Bacantes, e esquartejar o seu filho, Penteu, sem que se apercebesse da sua identidade.
Vid. Lanza, 1988, pp. 15-39.

% Negligenciar um culto traduzia-se num acto faltoso de impiedade e insoléncia,
necessariamente punivel, ao abrigo da justica retributiva (vid. falta de f&€ manifestada
por Penteu, E. Ba. 617: ¢Anicw 8’ éBdoxero. Cf. Ajax dizia ndo necessitar da ajuda dos
deuses; revelando grande insoléncia, Icaro ndo atendeu as recomendagdes de seu pai
Dédalo; Enoe, desprezava os deuses e em especial o culto de Artemis e Hera; Hipolito).

%7 Hes., Th., 819.
6 Vid, Pl., Leg., 701b.
“Opp., 5.4-7.

NOVATELLUS29-1.indb 114 @ 23/09/11 14:13



NOVA TELLVS, 29+1, 2011, pp. 101-127 115

filho de Japeto, Prometeu, de muitos artificios a criar o homem, a semelhanca
das divindades, misturando terra com agua [...], quer tenhamos nascido do
sangue divino que fluiu dos Titas.

O delito teofagico cometido pelos impios Titds transmitir-se-ia, na
forma de culpa original ancestral (rowf modoun’?), as criaturas deles
provenientes, designadamente aos homens, pois, como refere Dio Cri-
sostomo,’! &t 10d 1@V Trtdvov oipatog éouev Nuelg drovteg ot dvBpomot.
og ovv éneivov éxBpdv Svtov Tolg Beolc kol moleuncdviov, ovde Huelc
oiAot ¢opgv, “nds homens somos do sangue dos Titds; e uma vez que
eles sao hostis para com os deuses, nd0s também nao somos amigos
destes altimos”.

Se eram de esperar consequéncias para a humanidade, a partir do
dolo da carne, com que Prometeu enganara Zeus,’? a cena titinica ex-
plicaria todos os sofrimentos imputados a raca humana, que, ao longo
das suas sucessivas existéncias (vid. transmigracao) deveria almejar por
afastar-se da falta original (aitiog) dos seus ancestrais titanicos e empre-
ender um movimento de ascese. Embora concebida a partir dos impios
Titas, igualmente parte do corpo de Didnisos por eles despedacada e
degustada, encontra-se presente na raga humana originada. O homem
herdaria, entdo, a selvajaria dos titds e a divindade de Dibnisos.”® O
comportamento nocivo humano na@o constituia, assim, algo intrinseco
ao homem, mas antes o resultado de uma culpa hereditaria ndo expiada,
que condiciona a sua natureza, conforme atesta Platao:’* olotpog 8¢ oé
T1g epueLOUEVOg €k ToAoldv kol dkoBdptwv tolg dvBpodnolg ddiknudtov,
nePLPEPOUEVOG GAITNPpLOdeg, “Toubar ndo tem origem humana, nem ori-
gem divina, mas trata-se de um impulso gerado nos homens antigos, a
partir de faltas nao expiadas”. Devia, portanto, afastar-se da primeira
tendéncia (titanica) e aproximar-se da segunda (dionisiaca). Interessa,
pois, apelar para o imortal Dionisos Liberator’ renascido, parcialmente

70 Vid. Pl., Men., 81b.

'D., Chr., 30. Cf. Str., fr., 39-40; Paus., 5.25.10; Orph., H., 37; Lyc., 1358 pas.
2A., Pr., 248-250, 551-2.

73 Vid. Christopoulos, 1991, pp. 205-222.

74 Pl., Leg., 854b.

75 Vid. Uma lamella aurea (séc. 1v a. C.), descoberta em Pelina: Béiytiog odtdg #Avoe.
Cf. Nonn., Dionys., 7. 7 pas. Conhecem-se trés nascimentos a Didnisos: primeiramente,

NOVATELLUS29-1.indb 115 @ 23/09/11 14:13



116 TROCA PEREIRA / MANJAR IMPIO: A ORIGEM DA MACULA HUMANA

existente em cada ser humano. Esta potencialidade reconhecida a Di6-
nisos Liseu, capaz de libertar o homem do jugo de penas decorrente das
faltas dos seus antepassados, surge contemplada num poema Orfico,’®
que seguidamente se transcreve:

“Ot1 6 Atdvucog Mooedc éotly aitiog: 810 kol Aveeig 6 Bedc, kol 6 "Opeedc pnotv:
| &vBpwnot 8¢ teAnéccog Exatdufog | Téuyovoty mdonow év dpotg dueiétnoy |
Sp11é 17 éxteléoovst Moy mpoydvav dBepictov | poiduevor ob 8¢ toloy Exov
kpdrog, o¥g ke BéAncbo | Moeig £k e névav yodendv kol dreipovog oicTpov.

Dionisos ¢ motivo da libertagdo, pelo que o deus ¢ também apelidado de
Libertador. E Orfeu afirma: «Homens que efectuam rituais enviardo
hecatombes todas as estagdes do ano e celebrardo festivais, procurando
libertar-se dos ancestrais sem lei. Tu, tendo poder sobre eles, libertaras
quem quiseres do duro trabalho e sofrimento sem fimy.

Registavam-se, desde logo, aspectos que seriam filosoficamente
aproveitados (vid. Pitagorismo; orfismo; platonismo; neoplatonismo).
Notem-se alguns preceitos comuns, tais como a exigéncia de total au-
séncia de derramamento de sangue, conforme o ensinamento de Orfeu,
reportado por Aristofanes’” *Opgedg uév yop teletde 0 Hulv xotédeile
povov 1’ dnéyxecsBar, “Com efeito, Orfeu ensinou-nos ritos e também
a abstermo-nos de matar”; o vegetarianismo;’® a concepg¢do do corpo
como prisao da alma. Neste sentido, Platao’ parte da tradigao titanica
e comenta, seguindo o postulado 6rfico, que o corpo constituia um in-
volucro para uma alma, que estava a expiar uma falta ancestral: ot duet
"Opoéa [...] dg Slxny S180vong thg yoyfic v 81 évexo idwoty Todtov 8¢
nepiBolov Exetv, tva cdlnta, decummpiov eikdva: eivor odv Thg yoyfic
10010, Bomep ovTO Ovopaletat, €og av éktelon T Opelddueva, “‘entre oS
orficos [...] com a ideia de que a alma esta a sofrer castigos por algo,

enquanto Fanes, diversas vezes chamado Didnisos; depois, enquanto Zagreu e, por
fim, enquanto Diodnisos, havendo sido o seu corpo reconstituido. Cf. a reparacao do
corpo de Pélops.

76 OF 232 K.
7T Ar., Ra., 1032.

8 Note-se Hipdlito, comparado por Teseu a um orfico, pela dieta vegetariana seguida,
a base de ofrog, E., Hipp., 953.

7 Pl., Cra., 400c.

NOVATELLUS29-1.indb 116 @ 23/09/11 14:13



NOVA TELLVS, 29+1, 2011, pp. 101-127 117

eles pensam que tem o corpo como um involucro, para a manter a salvo,
como uma prisdo, e isto €, como o proprio nome denota, 0 mais seguro
para a alma, até a penalidade estar paga”.

Porém, face a isto, Porfirio®® ndo assume uma posi¢ao fundamentalis-
ta, admitindo o consumo e a morte de animais. Justifica a sua posicao
com as celebracdes divinas dos pitagoricos, bem como com a permis-
sividade de Pitagoras e dos seus antecessores em admitir que os atletas
bebessem leite, ingerissem queijo € comessem carne, para aumentar as
suas forcas. Posi¢des mais extremadas de vegetarianismo seriam, pois,
pOs-pitagodricas. Alias, o sacrificio e consumo de animais ditos menores,
cuja producao o homem controla, como ovelhas/cabras e bois/porcos,
expiava, em (ltima instancia, a sua culpa. Mediante essa perspectiva, 0s
porcos devastavam as vinhas de Didnisos, e o gado caprino a colheita
de Deméter. Ademais, Clodio, Pontico, o epicurista Hermaco, estdicos
e peripatéticos expressavam-se contrariamente a abstinéncia de comida
animal. Esses animais apresentavam-se como qualquer outro alimento
obtido a partir de actividades de controlo sobre a natureza, como a agri-
cultura. Distinguiam-se, todavia, dos animais selvagens, recolhidos em
actos de caca. Na realidade, seria perfeitamente plausivel, mutatis mu-
tandis, estabelecer um paralelismo entre um cacador e um guerreiro,’!
na medida em que este Gltimo também garantia a sua propria sobrevi-
veéncia fisica, perseguindo o seu adversario/vitima que, uma vez domi-
nado, sacrificava, apoderando-se entdo da sua vida e dos seus haveres.
De considerar, neste sentido, as palavras de Plutarco:®?

oVt 10 TpdTOV Gypidv T {pov EBpmbn Kol kakodpyov, eit’ Spvig Tig 1 1xBUg
0¢ elAxvoto’ kol yevoduevov oVt kol mpopeleTiooy év EKelvolg T0 QOVIKOV
émi Bodv épydny AADe kol 10 kOGO TPOPOTOV Kol TOV 01KOVPOV GAEKTpLOVOL
Kol Kot ikpov obte v drAnciov ctopudcovteg émt ooyl dvBpmdrov kol
noAéuovg kol edvoug mponAbopey.

No inicio, alguns animais selvagens e nocivos eram degustados. Depois,
aves ou peixes viriam a ter a sua carne despedacada. E entdo, quando os

80 Porph. Abst., 2.26.

81 Considere-se, a titulo exemplificativo, Aquiles, guerreiro que recebe um epiteto
(I11.20.207: ®unorg, “devorador de carne”) correntemente atribuido a animais, como o
cao (1., 22.67).

82 Plu., Quaestiones Conuiuiales, 2.4 b-c.

NOVATELLUS29-1.indb 117 @ 23/09/11 14:13



118 TROCA PEREIRA / MANJAR IMPIO: A ORIGEM DA MACULA HUMANA

nossos instintos assassinos ja tinham provado sangue e haviam praticado tal
costume com animais selvagens, avangaram para o boi que arava a terra,
as pacatas ovelhas e o galo caseiro. Assim, pouco a pouco, dando largas ao
apetite insaciavel, avangamos para as guerras, a chacina e a morte dos seres
humanos.

Percurso dietético para a redengdo

ApOs a primeira morte fisica, a alma deveria retornar a terra para mais
duas vivéncias,® findas as quais Perséfone liberta-la-ia do molaiov
névBoc herdado dos Tutfiveg [...], huetépav mpdyovor motépav,* “Titas
[...], antepassados dos nossos pais”. Permitia, uma vez purificada, que
incorporasse um rei, um herdi ou um sabio. Esse movimento propiciaria
que, apds varias existéncias, a alma, porque imortal (&te o0V T yoyxh 604-
vatdc Te 0o kol ToAAGKLG yeyovuin), alcangasse a purgacio, ao “conseguir
relembrar o que outrora conhecia, acerca da virtude e de outras questdes”
(éote 00dEY BorvpasTov Kol Tepl GpeThig kol mepl GAAmY 01dv T elvat adTHV
dvouvnoBivor, & ye kol tpdtepov NricToro®?).

Plutarco®® tece as seguintes afirmag0es, a proposito das “culpas an-
cestrais” causadas pelos Titas e causa do sofrimento humano, que se-
riam expurgadas, no de curso de sucessivas reencarnacoes. Eis, entdo,
a importancia de que se revestem a transmigracao e a metempsicose:

[...] dAANYyopel yop évtodBo Tog wuxdcg, 0Tl eOVeV Kol Ppdceng copKdYV
Kol a?»?m?»oq)owwzg SLKn ‘cwoucou co)uozm va:mg évdédevtor. Koitol doxel
ToAodTEPOG 0VTOG O koyog elva T Yo 611 7t8pl TOv Atévucov pepvbevpévo
néOn 100 Sropeliopod xoi 1o Trtdvov én’ adtov ToAunuota, KoAdGELS Te
TOVTOV KOl KEPOLVOOEL YELOOUEVOV TOV OOVOL, NVIYUEVOS €0TL €lg TNV
noAryyevesiov' 10 yop év Hiuly dloyov kol drtaktov kol Bloov od Belov A
dopovikov ov ot maAdcitol Titavog ovopacay, kol 00T’ €6t koAalouevoug kol
dtxnv d1ddvroc.

[...] corpos mortais, como castigo pelo assassinio, a degustagdo de carne
animal e o canibalismo. Esta doutrina, porém, parece ser ainda mais antiga,
pois as historias contadas acerca dos sofrimentos e desmembramento de

8 Vid. Pi., O., 2.68.

$ Orph., H., 37.

85 Pl., Men., 81b.

8 Plu., Hept caprogaylog, 1. 7.

NOVATELLUS29-1.indb 118 @ 23/09/11 14:13



NOVA TELLVS, 29+1, 2011, pp. 101-127 119

Diodnisos ¢ as ultrajantes investidas dos Titas sobre ele, ¢ a sua punicdo e
fulminag@o por um raio, depois que provaram o seu sangue — tudo isto ¢ um
mito que, no seu intimo tem um sentido relacionado com o renascimento.
Ora, essa faculdade dentro de nds ¢é irrazoavel, desordenada e violenta ¢ nao
provém dos deuses, mas de espiritos malignos, que os antigos denominaram
Titds, o mesmo ¢ dizer, aqueles que sdo punidos e submetidos a correcgao.

A aproximacao titanica e a consequente alteracdo do plano dietético
humano acarretaria repercussdes politico-sociais. O legado da justica
levado a cabo por Crono (&vBpanoist & #dwke dixnv,?” “deu a justica
aos homens”) traria mudangas para a convivéncia social e a vida na
noMg. Desde logo, permitia efectuar uma disting@o face a comunidades
animalescas e a civilizagdes primitivas alelofagas da barbdrie, como
refere Herddoto,®® tomando por base os devoradores de homens - an-
drofagos: dvdpogdyor 8¢ dyprwtato tdviov avBporov éxovot f0ew, odte
dixknv vouilovteg obte vouw ovdevi ypeduevol vouddeg 8¢ elot, éontd te
popéovot T Zxvlikfi opoinv, YAdooo 8¢ 18inv, dvdpogayéovst 8¢ podvot
to0tev, “Os androfagos sdo os mais selvagens de todos os homens no
seu estilo de vida; nao conhecem a justica, nem obedecem a nenhuma
lei. Sdo ndbmadas, vestem um traje como os Citas, mas falam uma lingua
propria; de todos, eles sdo o Gnico povo que se alimenta de homens”.
O retrato devera ser conjugado com uma referéncia de Aristoteles,® se-
gundo a qual, sem vopog, “tradicdo” e dixn, “justi¢ca”, o homem torna-se
avooidtatog, o mais despudorado” e dypiotatog, “o mais selvagem”

87 Hes., Op., 279.

88 Hdt., 4.106. Notem-se os valores de diverso cariz, designadamente econdomico,
politico (vid. Ar., V., 493-495), civilizacional, reconhecidos em certos géneros alimenta-
res. Considere-se, a respeito, a distribuicao efectuada por Herddoto, de diferentes niveis
civilizacionais as populacdes, a partir da sua alimentagao. Vejam-se, pois, a proposito dos
Citas, a importancia que o leite (Hdt., 4.2) detinha na sua dieta, valendo-lhes o epiteto
de immnpohyot (11., 13.5), assim como o valor do cavalo, no transporte e na alimentacgao.
Ja os Persas, alimentavam-se do que tinham a sua disposi¢ao (Hdt., 1.71). Os Lidios e os
Egipcios, por seu turno, gozavam de grande variedade (Hdt., 2.315. Cf. 3. 27). Quanto
aos Etiopes, povo justo e sem armas, bebiam leite e eram vegetarianos (Hdt., 4. 23),
contrariamente aos cruéis Persas, que bebiam vinho (Hdt. 3. 20) e aos Messéagetas, que
chegavam a beber sangue (Hdt., 1. 212-214). Cf. Od., 4. 89, a respeito de varios povos.
Vid. Murr, 1969, p. 243; Garnsey, 1999, p. 116; Wilkins, 2006; Murray, 1995; Bowie,
1997, pp. 1-21.

8 Arist., Pol., 1253a. Vid. Amigues, 1988, pp. 157-171.

NOVATELLUS29-1.indb 119 @ 23/09/11 14:13



120 TROCA PEREIRA / MANJAR IMPIO: A ORIGEM DA MACULA HUMANA

dos animais, no que toca ao desejo sexual e a glutonia.”® Por si s0, o
acto de dewnvelv, “comer”, determinava o tipo de nolg, “cidade”, con-
forme denota Platdo.’’ A &AnOwn néiic, “verdadeiro estado” é bLywic,
“saudéavel”, permitira a longevidade dos cidad@os,” contrariamente ao
oAéyua, “inflamacdo”, correspondendo a superioridade conferida pela
dikotoovvn, “justica”, ao primeiro, € a ddicio, “injustica”, ao segundo.
Associava-se assim o plano dietético a contornos de satide, vida social
pacifica e de moralidade. Visto que os deuses, com a sua alimentacao
propria, detinham a imortalidade, no inverso, a mortalidade humana
estaria associada a uma ma alimentagio,” contaminada, por introduzir
carne morta em corpos vivos, tal como indica Porfirio.”* Embora o ser
humano necessite, para garantir a sobrevivéncia e a satisfacao de ne-
cessidades primérias do corpo, da morte de uma criatura da natureza,”
relembre-se que, no inicio, a alimentacdo vegetariana era indcua e nao
dependia da morte de nenhum ser vivo, ja que a colheita de frutos ou a
recolha de vegetais ndo implicava sequer a subtrac¢do da sua raiz da terra,
como atesta 0 neoplatonico Porfirio.’® Ademais, a luz da teoria da trans-
migrac@o, a alma humana poderia vir a residir num corpo animal,”’ pelo

Vid. Slatkin, L. (1986), “Genre and generation in the Odyssey”, Metis. Anthropolo-
gie des mondes grecs anciens 1. 2: 259-268.

TP, R., 372b-¢.

92 Além do mais, os modelos de vida mais simples e proximos da natureza podiam pro-
mover alongevidade, conforme se comprovava com os Etiopes. Faziam parte da sua alimen-
tacdo o leite e a carne cozinhada. Muitos eram os que ultrapassavam os cento € vinte anos
de idade (Hdt., 3.23). Ainda assim, podiam incluir-se, de igual forma, nessa simplicidade,
comportamentos de povos conotados como barbaros. Julguem-se, a titulo exemplificativo,
os Massagetas, os quais, mesmo desconhecendo a agricultura, bebiam leite e incluiam na
sua alimentac@o os peixes, o gado e ainda a carne proveniente do sacrificio de velhos.

9 Clark, L. (2001), “Fattening the Soul: Christian Asceticism and Porphyry On Ab-
stinence”, Studia Patristica 35: 41-51.

% Porph., Abst., 4.20.3,7.

% Vid. PI., R., 369d. Note-se a importancia do consentimento prévio da vitima a ser
sacrificada. Cf. hupokuptein. Rudhardt, 1992; Svenbro, 2001, pp. 113-127; Detienne &
Vernant, 1989, pp. 6-9.

% Porph., 3.18.

97Vid. Od., 10.239-240, onde os companheiros de Ulisses véem o seu noos confinado
em corpos suinos. No mesmo sentido, também Macareu fora deixado na ilha de Circe,
0d., 10.431-435; Ov., Met., 14. 159 pas., feiticeira capaz de transformar homens em ani-
mais. Cf. Circe e a transformag¢@o de humanos em animais Note-se ainda Aqueménides,

NOVATELLUS29-1.indb 120 @ 23/09/11 14:13



NOVA TELLVS, 29+1, 2011, pp. 101-127 121

que degustar carne traduziria um acto, em Gltima anélise, canibal, quica
uma antropofagia de familiares e amigos. Tornava-se assim imperioso
retornar ao vegetarianismo, no que respeita a alimentacdo do corpo, ja
que a alma se nutria com seu intelecto.”®

Um primeiro olhar sobre o processo evolutivo da humanidade reve-
lava-se desvantajoso para a raca humana, porquanto, na Idade de Ouro,
a distin¢ao entre homens e deuses nao se encontrava delimitada em ab-
soluto, usufruindo os homens de banquetes, de uma alimentacéo farta e
sem trabalhos, conforme expoe Hesiodo.” Embora o texto fizesse refe-
réncia apenas aos koprnoti, seria natural que, nessa época, o canibalismo
fosse admissivel e praticavel, uma vez que o proprio Crono fizera uso
dele, com actos tecnoféagicos.!”’ Por seu turno, Prometeu enganaria os
deuses, com um logro de carne; também Zeus consumira diariamente,
de modo metaforico, enquanto aguia, o figado de Prometeu; e Atena
satisfaria a sua ira ao “degustar a carne crua dos filhos de Priamo e
dos outros os troianos” (opov BeBpdboic Mpilapwv IMprduotd e naidog
/ 8Ahovg te Tpowac!'®'). A partir de Zeus, vincam-se os limites entre os
dois planos. O homem perde beneficios e vé-se obrigado a esfor¢os, mas
ganha a justica, que o eleva sobre as demais criaturas, permitindo-lhe
distinguir entre desejos licitos e ilicitos.

A exemplaridade de Tantalo

Caso paradigmatico de ascencdo e ruina humanas, pela arrogancia, inso-
léncia e incapacidade de moderar desejos e comportamentos, revelou-se

figura contemplada em Aen., 3.548-691, enquanto companheiro de Ulisses, deixado para
tras, na caverna de Polifemo, ilha dos canibais Ciclopes, e recuperado por Eneias, Od.,
9.166-566. Notem-se Perkell, 1999, pp. 77-79; Ramminger, 1991, pp. 53-71.

% Vid. Porph. Abst., 4.20.10-11.
% Hes. Op., 114-118.

100 Notem-se, a este respeito, um conjunto de assassinatos cometidos nos momentos
mais remotos da Criacdo. Denunciavam essencialmente uma conflitualidade geracional,
quer da parte do progenitor masculino, que recorria a teofagia, para evitar ceder a sua Bilo a
geracdo seguinte (e.g. Urano, Crono), quer pela prole, para substituir e dar uma nova ordem
ao poder ja instituido. Associava-se também um conflito de sexos (vid. Gaia, ou auxilio de
Reia a Zeus, in Hes., Th., 159). Destaque-se, igualmente, a precauc@o de Zeus em relacio-
nar-se com Tétis, para evitar a continuidade de crimes sucessorios (Luc. DDeor 1 Macleod).

101 11., 4.35-36.

NOVATELLUS29-1.indb 121 @ 23/09/11 14:13



122 TROCA PEREIRA / MANJAR IMPIO: A ORIGEM DA MACULA HUMANA

Tantalo. Nao esquecer, porém, que se tratava da reproducdo de um pro-
cedimento ja evidenciado antes, na esfera divina, conforme se referiu no
paragrafo anterior. O banquete que Tantalo propiciaria aos deuses estava
longe de ser purificativo ou nobilitante.!> Incompetente face ao respeito
dos limites entre as esferas celestial e humana, o banquete'®® de Tantalo
provocaria uma descida dos deuses ao seu nivel terreno,!* tornando-os
seus cimplices, na nefasta refeicao. Por um lado, sacrificava o seu filho,

102 Note-se a necessidade de oferecer aos deuses festins celebrativos adequados (vid.
Ar. Av. 897-902).

103 Considerem-se vérios tipos de banquetes, desde os festins decorrentes de hecatombes
de homenagem aos deuses (vid. Od., 1.25), ao uso do topos do banquete, enquanto festim
trai¢oeiro (Od., 4.529. Vid. Od., 4.534-537, 11.411-420. Importa também contar com o
festim matrimonial, /1., 1.226, 11.415: yduog €pavog, e o festim ofertado nos processos de
recep¢ao de hospedes e suplicantes. Note-se a relac@o entre doig ‘banquete’ e dotopon, ‘de-
vorar, dividir’. Cf. Od., 20.268: poipog daccduevor doivovt’ épucvdéa dalta, ‘Distribuindo
as por¢oes, alimentaram-se de um glorioso repasto’. Um episodio digno de destaque da
conta da morte de Pirro, no santuario de Apolo, em Delfos (Pi., N, 7.42: tvo. kpedv viv Vrep
uéog Ehocev dvtituydve’ dvip pooipa, ‘E af um homem com um cutelo golpeou-o, assim
que ele iniciou uma disputa por fatias de carne’). Ao abrigo dos preceitos da teoxenia, o
ofertante, que neste caso trazia, como oferta, ‘despojos de Troia’ (Od., 8.41: dymv Tpwiobey
dxpobwviov), teria direito a ‘uma porcao de carne da mesa sacrificial’ (Polem. apud Ath.
372a: hopBévew polpav &ro tfig tpamélng), como ‘paga merecida’ - poipo. (Pi., Pae., 6.118:
nepitipav). E possivel que desses dixpoBivia fizessem parte primicias vegetais, conforme se
conclui pela referéncia as ofertas a Atena (A., Eu., 834). Trocava-se, assim, fruta por carne,
configurando-se uma ligag@o entre o mito e os rituais efectivamente praticados em Del-
fos. Consequentemente, depreende-se a necessidade da celebrac@o de rituais sanguinarios
de Bvcion, ‘sacrificios’, que transformavam os imoladores em sacerdotes, quais homines
religiosi e simultaneamente homines necantes, realizados em honra dos deuses (Ov. Met.,
15.111-40) no final dos quais, as vitimas sacrificadas (se animais) eram degustadas (Ov.
Met., 15.141-2). Ao banquete sacrificial seguia-se o banquete (symposium), refor¢ando-
se, assim, o caracter civico/social do evento e a envolvéncia comunitaria, permitindo, a
partir do momento em que o sacerdote retirava o animal do fogo e dispunha (ropotiBnut)
as parcelas sobre a mesa sagrada (tpanelo), igualar os convivas numa celebrac@o, que re-
corda um passado canibal e acentua o distanciamento face ao plano celestial. Na realidade,
os santudrios apresentavam-se como locais privilegiados de banquetes, alguns com salas
proprias para a sua realizac@o (bestiatoria), no ambito de rituais. Merecem de igual modo
referéncia os hestiatoria (casas para banquetes sacrificiais). Vid. Detienne & Vernant, 1989;
Bober, 2001, p. 110; Goldstein, 1978; Pantel, 1985,pp.135-158; Marinatos, 1995, p. 45;
Tomlinson, 1980, pp.221-228; Burkert & Raffan, 1987, p. 94; Bruit, 1984, pp.339-367;
Bowie, 1986, pp. 13-35; Putz, 2003.

104 Considere-se que apenas Deméter, entre os deuses fora tdo imprevidente, uma vez
que estava habituada a fazer brotar a alimentacao da terra.

NOVATELLUS29-1.indb 122 @ 23/09/11 14:13



NOVA TELLVS, 29+1, 2011, pp. 101-127 123

afinal fruto dos seus desejos carnais e sexuais; mas, por outro, induzia as
divindades em actos sarcofagicos, recuperando, assim, a culpa ancestral
instituida pelos Titas. Nao bastante, qual Prometeu,'® facultaria aos seus
congéneres humanos néctar subtraido da mesa divina. Esta alimentacao
garantia a imortalidade divina, pelo que funcionava, assim, como um
factor de ascen¢@o, porém obtido e compartilhado de forma ilicita. Tan-
talo revelar-se-ia como um marco liminar para futuros comportamentos
sentidos na sua familia, e reiterados, ao longo de geragdes, ao abrigo da
reparag¢@o/vinganga pressupostas pela justica primitiva, de cariz retributi-
vo. Notem-se, assim, o sacrificio dos filhos de Tiestes, por Atreu; a morte
de Agamémnon, similar a um sacrificio ritual; ou ainda a morte de Egisto.

Tantalo facultaria aos seus hospedes divinos um manjar impio, com
ementa confeccionada.'’ Torna-se desse modo possivel, a semelhanca de
Ateneu, reportar a téyvn culinéria como responsavel pela evolugao huma-
na. Cita, para o efeito, 'T6Pog, estabelecendo uma cronologia da alimen-
tacdo humana, que reflectia uma progressdo da espécie, desde o momento
em que a humanidade seguia habitos canibais, até ao recurso a sacrificios
unicamente de animais: dAAnAogoylog Kol Kok®dv Gviov cuyvav, | yevo-
uevog avBpondc tic 0Ok dPédtepog | #Bug’ iepelov mpdtog, | dnmoev kpéog |
og & v 10 kpéag H{dov dvBpdmov kpedv, | aLTOVS PEV OVK ELOCDVTO, T
8¢ Booknuata | Bbovieg dntwv.'”” “Outrora 0 homem praticava habitos
canibalescos, e numerosos outros vicios. Quando surgiu um espécime de
melhor génio, que sacrificava vitimas e cozinhava a sua carne, e quando
a carne deixou de ser o corpo humano, deixaram de degustar homens e
passaram a matar manadas e rebanhos, cozendo-os e comendo-o0s”.

Ao abracar uma dieta carnivora, ainda que nao canibal, a raca hu-
mana, feita de dvBpwrdxtovor,'®® assume-se como herdeira do com-

105 Bunker, 1953, pp. 159-173; Simon, 2007, p. 104. Considere-se, ademais, o dolo da
carne, com que Prometeu enganara Zeus. Vid. A., Pr., 248-250, 551-2. A carne do animal
sacrificado caberia aos humanos, contrariamente aos deuses.

106 Note-se a dddiva do fogo aos homens, a revelia de Zeus, permitindo a cozedura da
carne, abandonando, assim, o consumo de carne crua. Vid. Hes., Op., 57: &vti nupd 8dco
kaxdg, “darei, em troca do fogo, um mal!”. Note-se o beneficio do fogo dado por Prome-
teu aos homens. Strazdins, 2005, pp. 285-296. Neste estudo comparativo, constata-se o
fogo como uma dédiva tecnoldgica transformadora, de natureza ambivalente, potencia-
dora de criagao, iluminacao e purificacdo, bem como de destruigéo.

107 Ath., 14.661.

18 Vid. E., IT., 389.

NOVATELLUS29-1.indb 123 @ 23/09/11 14:13



124 TROCA PEREIRA / MANJAR IMPIO: A ORIGEM DA MACULA HUMANA

portamento divino, em particular dos Titds, assim como de um padrdo
iniciado com Tantalo.!®

Importaria, pois, conforme ja anteriormente referido, exortar a um
retorno alimentar, com a recuperacdo de todos os aspectos inerentes a
uma redencdo purificativa.

Conclusdo

Reflectindo sobre as consideragdes tomadas a partir do plano alimentar,
que nortearam diversas linhas de pensamento no Antiguidade, adaptadas
e seguidas posteriormente, com vista a ascencdo e (re)unido/(re)aproxi-
magdo ao divino, convira repensar o vegetarianismo, o mesmo ¢é dizer
dieta frugal —tfig doapxov xotayvovg Tpoiic,''’ mediante vectores
da actualidade. Mesmo ignorando aspectos platdonicos e neoplatonicos
ateis ao Credo Judaico-Cristdo, importara cogitar seriamente sobre a
maior salubridade proporcionada pelo vegetarianismo. Por outro lado,
numa época tdao defensora dos direitos dos animais, como a actualidade,
a abstinéncia de sacrificios de animais para fins alimentares merece
consideracao.

BIBLIOGRAFIA

ALDERINK, Larry, Creation and Salvation in Ancient Orphism, Oxford, Oxford
University Press, 1981.

AMIGUES, Suzanne, “Quelques 1égumes de disette chez Aristophane et Plutarque”,
Journal des Savants, 3, 3-4, 1988, pp. 157-171.

AUBERGER, Janick, “Le lait des Grecs : boisson divine ou barbare?”, Dialogues
d’histoire ancienne, 27, 1, pp. 131-157.

BAILEY, Cyril et al., Greek Poetry and Life, Oxford, Clarendon Press, 1956, pp.
79-96.

BERNABE, Alberto, “La toile de Pénélope”, RHR, 4, 2002, pp. 401-433.

109 Note-se o topos da macula alimentar, transversal a casa dos Tantalidas, a comegar
com Tantalo; recuperado com Atreu, numa propensdo infanticida; por Agamémnon,
também com a descendéncia de Tiestes e com Orestes. Quando Orestes se aproximou
de Egisto, este encontrava-se a sacrificar um boi as ninfas (E., El., 785-786: tiyydvav 8¢
BovButdv | vopgoarg). Havendo sido convidado para o festim, Orestes usou o cutelo da
carne para mata-lo (E., El., 855-858) e assim vingar a morte do seu pai. O topos em causa
acumula, entao, funcionalidade, como um espaco e uma circunstancia de justiga.

10 Porph., Abst., 1.1.

NOVATELLUS29-1.indb 124 @ 23/09/11 14:13



NOVA TELLVS, 29+1, 2011, pp. 101-127 125

BiancHI, Ugo, “Peché original et peché ‘antecedent’”, in RHR, 170, 1966, pp.
117-126.

BOBER, Phyllis, Art, Culture, and Cuisine: Ancient and Medieval Gastronomy,
Chicago/London, University of Chicago Press, 2001: p. 110.

Bos, Abraham, The soul and its instrumental body: a reinterpretation of Aristotle’s
philosophy of living nature, Netherlands, Brill, 2003.

BowiE, A., “Thinking With Drinking: Wine and the Symposium in Aristophanes”,
JHS, 117, 1997, pp. 1-21.

Bowik, E., “Early Greek Elegy, Symposium, and Public Festival”, JHS, 106, 1986,
pp- 13-35.

BRrissoN, Luc, “Le corps ‘dionysiaque’: 1” anthropologie décrite dans le Commen-
taire sur le Phédon de Platon (1, par: 3-6) attribute a Olympiodore est-elle
orphique?”, XO®IHX MAIHTOPEZ, 1992, pp 481-499.

Brour, Nicole, “La mauve ou 1’asphodele ou comment manger pour s’élever au-
dessus de la condition humaine”, Dialogues d’histoire ancienne, 29, 2, 2003,
pp- 97-108.

Bruit, Louise, “Sacrifices a Delphes: Sur deux figures d’Apollon”, RHR, 201,
1984, pp. 339-367.

DETIENNE, Marcel; Doueihi, Anne, “Apollo’s Slaughterhouse”, Diacritics, 16, 1986,
pp- 46-53

BUNKER, Henry, “Tantalus: A preoedipal figure of myth”, in Psychoanalytic Quar-
terly, 22, 1953, pp. 159-173;

BURKERT, Walter, “Platon oder Pythagoras? Zum Ursprung des Wortes Philoso-
phie”, Hermes, 88, 1960, pp.159-77

_, RAFFAN, John, Greek religion: archaic and classical, Hoboken, Wiley-Blac-
kwell, 1987, p. 94.

CHRISTOPOULOS, Menelaos, “The spell of Orpheus”, Metis. Anthropologie des mon-
des grecs anciens, 6, 1991, pp. 205-222.

CLARK, Stephen, The moral status of animals, Oxford, Clarendon Press, 1977

COMPARETTI, Domenico, “Die Strafe des Tantalus bei Pindar”, Philologus, 32,
1873, pp. 227-251

DETIENNE, Marcel, La Muerte de Dionisos, Madrid, Taurus, 1982

_, VERNANT, Jean, The cuisine of sacrifice among the Greeks, Chicago, Univer-
sity of Chicago Press, 1989.

DomMBROWSKI, Daniel, The Philosophy of Vegetarianism, Amherst, MA, University
of Massachusetts Press, 1984 a.

_, “Vegetarianism and the Argument from Marginal Cases in Porphyry”, JHI, 45,
1984 b, pp.141-143.

EpMoNDS, Radcliffe, “A Curious Concoction: Tradition and Innovation in Olym-
piodorus’ ‘Orphic’ Creation of Mankind”, AJPh, 130, 2009, pp. 511-532.

_, “Tearing Apart the Zagreus Myth: A Few Disparaging Remarks on Orphism and
Original Sin”, ClAnt, 18, 1999, pp. 36-73.

FLAUMENHAFT, Mera, The civic spectacle: essays on drama and community, Lon-
don, Rowman & Littlefield, 1994.

NOVATELLUS29-1.indb 125 @ 23/09/11 14:13



126 TROCA PEREIRA / MANJAR IMPIO: A ORIGEM DA MACULA HUMANA

GaLLop, David, Plato. Phaedo, Oxford, Oxford University Press, 1975.

GARNSEY, Peter, Food and society in classical antiquity, Cambridge, Cambridge
University Press, 1999.

GOLDSTEIN, Michael, The Setting of the Ritual Meal in Greek Sanctuaries: 600-300
B.C., diss. PhD., University of California, Berkeley, 1978.

LADA-RICHARDS, Ismene, Initiating Dionysos: Ritual and Theatre in Aristophanes’
Frogs, Oxford, Clarendon Press, 1999.

Lanza, Diego, “Les temps de I’émotion tragique. Malaise et soulagement”, Metis.
Anthropologie des mondes grecs anciens, 3, 1988, pp. 15-39.

LISSARRAGUE, Francois, “Aesop, Between Man and Beast. Ancient Portraits and
Illustration”, in Cohen, B., Not the classical ideal: Athens and the construction
of the other in Greek art, Leiden, Brill, 2000, p. 133.

MaARINATOS, Nanno; Hagg, Robin (ed.), Greek Sanctuaries: New Approaches, Lon-
don/New York, Routledge, 1995, p. 45.

MEAD, George, Orpheu, Kessinger Publishing, 1995.

MURR, Josef, Die Pflanzenwelt in der Griechischen Mythologie, Groningen, Bou-
ma, 1969.

MUuRrRAY, Oswyn; Tecusan, Manuela (eds.), In vino veritas, Oxford, The British
School at Rome, 1995.

NEITZEL, Heinz, “Pandora und das Fass”, Hermes 104,1976, pp.387-419.

PANTEL, Pauline, “Banquet et cité grecque”, MEFRM 97, 1985, pp. 135-158.

PERKELL, Christine, Reading Vergil’s Aeneid: an interpretive guide, U.S.A., Uni-
versity of Oklahoma Press, (Oklahoma series in classical culture, 23), 1999.

PREECE, Rod, Sins of the flesh. A History of Ethical Vegetarian Thought, Canada,
UBC Press, 2008.

Putz, Babette, The Symposium and Komos in Aristophanes, Stuttgart, J.B. Metzler
Verlag, 2003.

RAMMINGER, Johann, “Imitation and Allusion in the Achaemenides Scene (Vergil,
Aeneid 3.588-691)”, AJPh, 112, 1991, pp. 53-71.

Roux, Georges, “Meurtre dans un sanctuaire sur I’amphore de Panaguristé”, Antike
Kunst, 7, 1964, pp. 30-40.

_, Delphes: son oracle et ses dieux, Paris, Les Belles Lettres, 1976

RUDHARDT, Jean, “Pandora: Hésiode et les femmes”, MH 43, 1986, pp.231-246

_, “Les deux meres de Dionysos, Perséphone et Sémélé, dans les Hymnes orphi-
ques”, RHR, 4, 2002, pp. 483-501.

_, “Notions fondamentales de la pensée religieuse et actes constitutifs du culte
dans la Grece classique”, RHR , 158, 1960, pp. 195-198.

SmvoN, Elliot, The myth of Sisyphus: renaissance theories of human perfectibility,
U.S.A., Fairleigh Dickinson University Press, 2007.

SPENCER, Colin, The heretic’s feast: a history of vegetarianism, Hanover, UPNE,
1996.

STRAZDINS, Estelle, “Transforming Fire: The Effect of Technology on Humanity in
Hesiod’s Prometheus Myth and the Watcher Myth of I Enoch”, Comparative
Critical Studies, 2, 2005, pp. 285-296.

NOVATELLUS29-1.indb 126 @ 23/09/11 14:13



NOVA TELLVS, 29+1, 2011, pp. 101-127 127

SVENBRO, Jasper, “Un Suicide Théologiquement correct sur I’Ajax de Sophocle”,
Etudes Litteraires, 33, 2001, pp. 113-127.

TOMLINSON, R., “Two Notes on Possible Hestiatoria”, ABSA 75, 1980, pp. 221-228.

UzDAVINYS, Algis, The golden chain: an anthology of Pythagorean and Platonic
philosophy, Canada, World Wisdom, Inc., 2004.

WALTERS, Kerry; Portmess, Lisa, Ethical vegetarianism: from Pythagoras to Peter
Singer, New York, Suny Press, 1999.

WEST, Martin, “Hesiod’s Titans”, JHS 105, 1985, pp. 174-175.

WILKINS, John, The Boastful Chef: The Discourse of Food in Ancient Greek Come-
dy, Oxford, Oxford University Press, 2000.

WILKINS, John-Hill, Shaun, Food in the ancient world, Malden, Mass. & Oxford,
Wiley-Blackwell, 2006.

NOVATELLUS29-1.indb 127 @ 23/09/11 14:13





