
nova tellvs, 29  ◆1, 2011285

Amonio: Comentario a la doctrina de los “-ónimos” en 
las Categorías de Aristóteles

(Introducción, texto griego, traducción y notas)

Eduardo H. Mombello
Universidad Nacional del Comahue

eduardo.mombello@gmail.com

Resumen: Luego de una breve descripción introductoria del movimiento del co-
mentario antiguo a la obra de Aristóteles, aquí se presenta una primera traducción 
a la lengua española del comentario de Amonio, hijo de Hermias, al pasaje 1a1-15 
del tratado Categorías de Aristóteles. El tema agotado en este comentario es el 
de las nociones técnicas de homónimos, sinónimos y parónimos: concepciones 
decisivas que determinan buena parte de la comprensión de la filosofía aristotélica. 
La traducción directa del griego y apegada al texto, incluye notas aclaratorias, de 
discusión y de análisis, tanto de carácter filológico como al filosófico.

Ammonius: Commentary on the doctrine of “-onymies”
in the Categories of Aristotle

(Introduction, greek text, translation and notes)

Abstract: After a brief preliminary description of the ancient commentary move-
ment relating to Aristotle’s treatises, this paper provides a first translation from 
ancient Greek into Spanish of Ammonius’ Commentary on Aristotle’s Categories 
1a1-15. In this commentary, the exhausted topic corresponds to technical notions 
of homonyms, synonyms and paronymous: decisive conceptions that to a large 
extent determine the comprehension of Aristotelian philosophy. The translation of 
the Greek is direct and literal, and includes explanatory and analytical notes which 
character is as much philological as philosophical.

Palabras clave: Amonio, Aristóteles, homónimos, sinónimos, parónimos.
Keywords: Ammonius, Aristotle, homonyms, synonyms, paronymous.
Fecha de recepción: 9 de noviembre de 2010.
Fecha de aceptación: 30 de abril de 2011.

NOVATELLUS29-1.indb   285 23/09/11   14:13



nova tellvs, 29  ◆1, 2011287

Amonio: comentario a la doctrina de los “-ónimos” en 
las Categorías de Aristóteles

(Introducción, texto griego, traducción y notas).

Eduardo H. Mombello∗

Introducción

Desde la Antigüedad hasta nuestros días, Aristóteles es uno de los filó
sofos de cuyas obras se ha escrito la mayor cantidad de literatura secun-
daria.1 El estudio del status quaestionis sobre casi cualquiera de sus ideas 
originales —que tantas veces se muestran complejas para la comprensión, 
debido a una cantidad de variables razones: por sí mismas, por la natu-
raleza acroamática de los textos que de él conservamos, por las enormes 

∗ Este trabajo es parte de los resultados de investigaciones realizadas en el marco 
del actual proyecto plurianual del Consejo Nacional de Investigaciones Científicas 
y Técnicas (PIP-CONICET 112-200801-02100),  Dialéctica  y  epistemología  en 
Aristóteles. Investigaciones  sobre  problemas  metodológicos  relativos  a  los  prin-
cipios  en  la  filosofía  de  Aristóteles, dirigido por Fabián G. Mié. Agradezco al pro-
fesor Mié su infatigable estímulo y apoyo, y al Consejo por brindarme las condiciones 
para profundizar estos estudios. De manera especial, quisiera hacer llegar mi profundo 
reconocimiento al profesor Marcelo D. Boeri. Él, pacientemente, ha leído una versión 
preliminar de este escrito y, generosamente, ha hecho posible que me acerque, una 
vez más, a su extendido conocimiento de la filosofía antigua. Sus siempre refinadas 
sugerencias y sagaces observaciones me han permitido no sólo rectificar defectos en la 
traducción, sino también mejorar el resultado final desde el punto de vista filosófico. 
Estoy en deuda, también, con el cordial auditorio del Seminario de textos griegos que 
dirigía el profesor Boeri para la Universidad de los Andes, en el marco del cual he pre-
sentado una conferencia sobre aspectos parciales de este texto de Amonio, en enero de 
2010. Hago expresa mi sincera gratitud al profesor Jorge Mittelmann por sus potentes 
aportes y discusiones de aquel encuentro; y, también, a los evaluadores anónimos de 
Nova Tellvs por sus valiosas sugerencias. Los errores que aquí subsistan, desde luego, 
me pertenecen con exclusividad. 

1 En cuanto a la excelencia de este tipo de literatura, en el período que indiqué, 
«resulta incomparable (que yo sepa) con lo que ha sido escrito sobre cualquier otro 
filósofo», afirma Terence Irwin (1995:vii). 

NOVATELLUS29-1.indb   287 23/09/11   14:13



288	 mombello / amonio: comentario a la doctrina de los “-ónimos”...  

distancias culturales que las separan de la nuestras, et alia— se presenta 
como una tarea extensamente trabajosa para quien esté interesado en la 
elucidación de aquellas. Mas, al lector de lengua española se le suma la 
dificultad de la escasez de literatura secundaria en su propio idioma, aun 
cuando el producto intelectual en este sentido crece constantemente. No 
hace mucho, incluso, parte fundamental de la obra considerada auténtica 
del mismo Aristóteles, como la Física, no contaba con una traducción al 
español directa del griego.2

Es aun peor, el caso de las traducciones a nuestra lengua de los textos 
que pertenecen a los comentadores griegos antiguos del corpus aristote-
licum. En efecto, tales traducciones son casi inexistentes.3 Que la justifi-
cación del valor de traducciones de tal índole a la lengua española resulta 
virtualmente ociosa, lo muestra incluso el hecho de que la inestimable 
empresa sistemática de traducción a algunas lenguas modernas, ni está 
completa, ni tiene demasiada historia tampoco. Recientemente, en 1987, 
fue Richard Sorabji —como editor responsable— quien inició esa tarea 
para el mundo de habla inglesa, el desarrollo de la cual se ve reflejada en 
la colección Ancient Commentators on Aristotle (London).4 Forma parte 
de esa serie la cuidada traducción de Cohen-Matthews (1991); una obra 
cuyas consideraciones, naturalmente, resultan parte de los focos de cotejo 
obligados de este trabajo.

Aquí presento, pues, una traducción —inédita en lengua española, 
anotada y directa del griego— del pasaje 15.3-24.12 perteneciente al 

2 El trabajo iniciado por Boeri (1993) fue un aporte invaluable e inaugural para 
el mundo hispanoparlante. 

3 La tan apreciada traducción y comentario de Boeri (2002) es no sólo la única 
obra de discusión de la antigüedad griega en español (aun para quienes Pseudo Jus-
tino no cuenta stricto sensu entre los comentadores antiguos), sino además la única 
traducción del tratado a una lengua moderna.

4 La colección cuenta ya con setenta y siete tratados traducidos y se han pro-
gramado aproximadamente otros treinta. Datos ulteriores sobre el proyecto son re-
cuperables de la página del King’s College (London): http://www.kcl.ac.uk/schools/
humanities/depts/philosophy/research/commentators. Una guía de bibliografía exis
tente sobre los comentadores antiguos puede verse en Sorabji (1990: 485-524), a lo 
que hoy se debe sumar el útil suplemento sobre los comentadores griegos, latinos 
y árabes de Aristóteles diseñado por John Sellars (2004); cf. en p. 241 la referencia 
a la reimpresión de la selección de textos que Thomas Taylor realizara en el siglo 
diecinueve.

NOVATELLUS29-1.indb   288 23/09/11   14:13



nova tellvs, 29◆1, 2011, pp. 285-334	 289

tratado in Aristotelis categorias commentarius5 atribuido a Amonio, hijo 
de Hermias. La pieza textual corresponde a un comentario que agota el 
examen de las líneas del primer capítulo de Cat., 1a1-15. En ellas Aristó-
teles presentó sus nociones de “homónimos”, “sinónimos” y “parónimos”: 
un tema complejo y controvertido, de cuya comprensión depende una 
parte no menor de la interpretación de áreas decisivas de la filosofía del 
estagirita.6 Esa parte de la doctrina aristotélica tiene interés, sobre todo, 
tanto para estudios lingüísticos y semánticos contemporáneos, como para 
una parte importante de la filosofía antigua. Y, en verdad, es uno de los 
puntos cruciales de una obra que, en el presente, resulta patrimonio casi 
exclusivo de exámenes interesados por la elucidación del enfoque aristo-
télico en sus propios términos.

Por otra parte, y contrariamente a lo que podría parecer a primera vis-
ta, en retrospectiva, el foco de la atención filosófica en el tratado de las 
Categorías, en el extenso y heterogéneo milenio de la Antigüedad post-
aristotélica, se encuentra con mayor facilidad en el ambiente neoplatónico 
que en el de la llamada escuela peripatética.

En efecto, el movimiento del comentario antiguo a la obra de Aristóteles 
parece haberse iniciado por la influencia y estímulo hacia su estudio por 
parte de Andrónico de Rodas, en el s. i a. C. En el marco de la escuela peri-
patética, las primeras obras del movimiento pertenecen a Adrasto y a Aspa-
sio (de quien conservamos el primer comentario antiguo, dedicado a EN), 
en la primera mitad del siglo ii de nuestra era. Esta parte del movimiento 
finaliza, probablemente, con los comentarios y paráfrasis de Temistio, en 
el s. iv. Los contenidos de estas obras de Temistio —aunque influidos, de 
manera parcial por el neoplatonismo— son visiblemente similares a los ya 
presentados por el gran Alejandro de Afrodisia (s. ii-iii d. C), a quien se 
considera, en la práctica, el último de los comentadores tempranos.7

5 Edición de Busse (1895). Las referencias al Cat. de Aristóteles se realizan por la 
edición de Minio-Paluello (199210). Las abreviaturas de obras antiguas son las de LSJ.

6 Estudios más recientes sobre una cantidad de aspectos de la filosofía de Aris-
tóteles se demoran, inevitablemente y desde perspectivas muy diversas, en el trata-
miento de este importante tema. Sugestivas interpretaciones, que ofrecen una dimen-
sión que el tema tiene, pueden verse —v.g.— en Owens (1951), Ackrill (1963:71-73), 
Irwin (1981), Shields (1999), Wedin (2002:11-37), Ward (2007), et alii.

7 Sobre la discusión acerca de si Temistio ha de ser considerado, o no, el último 
de los comentadores peripatéticos cf. Cohen-Matthews (1991:134).

NOVATELLUS29-1.indb   289 23/09/11   14:13



290	 mombello / amonio: comentario a la doctrina de los “-ónimos”...  

Tanto por su insistencia en la armonía existente entre las concepciones 
de Platón y Aristóteles, como por su distanciamiento de la idea de su 
maestro —Plotino— de que, en Categorías, Aristóteles ignora las formas 
platónicas, el neoplatónico Porfirio (s. III d.C.) marca el inicio del interés 
dominante en el movimiento del comentario antiguo, aunque fuera del 
ámbito peripatético: el interés en el tratado de las Categorías de Aristó-
teles. Esta inclinación, ya también componente del currículo neoplató-
nico ateniense, es parte de la formación que Amonio (435/45-517/26 d. 
C.), hijo de Hermias, recibe de su educador, Proclo (s. v d. C.). Todavía 
puede rastrearse la presencia de aquella atracción en el comentario que 
registra las lecciones alejandrinas del propio Amonio sobre el tratado de 
las Categorías y, hacia finales de la Antigüedad tardía, en los comentarios 
conservados de aquel tratado por parte de algunos de sus más destacados 
discípulos: Simplicio, Juan Filópono, y Olimpiodoro.8 

Así pues, frente al texto de Amonio que aquí se presenta, el lector 
moderno debe tener en cuenta, al menos de manera liminar, algunos as-
pectos adyacentes. Este filósofo fue un decidido militante neoplatónico, 
que tiene estudiados una cantidad de aspectos de la filosofía aristotélica 
que en la actualidad adscribimos a la física, dialéctica, semántica, teoría 
del lenguaje, et alia. Mas, el estudio de Aristóteles tiene, en su plan y 
práctica de enseñanza, un profundo valor proyectante, el de «ascender al 
principio común de todas las cosas y saber que éste es uno solo, incor-
póreo, sin partes, no abarcado, ilimitado, de potencialidad infinita <y> 
bondad absoluta» (in Cat. 6.10-12). El ascenso alude, naturalmente, al 
camino por el cual se logra el contacto místico con lo Uno, la sustancia 
y realidad divina.

Por otra parte, la obra de la que aquí se trata, en su completa extensión, 
fue con toda probabilidad el resultado de los registros textuales de un 
asistente al curso oral dictado por Amonio, como parece suceder con casi 
toda su obra conservada, a excepción quizá de su comentario al de In-
terpretatione de Aristóteles.9 Por lo tanto, el texto es también un registro 
discipular de la dinámica de un curso antiguo. No será extraño, entonces, 
que la pieza textual guarde operaciones de anclaje de la enunciación (visi-

8 Damascio y Asclepio completan la lista habitual de sus ilustres discípulos, 
aunque no conservamos comentarios suyos al Cat.

9 Una reconstrucción de la historia de los comentarios antiguos a Int. véase en 
Fernández Garrido (1996).

NOVATELLUS29-1.indb   290 23/09/11   14:13



nova tellvs, 29◆1, 2011, pp. 285-334	 291

bles en el uso de algunos deícticos), inserciones, omisiones y anotaciones 
de contexto.

Finalmente, in Cat. comienza con un extenso prolegómeno (1.3-15.2) 
en el que Amonio formula y responde diez preguntas acerca del estudio de 
Aristóteles en la esfera neoplatónica. En adelante, ese decálogo introduc-
torio será parte metodológica establecida de los comentarios neoplatónicos 
al Categorías. Luego de este exordio suyo, el curso continúa como sigue, 
mediante la explicación de la formulación exacta del texto (tễs léxeōs 
exếgēsis) citado.10

10 Erradamente, algunos destacados medievalistas descubren muchos siglos más 
tarde la invención y fijación de esta metodología del comentario literal, atribuyén-
dosela a Averroes, cf. De Libera (2000:171).

NOVATELLUS29-1.indb   291 23/09/11   14:13



Ammonius in Aristotelis categorias commentarius.
Commentaria in Aristotelem Graeca

NOVATELLUS29-1.indb   293 23/09/11   14:13



nova tellvs, 29  ◆1, 2011294

Ammonius in Aristotelis categorias commentarius. 
Commentaria in Aristotelem Graeca

15.3 {“Ομώνυμα λέγεται ὧν ὄνομα μόνον κοινόν.”} 

Εἰ μὲν αἱ ψυχαὶ ἄνω ἦσαν χωρὶς τοῦ σώματος τούτου, πάντα ἂν  

5 ἐγίνωσκον ἑκάστη οἴκοθεν μηδενὸς ἑτέρου προσδεόμεναι, ἀλλ’ ἐπειδὴ κατε- 

ληλύθασι πρὸς τὴν γένεσιν καὶ συνδέδενται τῷ σώματι καὶ τῆς ἐξ αὐτοῦ  

ἀχλύος ἀναπιμπλάμεναι ἀμβλυώττουσι καὶ οὐχ οἷαί τέ εἰσι τὰ πράγματα  

γινώσκειν ὡς ἔχει φύσεως, διὰ τοῦτο τῆς ἀλλήλων ἐδεήθησαν κοινωνίας  

διακονούσης αὐταῖς τῆς φωνῆς εἰς τὸ διαπορθμεύειν ἀλλήλαις τὰ νοήματα.  

10  δηλοῦνται δὲ πάντα καὶ δι’ ὀνομάτων καὶ διὰ λόγων. καὶ τοῦτό γε εἰκό- 

τως, εἴ γε τῶν ὄντων ἕκαστον καὶ ἕν τί ἐστι καὶ σύγκειται ἐκ πλειόνων  

μερῶν οἰκείων, ἃ συνελθόντα ἐπλήρωσαν αὐτοῦ τὴν φύσιν· οἷον ὁ ἄνθρωπος  

καὶ ἕν τί ἐστι καὶ σύγκειται ἐκ γένους καὶ τῶν συστατικῶν αὐτοῦ διαφορῶν·  

ὡς μὲν οὖν ἓν ὢν δηλοῦται ὑπὸ τῆς ἄνθρωπος φωνῆς, ἥτις ἁπλοῦν ἐστιν  

15  ὄνομα, ὡς δὲ συγκείμενος ἔκ τινων δηλοῦται ὑπὸ τοῦ λόγου ἑκάστην τῶν  

τοῦ ἀνθρώπου ἰδιοτήτων ἐπεξιόντος, οἷον ζῷον λογικὸν θνητόν. τούτων  

τοίνυν οὕτως εἰρημένων εἰ λάβοιμεν δύο πράγματα, ταῦτα ἢ κατὰ ἀμφότερα  

κοινωνοῦσι, λέγω δὴ κατὰ τὸ ὄνομα καὶ τὸν λόγον, ἢ κατ’ ἄμφω διαφέ- 

ρουσιν, ἢ κατὰ μὲν τὸ ἓν κοινωνοῦσι, κατὰ δὲ τὸ ἕτερον διαφέρουσι· καὶ  

textogriego-original-final-10.5-puntos.indd   1 19/09/2011   08:34:24 p.m.

NOVATELLUS29-1.indb   294 23/09/11   14:13



Traducción (in Cat., 15.3-24.12)11

15.3 «(1a1) “Homónimas” se llama <a aquellas cosas12> de las cuales 
únicamente un nombre es común».

Si las almas estuvieran más allá, separadas de ese cuerpo, 5 cada una 
conocería todas las cosas (pánta) por sus propios medios, sin necesidad 
de nada más. Pero ya que han descendido para la generación y están 
unidas al cuerpo y, al estar llenas de la oscuridad de él, tienen una débil 
visión y no son capaces de conocer los hechos (prágmata) según es su 
naturaleza; por ello necesitaron la asociación (koinōnía) recíproca de la 
voz (phōnē) que les sirve para transmitirse los pensamientos (noēmata) 
las unas a las otras.13

10 Sin embargo, todas las cosas resultan manifiestas (dēloûntai) no 
sólo mediante sus nombres (onómata) sino también mediante sus enun-
ciados (lógoi).14 Ciertamente, esto es razonable, incluso si, de las cosas 
que son (tà ónta), cada una, no sólo es un único (hén) qué es (tí esti),15 
sino también está compuesta de muchas más partes apropiadas, las cua-
les satisfacen su naturaleza (phýsis) al estar en conjunción. Por ejemplo, 
el hombre16 no sólo es un único qué es, sino que también está compues-
to de un género (génos) y de sus diferencias componentes17 (systatikaì 
diaphoraí).

Así pues, por ser uno solo (hén) <el hombre> se hace manifiesto por 
la voz “hombre”, la cual es 15 un nombre simple; en cambio, por ser 
un compuesto (synkeímenos) de algunas cosas, se hace manifiesto por 
el enunciado (lógos) que registra en detalle cada una de las propieda-
des (idiótēta) del hombre (v.g. animal-racional-mortal). Pues bien, una 
vez especificadas de este modo estas cosas, si tomáramos dos hechos 
(prágmata), estos [i] están asociados18 (koinōnoûsi) con relación a am-

nova tellvs, 29  ◆1, 2011295

NOVATELLUS29-1.indb   295 23/09/11   14:13



296	 mombello / amonio: comentario a la doctrina de los “-ónimos”...  

20  τοῦτο διχῶς· ἢ γὰρ κατὰ μὲν τὸν λόγον κοινωνοῦσι κατὰ δὲ τὸ ὄνομα  

διαφέρουσιν, ἢ ἀνάπαλιν κατὰ μὲν τὸ ὄνομα κοινωνοῦσι κατὰ δὲ τὸν λόγον  

διαφέρουσιν· ὥστε τέσσαρας εἶναι διαφοράς. εἰ μὲν οὖν κατ’ ἄμφω κοινω- 

νοῦσιν, ὀνομάζεται συνώνυμα ὡσανεὶ σὺν τῷ ὀνόματι καὶ τοῦ ὁρισμοῦ  

μεταδιδόντα ἀλλήλοις, ὥσπερ κατηγορεῖται τὰ γένη τῶν οἰκείων εἰδῶν·  

25  ὁ γὰρ ἄνθρωπος καὶ ζῷον λέγεται καὶ οὐσία ἐστὶν ἔμψυχος αἰσθητική.  

εἰ δὲ κατ’ ἄμφω διαφέροιεν, ὀνομάζεται ἑτερώνυμα, ὥσπερ ἔχει ὁ  

ἄνθρωπος καὶ ὁ ἵππος· οὐ γὰρ τὸν ἄνθρωπον εἴποις ἵππον οὐδὲ τὸν ἵππον  

ἄνθρωπον, οὐ μὴν οὐδὲ τὸν αὐτὸν ἔχουσιν ὁρισμόν, ἀλλ’ ἄλλον καὶ ἄλλον.  

εἰ δὲ κατὰ μὲν τὸ ὄνομα κοινωνοῖεν, κατὰ δὲ τὸν λόγον διαφέροιεν, ὁμώ- 

16.1 νυμα λέγεται, ὥσπερ ἔχουσιν οἱ δύο  Αἴαντες· οὗτοι γὰρ κοινὸν μὲν ὄνομα  

ἔχουσι τὸ  Αἴας, ὁρισμὸν δὲ οὐ τὸν αὐτόν· τὸν γὰρ  Τελαμῶνος ὁριζόμενοι  

λέγομεν «ὁ ἐκ  Σαλαμῖνος» «ὁ μονομαχήσας Ἕκτορι» καὶ ὅσα τοιαῦτα, τὸν  

δὲ ἄλλον πάλιν ἄλλως «ὁ Ὀιλέως» «ὁ  Λοκρός». εἰ δὲ κατὰ μὲν τὸν λόγον  

5  κοινωνοῦσι κατὰ δὲ τὸ ὄνομα διαφέρουσιν, ὀνομάζεται πολυώνυμα, ὡς ἔχει  

τὸ ἄορ ξίφος μάχαιρα. 

Ἐκ τῶν τεσσάρων τοίνυν τούτων περὶ τῶν δύο μόνον ἐνταῦθα ὁ  

Ἀριστοτέλης διαλέγεται, λέγω δὴ τῶν ὁμωνύμων καὶ τῶν συνωνύμων,  

ἐπείπερ ταῦτα μόνον αὐτῷ συμβάλλεται χρήσιμα ὄντα ἐν τῇ τῶν κατηγο-

10 ριῶν διδασκαλίᾳ, καὶ ὅτι ἐκ τούτων δηλοῦται καὶ τὰ λοιπὰ δύο ὡς ἀντι- 

κείμενα τούτοις· ἀντίκειται γὰρ τοῖς μὲν ὁμωνύμοις τὰ πολυώνυμα, εἴ γε  

ταῦτα κατὰ μὲν τὸ ὄνομα κοινωνεῖ, κατὰ δὲ τὸν λόγον διαφέρει, τὰ δὲ  

πολυώνυμα εἰρήκαμεν κατὰ μὲν τὸ ὄνομα διαφέρειν κατὰ δὲ τὸν λόγον  

textogriego-original-final-10.5-puntos.indd   2 19/09/2011   08:34:24 p.m.

NOVATELLUS29-1.indb   296 23/09/11   14:13



nova tellvs, 29◆1, 2011, pp. 285-334	 297

bas cosas (digo, con relación al nombre y al enunciado), o [ii] difieren 
(diaphérousin) con relación a ambas, o están asociados con relación a 
lo uno, pero difieren con relación a lo otro. 20 Esto, además, sucede de 
dos modos: pues, [iii] están asociados con relación al enunciado y di-
fieren con relación al nombre, o, inversamente, [iv] están asociados con 
relación al nombre pero difieren con relación al enunciado. De modo 
que las diferencias son cuatro.

Así pues, si [i] <los dos hechos> están asociados con relación a am-
bas cosas, se denominan “sinónimos” (synōnyma), como si, junto con 
el nombre19 también se dieran la parte que corresponde a la definición 
(horismós)20 recíprocamente;21 tal como se predican (katēgoreîtai) los 
géneros de las especies apropiadas (oikeîa eídē): 25 pues, el hombre no 
sólo se designa (légetai) “animal”, sino que también es una entidad (ou-
sía) sensoperceptiva animada.

En cambio, si [ii] <los dos hechos> difieren con relación a ambas co-
sas, se denominan “heterónimos” (heterōnyma), tal como son el hombre 
y el caballo.22 En efecto, no llamarías al hombre, “caballo”, ni al caba-
llo, “hombre”; ciertamente no, ni siquiera tienen la misma definición, 
sino cada uno una distinta.

Además, si [iv] <los dos hechos> estuviesen asociados con relación 
al nombre pero difiriesen en cuanto al enunciado, 16.1 se llamarían 
“homónimos” (homōnyma), tal como son los dos Ayantes. Pues ellos 
tienen el nombre común23 “Ayax”, pero la definición no es la misma. En 
efecto, al definirlos, del hijo de Telamón decimos “el de Salamina que 
ha peleado mano a mano con Héctor” y todas las cosas de tal índole; al 
otro <Ayax>, en cambio, a su vez <lo describimos> de manera diferen-
te, <como> “Locro, el hijo de Oileo”.

Pero si [iii] <los dos hechos> están asociados con relación al enuncia-
do, 5 pero difieren con relación al nombre, se denominan “poliónimos” 
(polyōnyma), tal como son la espada, el estoque, <y> el sable.24

Pues bien, de estas cuatro cosas, Aristóteles diserta aquí únicamente 
acerca de dos,25 —quiero decir: de las homónimas y de las sinónimas— 
puesto que entiende que únicamente estas cosas son útiles para él 10 en 
la enseñanza de las Categorías, y porque a partir de éstas son evidentes 
también las dos restantes, en cuanto son sus opuestas (antikeímena). En 
efecto, las cosas poliónimas se oponen a las homónimas, si es que estas 
cosas están asociadas con relación al nombre pero difieren con relación 
al enunciado; y hemos dicho que las poliónimas difieren con relación al 

NOVATELLUS29-1.indb   297 23/09/11   14:13



298	 mombello / amonio: comentario a la doctrina de los “-ónimos”...  

κοινωνεῖν ἀλλήλοις. τοῖς δὲ συνωνύμοις ἀντίκειται τὰ ἑτερώνυμα· καὶ γὰρ  

15  ταῦτα μὲν κοινωνεῖ κατ’ ἀμφότερα, ἐκεῖνα δὲ κατ’ ἀμφότερα διαφέρει·  

ὥστε ὁ ταῦτα εἰδὼς ἐξ αὐτῶν καὶ τὰ ἀντικείμενα εἴσεται. τοῦτο δὲ διὰ  

βραχυλογίαν ὁ φιλόσοφος ἐπετήδευσεν· τῶν γὰρ ἀντικειμένων ἡ αὐτή ἐστιν  

ἐπιστήμη. ὥστε δεῖ τῷ περὶ τῶν δύο λόγῳ καὶ τὰ λοιπὰ δύο συνδιδα-

χθῆναι. προέταξε δὲ τὰ ὁμώνυμα τῶν συνωνύμων, οὐκ ἐπειδὴ τὸ ὂν  

20  κατηγορεῖται ὁμωνύμως τῶν δέκα κατηγοριῶν, ἀλλ’ ὅτι δεῖ τὰ ἁπλούστερα  

τῶν μὴ τοιούτων ἀεὶ προτάττεσθαι κατὰ τὴν διδασκαλίαν, ἔστι δὲ τὰ ὁμώ- 

νυμα τῶν συνωνύμων ἁπλούστερα, εἴ γε ταῦτα μὲν τὴν κατὰ τὸ ὄνομα  

μόνον κοινωνίαν ἔχει, τὰ δὲ συνώνυμα σὺν ταύτῃ καὶ τὴν κατὰ τὸν λόγον.  

Ἔστι δὲ εἰπεῖν ὅτι ἄλλα μέν ἐστιν ἕτερα, ἄλλα δὲ ἑτερώνυμα· καὶ  

25  ἕτερα μέν ἐστι τὰ παντελῶς ἠλλοτριωμένα, ὡς ἄνθρωπος καὶ ἵππος (ταῦτα  

γὰρ οὔτε ὄνομα τὸ αὐτὸ ἔχουσιν οὔτε ὁρισμὸν τὸν αὐτόν), ἑτερώνυμα δὲ  

ὅσα τούτοις διαφέρει καὶ τῷ ὑποκειμένῳ ταὐτά ἐστιν, ὥσπερ ἀνάβασις  

καὶ κατάβασις· τούτων γὰρ οὔτε ὄνομα τὸ αὐτὸ οὔθ’ ὁρισμὸς ὁ αὐτός, τῷ  

μέντοι ὑποκειμένῳ ταὐτά ἐστι· περὶ γὰρ τὴν αὐτὴν κλίμακα θεωροῦνται.     

17.1  ὁμοίως δὲ καὶ σπέρμα καὶ καρπὸς κατ’ ἀμφότερα διαφέροντα περὶ τὸν  

αὐτὸν σῖτον θεωροῦνται· οὗτος γὰρ πρὸς μὲν τὸ ἤδη πεφυκέναι λέγεται  

καρπός, πρὸς δὲ τὸ μέλλον σπέρμα. 

{“Ὁμώνυμα λέγεται ὧν ὄνομα μόνον κοινόν, ὁ δὲ κατὰ 

5  τοὔνομα λόγος τῆς οὐσίας ἕτερος.”}

Ἡ μὲν ἔννοια τῆς λέξεως ὅλη δήλη· ταῦτα γάρ ἐστι, φησίν, ὁμώνυμα,  

ὅσα κατὰ μὲν τὸ ὄνομα κοινωνεῖ, κατὰ δὲ τὸν ὁρισμὸν διαφέρει. ζητεῖ  

δὲ ὁ λόγος ταῦτα· διὰ τί εἶπεν “ὁμώνυμα” καὶ μὴ “ὁμώνυμον”; καὶ διὰ τί  

textogriego-original-final-10.5-puntos.indd   3 19/09/2011   08:34:24 p.m.

NOVATELLUS29-1.indb   298 23/09/11   14:13



nova tellvs, 29◆1, 2011, pp. 285-334	 299

nombre pero están asociadas recíprocamente con relación al enunciado. 
Además, las cosas heterónimas se oponen a las sinónimas, porque 15 éstas 
están asociadas con relación a ambos,26 mientras que aquellas difieren con 
relación a ambos, de modo que el que conoce estas cosas por sí mismas 
también conocerá las opuestas. El Filósofo hizo deliberadamente eso por 
brevedad de discurso, pues el conocimiento (epistēmē) de los opuestos 
(antikeiménōn) es el mismo.27 De modo que es preciso que las dos restan-
tes28 se presenten junto con la explicación (lógos) concerniente a las dos.

Él puso por delante las cosas homónimas a las sinónimas, no por-
que29 lo que es (tò ón) 20 se predica (katēgoreîtai) homónimamente 
(homōnymōs) de las diez categorías,30 sino porque es preciso que las cosas 
más simples precedan siempre, en la enseñanza, a las que no son de esa 
índole, y las homónimas son más simples que las sinónimas, al menos 
si estas cosas tienen asociación únicamente con relación al nombre; en 
cambio las sinónimas, junto con esa <asociación>, la <tienen> también 
con relación al enunciado.

Por otra parte, se puede decir que unas cosas son distintas (hétera), 
mientras que las otras son heterónimas. Y 25 distintas son las cosas que 
son completamente otras (tà pantelōs ēllotriōména), como hombre y ca-
ballo (pues estas cosas ni tienen el mismo nombre ni la definición es la 
misma). En cambio, heterónimas son cuantas difieren en esas cosas [i.e. 
en nombre y definición] y son las mismas en el sujeto (tò hypokeíme-
non), tal como subida y bajada.31 En efecto, de estas cosas, ni el nombre 
es el mismo, ni la definición es la misma, no obstante, son las mismas 
en el sujeto, pues se consideran <subida y bajada> con relación a la 
misma escalera. 17.1 Del mismo modo, además, semilla y fruto —que 
difiriendo con relación con ambas cosas— se consideran con relación al 
mismo cereal.32 En efecto, éste se designa “fruto” en relación con que 
ya creció, pero “semilla” en relación con el futuro <crecimiento suyo>.

«(1a1-2) “Homónimas” se llama <a aquellas cosas> de las cuales úni-
camente un nombre es común y el enunciado de la entidad (lógos tês 
ousías)33 con relación 5 al nombre es distinto».

La idea de la frase es enteramente clara. Pues, son homónimas, dice, 
cuantas cosas están asociadas con relación al nombre pero difieren con 
relación a la definición. Sin embargo, la explicación (lógos) trata de 
descubrir estas cosas: ¿por qué dijo “homónimas” y no, “homónimo”? 

NOVATELLUS29-1.indb   299 23/09/11   14:13



300	 mombello / amonio: comentario a la doctrina de los “-ónimos”...  

εἶπε “λέγεται” καὶ οὐχὶ “λέγω” ἢ “λέγονται”; καὶ διὰ τί εἶπεν “ὄνομα  

10  κοινὸν” καὶ μὴ εἶπεν ἔτι καὶ “ῥῆμα”; ἔπειτα δὲ καὶ διὰ τί εἶπεν ὁ “δὲ  

λόγος τῆς οὐσίας” καὶ μὴ εἶπεν “ὁ ὁρισμὸς” ἢ “<ἡ> ὑπογραφή”; καὶ  

διὰ τί μὴ καὶ τῶν συμβεβηκότων ἐμνημόνευσεν; [οὕτω γὰρ ὁ φιλόσοφος  

κατὰ τάξιν ἐξηγήσατο παραλείψας τὰ εἰρημένα ἐνταῦθα. πρῶτον γοῦν περὶ  

τοῦ τόνου καὶ τῆς πτώσεως διδάσκει, καὶ ὕστερον αὐτὰ ὡς ἐν παρέργῳ  

15  εἰσφέρων ἐμνημόνευσεν]. 

Ὅρα πῶς ἀκριβῶς οὐκ εἶπεν αὐτὰ ὁμώνυμον ἀλλ’ “ὁμώνυμα,” πληθυν- 

τικῶς χρησάμενος τῇ φωνῇ, ἐπειδὴ ταῦτα θεωρεῖται ἐν πλείοσι πράγμασιν  

ἢ ἐν δύο τὸ ἐλάχιστον, ἐν ἑνὶ δὲ οὐδέποτε λέγεται. δεῖ δὲ εἰδέναι ὅτι τὰ  

ὁμώνυμα δέεται πάντως τούτων τῶν τριῶν, τόνου πτώσεως πνεύματος·  

20  εἰ γὰρ εὕρωμεν ὀνόματα εἰς ἕν τι τούτων διαφέροντα, οὐκ εἰσὶν ὁμώνυμα,  

οἷον ὡς ἐπὶ τοῦ ἀργὸς καὶ ἄργος· ὁ γὰρ τόνος ἐνταῦθα ἐνήλλακται, καὶ  

τὸ παροξυνόμενον σημαίνει πόλιν τινὰ ἐν  Πελοποννήσῳ, τὸ δ’ ὀξυνόμενον  

σημαίνει τὸν βραδύτερον ἄνθρωπον. ταῦτα οὖν οὐ λέγεται ὁμώνυμα διὰ  

τὴν ἐναλλαγὴν τοῦ τόνου. ὡσαύτως δὲ καὶ ἐπὶ τῆς πτώσεως· λέγομεν  

25  γὰρ “ὁ ἐλάτης” καὶ σημαίνομεν τὸν ὁρμῶντα, καὶ λέγομεν “τῆς ἐλάτης” καὶ  

18.1  σημαίνομεν τὸ ξύλον τὴν ἐλάτην· ὥστε οὐδὲ ταῦτα ὁμώνυμα διὰ τὴν ἐναλ- 

λαγὴν τῆς πτώσεως. τὰ αὐτὰ λέγομεν καὶ ἐπὶ τοῦ πνεύματος· λέγομεν  

γὰρ “οιον”, καὶ τὸ μὲν δασυνόμενον σημαίνει τὸ ὁποῖον, τὸ δὲ ψιλούμενον  

σημαίνει τὸ μόνον, καὶ οὐδὲ τοῦτο ὁμώνυμον. ἐπὶ δέ γε τῆς  Αἴας φωνῆς  

5  καὶ τόνος ἐστὶν ὁ αὐτὸς καὶ πτῶσις ἡ αὐτή, ἀλλὰ μὴν καὶ τὸ πνεῦμα κοινὸν  

ἐπ’ ἀμφοτέρων· συμβήσεται οὖν εἶναι αὐτὰ ὁμώνυμα. 

Εἰδὼς δὲ ὁ φιλόσοφος ὅτι τὰ ὁμώνυμα εἰ καὶ πλείονά εἰσιν, ἀλλ’  

οὖν ὑπὸ μιᾶς φωνῆς δηλοῦνται, διὰ τοῦτο καὶ αὐτὸς ἐχρήσατο τῷ “λέγεται,” 

οὐκ εἰρηκὼς “λέγονται·” ἀεὶ γὰρ ἔθος ἐστὶ τοῖς Ἀττικοῖς τῇ τοιαύτῃ φωνῇ  

10  κεχρῆσθαι, ὥσπερ οὖν καὶ ὁ  Πλάτων φησί· «λέγεται ταῦτα, ὦ  Γοργία,  

textogriego-original-final-10.5-puntos.indd   4 19/09/2011   08:34:24 p.m.

NOVATELLUS29-1.indb   300 23/09/11   14:13



nova tellvs, 29◆1, 2011, pp. 285-334	 301

Además, ¿por qué dijo “se llama” y no, “llamo” o “se llaman”? Y ¿por 
qué dijo “un nombre <es> 10 común” y no dijo, además de esto, “ver-
bo”? Y después, ¿por qué dijo “el enunciado de la entidad” y no dijo 
“la definición” o “la descripción” (hypographē)? Además, ¿por qué 
no mencionó también los accidentes (symbebēkóta)?34 (De este modo, 
pues, el Filósofo expuso en orden las omisiones señaladas aquí. Así pues, 
primero, él instruye acerca del acento (tónos) y la flexión (ptōsis)35 y, en 
segundo lugar, expuso aquellas cosas 15 introduciéndolas de manera 
subordinada).36

Observa cuán perspicazmente, habiendo utilizado la voz en plural, 
no llamó “homónimo” a aquellas cosas, sino “homónimas”, ya que esas 
cosas <homónimas> se consideran en una multiplicidad de hechos o —al 
menos— en dos, pero nunca se dice <“homónimo”> en <el caso de> un 
solo <hecho>.

Es preciso saber que los <hechos> homónimos requieren enteramente 
de estas tres cosas: acento, flexión y espíritu (pneûma).37 20 Pues, si en-
contramos nombres que difieren en una de estas cosas, <los hechos involu-
crados> no son homónimos. Por ejemplo, como en “argós”38 y “árgos”.39 
En efecto, aquí, se intercambia el acento; es decir, el que se pronuncia 
paroxítono significa una cuidad en el Peloponeso, y el que se pronun-
cia oxítono significa al hombre más indolente. Por consiguiente, esas 
cosas no se llaman “homónimas” debido al intercambio del acento. Y es 
lo mismo, también, en la flexión. Decimos, 25 en efecto, “ho elátēs”40 y 
significamos al que azuza [los caballos], y decimos “tês elátēs”41 18.1 
y significamos la madera del abeto griego.42 De modo que tampoco estas 
cosas se llaman homónimas, debido al intercambio de la flexión. Decimos 
las mismas cosas, también, en el <caso del> espíritu. En efecto, decimos 
“oion”: esto es, la que se aspira43 significa ‘cuál’ (hopoîon); en cambio, 
la que se pronuncia con espíritu suave44 significa ‘único’ (mónon), y esto 
tampoco es homónimo. Y, por cierto, en la voz “Ayax”, 5 el acento es el 
mismo y la flexión es la misma, e incluso el espíritu es común (koinòn) 
en ambos <Ayantes>: se seguirá, por consiguiente, que aquellos45 son 
homónimos.

El Filósofo, sabiendo que, aunque pueden ser muchos (pleíoná), los 
homónimos se manifiestan (dēloûntai) en cualquier caso por una sola 
voz (hypò miâs phōnês), por ello él mismo utilizó “se llama” (légetai), 
y no ha dicho “se llaman” (légontai). Pues es costumbre siempre, en los 
escritores áticos, 10 que sea utilizada la voz de tal índole. En efecto, 

NOVATELLUS29-1.indb   301 23/09/11   14:13



302	 mombello / amonio: comentario a la doctrina de los “-ónimos”...  

περὶ  Θεμιστοκλέους». καὶ δηλοῖ ὅτι παρὰ τοῖς παλαιοῖς τὸ ὄνομα τοῦτο  

φέρεται καὶ οὐκ αὐτοῦ ἐστιν ἡ τοιαύτη θέσις· ὅταν γὰρ ᾖ αὐτοῦ, λέγει  

“καλῶ”, ὡς ἐν τοῖς Ἀναλυτικοῖς φησιν· «ὅρον δὲ καλῶ εἰς ὃν διαλύεται ἡ  

πρότασις».  

    

15  {“Ὁμώνυμα δὲ λέγεται.”} 

Ὑπακουστέον πράγματα. 

{“Ὧν ὄνομα μόνον κοινόν.”}

Ἆρα οὖν ἐν τοῖς ῥήμασιν οὐχ εὑρίσκομεν ὁμωνυμίαν; καὶ μὴν λέγομεν  

“ἐρῶ”, σημαίνει δὲ τοῦτο καὶ τὸ λέξω καὶ τὸ ἐρωτικῶς διάκειμαι· πῶς οὖν  

20  φησι ταῦτα ὁμώνυμα εἶναι τὰ μόνον ὄνομα κοινὸν ἔχοντα; ἐροῦμεν πρὸς  

τοῦτο ὅτι ὄνομα ἐνταῦθα λαμβάνει οὐ τὸ ἀντιδιαστελλόμενον πρὸς τὸ ῥῆμα,  

ἀλλὰ τὸ κοινότερον, καθὸ πᾶσα φωνὴ σημαντικὴ ὄνομα λέγεται, ὡς ἐν  

τῷ  Περὶ ἑρμηνείας φησίν· «αὐτὰ μὲν οὖν καθ’ ἑαυτὰ τὰ ῥήματα ὀνόματά  

ἐστιν». ὥστε τὸ ἐρῶ ὁμώνυμόν ἐστι καὶ ἔχει ὄνομα κοινόν, ὅρον δὲ  

25 διάφορον, καὶ ἔστιν ἐν τοῖς ῥήμασιν ὁμωνυμία.  

19.1 {“Μόνον.”}

Διχῶς λέγεται τὸ “μόνον,” εἴτε τὸ ἀντιδιαστελλόμενον πρὸς τὸ ὁμό- 

ζυγον, ὡς ὅταν λέγωμεν μόνον ἄνθρωπον ἐν τῷ βαλανείῳ ἀντιδιαστέλλοντες  

πρὸς ἄλλον ἄνθρωπον ἢ ὡς ὅταν εἴπωμεν μόνον τὸν καταλειφθέντα ἐν  

5 πολέμῳ (καὶ μὴν ἔχων μεθ’ ἑαυτοῦ, εἰ τύχοι, δόρυ καὶ ἐσθῆτα ἢ ἄλλο  

τι οὐκ ἔστι μόνος, ἀλλὰ μόνος ἐκλήθη τῇ στερήσει τῶν ἑπομένων αὐτῷ),  

ἢ τὸ μοναδικόν, καθὸ λέγομεν μόνον ἥλιον. ἐνταῦθα δὲ τῷ πρώτῳ  

ἐχρήσατο.

{“Κοινόν.”} 

10  Τὸ “κοινὸν” λέγεται τετραχῶς· ἢ τὸ ἀδιαιρέτως μεθεκτόν, ὥσπερ  

textogriego-original-final-10.5-puntos.indd   5 19/09/2011   08:34:24 p.m.

NOVATELLUS29-1.indb   302 23/09/11   14:13



nova tellvs, 29◆1, 2011, pp. 285-334	 303

como también dice Platón: «estas-cosas (taûta) se dice (légetai),46 Gor-
gias, acerca de Temístocles».47

Y además, es evidente que ese nombre se introduce con los antiguos, i.e. 
que tal tipo de aplicación (thésis) <del nombre> no es suya. Pues cuando 
es suya dice “llamo”, como dice en los Analíticos: «Llamo término (hóros) 
<aquello> en lo que se descompone la proposición (prótasis)».48 

15 «(1a1) “Homónimos” se llama …»

Se debe comprender que se omitió <la expresión> “hechos” (prágmata).49

«(1a1) … de los cuales únicamente un nombre es común».

¿Acaso, entonces, no encontramos homonimia (homōnymía) en los verbos 
(rēmata)? Y, por cierto, decimos “erō” y esto significa tanto ‘diré’, como 
‘estoy enamorado’.50 ¿Cómo, entonces, 20 es que él dice que estas cosas 
son homónimas: las que tienen únicamente un nombre común (ónoma 
koinòn)? Con relación a eso diremos que <Aristóteles> comprende ‘nom-
bre’ aquí, no como lo que se opone al verbo, sino de la forma más general, 
según la cual toda voz significativa (sēmantikē) se llama “nombre”, tal 
como dice en el de Interpretatione: «Ahora bien, los verbos en y por sí 
mismos son nombres».51 De suerte que erō es un homónimo y tiene un 
nombre común, pero el término (hóron)52 es 25 diferente (diáphoron), i.e., 
en los verbos hay homonimia.

19.1 «(1a1) Únicamente (mónon)».

“Únicamente” se dice de dos maneras: la que se contrapone a “uncido” 
(homózygos); como cuando, al contraponerlo con otro hombre, decimos 
“hay únicamente un hombre en el baño”, o como cuando decimos “el úni-
co (mónon) que ha quedado atrás en la batalla” 5 (y, ciertamente, teniendo 
con él —si sucediera— una lanza y ropa o alguna otra cosa, no es único 
(mónos), pero se lo ha designado “único” por la pérdida de los que lo acom-
pañan); o bien, <se dice en el sentido de> “singular” (monadikós), según lo 
cual decimos “el sol es único (mónon)”. Pero aquí <Aristóteles> utilizó el 
primero <de los sentidos>.

«(1a1) Común (koinón)».

10 “Común” se dice de cuatro maneras:53 o bien, ‘lo que es capaz de ser 
participado indivisiblemente (tò adiairétōs methektón)’, tal como en lo 

NOVATELLUS29-1.indb   303 23/09/11   14:13



304	 mombello / amonio: comentario a la doctrina de los “-ónimos”...  

ἐπὶ τοῦ ζῴου (αὐτοῦ γὰρ πάντες μετέχομεν ἀδιαιρέτως· οὐ γὰρ τὰ μὲν  

οὐσίας μόνης ἀπολαύει, τὰ δὲ ἐμψύχου μόνου, τὰ δὲ αἰσθήσεως μόνης),  

ἢ τὸ διαιρετὸν μεθεκτὸν ὡς ἀγρός· ἔτυχον γὰρ οὐ πάντες ὅλου, ἀλλ’  

ἕκαστος μέρους. περὶ οὖν τοῦ ἀδιαιρέτως μεθεκτοῦ λέγει ἐνταῦθα.

 

15  {“Ὁ δὲ κατὰ τοὔνομα λόγος τῆς οὐσίας ἕτερος, οἷον ζῷον ὅ τε 

ἄνθρωπος καὶ τὸ γεγραμμένον.}

Τὰ παραδείγματα πάντα ἀσφαλῶς εἴρηκεν ὁ φιλόσοφος, ἐπεὶ ὑπελάμ- 

βανεν ἄν τις μηδὲ εἶναι ὅλως ὁμώνυμα ἀλλὰ συνώνυμα· οἱ γὰρ  Αἴαντες  

ἔχουσιν ὄνομα κοινὸν καὶ ὁρισμὸν τὸ ζῷον λογικὸν θνητόν. καλῶς οὖν εἶπεν  

20  ὁ “δὲ κατὰ τοὔνομα λόγος τῆς οὐσίας ἕτερος,” ἵνα μὴ τὸν τυχόντα  

ὁρισμὸν λαμβάνωμεν, ἀλλὰ τὸν κατὰ τὸ ὄνομα, καθ’ ὃ κοινωνοῦσι· τῶν  

γὰρ  Αἰάντων ὁ μέν ἐστι  Τελαμῶνος υἱὸς  Σαλαμίνιος, ὃς ἐμονομάχησεν  

Ἕκτορι, ὁ δὲ ἕτερος Ὀιλέως υἱὸς  Λοκρὸς πόδας ταχύς· ὥστε ὁ κατὰ τὸ     

20.1  ὄνομα ὁρισμὸς ἑκατέρου ἕτερος. εἴποι δ’ ἄν τις ὅτι δυνατὸν τὰ ὁμώνυμα  

καὶ συνώνυμα καλέσαι, οἷόν τι ὡς ἐπὶ τῶν δύο  Αἰάντων· οὗτοι γὰρ ὁμώ- 

νυμοί εἰσι, καθὸ τὸ μὲν ὄνομα ἔχουσι κοινόν, τὸν δὲ ὁρισμὸν τὸν κατὰ  

τοὔνομα διάφορον· ὁ μὲν γάρ ἐστι  Τελαμῶνος, ὁ δὲ Ὀιλέως. ἀλλὰ πάλιν  

5  εἴποι ἄν τις “καὶ κατὰ τὸν λόγον τὸν κατὰ τοὔνομα συνώνυμοί εἰσιν· ἀμ- 

φότεροι γὰρ ὅ τε Ὀιλέως καὶ ὁ  Τελαμῶνος ἄνθρωποί εἰσι καὶ ἔσονται  

συνώνυμοι”. τίνι οὖν διενηνόχασιν ἀλλήλων; τούτῳ ὅτι τὰ μὲν ὁμώνυμα  

οἷον οἱ  Αἴαντες ἔχουσι τὴν κοινωνίαν πρὸς ἀλλήλους τὴν κατὰ τοὔνομα,  

ἤγουν τοῦ  Αἴαντος, ἔχουσι δὲ κοινωνίαν ἀμφότεροι καὶ πρὸς αὐτὴν τὴν  

10  ὁμωνυμίαν, καθὸ μετέχουσι ταύτης τῆς ὁμωνυμίας. τὰ μέντοι γε συνώ- 

νυμα οὐκ ἔχουσιν οὕτως· ἐνταῦθα γὰρ μόνην τὴν πρὸς ἄλληλα σχέσιν  

παραλαμβάνομεν.  

textogriego-original-final-10.5-puntos.indd   6 19/09/2011   08:34:24 p.m.

NOVATELLUS29-1.indb   304 23/09/11   14:13



nova tellvs, 29◆1, 2011, pp. 285-334	 305

animal (pues todos participamos indivisiblemente de él, porque no es 
que unas cosas tienen el beneficio únicamente de la entidad (ousía), 
otras únicamente de lo animado y otras únicamente de la sensopercep-
ción), o bien, ‘lo divisible que es capaz de ser participado (tò diairetòn 
methektón)’, como un campo, pues no todos obtuvieron la totalidad <del 
campo>, sino cada uno, una parte). Aquí él habla, por cierto, acerca de 
lo que es capaz de ser participado indivisiblemente.54

15 «(1a2-3) ... el enunciado de la entidad con relación al nombre es dis-
tinto (ho katà toúnoma lógos tês ousías héteros), por ejemplo animal,55 
lo cual son tanto un hombre como lo que se ha dibujado».

El Filósofo ha mencionado todos los ejemplos sin titubear, ya que alguien 
podría suponer que no son en absoluto homónimos, sino sinónimos. Pues 
los Ayantes tienen un nombre común (ónoma koinòn) y una definición 
<común>: “animal-racional-mortal”. Genuinamente dijo, entonces, 20 “el 
enunciado de la entidad con relación al nombre es distinto”, a fin de que 
no tomemos una definición al azar, sino la que tiene relación con el nom-
bre, con relación al cual <los Ayantes> se conectan. Pues, de los Ayantes, 
el hijo de Telamón es el de Salamina que peleó mano a mano con Héctor, 
en cambio el otro es hijo de Oileo, Locro Pies Ligeros. De modo que la 
20.1 definición con relación al nombre de cada uno <de estos> es distinta.

Pero alguien podría decir que incluso es posible llamar “sinónimos” 
a los homónimos; por ejemplo, <llamar “sinónimos” a> una cierta cosa 
(ti) como en <el caso de> los dos Ayantes —porque ellos son homóni-
mos, en la medida en que tienen el nombre común pero la definición con 
relación al nombre es diferente (diáphoron). En efecto, uno es <hijo> 
de Telamón; en cambio, el otro, de Oileo—. Pero, en sentido inverso, 
5 alguien podría decir “además, según el enunciado con relación al 
nombre son sinónimos,56 pues ambos —el <hijo> de Oileo y el de Tela-
món— son hombres57 y serán sinónimos”. ¿En qué se han diferenciado 
recíprocamente, entonces? En esto: las cosas homónimas —por ejemplo 
los Ayantes— tienen una asociación recíproca respecto del nombre, i.e. 
de “Ayax”, pero ambos tienen, además, asociación con relación con la 
10 homonimia en sí (pròs autền tền homōnymían), en la medida en que 
participan (metéchousi) de esa homonimia.58 No obstante, ciertamente, 
ni aun así son sinónimos, porque aquí determinamos solamente la co-
nexión (schésis) de cosas con relación recíproca.59

NOVATELLUS29-1.indb   305 23/09/11   14:13



306	 mombello / amonio: comentario a la doctrina de los “-ónimos”...  

{“Λόγος.”} 

Διὰ ποίαν αἰτίαν ἀντὶ ὁρισμοῦ τὸν “λόγον” εἴρηκε; φαμὲν ἐπειδήπερ  

15  οὐκ ἐπὶ πάντων τῶν πραγμάτων εὐποροῦμεν ὁρισμοὺς ἀποδιδόναι· τὰ γὰρ  

γενικώτατα τῶν γενῶν ὁρισμοὺς οὐκ ἐπιδέχονται. ἀλλ’ ἔστιν ὅτε καὶ ὑπο- 

γραφαῖς κεχρήμεθα. ἔστι δὲ ὁμωνυμία καὶ ἐν τοῖς πράγμασιν, ἐν οἷς ὑπο- 

γραφαῖς κεχρήμεθα. διὰ τοῦτο οὐκ εἶπεν “ὁρισμός”, ἐπειδὴ παρελίμπανε  

τὰ δι’ ὑπογραφῆς σημαινόμενα. καὶ πάλιν εἰ εἶπεν “ὧν ἡ ὑπογραφή”,  

20  παρέλιπεν ἂν τὰ δι’ ὁρισμῶν σημαινόμενα· διὰ τοῦτο οὖν τῷ “λόγῳ” ἐχρή- 

σατο· κατηγορεῖται γὰρ οὗτος κοινῇ τοῦ ὁρισμοῦ καὶ τῆς ὑπογραφῆς. 

 

{“Τῆς οὐσίας.”}

Ἆρα οὖν οὐκ ἔστιν ἐν τοῖς συμβεβηκόσιν ὁμωνυμία; καὶ μὴν ὁρῶμεν·  

τὸ γὰρ ὀξὺ κατηγορεῖται καὶ χυμοῦ καὶ φωνῆς καὶ φθόγγου καὶ μα- 

25  χαίρας· λέγομεν γὰρ “ὀξὺς χυμὸς” καὶ ἐπὶ παντὸς τῶν ἄλλων ὁμοίως. πῶς  

οὖν ὁ “δὲ κατὰ τοὔνομα λόγος τῆς οὐσίας;” φαμὲν οὖν ὅτι οὐσίαν  

λέγει ἐνταῦθα οὐ τὴν ἀντιδιαστελλομένην πρὸς τὰ συμβεβηκότα, ἀλλὰ  

κοινότερον τὴν σημαίνουσαν τὴν ἑκάστου ὕπαρξιν, καθὸ καὶ τὰ συμβεβη-

21.1 κότα λέγεται ὑπάρχειν ἐν τοῖς οὖσι. “τῆς οὐσίας” οὖν φησιν ἀντὶ τοῦ τῆς  

φύσεως ἑκάστου καθ’ ἣν ὑφέστηκεν. 

 

{“Ἐὰν γὰρ ἀποδιδῷ τις τί ἐστιν.”}

Ἐὰν γὰρ βούληταί τις, φησί, τὸν ὁρισμὸν ἀποδοῦναι ἑκατέρου αὐτῶν  

5  ὡς ζῴου ὄντος, ἄλλον καὶ ἄλλον ὁρισμὸν ἀποδώσει, τοῦ μὲν ἀληθινοῦ  

ἀνθρώπου ζῷον λογικὸν θνητόν, τοῦ δὲ γεγραμμένου, εἰ τύχοι, ζῷον γε- 

γραμμένον ἀπὸ χρωμάτων τοίων ἢ τοίων.

{“Τὸ ζῴῳ εἶναι, ἴδιον ἑκατέρῳ.”}

Καὶ διὰ τί οὐκ εἶπε ζῷον εἶναι ἀλλὰ “ζῴῳ;” καὶ λέγομεν ὅτι τὰ πράγ- 

10 ματα ἢ ἀπὸ τῆς ὕλης χαρακτηρίζεται ἢ ἀπὸ τοῦ εἴδους ἢ ἀπὸ τοῦ συναμ- 

textogriego-original-final-10.5-puntos.indd   7 19/09/2011   08:34:24 p.m.

NOVATELLUS29-1.indb   306 23/09/11   14:13



nova tellvs, 29◆1, 2011, pp. 285-334	 307

«(1a2) Enunciado (lógos)»

¿Por qué clase de causa (aitía) ha dicho “enunciado” en lugar de “defini-
ción” (horismós)? Decimos: puesto que 15 no en todas las cosas (prág-
mata) encontramos medios para dar definiciones. Pues los más genéricos 
de los géneros (tà genikōtata tōn genōn) no admiten definiciones.60 Pero a 
veces, ciertamente, hemos usado descripciones (hypographaí). Por cierto, 
hay homonimia también en los hechos en los cuales hemos usado des-
cripciones. Por ello, <Aristóteles> no dijo “definición”, ya que <en tal 
caso> omitiría las cosas significadas por medio de una descripción. Y, a la 
inversa, si hubiese dicho “[aquellos] de los cuales … la descripción”, 20 
habría omitido las cosas significadas por medio de las definiciones. Por 
esto, entonces, él utilizó “enunciado”, pues éste se predica en común de 
la definición y de la descripción.

«(1a2) De la entidad (tês ousías)»61

¿Acaso no hay homonimia en los accidentes? Y, por cierto, <la> ob-
servamos: en efecto, lo penetrante (tò oxý62) se predica de un sabor, de 
una voz, de un sonido, o de 25 un cuchillo. En efecto, decimos “sabor 
penetrante”, y en todos los demás casos, del mismo modo. ¿Entonces, 
por qué <dijo> “el enunciado de la entidad con relación al nombre”? Así 
pues, decimos que él aquí no llama “entidad” (ousía) a la que se opone63 
a los accidentes, sino —en su sentido más general— a la que significa 
(tền sēmaínousan) la existencia (hýparxis)64 de cada cosa, según lo cual 
incluso los accidentes 21.1 se dice que existen (hypárchein) en las enti-
dades (ousíai). Por tanto, él dice “de la entidad” en lugar de <decir> “de 
cada cosa de la naturaleza, conforme a la cual subsistió (hyphéstēken)”.65

«(1a4-5) Pues, si alguien quisiera explicar qué es»

En efecto, si alguien quisiera —dice— dar la definición de cada una de 
aquellas cosas, 5 puesto que <cada una> es animal, dará esta definición 
y la otra: del hombre real, animal-racional-mortal, del que se ha dibuja-
do, si se diera el caso, animal dibujado de tales o tales colores.66

«(1a5-6) el ser para animal, [daría una definición] propia para cada una»

¿Y por qué no dijo “ser animal” sino “para animal ”67? Decimos que 10 
los hechos se caracterizan (charaktērízetai) por la materia (hylē) o por la 

NOVATELLUS29-1.indb   307 23/09/11   14:13



308	 mombello / amonio: comentario a la doctrina de los “-ónimos”...  

φοτέρου, τοῦτ’ ἔστιν ἀπὸ τῆς ὕλης καὶ τοῦ εἴδους· εἰ οὖν εἶπε ζῷον,

ἐσήμανεν ἂν τὴν ὕλην καὶ τὸ εἶδος, εἰπὼν δὲ τὸ “ζῴῳ εἶναι” ἐσήμανε  

καθ’ ὃ χαρακτηρίζεται, τοῦτ’ ἔστι τὸ εἶδος· τὸ γὰρ εἶναί τινος τὸ εἶδος  

αὐτοῦ ἐστιν, καὶ οἱ κυρίως ὁρισμοὶ ἐκ τούτου λαμβάνονται, εἴ γε ἐκ γένους  

15  δεῖ αὐτοὺς εἶναι καὶ τῶν συστατικῶν διαφορῶν. 

Ἔστι δὲ ἡ διαίρεσις τῶν ὁμωνύμων αὕτη· τῶν ὁμωνύμων τὰ μὲν  

ἀπὸ τύχης (καὶ λέγεται ταῦτα κατὰ συμβεβηκός), οἷον εἴ τις κατὰ τύχην  

εὑρεθείη ἐνταῦθα λεγόμενος  Σωκράτης καὶ ἐν τῷ  Βυζαντίῳ. καὶ ταῦτα  

μὲν μένουσιν ἀδιαίρετα. τὰ δέ εἰσιν ἀπὸ διανοίας, ὧν τὰ μὲν καὶ ἀλλήλοις  

20 εἰσὶν ὁμώνυμα <καὶ> ἀφ’ οὗ παρώνυμα λέγεται. καὶ ἐκ τούτων τὰ μὲν 

ἀπὸ ποιητικοῦ λέγεται αἰτίου ὡς τὸ ἰατρικὸν σμιλίον ἢ βιβλίον (ταῦτα δέ  

ἐστι τὰ ἀφ’ ἑνὸς καὶ πρὸς ἕν· ἀφ’ ἑνὸς μὲν ἀπὸ τοῦ ποιητικοῦ, πρὸς ἓν  

δὲ πρὸς τὸ τελικόν), τὰ δὲ ἀπὸ τοῦ τελικοῦ οἷον τὸ ὑγιεινὸν φάρμακον.  

τὰ δὲ καὶ ἀλλήλοις ὁμώνυμα καὶ ἀφ’ ὧν λέγεται ὁμώνυμα, ὧν τὰ μὲν  

25 διαφέρει κατὰ χρόνον ἐκείνου ἀφ’ οὗ λέγεται (καὶ τούτων τὰ μὲν λέγεται  

κατὰ μνήμην, οἷον μεμνημένος τις ἰδίου πατρὸς ἢ διδασκάλου ἤ τινος  

τοιούτου καλέσῃ τὸν ἑαυτοῦ παῖδα τῷ ἐκείνου ὀνόματι, τὰ δὲ κατὰ τύχην,  

ὡς ὅταν τις τὸν παῖδα  Εὐτυχῆ εἴπῃ, τὰ δὲ κατ’ ἐλπίδα, ὡς * ἐλπίζων     

22.1  γενέσθαι ὠνόμασεν), τὰ δέ εἰσιν οὐ διαφέροντα κατὰ χρόνον τοῦ ἀφ’ οὗ  

textogriego-original-final-10.5-puntos.indd   8 19/09/2011   08:34:24 p.m.

NOVATELLUS29-1.indb   308 23/09/11   14:13



nova tellvs, 29◆1, 2011, pp. 285-334	 309

forma (eîdos) o por los dos juntos, esto es, por la materia y la forma. Así 
pues, si hubiese dicho “<ser> animal”, se habría referido a la materia y 
a la forma, pero al decir “ser para animal” se refirió a <aquello> según 
lo cual se caracteriza, esto es, la forma. Pues el ser de algo (tò eînaí 
tinos) es la forma de ello, y las definiciones en sentido estricto (kyríōs) 
se captan a partir de eso, por lo menos si 15 ellas deben provenir de un 
género y de las diferencias componentes.

La división de los homónimos es esta: de los homónimos, unos [i] 
son por azar (apò týchēs) —i.e., esas cosas se designan (légetai) acci-
dentalmente68—, por ejemplo, si uno encontrara aquí y, en Bizancio, al-
guien que por azar se llamara Sócrates. Estas cosas, no obstante, quedan 
sin división <ulterior>.

Otros <homónimos> [ii] son por pensamiento (apò dianoías),69 de los 
cuales:

[ii.a] unos 20 son homónimos recíprocos <y> parónimos <de aquello> 
por lo que se los designa. Y, de éstos, [ii.a.1] unos se designan por la 
causa productiva (apò poiētikoû aitíou)70, tal como “médico” <se desig-
nan> un escalpelo o un libro.71 (Estas cosas son las <designadas> por 
uno (aph’ henós) y para uno (pròs hén): “por uno” <quiere decir de-
signadas> por la causa eficiente (apò toû poiētikoû), en cambio, “para 
uno” <quiere decir designadas> en vista de lo que está conectado con 
la causalidad final (pròs tò telikón)).72 Pero [ii.a.2] otros <se designan> 
por lo que está conectado con la causalidad final (apò toû telikoû), por 
ejemplo, el remedio bueno para la salud (tò hygieinòn phármakon).73

[ii.b] Otros, en cambio, <son> homónimos recíprocos y también homó-
nimos <de aquellas cosas> por las que se los designa. De estos, [ii.b.1] 
unos 25 difieren temporalmente (katà chrónon) de aquello por lo que se 
los designa (y de estos, [ii.b.1.1] unos se designan conmemorativamente 
(katà mnếmēn), por ejemplo, alguien que recuerda a su propio padre, o 
maestro, o alguien de esta índole, podría llamar a su propio hijo con el 
nombre de aquél; [ii.b.1.2] otros, en cambio, <se designan> con relación a 
la fortuna (katà týchēn), como cuando alguien llama “Fortunato” al niño; 
[ii.b.1.3] otros <se designan> con relación a la esperanza (kat’ elpída), 
<por ejemplo, aquél lo> podría llamar <Fortunato> porque74 tiene espe-
ranza 22.1 de que llegue a ser <afortunado>).75 [ii.b.2] Otros, en cambio, 
son <homónimos> que no se diferencian temporalmente de aquello por 

NOVATELLUS29-1.indb   309 23/09/11   14:13



310	 mombello / amonio: comentario a la doctrina de los “-ónimos”...  

λέγεται. καὶ τούτων πάλιν τὰ μὲν κατὰ τὴν τῶν πραγμάτων ὁμοιότητα  

λέγεται, <ὡς ὅταν λέγωμεν τὸν φρόνιμον ἄνθρωπον φρόνησιν>, τὰ δὲ κατὰ  

μέθεξιν οἷον μουσικὴ γυνὴ καὶ μουσικὴ ἐπιστήμη, γραμματικὴ γυνὴ καὶ  

5  γραμματικὴ ἐπιστήμη, τὰ δὲ κατὰ ἀναλογίαν, οἷον ὡς ἔχει τόδε πρὸς τόδε,  

οὕτω τόδε πρὸς τόδε, ὡς πόδες κλίνης καὶ πόδες ὄρους. καὶ τῶν μὲν  

κατὰ τὴν τῶν πραγμάτων ὁμοιότητα <τὰ μὲν διὰ τὴν τῆς ἐνεργείας ὁμοιό- 

τητα> οἷον  Γοργίας ἀπὸ τοῦ γοργεύεσθαι τόνδε τινά, τὰ δὲ διὰ τὴν τῆς  

μορφῆς ὁμοιότητα οἷον ἐπὶ τῆς εἰκόνος καὶ τοῦ παραδείγματος, τὰ δὲ κατὰ  

10  μεταφορὰν ὡς πόδες Ἴδης καὶ κορυφή. 

{“Συνώνυμα δὲ λέγεται.”}

Μετὰ τὸ πληρῶσαι τὸν περὶ τῶν ὁμωνύμων λόγον περὶ τῶν συνω- 

νύμων διαλαμβάνει. ἐκ δὲ τῶν ὁμωνύμων σαφής ἐστιν ἡ περὶ τῶν συνω- 

νύμων διδασκαλία. τῷ δ’ αὐτῷ παραδείγματι ἐχρήσατο κἀνταῦθα, βουλό- 

15  μενος δεῖξαι ὡς τὸ αὐτὸ ὁμώνυμον καὶ συνώνυμον πολλάκις οἷόν τε λέγειν,  

κατ’ ἄλλο μέντοι καὶ ἄλλο, οἷον ὁ  Αἴας καὶ ὁμώνυμός ἐστι τῷ ἄλλῳ  Αἴαντι  

καὶ συνώνυμος· ὁμώνυμος μέν, ὅτι τῷ μὲν ὀνόματι κοινωνεῖ, διαφέρει  

δὲ κατὰ τὸν ὁρισμὸν τὸν καθὸ  Αἴας. δύναται δὲ κοινωνεῖν καὶ κατὰ τὸν  

ὁρισμὸν τὸν καθὸ ἄνθρωπος καὶ ἔσται συνώνυμος. 

20  {“Παρώνυμα δὲ λέγεται” ὅσα ἀπό τινος.}

Ἰστέον ὅτι ἐν τοῖς παρωνύμοις τέσσαρά τινα θεωρεῖται, δύο μὲν  

ἤγουν κοινωνία καὶ διαφορὰ περὶ τὸ ὄνομα, καὶ δύο ἤγουν κοινωνία καὶ  

textogriego-original-final-10.5-puntos.indd   9 19/09/2011   08:34:24 p.m.

NOVATELLUS29-1.indb   310 23/09/11   14:13



nova tellvs, 29◆1, 2011, pp. 285-334	 311

lo cual se los designa, y de estos [ii.b.2.1] —a su vez— unos se designan 
con relación a la semejanza (katà homoiótēta) de los hechos, <como cuan-
do designamos “Prudencio” al hombre prudente>,76 [ii.b.2.2] otros <se 
designan> según participación (katà méthexin), por ejemplo, una mujer 
de la cultura (mousikề gynề)77 y un conocimiento de la cultura (mousikế 
epistếmē), una mujer de letras (grammatikề gynề y un 5 conocimiento de 
letras (grammatikề epistếmē)78; [ii.b.2.3] otros <se designan> por analogía 
(katà analogían), por ejemplo, así como esto es a esto, esto <otro> es a 
esto,79 tal como pata (pódes) de una cama y pie (pódes) de una colina.

Además, de los <que se designan> con relación a la semejanza de 
los hechos [i.e. de los ii.b.2.1] <[ii.b.2.1.1] unos se designan en virtud 
de la semejanza de la actividad (enérgeia)> por ejemplo, <designar 
a> alguien “Gorgias” [i.e. “el que tiene agilidad”] por esto: porque se 
mueve rápido (gorgeúesthai); otros [ii.b.2.1.2] en virtud de la seme-
janza de la conformación (morphē), por ejemplo, en la imagen y en lo 
que sirve como modelo, y [ii.b.1.3] otros, 10 metafóricamente80 (katà 
metaphoràn), tal como “pies” <dicho> de Ida [i.e. “la colina boscosa”] 
y “cumbre” <dicho de Ida>.

«(1a6) Y “sinónimas” se llama…»

Después de completar la explicación de los homónimos, <Aristóteles> 
expone con claridad acerca de los sinónimos. La enseñanza acerca de 
los sinónimos es clara a partir de los homónimos. Incluso, <él> ha uti-
lizado aquí el mismo ejemplo, porque 15 quiere probar que, a menudo, 
es posible llamar a lo mismo “homónimo” y “sinónimo”, aunque con 
relación a una cosa y a otra. Por ejemplo, un Ayax es homónimo y sinó-
nimo para el otro Ayax. Es homónimo porque está asociado en el nom-
bre, pero difiere en cuanto a la definición en relación con Ayax. Pero es 
posible que se lo conecte también en cuanto a la definición en relación 
con hombre y <aquel Ayax> será un sinónimo.81

20 «(1a12-13) Además, “parónimas” se llama a las cosas [que reciben] 
por algo [la denominación conforme al nombre <de aquello>, difiriendo 
(diaphéronta) en la flexión]»

Se debe observar que se consideran unas cuatro cosas en los parónimos, 
es decir, dos son la asociación (koinōnía) y diferencia (diaphorá) con re-
lación al nombre, o mejor dicho, dos son la asociación y la diferencia con 

NOVATELLUS29-1.indb   311 23/09/11   14:13



312	 mombello / amonio: comentario a la doctrina de los “-ónimos”...  

διαφορὰ περὶ τὸ πρᾶγμα, ὥσπερ γραμματικὴ καὶ γραμματικός· ἔστι γὰρ  

ἐπὶ τούτοις κοινωνία μὲν περὶ τοὔνομα φανερῶς, καὶ ἡ διαφορὰ δὲ κατὰ τὴν  

25  τελευταίαν συλλαβήν, ὅτι ἐπὶ μὲν τοῦ ἐστι κος, ἐπὶ δὲ τοῦ κη. ὁμοίως     

23.1  δὲ καὶ περὶ τὸ πρᾶγμα· * καὶ γὰρ ὁ γραμματικὸς οὐσία ἐστίν, ἡ δὲ γραμ- 

ματικὴ ἐπιστήμη τις ἤγουν ποιότης καὶ κατὰ συμβεβηκός. ἐὰν γὰρ ἓν  

τούτων ἀπολειφθῇ, οὐκ ἔστι παρώνυμα· ἔστω γὰρ περὶ τὸ ὄνομα κοινωνία  

καὶ διαφορά, ἔστω δὲ καὶ ἡ περὶ τὸ πρᾶγμα κοινωνία, διαφορὰ δὲ μὴ εἴη,  

5  καὶ οὐκ ἔσται παρώνυμα, οἷον πλάτανος καὶ πλατάνιστος· ἐνταῦθα γὰρ οὐκ  

ἂν εἴποιμεν παρώνυμα· ταὐτὸ γάρ ἐστιν. πάλιν ἔστω τὰ ἄλλα πάντα  

ἀκολούθως, κοινωνία δὲ μὴ εἴη κατὰ τὸ πρᾶγμα, καὶ ὁμοίως οὐκ ἔσται  

παρώνυμα, ὡς ἐπὶ τῆς Ἑλένης καὶ τοῦ Ἑλένου. πάλιν ἔστω τὰ ἄλλα  

πάντα ἀκολούθως, διαφορὰ δὲ μὴ εἴη κατὰ τὴν τελευταίαν συλλαβήν, καὶ  

10  οὐκ ἔσται παρώνυμα, ὡς ἐπὶ τῆς μουσικῆς ἐπιστήμης καὶ μουσικῆς γυναι- 

κός· ὁμώνυμα γὰρ <ταῦτα> καὶ οὐ παρώνυμα. πάλιν ἔστω τὰ ἄλλα, κοινωνία  

δὲ μὴ εἴη περὶ τὸ ὄνομα, καὶ ὁμοίως οὐκ ἔσται παρώνυμα, ὡς ἐπὶ τῆς  

ἀρετῆς καὶ τοῦ σπουδαίου. χρὴ γοῦν τὰ παρώνυμα πάντα ἔχειν τὰ εἰρη- 

μένα, ὡς ἐπὶ τῆς γραμματικῆς τέχνης καὶ τοῦ γραμματικοῦ· λέγεται γὰρ  

15 ἐπ’ αὐτῶν παρωνύμως. πάνυ οὖν συντόμως ὁ φιλόσοφος πάντα τὰ εἰρη- 

μένα περιέλαβεν· εἰρηκὼς γὰρ τὸ “ἀπό τινος” τὴν κατὰ τὸ πρᾶγμα κοινω- 

νίαν καὶ ἑτερότητα ἐδήλωσεν· εἰ γὰρ ἀπό τινος, δῆλον ὅτι ἔχει κοινωνίαν  

πρὸς ἐκεῖνο, εἰ δὲ ὅλως ἀπ’ αὐτοῦ, δῆλον ὅτι καὶ διαφέρει· εἰ γὰρ μὴ  

διέφερεν, ἀπό τινος οὐκ ἐλέγετο, ἀλλ’ αὐτὸ τὸ πρᾶγμα ἂν ἦν. εἰπὼν δὲ  

20  “διαφέροντα τῇ πτώσει τὴν κατὰ τοὔνομα προσηγορίαν ἔχει” 

textogriego-original-final-10.5-puntos.indd   10 19/09/2011   08:34:25 p.m.

NOVATELLUS29-1.indb   312 23/09/11   14:13



nova tellvs, 29◆1, 2011, pp. 285-334	 313

relación al hecho (prâgma), como <el caso de> gramática (grammatikề) 
y un gramático (grammatikós). En estas cosas, es, pues, manifiesta la 
asociación con relación al nombre, y también la diferencia en cuanto 25 
a la última sílaba, porque en una es “co”, pero en la otra es “ca”. 23.1  
Del mismo modo <sucede> con relación al hecho.82 Pues, en efecto, el 
gramático es una entidad (ousía) y la gramática un cierto conocimiento 
(epistếmē), es decir, <es> una cualidad (poiótēs) y <es> accidentalmente 
(katà symbebēkós). Ciertamente, si una de estas cosas estuviera ausente, 
parónimos no es el caso.

En efecto, dadas la asociación y la diferencia con relación al nombre, 
y dada también la asociación con relación al hecho pero sin que haya 
diferencia, 5 tampoco parónimos será el caso. Por ejemplo: plátano y 
platanus orientalis.83 En este caso, en verdad, no podríamos llamarlos 
parónimos, pues son la misma cosa. De nuevo, dadas todas las restantes 
cosas que siguen aunque sin que haya asociación con relación al hecho, 
de manera similar <al caso anterior>, tampoco parónimos será el caso, 
tal como en Helena y Heleno.

A su vez, dadas todas las restantes cosas que siguen aunque sin que 
haya diferencia en la última sílaba, por cierto 10 parónimos no será el 
caso, tal como en conocimiento de la cultura y mujer de la cultura,84 
pues <esas cosas> son homónimos y no parónimos. De nuevo, dadas las 
restantes cosas pero sin que haya asociación en cuanto al nombre, de 
manera similar <al caso anterior>, tampoco parónimos será el caso, tal 
como en la excelencia (aretê) y lo virtuoso (spoudaíon).85 

Es necesario que, por lo menos, todos los parónimos tengan las cosas 
que se han dicho, tal como en el arte de la gramática y el gramático, 
pues se habla, 15 en aquellos <casos>, parónimamente.

Por consiguiente, el Filósofo incluyó muy concisamente todas las 
cosas que se han mencionado. Pues, al decir “por algo”, <Aristóteles> 
manifestó la asociación (koinōnía) y la diversidad (heterótēta)86 en 
cuanto al hecho. En efecto, si <un hecho recibe el nombre> por alguna 
cosa,87 es evidente que tiene asociación con respecto a aquella, pero si 
<recibe el nombre> totalmente por aquella, también es evidente que él 
diferencia [el hecho de aquello por lo cual se lo designa]. Pues, si él no 
<lo> diferenciara, no se <lo> designaría por alguna cosa, sino que se 
trataría del mismo hecho.88

Al decir 20 “recibe la denominación conforme al nombre <de aque-
llo>, difiriendo en la flexión89” <Aristóteles> describe la asociación y la 

NOVATELLUS29-1.indb   313 23/09/11   14:13



314	 mombello / amonio: comentario a la doctrina de los “-ónimos”...  

τὴν κοινωνίαν καὶ τὴν διαφορὰν παρίστησι τοῦ ὀνόματος· διαφέρει γὰρ  

τῇ πτώσει κατὰ τὸ τέλος τοῦ ὀνόματος γραμματικὴ γραμματικός· πτῶσιν  

γὰρ ὁ φιλόσοφος καλεῖ τὴν ἀναλογίαν τῆς τελευταίας συλλαβῆς καὶ οὐχ, ὡς  

οἱ γραμματικοί, τὴν ἀπὸ τῆς ὀρθῆς ἐπὶ τὴν γενικὴν καὶ δοτικὴν ἑτερότητα.  

25 Ἰστέον δὲ ὅτι τινὲς τὰ παρώνυμα μέσα εἶναι λέγουσιν ἀκριβῶς τῶν  

τε ὁμωνύμων καὶ τῶν συνωνύμων, κοινωνοῦντα μὲν αὐτοῖς, καθὸ καὶ  

ταῦτα κἀκεῖνα κοινωνίαν ὀνόματος ἔχειν ἐθέλει, διαφέροντα δὲ τῶν μὲν  

ὁμωνύμων, διότι ἐκεῖνα μέν, τὰ ὁμώνυμά φημι, παντελῶς διάφορα ἔχει τὰ  

πράγματα, ταῦτα δὲ κοινωνοῦντα, τῶν δὲ συνωνύμων διαφέροντα τὰ παρώ-     

24.1 νυμα, διότι ἐκεῖνα μὲν παντελῆ κοινωνίαν ἐπιφέρει τοῖς πράγμασι, τὰ δὲ  

παρώνυμα καὶ διαφορὰν ἐπιζητεῖ. εἰδέναι δὲ δεῖ ὅτι ἀκριβῶς μέσα οὐκ  

ἔστι τὰ παρώνυμα, ἀλλὰ μᾶλλον πλησιάζει τοῖς συνωνύμοις· κοινωνεῖ γὰρ  

αὐτοῖς καὶ κατὰ τὴν κοινωνίαν τοῦ ὀνόματος καὶ τοῦ πράγματος, πλὴν  

5  τοσοῦτον μόνον αὐτῶν διαφέρει, ὅτι τὰ παρώνυμα οὐ παντελῆ κοινωνίαν  

ἔχει τοῦ πράγματος καὶ τοῦ ὀνόματος, ἀλλά τινα ἐλάττονα καὶ διαφορὰν  

ἐν τούτοις ἔχει. τῶν δὲ ὁμωνύμων οὐκ ὀλίγῳ τινὶ διέστηκε τὰ παρώνυμα,  

τοσοῦτον μόνον αὐτοῖς πλησιάζοντα κατὰ τὴν κοινωνίαν τοῦ ὀνόματος, ἀλλὰ  

καὶ ἐν ταύτῃ τῇ κοινωνίᾳ θεωρεῖταί τις διαφορά· τὰ μὲν γὰρ ὁμώνυμα  

10  παντελῆ κοινωνίαν ἐθέλει ἔχειν αὐτοῦ τοῦ ὀνόματος, τὰ δὲ παρώνυμα καὶ  

διαφορὰν ἐθέλει τινὰ ἔχειν· ὥστε μᾶλλον τοῖς συνωνύμοις πλησιάζει τὰ  

παρώνυμα.

textogriego-original-final-10.5-puntos.indd   11 19/09/2011   08:34:25 p.m.

NOVATELLUS29-1.indb   314 23/09/11   14:13



nova tellvs, 29◆1, 2011, pp. 285-334	 315

diferencia del nombre. En efecto, <el caso> gramática-gramático tiene 
una diferencia en la flexión en cuanto a la terminación del nombre. Pues 
el Filósofo llama “flexión” a la analogía gramatical90 de la sílaba final 
y no, como los gramáticos, a la diversidad del nominativo en cuanto al 
caso genitivo y dativo.

25 Hay que observar, además, que algunos dicen que los parónimos 
son, en el sentido estricto de la palabra, cosas intermedias (mésa) entre 
los homónimos y los sinónimos, que se asocian con aquellos (en la me-
dida en que estas cosas y aquellas suelen tener asociación de nombre), 
pero que difieren, por una parte, de los homónimos (porque aquellas 
cosas —me refiero a los homónimos— son hechos enteramente dife-
rentes, mientras que estas cosas [i.e. los parónimos] están asociadas92), 
y [agregan] que los parónimos difieren,93 por la otra parte, de los sinó-
nimos 24.1 (porque aquellas cosas [i.e. los sinónimos] dan asociación 
completa a los hechos, en cambio los parónimos también demandan una 
diferencia).

Es preciso saber, sin embargo, que en sentido estricto los parónimos 
no son cosas intermedias, sino que, más bien, son próximas (plēsiázei) 
a los sinónimos. Pues se asocian (koinōneî) con ellos en cuanto a la 
asociación (koinōnía) del nombre y del hecho, aunque 5 tan sólo difie-
ren de aquellos en que los parónimos no tienen asociación completa del 
hecho y del nombre, sino que también tienen una cierta diferencia muy 
pequeña entre ellos.

<Aristóteles> ha distinguido en un punto no menor los parónimos de 
los homónimos, que tan sólo están próximos a éstos según la asociación 
del nombre. Pero incluso en esta asociación él considera cierta diferen-
cia: pues, mientras los homónimos suelen tener 10 asociación completa 
con el mismo nombre, los parónimos —en cambio— suelen también 
tener alguna diferencia. De suerte que, más bien, los parónimos son 
próximos (plēsiázei) a los sinónimos.

NOVATELLUS29-1.indb   315 23/09/11   14:13



nova tellvs, 29◆1, 2011, pp. 285-334	 317

NOTAS

11 Los términos griegos más relevantes que aparecen en el cuerpo del texto de 
Amonio fueron transliterados, y las palabras españolas que los traducen se man-
tienen a lo largo de este texto, en la medida en que permanece su significación 
original, advirtiendo en cada caso los cambios. Las inserciones aclaratorias no tex-
tuales figuran entre corchetes ([ ]). Los paréntesis angulares (< >) reponen una idea 
conjeturada y las comillas latinas (« ») señalan las piezas textuales explicadas o 
citadas por Amonio.

12 La utilización de neutros griegos (típicamente, de pronombres, adjetivos y par-
ticipios), cuando la idea sustantiva es la de cosa en general, puede resultar fastidio
sa, por ontológicamente ambigua, desde el punto de vista filosófico de la traduc-
ción. En efecto, aquella utilización puede derivar en la remisión a artículos físicos, 
lógico-lingüísticos, metafísicos, et alia, todos como parte no bien determinada de la 
extensión del término. Nuestra palabra “cosa”, en buen español, no nos compromete 
únicamente con el plano físico tampoco, como podría parecer en algún uso corriente, 
pues abarca todo lo que tiene entidad (‘corporal, o espiritual, natural o artificial, real 
o abstracta’, RAEa ad loc.). Mi elección por ella, en cualquier caso, no es más que una 
solución de compromiso. Una opción de traducción alternativa, para verter aquella 
ambigüedad ontológica originaria, podría ser la de “ítem” en lugar de “cosa”. El uso 
sustantivo de “ítem” en varias disciplinas se ha revitalizado por el influjo de la lengua 
inglesa (cf. RAEb). Sin embargo, el significado relevante de esa palabra en inglés (‘un 
objeto de atención, preocupación o interés’), la cual se suele traducir por “artículo” o 
algo semejante, no se ajusta a los significados registrados en español para “ítem”. En 
nuestra lengua, “artículo”, tomando su significado de ‘cosa con la que se comercia’ 
(el único registrado en RAEa más o menos atinente) en un sentido algo metafórico y 
amplio, quizá sea otra opción para reemplazar “cosa”.

13 La interpretación neoplatónica de Amonio, que evoca una cantidad de prob-
lemas de la teoría del lenguaje de Aristóteles, debe ser puesta en relación con el 
contexto de algunos pasajes decisivos: sobre las funciones, u operaciones y finalidad 
de la voz y el habla vid. Ar. Pol. 1253a9-18; acerca de que la voz pertenece única-
mente a una gran parte de los seres animados vid. Ar. de An. 420b5, GA 786b24, HA 

NOVATELLUS29-1.indb   317 23/09/11   14:13



318	 mombello / amonio: comentario a la doctrina de los “-ónimos”...  

535a29, Pl. Ti. 67b; sobre el hecho de que la voz y la audición, sin ser lo mismo, 
constituyen una unidad vid. Ar. de An. 426a28; sobre la conexión entre el habla, el 
pensamiento y la audición vid. Ar. Int. 16b20-21; para la interpretación de Amonio 
sobre que los pensamientos son cosas similares a los hechos véase su in Int. 19, 32-
34. En cuanto a la evidente atmósfera neoplatónica de estas líneas introductorias, 
sobre el alma universal (la tercera hipóstasis, después del intelecto y lo Uno) y su 
relación con el cuerpo cf. Plot. 4.3.9.1-51 y 5.3.7.1-34; sobre la conexión con las 
almas particulares cf. Plot. 4.8.7.1-4.8.8.23 (ed. de Henry y Schwyzer).

14 Para Amonio, parece tratarse de enunciados definicionales que corresponden 
aproximadamente a un definiens (cf. 15.15-16), los cuales se distinguen sutilmente de 
las definiciones (ırismo¤) en sentido estricto, por razones ontológicas de fondo que el 
mismo Amonio expresa poco más adelante, cf. 20.13-21. Véase también n. 52.

15 Lit. “[es numéricamente] un qué es”.
16 En términos aristotélicos, Amonio se refiere claramente a la forma específica 

hombre, así como más adelante a su forma genérica animal, etcétera, y también a 
sus propiedades (idiÒthta) como componentes formales o eidéticos (del tipo de los 
géneros, especies y diferencias genéricas).

17 En el Comentario a la Isagogé de Porfirio, Amonio parece utilizar una canti-
dad de veces el adjetivo sustatikÒw en el sentido general de “componente” (cf. In 
Porph. 35.12; 47.12, 17; 55.19, etc.) y que, con cierta cautela, he preferido. Pero 
quizá sea una traducción filosóficamente más precisa la de “constitutiva”, ya Amo-
nio podría estar pensando —como me ha hecho advertir agudamente el profesor 
Mittelmann— en la concepción porfiriana de las diferencias de un género presente 
en Isagogé 4,1.9.24 -10.21, según la cual la diferencia sustatikÆ (constitutiva) se 
opone, en parte (cf. 4,1.10.9), a la diairetikÆ (divisiva o separativa). Esta posibilidad 
de traducción puede encontrar apoyo textual también en In Porph.118.11-18, donde 
Amonio muestra que tiene presente la concepción de Porfirio, al decir que las dife-
rencias se consideran tanto en el sentido de las “constitutivas y que forman partes 
esenciales (sumplhrvtikÆ) de las especies” como en el sentido de las “divisivas de 
[o capaces de dividir] los géneros” (118.14). Sobre el problema de las Categorías 
de Aristóteles que esta distinción de la tradición parece haber venido a solucionar, 
véase Mittelmann (2008:62n.13).

18 En lo que sigue inmediatamente a este pasaje (también en 22.17ss y en 23.26-
29), Amonio hace un uso de los verbos koinvn°v y diaf°rv, vinculándolos en con-
traposición recíproca. En la mayoría de los usos habituales de ambos verbos no 
se encuentra una contraposición semántica clara entre ellos, como la que Amonio 
parece pretender mostrar, a excepción del caso en el cual koinvn°v significa ‘unir’ 
(o ‘comunicar’ en el sentido en el cual los mares pueden estar comunicados, i.e. 
conectados, por un estrecho, cf. Aristóteles, Mete., 354a) y diaf°rv, desunir. 

Mediante ese uso, Amonio parece querer mostrar aquí, con bastante claridad, que 
el hecho A y el hecho B tienen un punto de unión o relación consistente, tanto en un 
nombre, como en la definición vinculada a ese nombre. Amonio designará esa rel-
ación como koinvn¤a, la cual aquí describe el tipo de asociación (o conexión) exis

NOVATELLUS29-1.indb   318 23/09/11   14:13



nova tellvs, 29◆1, 2011, pp. 285-334	 319

tente entre los hechos A y B mediante un artículo que no pertenece al plano de los 
mismos hechos asociados (o conectados), i.e., mediante un artículo que pertenece 
a un plano ontológico diverso, como el del lenguaje. (Esta relación evoca, cierta-
mente, uno de los tipos de conexión que existe entre elementos ontológicamente 
desnivelados en el platonismo, como lo es la relación de comunión (koinvn¤a) de las 
ideas y las cosas senso-perceptibles (cf. n.54)). En aquellos pasajes mencionados, 
además, la diferencia (diaforã) entre dos artículos —o su diferir (diaf°rein)— en 
un cierto aspecto X, parece implicar que esos artículos no tiene a X como un punto 
de unión o asociación (aunque puedan tener otros).

Mas Amonio también explota, sin embargo, la fuerza explicativa del par ver-
bal manteniendo, en general, el sentido de ‘conexión’ o ‘asociación’ para el verbo 
koinvn°v y sus cognados, pero acudiendo al sentido más habitual de ‘diferir’ que 
tiene el uso intransitivo del verbo diaf°rv. Así entendidos, los verbos no se oponen 
semánticamente y Amonio parece poder dar cuenta con ello de las relaciones subya-
centes a las nociones técnicas de Aristóteles (de homónimos, et alia), establecidas 
sobre la base de las ideas de ‘ser común’, ‘ser otro’, ‘ser lo mismo’, ‘diferir’, etc. 
Aquel par verbal y sus cognados, entonces, le permite a Amonio, de manera general, 
considerar —por ejemplo— que (a) la asociación o conexión entre dos artículos puede 
no ser completa (pantelÆ koinvn¤an) o absoluta, sino relativa (24.4); (b) esa conexión 
es relativa porque dos artículos pueden tener asociación (koinvn¤a) en relación con 
un cierto aspecto y no tenerla en otro en el cual difieren, lo que explica la distinción 
(no-identificación, u otredad, •terÒthw) entre los dos hechos conectados (23.17); (c) 
el que dos artículos sean completamente diferentes (pantelÚw diãfora) es la razón 
por la cual esos artículos están desconectados (o desunidos, diaf°ronta) de aquellos 
otros artículos que sí tienen cierta asociación o conexión recíproca en algún aspecto 
(23.26-29); (d) la asociación (koinvn¤a) en un cierto aspecto, entre dos artículos, 
explica también el que ellos sí estén conectados (koinvnoÊnta) (23.26).

El desafío para el traductor, pues, que el par verbal (y una cantidad de términos 
cognados) presenta, con sus diversas evocaciones y significaciones —a veces en vir-
tualmente clara oposición— en uso dentro del texto, no es nada menor. Mi solución 
de compromiso, a fin de mantener las familias de palabras utilizadas por Amonio, aun 
teniendo presentes las salvedades indicadas en esta nota, consiste en traducir koinvne¤n 
por ‘asociar’ y diaf°rein por ‘diferir’, manteniendo sus cognados en español.

19 La expresión “sÁn t“ ÙnÒmati” (= con el nombre) parece ser una sugerencia de 
Amonio acerca de la etimología de “sun≈numon”, cf. Cohen-Matthews (1991:22 n. 23).

20 Aristóteles designa “definición” (ırismÒw) al enunciado del qué es (lÒgow toË t¤ 
est¤ ) en APo. 93b29. La fórmula prácticamente repite la idea de fondo presente en 
la expresión “enunciado de la entidad” (lÒgow t∞w oÈs¤aw) que aparece en el pasaje 
de Categorías que Amonio comenta aquí (cf. n. 33).

21 “…sane‹... ka‹ toË ırismoË metadidÒnta éllÆloiw”: Amonio explica la conexión 
de los sinónimos como si, además del nombre, los hechos se participaran uno al otro 
la definición, o como si la compartieran recíprocamente.

22 Amonio alude a las formas específicas caballo y hombre; cf. n. 16.

NOVATELLUS29-1.indb   319 23/09/11   14:13



320	 mombello / amonio: comentario a la doctrina de los “-ónimos”...  

23 La expresión “nombre común” no tiene aquí un sentido gramatical como el que 
en la actualidad se le asigna en español. Aquí mismo (por la falta de identidad que 
las definiciones pueden presentar: ırismÚn d¢ oÈ tÚn aÍtÒn, 16.2), tal como lo hace 
también más adelante (vid. 18.5), el texto enseña que “koinón”, “común”, equivale 
a “idéntico”, y así puede caracterizar a aquello idéntico en que consiste cierta con-
exión (o asociación, koinōnía) entre dos artículos. De manera que “nombre común” 
indica para Amonio el idéntico punto de unión en que un nombre (como “Ayax”) 
consiste respecto de dos hechos o más. Cf. aquí mismo 19.10 ss.

24 Por el lado de lo que Amonio consideró “poliónimos”, hay elementos de interés 
para la prospección filosófica también. Menciono, rápidamente, el hecho bastante 
palmario de que, aunque los poliónimos son cosas como un sable y una espada to-
mados conjuntamente, lo que importa aquí es su modo de manifestación relevante 
en cuanto poliónimos, i.e., en cuanto se manifiestan en un mismo enunciado defini-
cional, teniendo precisamente nombres distintos. Y esto hace que, a pesar de que el 
término “poliónimos” se predique de hechos y no de palabras, el concepto que le 
corresponde sea el que más familiaridad o proximidad presenta con lo que actual-
mente consideramos “sinónimo”: un artículo (verbal en nuestro caso) que tiene una 
misma o muy próxima significación —i.e. definición nominal— con otro distinto. 
Un segundo punto que se podría subrayar consiste en una aparente falla extensional 
en la caracterización de la noción: evidentemente, un sable singular y una espada 
singular han de estar conformados por la misma forma esencial y, en ese sentido, no 
presentan una diferencia de fondo entre ellas. Pero como el de los poliónimos es un 
caso de mera diversidad de nombres, un mismo artículo singular denominado “espa-
da” en español y “sword” en inglés podría contar como un caso de poliónimos de un 
solo hecho. Sin embargo, a juzgar por la justificación que Amonio hace en 17.16 y 
ss del uso aristotélico de la voz “homónimos” en plural, que a su juicio se debe a que 
se aplica siempre a una multiplicidad de hechos, parece lícito pensar que ese requi-
sito extensional ha de valer para su interpretación de los sinónimos y los parónimos 
también. Como sea, el uso del término polu≈numon tiene —desde Hesíodo (vid. 
Teogonía 785) y los Himnos homéricos a Demeter (18 y 32) y a Apolo (82)— una 
larga historia que precede al uso hecho por Amonio aquí. En una descripción muy 
discutida, Platón parece ofrecer una sugestiva aclaración en Phdr. 238a2-3: «Pero 
ciertamente Ïbriw es un poliónimo, pues <está> con muchos miembros (polumel°w) 
y de diversas clases (polumer°w)»; cf. también los antecedentes de Aristóteles, HA 
489a2, Filón, Legum allegoriarum I.43,3 y De confusione linguarum 146,4 (eds. 
Cohn, L. y Wendland, P., 19622) y Galeno, Synopsis librorum suorum de pulsibus 
IX 434,16-435,2 «Entonces, un peligro es algún hecho de los que se dicen homóni-
mamente, pero según las cosas poliónimas el hecho es igual para la multitud de los 
nombres <suyos>». Estoy en deuda con Marcelo Boeri en relación con la observa-
ción de estos antecedentes y los señalados en n. 25. 

25 La organización del cuadro de oposición anterior no es —hasta donde sabe-
mos— de Aristóteles. O es propia de Amonio o la tomó de alguien más. Lo cierto 
es que él ni pareció haber sido consciente de la retrotracción, ni fue suya la clasifi-
cación cuatripartita que ya aparece en Galeno (vid. n. 24) y Clemente (vid. infra). 

NOVATELLUS29-1.indb   320 23/09/11   14:13



nova tellvs, 29◆1, 2011, pp. 285-334	 321

Entonces se ve obligado inmediatamente a justificar —como se ve a continuación— 
por qué Aristóteles no explicitó las cuatro nociones. Es cierto también que Amonio 
no es el primero en utilizar los términos involucrados, aun cuando las relaciones 
de oposición le pertenezcan (vid. n. 24). En lo que se considera el fragmento 68a 
atribuido a Espeusipo, Simplicio deja ver que el peripatético Boeto, maestro de 
Andrónico, conocía alguna antigua clasificación de nombres virtualmente bajo las 
mismas designaciones: «Pues bien, Boeto hace constar que Espeusipo determina 
una división tal que incluye todos lo nombres. En efecto, “de los nombres” —dice— 
“unos son tautónimos, pero otros, heterónimos. Y, de los tautónimos, los unos son 
los homónimos, y los otros son sinónimos”, según el uso acostumbrado de los sinón-
imos que hemos escuchado de los antiguos. Pero de los heterónimos, <dice> que 
“los unos son propiamente heterónimos, en cambio los otros son poliónimos y otros 
parónimos”.» (Simplicio in Cat. VIII 38, 19-24; cf. también Jenócrates frag. 150).

El caso particular de los heterónimos muestra que, incluso, algunas de las no-
ciones que el texto de Amonio presenta para el caso, tampoco le pertenecieron. En 
efecto, en esta primera presentación, la relación de heteronimia parece vincular dos 
hechos o más —de naturaleza universal o singular— pero a un mismo nivel on-
tológico todos: o todos singulares o todos formas específicas, etc. Sin embargo, el 
ejemplo anterior de hombre y caballo con que ilustra la noción presenta también una 
dificultad no menor para nuestra comprensión sobre la noción de heterónimos que 
Amonio pudo haber tenido. Ciertamente, el texto, poco más adelante, en 16.24 y ss, 
presenta el mismo ejemplo como el caso de hechos que no pueden ser considerados 
heterónimos, debido a que son cosas completamente otras (pantel«w ±llotrivm°na) 
y, en cambio, los heterónimos no pueden tener esa condición de otredad absoluta: 
si bien éstos no tienen conexión alguna en cuanto al nombre y su definición, sí la 
tienen en el sujeto de predicación —dice ahora—. Su nuevo ejemplo lo constituye 
el par “subida” y “bajada”, el cual presenta la desconexión nominal y definicional 
requerida por los heterónimos, pero que son los mismos (i.e. se identifican) en el 
sujeto, porque se consideran con relación a la misma escalera. Dada, por tanto, la 
contradicción del registro textual en la aplicabilidad del ejemplo hombre-caballo, 
podría ubicarse esta falla como parte de las que provienen de la naturaleza discipular 
del escrito. Sin embargo —un poco en el terreno de la especulación— podría tratarse 
también de una rectificación filosófica del mismo Amonio (o de una mano poste-
rior), presentada como respuesta a la siguiente dificultad que pudo plantearse a la 
primera caracterización de los heterónimos: ¿qué clase de relación entre los hechos 
sería la de heteronimia, si no presentara en absoluto ningún tipo de relación o con-
exión subyacente entre los hechos? La pregunta hubiese sido atinada, pues Amonio 
ha considerado relaciones semejantes, tal como la de homonimia en sí en 20.9, a la 
manera de un artículo relacional existente —como si se tratase del estrecho entre dos 
mares— por medio del cual se vinculan ciertos hechos. Y esta concepción realista 
—por así decir— de las relaciones tendría que valer también para la heteronimia en 
sí, en esta su primera versión, la cual pudo hacerla ver como si fuera un estrecho ab-
surdo entre mares que no tienen ninguna conexión. Luego, si el ejemplo de hombre 
y caballo le perteneció a Amonio, el ejemplo de subida y bajada (como otros que 

NOVATELLUS29-1.indb   321 23/09/11   14:13



322	 mombello / amonio: comentario a la doctrina de los “-ónimos”...  

aparecen aquí) y la nueva noción de heterónimos que le corresponde, con la cual 
el texto presente parece rectificar esta primera idea, seguramente no le perteneció a 
Amonio, ya que Clemente (150-215 d.C.) la expresa e ilustra en idénticos términos, 
vid. Stromata VIII 8, 24, 3,1 y ss.

Otro dato saliente que el lector advierte al instante es que en aquella clasifi-
cación cuatripartita no aparecen los parónimos. La razón parece ser esa misma 
retrotracción, completamente asumida para él como aristotélica. Tanto le pareció 
haber sido así, que Amonio la profundiza al defender su propia concepción sobre 
la naturaleza comparativa de los parónimos, contra otras posiciones al respecto. 
Su idea consiste en que los parónimos son próximos (plhsiãzei) a los sinónimos, 
según afirma en 24.3.

26 Esto es, al nombre y al enunciado.
27 Aunque el de Aristóteles sea quizá el primer registro textual exacto de la idea 

de que la ciencia (o el conocimiento) de los opuestos es una y la misma, ella no es 
aristotélica (cf. Pl. Tht. 186a), ni parece tampoco que Aristóteles adhiriera a ella con 
plena seguridad: cf. Top. 142a24-25. En cualquier caso, Aristóteles la utiliza como 
ejemplo, en dialéctica, una cantidad de veces (cf. Top. 105b33; 109b17; 155b30-32; 
163a3). Entre los comentadores, todavía Temistio (in APr. 23,3.139.31) y Aspasio 
(in EN 3.4-5) parecen mantener las mismas dudas que Aristóteles sobre la tesis, 
pero Proclo (in Prm 704.37), cuya consideración pudo haber influido a su discípulo 
Amonio, parece haberla dado ya por descontada.

28 Esto es, las nociones de las cosas poliónimas y las heterónimas.
29 En el MS M se lee: “…no, como dicen algunos, porque …”.
30 Para Aristóteles, lo que es se dice de muchas maneras y no homónimamente 

(Met. 1003a33-34; cf. 1030a34-b1 y 1060b32-36) y un grupo de sus significacio-
nes es el que corresponde a cada uno los géneros de las categorías (Met. 1017a22; 
1028a10-13). Pero ya Porfirio (in Cat. 4,1.61.10), en el siglo III, sugirió que «lo que 
es parece ser homónimo para Aristóteles» (ed. de Busse (1887)). Más tarde, varios 
comentadores sostendrán ideas afines (cf. v.g. Temistio in APr. 23,3.96.1; Dexipo in 
Cat. 22.6-7). Es difícil saber con seguridad lo que Amonio tuvo en mente, y es muy 
probable que se encuentre en esta misma línea de interpretación de la expresión de 
Aristóteles “tÚ ¯n l°getai pollax«w”. Sin embargo, su posición en el texto no es del 
todo clara y podría ser (cf. n. anterior) más fiel a la del estagirita. En general, des-
ignar homónimamente es adscribir una misma expresión nominal (aquí “lo que es”) 
a cosas de naturaleza esencialmente diversa, en este caso, cada uno de los géneros 
de las categorías (vid. por ejemplo Met. 1035b1). En cualquier caso, Amonio parece 
dejar abierta la posibilidad de comprender que lo que es sólo se predica respecto de 
las categorías de esa manera (aunque esa no sea la causa del orden de la explicación 
que está comentando). Esto podría implicar que él fue consciente de que —para Aris-
tóteles— lo que es no es un género (APo. 92b14) y que, por ende, no tiene la misma 
relación con los géneros de las categorías que tiene el género animal con sus especies. 
El término “animal”, por ser un género de cosas, se predica sinónimamente de las es-
pecies de su género, mientras que se predica homónimamente de ciertos hechos en su 

NOVATELLUS29-1.indb   322 23/09/11   14:13



nova tellvs, 29◆1, 2011, pp. 285-334	 323

extensión, cuando aquél no es el género esencial de estos (v.g., de una pintura o de un 
hombre particulares). No siendo su género esencial (nótese que Amonio es consciente 
de que no se puede dar una definición stricto sensu de los géneros máximos de las 
categorías, vid. in Cat. 20.16 y n.60 infra), es análoga a aquella última relación la que 
Amonio parece dar a entender que guarda lo que es con los géneros de las categorías.

31 Amonio parece referirse a conceptos diversos que son considerados en relación 
con un mismo hecho del mundo, v.g. una escalera o el camino de una montaña.

32 S›tow: trigo o cebada.
33 La traducción de la frase completa (ı katå toÊnoma lÒgow t∞w oÈs¤aw, “el enun-

ciado de la entidad con relación al nombre”) puede resultar algo anfibológica en 
español, lo que en griego no sucede en absoluto: es el enunciado entitativo (y no la 
entidad misma) el que se relaciona con el nombre. Véase n. 20.

34 La respuesta a esto véase en 20.23-21.2.
35 Pt«siw indica, desde un punto de vista gramatical, tanto un modo o modifi-

cación de una palabra, como específicamente sus posibles casos de declinación. 
36 Busse considera que esta parentética no pertenece a Amonio. Por su parte, Yvan 

Pelletier (1983) sugiere —convincentemente, por lo que sigue en el texto— que se 
trata de una interpolación de un discípulo y que la expresión “el Filósofo” remite a 
Amonio y no a Aristóteles, como parece suceder generalmente en el resto del texto. 
En cualquier caso, la idea de que el comentario parentético es obscuro y dificulta la 
traducción resulta inobjetable (cf. Cohen-Matthews, 1991: 24, n. 27).

37 Lit. “aspiración de la pronunciación vocálica”, i.e. el espíritu (spiritus = aspi-
ración), suave o áspero, de las palabras griegas que comienzan con una vocal.

38 Perezoso.
39 La ciudad de Argos.
40 “<Es> el auriga”, caso nominativo de §lãthw.
41 “<Es> del abeto”, caso genitivo de §lãth.
42 ÉElãth: el Abies cephalonica (o, quizá, el abeto plateado: Abies alba).
43 OÂon.
44 Esto es, sin aspiración: o‰on.
45 Esto es, los dos Ayantes, cf. 16.1. 
46 Amonio ve que el caso es el de que una sola voz (la voz “taûta”) es utilizada 

para designar (légetai) múltiples cosas (taûta), y piensa que la costumbre es hacer 
concordar en número el verbo légein con la cantidad de nombres utilizados para 
describir las cosas (en este caso uno solo) y no con el número múltiple de las cosas, 
número que se refleja en el (número) plural del nombre.

47 Grg. 455e4.
48 APr. A.1, 24b16. Hay una errata en la referencia de Cohen-Matthews, 1991: 

25, n. 30.
49 En su texto Aristóteles debió haber dicho «“Homónimos” se llama a los hechos 

…». Como se ve aquí, y a lo largo del texto, Amonio no deja dudas acerca de que su 

NOVATELLUS29-1.indb   323 23/09/11   14:13



324	 mombello / amonio: comentario a la doctrina de los “-ónimos”...  

interpretación es la de que Aristóteles entiende que la expresión “homónimos” no se 
aplica en absoluto a expresiones lingüísticas de ninguna clase, sino a ciertos tipos 
de hechos, cosas, o estados de cosas.

50 Coincidentemente, “§r«” corresponde a la expresión de la primera persona del 
singular tanto del presente del verbo “amar” o “estar enamorado” (§rçn), como del 
futuro del verbo “decir” (§re›n).

51 Amonio parafrasea aquí Int. 16b19-20: aÈtå m¢n oÔn kayÉ aÍtå legÒmena tå 
=Æmata ÙnÒmata §sti.

52 áOrow, puede ser utilizado por Aristóteles para designar ya un término lógico 
simple (APr. 24b16), v.g. ‘hombre’ o ‘caballo’, ya la definición entendida como el 
enunciado que significa la esencia de lo definido (Top. 101b39; 139a24ss), en este 
segundo uso él parece resaltar la fórmula (que puede valer como un término lógico 
compuesto) correspondiente a un definiens, v.g. ‘animal-racional’. Este último pa-
rece ser el sentido en el cual Amonio emplea la palabra aquí, por lo que podría 
pensarse en un término definicional.

Ahora bien, Amonio determina a §r« como un homónimo. Esta es una clasifi-
cación extraña, si se piensa que los homónimos son hechos. Amonio es consciente 
de que debe utilizar “homónimos” (17.16-18), en plural. Supóngase que §r«1 cor-
responde al hecho del mundo consistente en que diré algo y que §r«2 corresponde al 
hecho del mundo consistente en que estoy enamorado. Los hechos §r«1 y §r«2, en 
conjunción, constituyen un caso claro de homónimos. Individualmente, cada uno de 
ellos puede ser designado también como “homónimo” por Amonio (cf. infra 22.16). 
Así, al decir que §r« significa tanto §r«1 como §r«2, parecería que Amonio está pen-
sando en §r« como en un nombre (o verbo). Si esto fuese así, al decir que §r« es un 
homónimo, estaría queriendo decir que es un nombre homónimo. Lo cual chocaría 
con su concepción realista de los homónimos. Pero, ciertamente, no es el caso el de 
que Amonio considere en ningún momento a §r« como un nombre (equívoco) aquí, 
ya que él explícitamente afirma que §r« tiene un nombre común, además de ser un 
homónimo. 

Así, la interpretación de lo que Amonio ha tenido en mente para casos como el 
de §r« es incierta. Quizá él haya considerado a §r« como un par de hechos diversos, 
correspondiente a hechos homónimos diferentes (§r«1 y §r«2). Nótese que Amonio 
considera que “algo como en <el caso de> los dos Ayantes”, que son homónimos, 
puede ser designado “sinónimos” (20.2). En otras palabras, él parece pensar que una 
clase de hechos diversos (v.g. recíprocamente homónimos) puede ser considerada 
como un homónimo formal (o general) que tiene un único nombre (o verbo), pero que 
conlleva determinaciones formales diversas (hóroi) correspondientes a cada uno de 
sus hechos. Si fuese así, Amonio podría estar mostrando aquí que homónimos, sinón-
imos, etc. son vistos por él como unas formas más de organización de los hechos.

53 Tetra«w, aun cuando el texto registra sólo dos sentidos (vid. n. 54).
54 Amonio explica sólo dos de los cuatro sentidos en que dice que se utiliza el térmi-

no, lo que sugiere una posible laguna textual (cf. Cohen-Matthews, 1991:26 n.32)). El 

NOVATELLUS29-1.indb   324 23/09/11   14:13



nova tellvs, 29◆1, 2011, pp. 285-334	 325

MS M agrega: “Pues, no es que “Ay” de “Ayax” se predica de una cosa y “ax” de otra, 
sino que el todo se predica tanto del <hijo> de Telamón como del <hijo> de Oileo”. 
En cualquier caso, tres de sus discípulos, en su explanación del uso del término, para 
el mismo pasaje de Categorías, completan la tétrada semántica. Los pasajes siguientes 
manifiestan las posturas de Filópono, Olimpiodoro y Simplicio, respectivamente:

*«“Común” se dice en cuatro sentidos: (1) ‘lo que es capaz de ser compartido [= 
participado] de manera indivisible’ (tÚ émer¤stvw meyektÒn), tal como decimos “es-
clavo común” (pues éste es indivisible en la entidad, pero divisible en la utilidad), 
(2) ‘lo que es capaz de ser compartido divisiblemente’ (tÚ merist«w metektÒn), tal 
como decimos “desayuno común” y “campo común” (pues no todos participamos 
(met°xomen) de la totalidad, sino cada uno de una parte), (3) ‘<aquello ocupado> an-
ticipadamente’ (tÚ §n prokatalÆcei), tal como el lugar en el teatro es común (pues 
llega a ser del que lo ocupa de antemano (toË går prokatalabÒntow g¤netai)), (4) lo 
que se transmite igualmente entre las cosas que lo comparten (tÚ §j ‡sou parå t«n 
metexÒntvn), tal como se designa {13,1.19} “común” la voz del mensajero público 
(pues todos la escuchamos igualmente, y no éste esta sílaba pero éste <otro> esta 
<otra>), y la naturaleza humana <se dice> común a todos los que participan <de 
ella> (t«n metexÒntvn pãntvn): pues todos los hombres, igualmente, participamos 
(met°xomen) en parte de ella. Entonces, aquí Aristóteles usó “común” con relación a 
lo que es capaz de ser igualmente participado (katå tÚ §j ‡sou meyektÒn).» (Filópono, 
in Cat. 13,1.18.25-13,1.19.5; ed. de Busse (1898)).

*«“Común” se dice de cuatro maneras: (1) lo que por naturaleza no se divide (tÚ 
mØ pefukÚw diaire›syai): y de esa índole son todas las cosas de las cuales la utilidad 
es común, por ejemplo un esclavo, una flauta, un caballo. Inversamente, se designa 
“común” (2) lo divisible que aun se preserva después de la división (tÚ meristÒn, ˘ 
ka‹ sÄs≈zetai metå tØn dia¤resin), así como llamamos “común” al campo. Según un 
significado tercero, se llama “común” (3) <a aquello tomado> por adelantado (tÚ §n 
prokatalÆcei), por ejemplo, decimos que el lugar para bañarse es común y también 
el lugar en la asamblea (tÚ y°atron): pues estas cosas que son comunes se dice que 
son propias del que las ocupa anticipadamente (toË prokatalambãnontow). Según 
un cuarto significado, se designa “común” (4) el todo en sí mismo que se presenta 
en cada una de las cosas que participan de él (tÚ ˜lon §autÚ par°xon •kãstƒ t«n me-
texÒntvn aÈtoË), por ejemplo, llamamos “común” a lo animal, ya que nadie diría que 
el hombre participa de una parte de aquel, y el caballo de <otra> parte, sino que cada 
una de las formas (ßkaston t«n efid«n) participan de lo animal todo. De este modo, 
incluso, la voz del mensajero público igualmente, toda en sí misma, se presenta 
en cada uno de los que la escuchan. Aquí, entonces, lo común se dijo según el sig-
nificado para Aristóteles: pues el nombre “Ayax” igualmente distribuye un todo en 
sí mismo entre los que lo comparten (tÚ går A‡aw ̂ noma §p¤shw ˜lon •autÚ metad¤dvsi 
to›w met°xousin aÈtoË).» (Olimpiodoro, in Cat. 30.28-31.3, ed. de Busse (1902))

* «A su vez, “común” se dice —incluso él mismo— de muchas maneras: en efecto, 
(1) lo divisible en partes (tÚ efiw m°rh diairetÒn), como el territorio que se asigna; (2) lo 
que se propone indivisiblemente para una utilidad común, pero no simultáneamente 

NOVATELLUS29-1.indb   325 23/09/11   14:13



326	 mombello / amonio: comentario a la doctrina de los “-ónimos”...  

(tÚ édiair°tvw  efiw koinØn mØn xr∞sin proke¤menon, oÈx ëma d¢), como el esclavo o el 
caballo común; (3) lo que [uno] se apropia anticipadamente (tÚ ¢n prokatalÆcei m¢n 
fidioÊmenon) pero, por el contrario, en relación con lo que se transmite en común (aÔyiw 
d¢ efiw tÚ koinÚn énapempÒmenon), como el lugar en la asamblea (tÚ y°atron); (4) lo que al 
mismo tiempo se atribuye indivisiblemente a una utilidad de muchos (tÚ ëma édiair°tvw 
efiw xr∞sin poll∆n égÒmenon), lo mismo que la voz.

De este modo, también el nombre <es> común para los homónimos, al darse a 
la vez en todos, y al ser posible —además— que a la vez se dé indivisiblemente 
(édiair°tvw) lo mismo. Por eso también Andrónico, parafraseando el libro de las Cate
gorías, dice que se designa “homónimos” <a aquello> de lo cual el nombre es el 
mismo. Pues, en efecto, tanto el nombre, como el enunciado (ı lÒgow), gracias a la 
naturaleza incorpórea (diå tØn és≈maton fÊsin), están indivisiblemente presentes en 
la multiplicidad (émer¤stvw pãreisi to›w pollo›w).» (Simplicio, in Cat. 8.26.11-20, ed. 
de Kalbfleisch (1907)). 

Si bien los tres comentadores anteriores describen similarmente cada uno de los 
sentidos de uso del término ‘koinÚn’ y consideran coincidentemente que ellos son 
cuatro, son bastante visibles —sin embargo— algunas de las diferencias entre sus 
comentarios en cuanto a la formulación —y el fundamento de ésta— para cada caso 
(a excepción quizá del caso 3, omitido por Amonio). Ello parece hablar de cierta 
falta de estabilización conceptual y, quizá, de cierto nivel de discusión, en torno al 
tema de la relación entre cosas de diverso nivel ontológico, como son los nombres 
y las cosas (homónimas) nombradas. Ésta relación decisiva parece presentarse a el-
los —y, por cierto, al mismo Amonio— como encapsulada en el concepto de koinÚn 
utilizado por Aristóteles en aquella línea del Cat. 

Si se recuerda que la de comunidad o koinvn¤a es una de las tres relaciones pri-
mordiales —junto con la de presencia (parous¤a) y participación (m°yejiw)— que 
explican el vínculo que mantienen las ideas y las cosas para Platón (cf. Phd. 100d5-
6), entonces parecería natural que aquel tema, por sí mismo, en la perspectiva de 
un ambiente neoplatónico, dirigiera la comprensión de los comentadores hacia una 
explicación analógica a la ofrecida para la conexión entre las ideas platónicas y las 
cosas. Lo cierto es que los tres discípulos de Amonio se esfuerzan por argumentar 
que koinón es utilizado en un sentido análogo a aquél en el cual una idea platónica 
podría resultar común para las cosas del mundo conectadas con ella: Filópono, en 
términos de transmisión y participación, Olimpiodoro, en términos de distribución o 
presencia y participación, y Simplicio, en términos de atribución y presencia.

En el caso primero de Amonio, el cual constituye su opción de interpretación 
para la línea de Aristóteles, lo animal (el ser vivo) es la forma (genérica) de la que 
todos (pãntew) los humanos participan, y de la cual todos reciben su realidad animal, 
su ser animados y su sensopercepción, las últimas de las cuales han de ser formas 
subordinadas a la primera. Así, su ejemplo quiere mostrar que no es el caso el de 
que algunos humanos puedan recibir una parte de lo que les toca en cuanto seres 
vivos y que otros puedan recibir sólo otra; por el contrario, cada uno de ellos es 
esencialmente una entidad sensoperceptiva animada (cf. aquí 15.25), precisamente, 
por el solo hecho de ser animales que participan de la forma animal. La pretensión 

NOVATELLUS29-1.indb   326 23/09/11   14:13



nova tellvs, 29◆1, 2011, pp. 285-334	 327

de Amonio de mostrar la indivisibilidad de la recepción esencial de cada individuo 
que cae en la clase animal es idéntica a la visible en los ejemplos del caso 4 de 
Olimpiodoro y de Filópono, aun cuando las instancias receptoras —en la visión de 
este último— muestren grados diversos en la captación del original, i.e. participen 
igualmente de la forma toda pero la exhiban parcialmente (katå m°row). Sin embargo 
la formulación que vale para el caso 4 de Filópono (tÚ §j ‡sou meyektÒn), no coincide 
mejor con la propuesta de Amonio (tÚ édiair°tvw meyektÒn), que la de su caso 1. En 
la visión de Filópono la noción clave para cualificar la relación es la de la igualdad 
de la participación entre las instancias respecto de un todo, para Amonio, la de la 
indivisibilidad del todo en la participación de sus instancias. Esta diferencia podría 
sugerir que Amonio no distinguió más que dos sentidos de uso del término ‘koinÚn’, 
i.e., que no hay una laguna en su texto, sino un corrección —quizá discipular— pos-
terior a la cantidad de sentidos del término expresada en su curso.

En efecto, la distinción semántica de Amonio gira en torno a la dicotomía (A) ser 
participado/compartido indivisiblemente - (B) ser divisible y participado/compar-
tido. Pero en esta dicotomía —que en el fondo opone un artículo indivisible a uno 
divisible— hay un desarreglo fundamental, dada la ambigüedad filosófica (que es 
la que importa) del verbo met°xv y sus cognados. Ya que no es para nada lo mismo 
compartir algo —ya sea un instrumento, como pensaron los discípulos de Amonio, 
ya sea una definición, como el mismo Aristóteles lo pensó (cf. v.g. Top. 121a12)—, 
que participar de una forma platónica, aun cuando lo participado o compartido re-
sulte finalmente indiviso para los participantes o para los que lo comparten, según 
la propuesta de Amonio.

De este modo, esquemáticamente, dentro de A se alinean, por la similitud de sus 
ejemplos, los casos número 4 de los tres discípulos del hijo de Hermias, por un lado. 
Son estos casos los que corresponden a sus interpretaciones de uso de Aristóteles 
del término koinón, todas las cuales se alejan diferentemente de la interpretación 
de Amonio. Pero, por otro lado, también caen, en una segunda línea de A, el caso 
2 de Simplicio y los casos número 1 de Filópono y Olimpiodoro. Dentro de B, en 
cambio, caen, por una parte, el caso 1 de Simplicio y los casos número 2 de Filópono 
y Olimpiodoro. En esta línea primera de B se encuentra el caso de la compartimen-
tación o distribución, el caso del artículo divisible en partes que es capaz de ser 
participado o compartido, como un campo o una comida. Por la otra parte, caerían 
también en (B) —en una segunda línea— los casos 3 de los discípulos de Amonio, 
si fuera que aquello común que uno puede ocupar (o de lo que puede apropiarse) 
anticipadamente es algo divisible en la medida en que es ocupado, como el lugar en 
las gradas del teatro de las que habla Filópono.

Ahora bien, como lo muestra el caso 1 de Filópono, la fórmula interpretativa 
de Amonio, tal como está, parece ser insuficiente por filosóficamente ambigua: el 
nombre no es común como un esclavo indivisamente compartido, sino que se ase-
meja más al caso de las formas (como sí ha visto Amonio) que, en su relación con 
las cosas, constituyen (están presentes como) la naturaleza indivisa de las éstas. En 
otras palabras, la fórmula de Amonio deja abierta la posibilidad de incluir el caso 
de participación de uso instrumental (esclavo, flauta, etc.), en el caso de la partici-

NOVATELLUS29-1.indb   327 23/09/11   14:13



328	 mombello / amonio: comentario a la doctrina de los “-ónimos”...  

pación formal que implica el tomar parte en algo (lo animal, la audición de una voz, 
etc.) como la que Amonio rescató mejor con su ejemplo, que con su fórmula. Sin 
duda, la exclusión del caso de participación de uso instrumental habría requerido 
una formulación diferente por parte de Amonio (como las ofrecidas en la primera 
línea de A por los casos 4, de Simplicio, Filópono u Olimpiodoro). Por tanto, si en 
el texto de Amonio hay una laguna, él debió darse cuenta de que la fórmula que 
explicita el sentido de koinón era otra (llamémosla ‘C’) que la que aparece en su 
primer caso textual (A), y el ejemplo del caso de interpretación de Amonio no cor-
responde a aquello que ahora ejemplifica, A, sino a algo que no está en el texto: la 
incógnita C. Sin embargo, en la última línea de su comentario al respecto (in Cat. 
19.14), Amonio ratifica la idea A utilizando la misma fórmula inicial, por lo cual 
es bastante implausible que él se diera cuenta de C y, por ende, no habría razón 
para pensar que el ejemplo de “lo animal” ejemplifica algo distinto que A. Si esto 
es así, es muy poco plausible que el texto contenga una laguna. Antes, que de eso, 
podría tratarse de una enmienda parcial de la cantidad de sentidos no distinguidos 
por Amonio.

55 Z“on significa principalmente ‘ser vivo’ o ‘animal’, pero en la esfera del arte 
también significa ‘figura’ o ‘imagen’, no necesariamente de animales. Sin embargo, 
esta aclaración clásica y obligada parece resultar irrelevante, dado que Aristóteles 
—y Amonio lo ha percibido con toda claridad (cf. n. 49)— considera homónimos, 
sinónimos y parónimos a los hechos o cosas, i.e. no a la palabra “animal”. Pienso 
que buscar una palabra equívoca o ambigua para traducir z“on desvía sin remedio 
el punto de interpretación. Cf. Cohen-Matthews (1991: 27.34) y Ackrill (1963:71).

56 MS M agrega: “pues en la medida en que son Ayantes están conectados recípro-
camente con respecto al nombre “Ayax”, pero también con respecto a la definición 
relacionada con el nombre”. Esto último valdría para Amonio, si el nombre consid-
erado fuera “hombre” y no “Ayax”, cf. in Cat. 20.18-19.

57 Cohen-Matthews (1991:27 n. 36) señala la posible existencia de una laguna aquí, 
sobre la base siguiente: el texto parece combinar dos argumentos, uno de los cuales 
toma “hombre” y el otro “homónimo” como un predicado (o nombre) compartido por 
los dos Ayantes y cuyas definiciones también se comparten. Al notar que Amonio dis-
cute el último caso solamente (20.7-12), Pelletier propone leer “homónimos” en lugar 
de “hombres”, mientras que Busse, por su parte, sugiere rechazar el pasaje completo 
(20.1-12). Cohen-Matthews, remite a Filópono in Cat. 20.22 el estudio de detalle del 
argumento que toma el predicado “homónimo” y su definición como compartidos: 

«Y algunos dicen incluso que nunca (mÆpote) los homónimos son sinónimos. Pues 
se conectan recíprocamente tanto según el nombre <de lo homónimo> como según 
la definición de lo homónimo. Pues, no únicamente lo homónimo en sí se predica de 
los Ayantes, sino también la definición de homónimo. En efecto, cada uno de estos 
se dice que tiene un nombre únicamente en común con el otro, y en cambio el enun-
ciado de la entidad con relación al nombre es diferente.» (in Cat. 13,1.20.22-26).

Según este argumento de Filópono, los homónimos, por ser objetos de predicación 
de lo homónimo en sí y de la definición de esto (i.e. de la definición dada por Aris-

NOVATELLUS29-1.indb   328 23/09/11   14:13



nova tellvs, 29◆1, 2011, pp. 285-334	 329

tóteles para los homónimos), es imposible que sean sinónimos. Ya que el texto de 
Amonio presenta y estudia las posiciones según las cuales homónimos y sinónimos 
podrían identificarse, resulta bastante claro que la tesis presentada en el pasaje an-
terior por Filópono es la contraria a la que Amonio está considerando y no resulta 
directamente relevante en el estudio del argumento que toma lo homónimo y su defin-
ición como artículos compartidos. Sin embargo, Cohen-Mattews parece haber creído 
que la idea allí expresada repite, con mayor claridad, la tesis estudiada por Amonio, 
ya que traduce: “Some say that perhaps even homonyms are synonyms…” (el énfasis 
es mío). Evidentemente, ese no es el caso. Amonio explica aquí mismo, en 22.14-19, 
en qué sentido los homónimos pueden ser considerados sinónimos (para el argumento 
que toma el predicado “hombre” echado de menos por Pelletier) y el pasaje de Filó-
pono que mejor podría aclarar el punto es in Cat. 13,1.19.11-20 («Decimos que es po-
sible que las cosas sean homónimas con relación a una cosa y sinónimas con relación 
a otra. Pues, los Ayantes, en tanto que son hombres, son sinónimos —pues participan 
tanto del nombre “hombre” como de la definición, pues cada uno de aquellos es un 
animal-racional-mortal—, pero en cuanto Ayantes, son homónimos…»).

58 Amonio parece querer decir, simplemente, que ambos Ayantes comparten la 
misma relación de homonimia en la medida en que los conecta por el nombre. «Se 
debe observar que estas tres cosas, homónimos, homonimia y homónimamente, se 
distinguen recíprocamente. Así pues, homónimos son los hechos mismos, pero ho-
monimia es la relación (sx°siw) en sí, según la cual <los hechos mismos> están co-
nectados por el nombre, y en cambio homónimamente es la predicación (kathgor¤a) 
en sí, la cual es <predicación> de los hechos» (Filópono, in Cat. 13,1.16.11-14).

59 Las tesis que Amonio considera en este párrafo y los argumentos de réplica son 
algo confusos. La tesis de que los homónimos —como el caso de los dos Ayantes— 
son sinónimos también porque comparten el ser hombres y, por ende, la definición 
del nombre “hombre” con el cual ambos podrían designarse, es rechazada sobre la 
base del argumento que establece sus diferencias singulares y las relaciones que aun 
así los conectan recíprocamente. Cada Ayax singular, aun cuando tienen una defin-
ición diversa en cuanto Ayax, se conectan por el nombre “Ayax”. Esto solo ya los 
hace valer como homónimos, lo cual implica —en su visión— que están conectados 
entre sí, por su participación en la relación de homonimia. Sin embargo, esto no 
tiene por qué entenderse como una segunda relación de cada uno de los Ayantes 
con una tercera cosa, ya que la conexión recíproca por el nombre “Ayax” no es 
otra cosa que la misma relación de homonimia (cf. notas 21, 57 y 58; para la con-
exión de homonimia por un verbo cf. in Cat. 18.18ss; una interpretación diversa en 
Cohen-Matthews (1991:28n37)). En otras palabras, Amonio parece aludir al hecho 
de que los dos Ayantes tienen asociación con el vínculo mismo de la homonimia, lo 
que significaría simplemente que se conectan mediante aquel. Por último, Amonio 
parece querer decir que la conexión que los (Ayantes) singulares puedan tener con 
terceras cosas no singulares como la forma hombre, en cuanto los dos Ayantes puedan 
ser cosas similares o idénticas en otros respectos generales (fuera del hecho de lla-
marse “Ayax”), no cuenta para el caso que se enfoca únicamente en la determinación 

NOVATELLUS29-1.indb   329 23/09/11   14:13



330	 mombello / amonio: comentario a la doctrina de los “-ónimos”...  

de la relación de un (Ayax) singular con el otro. En cualquier caso, Amonio admite 
que homónimos como estos cuenten como sinónimos según algún respecto formal 
(como en el de ser hombres); cf. in Cat. 22.14-19.

60 “Las cosas más genéricas de (o pertenecientes a) los géneros no admiten defini-
ciones” es una idea que evidentemente, si no a otras cosas incógnitas, remite a las 
cosas o hechos (prágmata) —en este caso claramente universales— en los cuales no 
es posible encontrar medios para dar una definición. Por otra parte, Amonio quizá se 
refiera simplemente a “los géneros más genéricos” y así también podría tener pre-
sente aquí la premisa aristotélica de que lo que es (tÚ ̂ n) no es un género y, por ende, 
de los géneros máximos de lo real, las categorías, no es posible dar una definición 
en sentido estricto, por género y diferencia. Véase n. 30.

61 Cf. n.‘33’.
62 Lit. agudo, afilado, intenso, etc.
63 La oposición aludida aquí es, como agudamente me ha subrayado Marcelo 

Boeri, aquella por la que la ousía “contradistingue” a los accidentes.
64 Amonio podría utilizar Ïparjiw (‘existencia’ o ‘realidad’) aquí, como antes 

(cf. in Cat. 6.16), para referirse a —o hacer pensar en— la existencia en un sujeto.
65 La idea de Amonio parece consistir en que Aristóteles utiliza de manera genéri-

ca el término ousía para involucrar también al accidente y todo aquella naturaleza de 
esa índole (quizá el propio, etc.), conforme a los cuales cada hecho subsiste.

66 Literalmente, la ejemplificación de homónimos ofrecida por Aristóteles que 
Amonio tiene a la vista dice: «por ejemplo animal, lo cual son tanto un hombre 
como lo que se ha dibujado. Pues, únicamente un nombre es común a estas cosas, y 
en cambio el enunciado de la entidad con relación al nombre es distinto. En efecto, 
cuando alguien expresara qué es (t‹ §st‹n), para cada una de estas cosas, tÚ z–ƒ e‰nai, 
daría un enunciado propio de cada una» (Cat. 1a2-6)

La fórmula de dativo más el verbo ser en infinitivo (z–ƒ e‰nai) es, típicamente, 
utilizada por Aristóteles para significar una forma o término esencial de algo (v.g. 
APo. 91b4, 6, Metaph. 1007a23), en este caso, el qué es el ser-animal o la esencia 
animal. Pero nótese que la fórmula gramatical evoca un espectro de significaciones 
observables en las inmediatas traducciones posibles de “el ser para animal” (la más 
habitual), “el ser [o “el que sea”] en [cuanto] animal” o, “el ser [o “el que sea”] por 
animal” o, incluso, la fórmula del verbo ser más dativo habilita a la traducción de 
“el que tenga [forma] animal”. Como sea, la verdad es que, en el pasaje anterior, 
no queda muy claro lo siguiente: ¿Aristóteles se refiere a en qué consiste la esencia 
animal para cada cosa del par de homónimos? ¿o se refiere a en qué consiste sus-
tancialmente cada una de esas cosas en la medida en que son por ser formalmente 
animales (específicamente diferenciables)? Así, la explicación de Aristóteles ha sido 
la ocasión de —al menos— dos interpretaciones diferentes: (1) se han de dar dos 
explicaciones definicionales distintas, una para cada una de las cosas mencionadas 
(un hombre y su dibujo), cada una de las cuales expresa su qué es, en la medida en 
que es eso que es por ser (formalmente) animal o bien, (2) se han de dar dos explica-
ciones definicionales distintas de animal (i.e., en qué consiste ser un animal en cada 

NOVATELLUS29-1.indb   330 23/09/11   14:13



nova tellvs, 29◆1, 2011, pp. 285-334	 331

caso). La interpretación (2), que sigue Cohen-Matthews (1991:29n.39), supone la 
ambigüedad de la palabra “animal” (cf. n. 55) y deduce un posible olvido de Amonio 
sobre cuál es el punto en discusión. Pero Amonio sigue la interpretación (1) y, de ese 
modo, ofrece un enunciado definicional diferente para cada cosa (un hombre y su 
dibujo), en cada uno de los cuales entra su ser (formalmente) animal. Él podría haber 
pensado que el caso del nombre compartido “animal”, por los homónimos consis-
tentes en un hombre y su dibujo, corresponde al origen de designación ‘ii.b.2.1.2’, 
señalado en 22.9, por semejanza de la conformación animal.

67 Cf. n. anterior.
68 Véase n. siguiente.
69 Pienso que Amonio implica que cada uno de los modos en que las cosas reciben 

designación del tipo ii corresponde al resultado del cálculo de un agente racional, 
por contraposición al modo azaroso. Por ello he traducido la parentética de 21.17 
(ka‹ legetai taaËta katå sumbebhkÒw), interpretando que Amonio se enfoca en las 
razones por las cuales se designan los hechos que resultan ser homónimos y, así, la 
parentética resulta en una aclaración acerca de la razón, en términos aristotélicos, 
por la cual se los designa. Sin embargo, esa parentética podría leerse como una 
segunda variante en la manera de designar al tipo de homónimos que resulta tal 
por azar y, así, traducirse: «y estas cosas [i.e. los homónimos por azar] se llaman 
“[homónimos] accidentales”». En ambas interpretaciones, “por azar” es la razón 
—que Amonio vería como— última de la designación de los hechos casualmente 
homónimos. Sin embargo, si se leyera que puede ser que “por azar” uno encuentre 
los hechos homónimos, se diluiría completamente la idea de la contraposición con 
los homónimos por pensamiento, i.e. entre i y ii.

70 La utilización sola del adjetivo poihtikÒw, ya desde el vocabulario aristotélico, 
significa ‘productivo’, pero en el vocabulario neoplatónico (cf. Plot. 6.3.18.28), cu-
ando es sustantivada por el artículo, significa ‘causa eficiente’, como se ve una línea 
más abajo en el texto de Amonio. Naturalmente, “por la causa productiva” o “por 
la causa eficiente” describen una misma clasificación de designación por el factor 
causal eficiente.

71 El adjetivo “médico”, i.e. “concerniente a la medicina”, es una designación o 
predicación posible tanto del escalpelo del médico como de un libro de medicina. 

72 La parentética se puede aclarar: «Otros, en cambio, son “por uno”, como cuan-
do, por algo, designamos todas las cosas (que comienzan con el nombre de aquello) 
a partir de aquello, como por ejemplo, escalpelo del médico [en griego la descrip-
ción se presenta en orden inverso: fiatrikÚn smil¤on] y remedio del médico (fiatrikÚn 
fãrmakon), otros son “para uno”, como cuando, al mirar hacia algo que será un fin 
futuro designamos aquellas cosas con relación a aquél, tal como “ejercicio bueno 
para la salud” o “alimento bueno para la salud”; y <esto> se diferencia de lo “por 
uno” porque aquellas cosas se designan por algún principio, estas, en cambio, miran 
hacia algún fin. Y de las cosas por uno, unas se designan según la causa que sirve 
como modelo, tal como el hombre en la imagen <se designa> por algún hombre 

NOVATELLUS29-1.indb   331 23/09/11   14:13



332	 mombello / amonio: comentario a la doctrina de los “-ónimos”...  

real, pero otras <se designan> por la causa eficiente, como el escalpelo del médico» 
(Filópono, in Cat. 13,1.17.2-10).

73 Los artículos de tipo ii.a son parónimos de aquello por lo cual se los designa: 
en los ejemplos, lo médico, como causa eficiente, y la salud, como causa final.

74 El texto puede presentar aquí una laguna.
75 El pasaje, aparentemente mutilado, obtiene su sentido de otros comentarios: 

«como cuando alguien llama a su propio hijo “Platón” pensando que será un filó-
sofo» (Filópono, in Cat. 13,1.16.26-27). Cf. Olimpiodoro, in Cat. 34.35-35.1.

76 Reposición de Busse.
77 Literalmente, una mujer de letras, una literata, y sus habilidades, una estudiosa.
78 Amonio recurre a la noción platónica de participación para explicar de dónde, 

en este caso, reciben el nombre una mujer y un conocimiento homónimos. Sobre el 
hecho de que las cosas y las formas tengan el mismo nombre cf. Platón, Phd. 78d10-
e2 y sobre el recibir el nombre por las formas cf. 103b8, e3-6, especialmente, Prm. 
133c8-d5.

79 La regla de proporción o analogía que aquí se expresa …w ¶xei tÒde prÚw tÒde, 
oÏtv tÒde prÚw tÒde; “así como esto de aquí es a esto de aquí, esto de aquí es a esto 
de aquí”) se apoya en la utilización de una referencia externa al texto por medio del 
pronombre demostrativo tÒde, utilizado en la deíxis para indicar lo que está presente 
frente al oyente. 

80 Según una transferencia de significado.
81 Sobre el uso, en este párrafo, de la contraposición entre los verbos koinvn°v y 

diaf°rv, vid. n. 18.
82 Cohen-Matthews (1991:31) indica aquí la siguiente inserción de Olimpiodoro: 

«Así pues, hay asociación de hecho, según la cual se designa al gramático porque 
participa de la gramática, pero hay también una diferencia de hecho» (in Cat. 39.19-
20).

83 Amonio aquí usa dos palabras distintas que significan lo mismo, la primera de 
las cuales es una simplificación de la segunda: plãtanow y platãnistow.

84 Cf. 22.4.
85 Distinto del caso de los nombres plãtanow y platãnistow que corresponden a 

un mismo significado indiferenciado, pero que presentan una leve diferencia en los 
nombres; aquí el caso parece ser, otra vez, el de un mismo significado, pero para 
dos nombres no meramente diferentes sino completamente distintos, “excelencia” y 
“virtuoso”, que, por ende, no pueden convertirse en un punto de conexión o asociación 
nominal entre hechos candidatos a ser parónimos, aun cuando cumplan el requerimien-
to de tener una asociación y diferencia con relación a la naturaleza del hecho.

86 Lit. ‘otredad’.
87 Vid. 21.21-23 supra.
88 La traducción de esta oración está ausente en la traducción de Cohen-Matthews 

(1991:32).

NOVATELLUS29-1.indb   332 23/09/11   14:13



nova tellvs, 29◆1, 2011, pp. 285-334	 333

89 Cf. n.35.
90 LSJ remite la noción al gramático Apolonio Díscolo, del siglo II d.C. (cf. de 

Syntaxi, 36.23 ed. de Schneider y Uhlig).
91 Vid. n. 18.
92 Cf. n. 81.

BIBLIOGRAFÍA

Ackrill, J. L., Aristotle, Categories and De Interpretatione, Translated with No-
tes and Glossary, Oxford, at the Clarendon Press, 1963, (Clarendon Aristotle 
Series). Pp. vi-162. 

Adamson, P., Baltussen, H., y Stone M. W. F. (eds.), Philosophy, Science and Exe-
gesis in Greek, Arabic and Latin Commentaries, (Supplements to the Bulletin 
of the Institute of Classical Sudies, BICS 83.1-2, pp. 37-50), London, 2004.

Boeri, M., Aristóteles. Física I-II. Traducción, introducción y comentario, Buenos 
Aires, Editorial Biblios, 1993. Pp. 233. 

, 	 Pseudo Justino. Refutación de ciertas doctrinas aristotélicas, (traducción, in-
troducción y comentario) Navarra, EUNSA (Colección de autores medievales 
y renacentistas), 2002. Pp. 257. 

Busse, A. (ed.), Porphyrii Isagoge et in Aristotelis Categorias commentarium, 
Commentaria in Aristotelem Graeca IV-1, Berlín, 1887, (55-142).

,	 Ammonius in Aristotelis Categorias commentarius. Commentaria in Aristote-
lem Graeca 4.4, Berlín, 1895, (1-106).

,	 Philoponi (olim Ammonii) in Aristotelis categorias commentarium. Commen-
taria in Aristotelem Graeca 13.1, Berlín, 1898, (1-205).

,	 Olympiodori Prolegomena et in Categorias Commentarium. Commentaria in 
Aristotelem Graeca 12.1, Berlín: Reimer, 1902. Pp. 26-148.

Cohen, M. S. y Matthews, G. B., Ammonius On Aristotle Categories, London-
Melksham, Wiltshire: Francis Cairns, 1991. Pp. 761.

De Libera, A., La filosofía medieval. Traducción de Claudia D’Amico, Buenos 
Aires, Editorial Docencia, 2000, (Colección “Universitaria”, 12). Pp. 540. 

Fernández Garrido, R. “Los comentarios griegos y latinos al De Interpretatione 
aristotélico hasta Tomás de Aquino”, Emérita 1996, LXIV 2, pp. 307-323.

Henry, P. y Schwyzer, H. (eds.), Plotini Opera, 3 vols., Paris/Brussels/Leiden, 
1951-1959-1973.

Irwin, T. H. Aristotle’s First Principles, Oxford University Press, US, 1990. Pp. 720. 
,	 “Homonymy in Aristotle”, Review of Metaphysics 1981, 34, pp. 523-544.

Kalbfleisch, K., (ed.), Simplicius of Cilicia, In Aristotelis Categorias Commenta-
rium, en Commentaria in Aristotelem Graeca 8, Berlín: Reimer, 1907. Pp.1-438.

Liddell, H. G. y Scott, R. (Comp.), Stuart Jones, H. (Rev.), McKenzie, R. (Ass.), 
A Greek-English Lexicon, Oxford. (=LSJ). (19409 con Rev. Supp. 1996)

Minio-Paluello, L. Aristotelis Categoriae et Liber De Interpretatione, Oxford - 
New York. (199210), Pp. 96. 

NOVATELLUS29-1.indb   333 23/09/11   14:13



334	 mombello / amonio: comentario a la doctrina de los “-ónimos”...  

Mittelmann, Aristóteles, Categorías. Sobre la Interpretación. Introducción traduc-
ción y notas, Buenos Aires, Losada, (Colección griegos y latinos), 2009. Pp. 212.

Owens, J. “The Aristotelian Equivocals” en The Doctrine of Being in The Aristo-
telian ‘Metaphysics’. A Study in The Greek Background of Medieval Thought, 
Toronto, 1951, pp. 107-135.

Pelletier, Y., Les Attributions (catégories). Le texte aristotélicien et les prolégo
mènes d’Ammonios d’Hermeias, Paris (1983).

Real Academia Española Diccionario de la lengua española, Buenos Aires, (2005). 
(=RAEa).

,	 Diccionario panhispánico de dudas, Madrid, 2005. (=RAEb).
Schneider, R. y Uhlig, G. Et al., (eds.), de Syntaxi, en Grammatici Graeci, Leip

zig 1878-1910 (Reed. Hildesheim, 1965). 
Sellars, J. “The Aristotelian Commentators: a Bibliographical Guide” in Adam-

son H. Baltussen, M. Stone (eds.), Philosophy, Science and Exegesis in Greek, 
Arabic and Latin Commentaries, Bulletin of the Institute of Classical Studies, 
Supplementary volume 83.2, London, 2004. Pp. 239-268.

Shields, C., Order in Multiplicity: Homonymy in the Philosophy of Aristotle, 
Oxford Clarendon Press, 1999. Pp. 302. 

Sorabji, R., (ed.) Aristotle Transformed: The Ancient Commentators and Their 
Influence, London: Duckworth, 1990. Pp. X-545. 

Ward, J., Aristotle on Homonymy: Dialectic and Science, Cambridge University 
Press, 2007. Pp. 220.

Wedin, M. V., Aristotle’s Theory of Substance, September 2002, Oxford Scholars-
hip Online Monographs. Pp. 124-157 (34).

NOVATELLUS29-1.indb   334 23/09/11   14:13


