
Nieto Ibáñez, Jesús María,1 Cristianismo y profecías de Apolo. Los 
oráculos paganos en la Patrística griega (siglos ii-v), Madrid, 
Editorial Trotta, 2010, 222 pp.

El profesor Emilio Suárez de la Torre escribe el prólogo (pp. 9-11), donde 
señala la importancia para la cultura religiosa europea de la creencia en una 
comunicación directa con lo divino. Si la adivinación es una constante en 
todas las culturas, en Grecia antigua los poderes adivinatorios podían tener 
un origen prodigioso o entrar en el ámbito de Apolo. Precisamente allí so-
bresalen dos grandes grupos de actividades adivinatorias: las emitidas en los 
oráculos y las ofrecidas mediante profecías.

Desde el siglo viii hubo dos pueblos en que el modelo oracular y proféti-
co echó profundas raíces, a saber, los griegos y los judíos, con una diferen-
cia esencial: el politeísmo de los primeros y el monoteísmo de los segundos. 
En cambio, advertimos un acercamiento fundamental entre ambas religio-
nes a partir de una figura clave dentro de la cultura griega, la Sibila, la cual, 
por lo demás, llegó a ser instrumento esencial de propaganda en el mundo 
judío. Finalmente, en el cristianismo se impuso la profecía verdadera, pues, 
por un lado, aquél se sustenta en la tradición profética judaica, y, por otro, 
es sustancialmente profecía escatológica. 

En la introducción (pp. 17-22), Nieto (= N.) indica que la religión cristia-
na no alcanzaría su victoria hasta haber recibido el refrendo de los oráculos 

1 Catedrático de Filología Griega en la Universidad de León, España, cuenta con numero-
sas publicaciones, especialmente sobre Literatura judía en lengua griega, Textos cristianos 
y Humanismo. Dirige un Proyecto de investigación  titulado “Humanistas de los siglos xvi-
xvii: Tradición clásica y patrística y exégesis bíblica”.

nova tellvs, 29  ◆1, 2011257

Palabras clave: Cristianismo, apolo, oráculos paganos, patrística griega.
Keywords: Christianity, Apollo, pagan oracles, greek patristics.
Recepción: 28 de marzo de 2011.
Aceptación: 29 de marzo de 2011.



258	 lópez férez / nieto ibáñez, cristianismo y profesías de apolo

griegos. En época imperial las profecías griegas se cristianizaron y los anti-
guos profetas (Orfeo, ante todo) y la Sibila se convirtieron en instrumentos 
de la fe cristiana. Los siglos ii-v son testigos de una fuerte tensión entre el 
cristianismo, que avanza poco a poco, y el paganismo, que lucha por man-
tenerse en pie. A la progresión del cristianismo le ayudó mucho la filosofía 
griega, de modo especial el neoplatonismo monoteísta, apoyado, en buena 
medida, en los Oráculos caldeos, textos fragmentarios del siglo ii d. C. 
Lugar central merece, como veremos, Eusebio de Cesarea, pues su Prepa-
ración evangélica corresponde a un momento trascendental del panorama 
cultural y religioso, situado entre el siglo iii y la época de Constantino.

El contenido del libro aparece distribuido en tres capítulos, indicados 
con números romanos, y subdivididos en epígrafes señalados con cifras 
arábigas.

I. Mántica pagana y profecía cristiana (pp. 23-33)

1. La profecía en el judaísmo helenístico
La práctica profética fue esencial para la relación del pueblo elegido con 
su Dios. Moisés es presentado como profeta, en el sentido de intérprete y 
transmisor de oráculos divinos. Noticias abundantes leemos en Filón de 
Alejandría y Flavio Josefo, así como en la literatura apócrifa judía. 

2. La profecía en el cristianismo.
El cristianismo primitivo se insertó en la antigua tradición profética del 
judaísmo. Muestras notables de profetas y profecías encontramos en los He-
chos de los Apóstoles, el Apocalipsis de Juan, la Didaché (Doctrina de los 
Apóstoles) y, asimismo, en numerosos escritos heterodoxos o abiertamente 
heréticos. En general, es el Espíritu Santo el que encarna la verdadera pro-
fecía cristiana.

Los falsos profetas, en especial Montano y sus seguidores (los montanis-
tas) surgidos en el siglo ii d. C., así como las prácticas mágicas y adivinato-
rias fueron condenados en sucesivos Concilios.

3. Oráculos y adivinación en los siglos i y ii.
En el siglo ii d. C. los santuarios de Delfos, Claros, Dídima, Dodona, Amón, 
Lebadea y otros muestran un verdadero auge de las prácticas adivinatorias 
y proféticas. Al siglo ii d. C., corresponden los tres escritores mencionados 
a continuación.

De un lado, Plutarco, que recoge en sus obras indicios numerosos sobre 
la crisis de la actividad profética. Ahora bien, el polígrafo, por otro lado, 



nova tellvs, 29 ◆1, 2011, pp. 257-263	 259

nos presenta el llamado segundo florecimiento de los oráculos. El sabio de 
Queronea dio un paso definitivo para convertir a Apolo en un dios filosófico, 
como mostrarán cuatro siglos más tarde los oráculos contenidos ahora en la 
Teosofía de Tubinga. 

Luciano, a su vez, se mostró hostil a los oráculos y prácticas adivinato-
rias, pues nos habla de falsos oráculos como los de Peregrino (en Pario, cos-
ta asiática de Turquía) y, ante todo, los de Alejandro (en Abonutico, Bitinia).

Por último, el filósofo cínico Enómao de Gádara, quien, en su Desenmas-
caramiento de los charlatanes, lanzó un alegato durísimo contra la práctica 
oracular

4. La reflexión sobre la mántica en la filosofía del siglo iii

Jámblico de Calcis (250-325, aproximadamente), discípulo de Porfirio, de-
fendió en varios de sus escritos la adivinación tradicional, estableciendo 
hasta cinco clases de la misma, aunque en lo esencial pueden agruparse en 
dos: las de procedencia divina y las de origen humano. 

5. Porfirio de Tiro
Este neoplatónico (234-308), discípulo de Plotino, fue un claro defensor del 
paganismo, de modo destacado en su De philosophia ex oraculis haurienda 
(Sobre la filosofía extraída de los oráculos), donde ofrecía una amplia reco-
pilación de oráculos. De esa obra sólo nos han llegado trescientos veinticua-
tro versos: recoge oráculos de procedencia epigráfica y otros pronunciados 
en Claros, Dídima, Mileto, Delfos, etc. En los mismos, las respuestas del 
dios Apolo tienen verdadero carácter sagrado.

II. Los protagonistas de la polémica. La mántica pagana en la patrística 
griega (pp. 35-57)

1. La literatura apostólica
Desde los primeros autores cristianos se advierte el temor a los adivinos y 
charlatanes de la época. A finales del siglo i, la Didaché, y en el ii, el Pastor 
de Hermas, insistieron en exponer el verdadero carisma profético frente a 
los falsos adivinos.

2. La apologética del siglo ii

Entre el 120 y el 180 d. C. se sucedieron doce apologistas, de cuyas obras 
sólo nos ha llegado una parte. Sobresale Justino Mártir, a quien se han ad-
judicado algunos tratados espurios en los que se subraya la inmoralidad de 
los mitos y dioses griegos.



260	 lópez férez / nieto ibáñez, cristianismo y profesías de apolo

3. La profecía pagana y la herejía. Ireneo de Lyon e Hipólito de Roma.
Si de Ireneo no conservamos referencias explícitas a las profecías ni a los 
oráculos griegos, éstas abundan en su discípulo Hipólito, precisamente en 
su Refutación de todas las herejías, cuyo libro cuarto está dedicado a la 
magia y la astrología.

4. Clemente de Alejandría
De sus obras fue el Protréptico la más importante para la crítica del profe-
tismo pagano. Su escrito de mayor calado, titulado Stromata (Misceláneas), 
ofrece oráculos de Apolo cristianizados y presenta una Pitia délfica someti-
da a los postulados cristianos.

5. Orígenes de Alejandría
Su tratado Contra Celso es una obra maestra de apologética cristiana en 
que se defienden los profetas del Antiguo Testamento: no condena la adivi-
nación délfica, pues reconoce la omnisciencia de Apolo y lo compara con 
el Dios de Israel.

6. Atanasio de Alejandría
Algunas obras suyas, como Contra los gentiles y Sobre la encarnación del 
Verbo, contienen profundas críticas contra las profecías paganas. 

7. Eusebio de Cesarea
Eusebio (235-339 d. C.) corresponde a una época en que renace la apología, 
género de rancia prosapia en la literatura griega. Sus dos tratados esenciales, 
la Preparación evangélica y la Demostración evangélica, luchan contra el 
paganismo y el judaísmo: en ellos, Porfirio es el autor pagano más atacado. 
La Preparación recoge un gran número de oráculos, muy variados por sus 
argumentos. 

Los oráculos ofrecidos por Eusebio proceden, en su mayoría, de Porfirio 
y de Enómao: los del primero por su carácter teológico; los del segundo, por 
lo que suponen de crítica de la adivinación.

La Demostración presenta los oráculos hebreos como fuente divina y prue-
ba de la verdad de las profecías sobre Jesús. A su vez, la Preparación, dividi-
da en quince libros, dedica tres de ellos (IV-VI) a la polémica contra los orá-
culos, los cuales son refutados según los lugares en que fueron pronunciados.

8. La reflexión sobre la auténtica profecía después de Eusebio
Gregorio de Nacianzo, Gregorio de Nisa, Basilio de Cesarea, Dídimo el 
Ciego, Juan Crisóstomo, Sinesio de Cirene, Filostorgio, Sócrates de Cons-
tantinopla y otros varios figuran entre los que nos han transmitido noticias 



nova tellvs, 29 ◆1, 2011, pp. 257-263	 261

sobre la adivinación y la profecía, especialmente cuando muestran su afán 
por diferenciar la profecía verdadera de la pagana.

9. Las últimas apologías: Teodoreto de Ciro y Cirilo de Alejandría
El primero sobresalió por sus aportaciones contra los oráculos, y el segun-
do, por su apología contra el paganismo.

III. Apolo y sus oráculos en la literatura griega (pp. 59-149)

1. Aceptación y reutilización de los oráculos paganos
Los Oráculos Sibilinos, nacidos en la comunidad judía de Alejandría, son 
buena muestra de cómo los oráculos griegos sirvieron de propaganda a los 
judíos helenizados.

Por otra parte, numerosos apologetas cristianos (Pseudo-Justino, Clemen-
te y Eusebio, entre otros) nos han transmitido oráculos de contenido bíblico, 
pero puestos en boca de Apolo. No faltan ocasiones en que escritores distin-
tos interpretan un mismo oráculo de forma bastante diferente.

Además, abundaron los oráculos paganos de contenido teológico, es de-
cir, atento a la esencia de lo divino. Efectivamente, en el siglo ii, los san-
tuarios apolíneos de Claros y Dídima difundieron muchos oráculos de ese 
tipo, recogidos, en parte, por los Padres cristianos, Porfirio y, luego, en la 
Teosofía antes señalada. En ocasiones, los apologetas cristianos adaptaron a 
la nueva religión monoteísta ciertos oráculos surgidos de un culto politeísta.

2. Crítica de los oráculos paganos
Juan Crisóstomo, en el siglo V, estableció una clara oposición entre profecía 
verdadera (la cristiana) y falsa (pagana). 

A su vez, la crítica abierta de los falsos profetas, surgida entre los pri-
meros apologetas cristianos, la advertimos en escritores como Clemente de 
Alejandría, Eusebio de Cesarea, Dídimo el Ciego y Teodoreto.

Un motivo de singular relieve desde el cristianismo primitivo es la de-
monología, o estudio y reflexión sobre los demonios vistos como origen y 
causa del mal. Para numerosos autores cristianos los oráculos y los fenóme-
nos adivinatorios proceden del diablo. N. recoge abundantes ejemplos to-
mados de los Padres Apostólicos, los apologetas (Justino, Taciano), Hipólito 
de Roma, Orígenes de Alejandría, Atanasio de Alejandría, etc.

Por su lado, la crítica severa contra Apolo, considerado simplemente cual 
un demon, es obra de Clemente de Alejandría. 

Eusebio de Cesarea, en su selección de oráculos porfirianos, sostiene que 
los oráculos paganos son una manifestación demónica, al mismo tiempo 
que ataca sin cesar los sacrificios y las coacciones impuestas por los dioses 



262	 lópez férez / nieto ibáñez, cristianismo y profesías de apolo

paganos. Precisamente, para demostrar que los oráculos y profecías de los 
griegos proceden de démones malos, se apoya en dos tratados de Plutarco: 
Sobre la desaparición de los oráculos y Sobre Isis y Osiris.

A continuación, N., apoyado en abundantes testimonios, examina, en 
sucesivos puntos, la inspiración demónica de la Pitia; los oráculos y la 
idolatría, así como el culto a las estatuas; los oráculos y la astrología; los 
oráculos como causa de muerte; Apolo, incapaz de ayudarse a sí mismo; 
la ambigüedad de los oráculos; los oráculos cuando se burlan de los con-
sultantes o no dan respuestas sobre hechos importantes; los oráculos que 
divinizan a poetas, atletas y tiranos.

3. El final de la mántica pagana
N. se detiene en el silencio de los démones (de la muerte de los mismos se 
ocuparon, entre otros, Clemente y Atanasio, ambos de Alejandría, Plutarco 
y Gregorio de Nacianzo); el argumento cronológico. Los cristianos y el 
final del paganismo (la manifestación de Cristo supuso la desaparición de 
los démones y oráculos); San Babilas y Apolo (cuando ese santo, tras ser 
martirizado, recibió sepulcro en Dafne —un suburbio de Antioquía—, el 
oráculo apolíneo sito en tal localidad dejó de emitir sus respuestas); Apolo 
y la victoria del cristianismo (desde el siglo IV las palabras de ese dios sir-
vieron de mensajeras del triunfo del cristianismo sobre el mundo pagano).

Conclusiones (pp. 151-156)
N. subraya que la atención prestada por autores de la talla de Eusebio de 
Cesarea, Gregorio de Nacianzo, Cirilo de Alejandría y Teodoreto de Ciro a 
los textos oraculares griegos confirma la importancia del tema de la adivi-
nación en los siglos iv-v d. C., dentro de un mundo que conservaba fuertes 
lazos con la antigua religiosidad y sus expresiones oraculares. 

Antología (pp. 157-185)
N. recoge ciento veinticuatro oráculos extraídos de autores patrísticos de los 
siglos ii-v d. C, atendiendo al contexto filosófico, apologético y polémico en 
que se habían dado las respuestas oraculares. Esos oráculos (con la indica-
ción precisa, en su caso, que permite localizarlos en los corpora especiales 
dedicados a la materia), van acompañados de traducción al español, bien, 
los más de ellos, obra del autor, bien tomada de otros.

Bibliografía (pp. 187-203)
Tiene dos apartados: ediciones o traducciones; estudios especiales.



nova tellvs, 29 ◆1, 2011, pp. 257-263	 263

Tabla cronológica (p. 205)

Índices: nombres propios; pasajes citados (pp. 2 07-221)

Estamos, sin duda, ante una obra de madurez, resultado de largos años de 
investigación sobre la adivinación y la profecía entre los griegos. Es una con-
tribución interesante que recoge y valora numerosos datos, presentes, de modo 
disperso, en una pléyade de escritores repartidos a lo largo de cuatro siglos 
llenos de polémicas filosóficas, culturales y religiosas. El libro será bien reci-
bido, no sólo por los filólogos clásicos, y, más concretamente, los helenistas, 
sino también, de forma especial, por los estudiosos de la patrística y la historia 
del cristianismo en Europa. 

Juan Antonio López Férez


