Critica y empleo platonico de la exégesis sofistica de los
mitos y poemas tradicionales

Lucas SOARES
Universidad de Buenos Aires
Consejo Nacional de Investigaciones Cientificas y Técnicas
lucso74@gmail.com

RESUMEN: En este trabajo examino el contraste que puede establecerse entre la pos-
tura negativa asumida por Platon en Protdgoras y Fedro respecto de la exégesis so-
fistica aplicada a los mitos y poemas tradicionales, y la actitud positiva que €l mismo
pone en practica en el libro I de la Repiiblica en relacidon con tal tipo de exégesis, al
discutir una concepcion tradicional de la justicia vinculada a la poesia de Simonides.
En segundo lugar, procuro explicar tal discrepancia de posturas mediante una consi-
deracion de los puntos de vista contrapuestos a través de los cuales Platon enfoca la
poesia tradicional en Protdgoras, Fedro y Republica, perspectivas que, lejos de una
concepcidn univoca, revelan distintas valoraciones respecto de ella.

Critique and platonic use of the sophistical exegesis
applied to traditional myths and poems

ABSTRACT: In this paper I will analyze the contrast that can be established between
the negative view assumed by Plato in Protagoras and Phaedrus for sophistical
exegesis applied to traditional myths and poems, and the positive view that Plato
puts into practice in Republic 1 to discuss a traditional concept of justice related to
the poetry of Simonides. Secondly, I will try to explain this discrepancy through a
consideration of the conflicting views by which Plato focuses on traditional poetry
in Protagoras, Phaedrus and Republic; perspectives that, far from a single concep-
tion, reveal different assessments of traditional poetry.

PALABRAS CLAVE: Exégesis, poesia, sofistica, mito tradicional.
KEYwoRrDS: Exegesis, poetry, sophistry, traditional myth.
FECHA DE RECEPCION: 20 de febrero de 2011.

FECHA DE ACEPTACION: 29 de junio de 2011.

21 NOVA TELLVS, 291, 2011



Critica y empleo platonico de la exégesis sofistica de los
mitos y poemas tradicionales

Lucas SOARES

Si bien el Socrates platonico' no suele ser muy adepto a la practica
sofistica de tratar de dar cuenta en términos racionales de los aciertos y

! Sobre la eterna y espinosa controversia acerca de como distinguir en los didlogos
platdnicos lo que pertenece al Socrates historico (sobre todo teniendo en cuenta la
carencia de datos absolutamente confiables acerca del contenido real de su pensa-
miento) y lo que corresponde a Platon (o al Socrates platdonico), véase especialmente
De Magalhaes-Vilhena, 1952, pp. 186-193, 354-451, y Canto-Sperber, 2000, pp. 217,
219, quien acertadamente sehala al respecto: “Felizmente, las violentas querellas que
agitaron el mundo de los historiadores de la filosofia griega respecto de la parte corres-
pondiente al socratismo en el pensamiento platonico se han apaciguado un poco en el
curso de los altimos decenios; sobre todo, ninguna de las posiciones extremas que se
acaban de recordar (segiin las cuales Platon deberia todo a Socrates o, por el contrario,
no le deberia nada) se toman hoy en serio. Se admite que el pensamiento platonico no se
confunde con el pensamiento socratico, al mismo tiempo que se reconoce la presencia
de una influencia socratica en los primeros escritos de Platon. [...] La obra de Platdon
es, sin duda, uno de los mejores medios de acceder al pensamiento de Sdcrates, pero es
necesario no olvidar que el talento literario y filoséfico de su autor nos disimula, con
seguridad, una parte de ese pensamiento, cuya influencia vuelve a encontrarse también
en las demas escuelas que se inspiraron en €1”. En lo que concierne a nuestro analisis,
cuando hablamos de S&crates nos referimos puntualmente al Socrates platonico, 0 —para
decirlo en palabras de Nietzsche, 1983 [1885], p. 120— a Socrates como “méascara” o
“personaje conceptual” del platonismo. Cf. en la misma linea Derrida, 1986, pp. 18,
20-21, y Deleuze y Guattari, 1993, pp. 64-67, para quienes la filosofia no cesa de hacer
vivir a personajes conceptuales: “Los personajes conceptuales son los ‘heteronimos’ del
filosofo, y el nombre del filosofo, el mero seudénimo de sus personajes. El filosofo es
la idiosincrasia de sus personajes conceptuales. El destino del filosofo es convertirse en
su o sus personajes conceptuales, al mismo tiempo que estos personajes se convierten
ellos mismos en algo distinto de lo que son histdricamente, mitologicamente o corrien-
temente (el Socrates de Platon, el Dioniso de Nietzsche, el Idiota de Cusa). También
en esto fue Platon quien empezd: se volvid Socrates, al mismo tiempo que hizo que
Socrates se volviera filosofo”.

23 NOVA TELLVS, 291, 2011



24 SOARES / CRITICA Y EMPLEO PLATONICO DE LA EXEGESIS

errores de los textos poéticos,? en el agon discursivo que mantiene con
Protagoras en el didlogo homodnimo accede a participar de buen grado en
el analisis que el sofista le propone en torno a un poema de Simoénides de
Ceos, cuyo tema se vincula con la adquisicion y conservacion de la areté.
Protagoras busca con ello poner a prueba el conocimiento poético de So-
crates, pues cree que para un varon una parte importante de su educacion
pasa por ser entendido en poesia (Prt. 338e6-339al).? La eleccion de Si-
monides por parte del sofista no es casual ya que se trata de un conocido
poeta lirico que viajaba por distintos lugares de Grecia, componiendo
por encargo de tiranos y aristocratas poemas que permiten dar cuenta de
las preocupaciones éticas de la poesia lirica de los siglos viy v a. C: la
imposibilidad de la perfeccion, la distancia infranqueable entre dioses y
hombres, las vicisitudes de la vida humana y la imperiosa necesidad de
la moderacion.* Su actividad como influyente poeta de corte, su palabra
autorizada en materia de virtud y la anécdota de que percibia honorarios
por sus composiciones poéticas permiten ver en Simonides un precursor
del movimiento sofistico.’ Ya en el marco de la descripcion de la educa-
cion tradicional de los nihos, Platobn mismo se encarga en el Protdgoras
de trazar por boca del personaje homodonimo una relacion de continuidad
entre la mision educativa de los poetas tradicionales y la de los sofistas:

2 Un claro ejemplo de esta practica puede leerse en el Hipias Menor, donde toda la
discusidon que mantiene Socrates con el sofista homodnimo versa acerca del caracter de
Aquiles y Odiseo y, mas concretamente, sobre a cual de ellos ha hecho mejor Homero
en lo que respecta a verdad y engafio. Véase asimismo Aristoteles, Po., 1456b15-19 y
SE 173b17-25, donde se hace referencia al error que Protagoras encontraba en el primer
verso de la Ilfada. Gadamer, 1985, p. 197, destaca al respecto el caracter enciclopédico
de la paideia sofistica y sus arbitrarias moralizaciones del material formativo de la poesia
antigua.

3 Cf. asimismo, las palabras de Socrates en Cratilo, donde el filosofo sehala que es pre-
ciso aprender de Homero y de los demés poetas (Cra., 391¢8-d1). Sobre el saber poético
de Socrates y su practica exegética, véase especialmente Jenofonte, Mem. 1, 2, 56-60.

4 Para la figura y obra de Siménides, véase, entre otros, Rodriguez Adrados, 1981, e
Ildefonse, 1997, p. 196.

3 Sobre Simonides como poeta y primer sofista, cf. entre otros Vicaire, 1960, pp. 23-
25, Detienne, 1983, pp. 109-112, Ildefonse, 1997, pp. 47, 201, n. 285, y Gal{, 1999, pp.
141-157, para quien no sdlo la concepcidn que tenia Simonides de la palabra poética le
acerca al movimiento sofistico del siglo V a. C., sino que también su comparacion entre
la poesia y la pintura encuentra eco en Gorgias de Leontinos, uno de los miembros mas
sobresalientes de esta corriente.



NOVA TELLVS, 29+1, 2011, pp. 21-39 25

Yo, desde luego, afirmo que el arte de la sofistica es antiguo, si bien los que
lo manejaban entre los varones de antafio, temerosos de los rencores
que suscita, se fabricaron un disfraz, y lo ocultaron, los unos con la poesia,
como Homero, Hesiodo y Simoénides, y otros, en cambio, con ritos religiosos
y oraculos, como los discipulos de Orfeo y Museo. [...] Todos ésos, como
digo, temerosos de la envidia, usaron de tales oficios como velos. [...] Yo, sin
embargo, he seguido el camino totalmente opuesto a éstos, y reconozco que
soy un sofista y que educo a los hombres (Prt., 316d3-9, 316e4-5, 317b3-5).6

Sin entrar en el examen puntual de cada uno de los versos del poe-
ma de Simoénides traidos a colacion en el coloquio, en lo que sigue me
interesa destacar, en primer lugar, el contraste que puede establecerse
entre la postura critica asumida por Platon en Protdgoras y en Fedro
respecto de este tipo de exégesis sofistica aplicada a los mitos y poemas
tradicionales,” y la actitud positiva que él mismo pone en préctica en el
libro I de Republica en relacion con tal tipo de exégesis, al discutir una
concepciodn tradicional de la justicia vinculada a la poesia de Simonides.

% "Eyd 8¢ v copiotikly téxvn onui pév eivon mokotdy, tovg 8¢ petoyeiptlopévong
oDV 1@V Todoudv dvdpdv, pofovuévoug 1o énaybic adtiic, mpdoynua motelcBou kol wpo-
koAdmtesBot, Tobg pgv molesty, otov “Opepdv te kot ‘Hotodov kot Zipwwvidny, tobg 8¢ ord te-
Ahortéic te kol ypnopnmdiog, Tovg duei e "'Opeéa kot Movsadiov [...] obtot ndvteg, Honep Aéyom,
oPnBévteg Tov eBvov Taic Téxvalg TapomeTdouacty Expioavto [...] éyd odv ToVTOY THY
gvavtiov dracay 68ov EAAAL00;, Kol OHoAoed Te GoYIoTHC etvat kol mondedetv dvOpdmovg.
Seguimos la traduccion castellana de Garcia Gual, 1981. Al respecto Hegel, 1955
[1833], pp. 11-12, reconoce en sus Lecciones que los sofistas vinieron a sustituir a
los poetas y rapsodas en el rol de maestros de Grecia: “La cultura, asi entendida, se
convierte en la finalidad general de la ensefianza; por eso surgio por doquier multitud
de maestros de sofistica. Mas aun, los sofistas son los maestros de Grecia, gracias a los
cuales, en realidad, pudo surgir en ésta una cultura; en tal sentido, vinieron a sustituir
a los poetas y a los rapsodas, que habian sido anteriormente los verdaderos maestros”.
Cabe agregar por lo demas que mediante el empleo de diversos recursos estilisticos,
argumentativos y persuasivos, sofistas tales como Protagoras y Gorgias (por citar solo
a los mas célebres), lograban también, al igual que los poetas tradicionales hechizar,
narcotizar o cautivar, en términos de Platon, al auditorio; de alli que puedan estable-
cerse algunos paralelos entre la critica platonica a oradores y sofistas y la dirigida a
los poetas tradicionales. Véase en este sentido Badiou, 2009, p. 45: “Pero, ya entonces,
después de todo, el sofista Protagoras sehalaba el aprendizaje artistico como la clave
de la educacion. Existia una alianza entre Protagoras y Simonides el poeta, de la que el
Socrates de Platon intenta hacer fracasar el ardid y someter la intensidad pensable a sus
propios fines”.

7 Cuando nos referimos a los mitos y poemas tradicionales no queremos decir que se
trate exactamente de lo mismo, sino mas bien de que su tratamiento conjunto por parte



26 SOARES / CRITICA Y EMPLEO PLATONICO DE LA EXEGESIS

En segundo lugar, procuro dar cuenta de esta discrepancia de posturas
que advierto en Platdon a partir de dos razones.

El contenido del poema de Simonides expresa en lineas generales que
para los hombres es sumamente dificil adquirir y conservar la areté, de
modo que sdlo los dioses pueden tener tal privilegio y hacer mejores du-
rante mas tiempo a quienes aman.? Toda la exégesis del poema va a girar
en torno a la contradiccidon que encuentra Protagoras entre dos versos.’
Puntualmente entre aquel donde Simonides afirma “llegar a ser un varon
bueno es, por cierto, verdaderamente dificil” (Gvdp’ dyolBov uev dhobéng
vevéoBou yoherdv, Prt. 339b1-3), haciendo con ello referencia a la excelen-
cia o perfeccion fisica, moral e intelectual del hombre, y el verso en el que
censura la sentencia de Pitaco de Mitilene, uno de los siete sabios: “Dificil,
dice, es ser noble” (yohenov eat’ €600V Euuevar, Prt. 339¢3-5). Tomando
como ejemplo ambos versos del mismo canto, Protagoras concluye la in-
correccion o falta de coherencia interna del poema; pues al censurar Simo-
nides al que dice lo mismo que ¢l termina al fin y al cabo por censurarse a
sf mismo. Apelando a la ayuda del sofista Prodico de Ceos,!° compatriota

del Socrates platonico se justifica por el hecho de que los mitos, aquellas historias tradi-
cionales acerca de dioses y héroes, tienen —tal como sefalan, entre otros, Grimal, 1989,
pp- 9-13; Vernant, 1991, pp. 16-21, y Kirk, 1992, pp. 12, 25, 79-93 — como principal ve-
hiculo de transmision a la tradicion poética griega que va de Homero a los tragicos. Para
la cuestion de los “mitos tradicionales contados por los poetas” como primera instancia
modeladora del caracter ético-religioso de los nifos, véase especialmente R. 11 398b6-8,
VI50led,y Lg. 1644e4-5, 111 677al-2, IX 872d7-e2, XI 926€9-927a8.

8 Simonides compuso este poema en honor a Escopas, hijo de Creonte, cuando fue
albergado en Tesalia por la familia de los Escopadas (cf. Prt. 339a6-7). Este pasaje del
Protdgoras (339a-347a) constituye la Gnica fuente de transmision para la reconstruccion
del poema.

? Pocas veces el Socrates platonico apela al recurso de destacar la contradiccion en
un poema. Una excepcion puede encontrarse en Men., 81b1-2 y 95¢9-96a4, donde a
proposito de la cuestion de la ensenabilidad o no de la areté, trae a colacion una serie
de versos de Teognis (vv. 33-36, 434-438), poeta del siglo vI a. C. oriundo de Mégara,
para mostrar como éste, al igual que otros politicos y sofistas, se contradice respecto de
tal asunto, pues a veces habla de la areté como si fuese ensehable y otras como si no
lo fuese. Por lo demas, cabe sehalar que los consejos de Teognis testimonian la ética
tradicional de la aristocracia, asi como los procesos sociales que tenfan lugar en el siglo
vI, tales como las advertencias contra la tirania, el temor ante “los nuevos ricos”, la
problematica de las guerras civiles de la época, etcétera.

10 T as preocupaciones del sofista Prodico giraban en torno a problemas politicos y a la
precision en el empleo correcto y analisis del lenguaje (por ejemplo, el tema de la correc-



NOVA TELLVS, 291, 2011, pp. 21-39 27

de Simonides presente en la reunion celebrada en la casa del rico Calias,
y sobre todo a su saber acerca de la correccion de los nombres (6pBotng
ovoudrwv) y la discriminacion entre términos de aparente sinonimia, SO-
crates introduce una distincion entre la puntualidad de la generacion del
verbo “llegar a ser” (yevésBo) que aparece en el primer verso, y el aspec-
to durativo de “ser” (eivon) en el segundo, a fin de probar que Simonides
no se contradice a s{ mismo al censurar a Pitaco:

Pues Pitaco no llamaba dificil a eso, al “llegar a ser”” noble, como Simd-
nides, sino al “serlo”. Y no es lo mismo, Protagoras, segin dice aqui Pro-
dico, el “ser” y el “llegar a ser”. Si no es lo mismo el “ser” y el “llegar a
ser”, no se contradice SimoOnides (Prt., 340c4-8)."

Cuando le toca dar su posicidon ante Protagoras y Prodico, Socrates
interpreta el canto de Simonides como una clara reprobacion de la sen-
tencia de Pitaco, en el sentido de que éste se engafa al no advertir que lo
verdaderamente dificil no es “ser” un vardn bueno, sino “llegar a serlo”,
pues serlo, o sea, permanecer en tal disposicion, no es algo propio de
los hombres sino un privilegio reservado a los dioses. Socrates ilustra su
lectura montando una supuesta conversacion entre Simodnides y Pitaco:

Después de esto, avanzando un poco, dice, como si expusiera un razonamiento,
que “llegar a ser un varén bueno es, por cierto, dificil de verdad”, pero
posible por un cierto tiempo; pero una vez alcanzado esto, permanecer en
esta disposicion y “ser un varon bueno”, como tu dices, Pitaco, imposible e
inhumano, ya que “sélo un dios tendria tal privilegio” (Prt. 344b6-c3).12

Asf concluye Socrates su defensa del poema de Simo6nides hallando
en €l un antecedente de su tesis del intelectualismo moral, segiin la cual

cion de los nombre — orthotes onomdton—; la distincion de los significados de las palabras
cominmente consideradas sinonimos: la sinonimica: diairesis onomdton, Prt., 358a6-7).
Platon lo menciona en diversos didlogos como el Chrm. 163d3-6, Men. 96d7, Euthd.,
277e3-4, Cra., 384b3-6, Prt., 314cl, 337al-c6, 341a3-4, Phdr., 267b2-5, Tht., 151b, entre
otros, donde reconoce haber asistido a algunas lecciones suyas y ser su discipulo (mathetés).

1160 y&p t0d710 6 Mittokdg Eleyev 10 yohendy, yevéshor €60AGY, domep O Zipovideg, GAAY
10 #upevar Foty 88 o0 ooV, @ Ipotaydpo, te enowv [pddikog 88, to eivau kot 1o yevéaou.
el 8¢ uh 10 a6 elvor 1@ yevécsha, ovk évavtio Aéyet 6 Tiwovidng avtog abte. Esta misma
distincion entre eivon y yevésOau reaparece en Prt., 343e5-344a4 y Tht., 152d7-€9.

12 Aéyeryoup petd todto OAiyo StelBdv, dg & el Aéyor Adyov, 8Tt yevécBou uev &vdpo dyor-
1oV xohendy dreBéwg, olov te uévtot éni ye xpdvov Tivd: yevbuevov 8¢ Stapévery év tadn TH
€Eer kol elvon avdpa GyalBov, g ob Aéyeie, @ Mittoké, adOvatov kol ovk dvBpdretov, GAAY
Be0¢ &v udvog todto Exot 1O Yépaic.



28 SOARES / CRITICA Y EMPLEO PLATONICO DE LA EXEGESIS

nadie obra mal voluntariamente sino por ignorancia, y agregando que es
algo universalmente aceptado por los sabios.

Mas alla de la supuesta contradiccidon entre los dos versos del poema
de Simonides, lo que sorprende es el hecho de que Socrates se preste a
seguir la exégesis de aquél propuesta por Protagoras; que haga interve-
nir en su comentario al sofista Prodico a fin de auxiliarlo con la defini-
cion, distincion y orden de los términos implicados en el poema (i. e.,
la distincion entre “ser” y “llegar a ser”; el sentido del término “dificil”
—yoienov— para los de Ceos y su funcidon dentro del poema; el valor
de la particula pév, etc.); y que a su vez termine por brindar su propia
interpretacion sobre la correccion e intencion Gltima del canto, contraria
a la sostenida por Protagoras. Sorprende tal actitud porque en el fondo
todo el comentario socratico del poema de Simonides busca ilustrar la
falta de seriedad y el caracter tendencioso de este tipo de exégesis poé-
ticas, mediante las cuales los sofistas solian distorsionar habilmente el
sentido de un poema a fin de respaldar sus argumentos sobre un tema
en particular (en este caso, la areté):

Asf también estas reuniones, si se componen de hombres tales como la mayoria
de nosotros dicen ser, para nada necesitan de voces ajenas ni siquiera de poe-
tas, a los que no se puede preguntar de qué hablan; y muchos, al traerlos a
colacion en sus argumentos, los unos dicen que el poeta pensaba esto y los
otros aquello, discutiendo sobre asuntos que son incapaces de demostrar (Prt.,
347e1-7).13

Tal desconfianza hacia estas practicas exegéticas llevd a la mayor
parte de los intérpretes a ver en este episodio un tono parddico, cOmi-
co e ironico por parte del Socrates platonico respecto de este recurso
propio de la paideia sofistica.'* Prueba de ese tono es el hecho de que
Socrates prologue su interpretacion del canto de Simonides con una di-
gresion sobre la superioridad de los lacedemonios y cretenses en materia

13 0¥t 8¢ kot toiade cuvovsiat, &dv pev AdBoviat dvpdv oloimep Hudv ot moAloi pacty
elvo, 00dev Séovton GALoTpiog oviic 008E TomTdY, 0V¢ ovTe dwepécBot oldv T’ éoTiv TEPt M
Aéyovoty émoryOuevol Te ordTOLG Ol HEV TADTOL POIGTY TOV TOMTNV VOELY, 01 & £Tepol, mepl TPAyUa-
t0¢ dradeyduevor 6 ddvvorodot e€edéyEon.

14 Véase, entre otros, Vicaire, 1960, pp. 25, 134-135, 389, Des Places, 1969, pp. 236-
238, Guthrie, 1990, pp. 215, 222-223, Crombie, 1979, p. 248, Vlastos, 1991, pp. 190-
191, e Ildefonse, 1997, p. 48. Aun cuando reconoce en parte el tono comico, Frede,

1986, pp. 736-738, hace hincapié en los elementos serios de la exégesis socratica de



NOVA TELLVS, 29+1, 2011, pp. 21-39 29

de filosofia y discursos, los cuales no se destacaban precisamente por
su alto nivel de instruccion intelectual, sino mas bien por su proverbial
espiritu laconico, militar y tradicionalista. Un pasaje paradigmaético al
respecto puede leerse en Leyes:

Todos los griegos suponen de nuestra ciudad [Atenas] que es amante de
la palabra y que le agrada hablar mucho, mientras que de Lacedemonia y
Creta, de la una, que es de pocas palabras; de la otra, que practica mas la
abundancia de pensamiento que la locuacidad (Lg., I 641e4-7).15

El verdadero parecer de Socrates acerca de este asunto aparece al
final de su comentario del canto de Simonides, opinion que le sirve a su
vez para descartar el camino de la explicacion poética y reencauzar la
conversacion hacia el tema de la ensefabilidad de la areté propuesto al
comienzo de la reunion: “Pues me parece que el dialogar sobre la poesia
es lo més semejante a los banquetes de los hombres vulgares y frivolos”
(Prt., 347¢3-4).1 Quedan en pie, pues, tres aspectos: en primer lugar, si
bien se apresta a realizar un comentario detallado del canto de Simoni-
des, no fue Socrates el que propuso tal procedimiento sino Protagoras;
en segundo lugar, la manipulacion exegética del sentido Gltimo del
poema parte de la idea previa que cada uno de los oradores tiene acerca
de la naturaleza de la areté, lo cual, como en los malos banquetes, hace
realmente imposible la discusion y el intercambio; por Gltimo, el tema
de la desconfianza socratica respecto de la utilidad de estas practicas
exegéticas, ya que al no estar presente el poeta para responder dudas,

Simonides, los cuales contienen para esta intérprete importantes principios platdnicos
que contribuyen considerablemente a nuestra comprension de Protagoras, asi como tam-
bién para el desarrollo del pensamiento platdnico.

15 v oAy Gmovteg udy “EAAMveg brodauBdvovsty g eihdroydg té éott kol ToAdAOYOS,
Aoxedaipova 8¢ xol Kpinv, tv 8¢ noAdvotov paAlov fj tolvioyiov dokodoay. Seguimos
la traduccidn castellana de Lisi, 1999. Para la critica platonica de la impronta guerrera
seguida por la legislacion espartana y cretense, cf. especialmente La., 182e6-183a2, Hp.
Ma., 285¢2, R. VIII 547e1-548c2, Lg., 1 628d4-el; y Aristoteles, Pol., I1 1271a41-b19,
VII 2, 1324b7-9, 14, 1333b12-14. No obstante ello, en distintos pasajes de su obra Platon
suele manifestar cierta admiracion por la austera y rigida legislacion cretense y espar-
tana. Véase al respecto Cri., 52e5-53a3, Hp. Ma., 283e2-284a2, Smp., 209d4-e4, Phdr.,
258b10-c5, R., VIII 544¢1-3, X., 599d2-e4, Lg., I 631b3-6, 634d4-e6, 642al-5, donde
ubica a Zeus y Apolo como causa de dichas legislaciones.

16 1ot youp Soxkel ot 10 mept morfoeng StahéyecBon dpotdtotov eivar Toic cupmosiolg Toig

n , v s ,
1@V eadAev kol dyopoinv dvBpdrwv.



30 SOARES / CRITICA Y EMPLEO PLATONICO DE LA EXEGESIS

corroborar y descartar lecturas, se puede por este camino hacer que un
poema signifique lo que se quiera (de ahi que Socrates llegue a encon-
trar en él un antecedente de su tesis del intelectualismo moral). Como
al respecto apunta Szlezdk: “Parece como si Platon, con esa primera
interpretacion literaria de la historia espiritual europea presentada en
detalle, quisiera decir: toda interpretacion es necesariamente equivocada
o al menos parcial. Ni una metodologia avanzada ni las extraordinarias
capacidades intelectuales del intérprete pueden cambiar nada en el asun-
to en tanto no sea eliminada la causa misma. Esta consiste en el hecho
de que el intérprete introduce por necesidad su propio punto de vista”.!”
Nada mas apropiado aqui que aquel desatendido pasaje del Hipias Me-
nor, donde Socrates apuntaba: “Pues bien, dejemos a Homero, puesto
que es imposible preguntarle qué pensaba al escribir estos versos” (Hp.
Mi., 365c8-d1).!8

Traigamos ahora a colacion, como otra muestra del descrédito ha-
cia esta clase de exégesis poéticas practicada por los sofistas, un pasaje
del comienzo del Fedro, donde Socrates y el joven orador homdnimo se
aprestan a dar un paseo fuera de la muralla, y a leer, recostados a la som-
bra de un frondoso platano a orillas del riachuelo Iliso, el discurso erdtico
de Lisias. En ese bucodlico escenario vemos a Socrates aduciendo una fuer-
te critica contra la exégesis racional de los mitos contados por los poetas.
A proposito de una ligera brisa que percibe Fedro antes de sentarse a leer
en el lugar elegido, surge en el didlogo el tema de la verdad contenida en
el mito de Boreas, dios del viento de una gran fuerza, ligado a la estirpe de
los Titanes, al cual se le atribuye, entre otras acciones violentas, el rapto
de la doncella Oritia, hija del rey de Atenas Erecteo. En efecto, al pre-
guntarle Fedro a Socrates si el lugar elegido para leer no es donde se dice
que Boreas raptd a Oritia cuando estaba jugando con sus compaiieras en
las margenes del Iliso, surge la cuestion de la verdad acerca de ese mito:
“Pero por Zeus, dime, Socrates, ;tl confias en que lo que cuenta ese mito
es verdad?” (Phdr., 229c4-5)." La respuesta de Socrates manifiesta su
critica a la tendencia sofistica de explicar los mitos en términos racionales:

17 Szlezék, 1997, pp. 60-61.
18 o [ ’ 5/ 5 \ v o 5 ’ ’ ~
Tov uév “Ounpov toivuv édcwpuev, éneldn kai dddvatov érnavepécbot 11 note vodv
tadta éroinoey To €.
1900 névv vevomko, GAL" eing mpog Atdg, @ Tdxpoteg, ob 10010 10 uvBoddynuo meifn
aAnBic elvar;



NOVA TELLVS, 29+1, 2011, pp. 21-39 31

Veamos: si desconfiara, como los sabios, no estaria descaminado; en ese
caso, dandomelas de sabio, diria que el soplo de Boreas la empujo [a Oritia]
contra las rocas cercanas cuando estaba jugando con Farmacia [i. e. ninfa de
una fuente proxima al Iliso], y que por haber muerto de esa manera se dijo
que ella habia sido raptada por Boreas. O de la colina de Ares. Pues también
se cuenta una historia seglin la cual fue raptada de alli, y no de aqui. Pero
yo mismo, Fedro, considero encantadoras tales interpretaciones, aunque, por
otra parte, propias de un hombre no muy afortunado, si bien muy capaz y
esforzado. [...] De ahi que, entonces, después de haber mandado a paseo todo
eso, y persuadido por lo que habitualmente se cree sobre eso, como antes
decia, indago no estas cosas, sino a mi mismo (Phdr., 229¢6-d4, 230al-3).2°

Ademas de su patente inutilidad, el problema que Socrates encuen-
tra en esta clase de exégesis racionales de los mitos es que se pierden
en una rectificacion interminable del variado repertorio de figuras que
suelen protagonizarlos (Hipocentauros, Quimera, Gorgonas y Pegasos).
Tratar de reducir los mitos a los limites de lo verosimil es, en este sen-
tido, una verdadera pérdida de tiempo; de ahi que Socrates termine por
calificar en Fedro tal practica exegética como una sabiduria rudimen-
taria (Phdr. 229¢3).

Si bien a la luz de los pasajes examinados del Protdgoras y del Fedro
queda clara la desconfianza que manifiesta el Socrates platonico respec-
to de la exégesis sofistica aplicada a los mitos (como el de Boreas) y
poemas tradicionales (como el de Simonides), lo cierto es que a propd-
sito de una breve referencia a la poesia de Simonides al comienzo del
libro I de Repuiiblica, Platon pone en practica, de manera menos exhaus-

20 AM el dmiotoley, domep ol Gogot, 0bk dv dtomog ey, elta coer{dpevoc poinv adThv
nvedua Bopéov koo 1dv tAnclov metpdv obvv Papuoxelo noilovsay, doot kol obte o
televticacov AexBfvor brd 10D Bopéov dvdpractov yeyovévar f € "Apeiov tdyov Aéyeton
YOp o kot 00Tog 0 Adyog, (g ékelBev GAL oDk évOEvSe Npmdoln. éym 8¢, & Paldpe, EAAmg
uév 1o totodto. yopievto fyodpat, Mav 8& dewvod kai od mdvu edtvyovg dvdpdc. [...] 80ev
M xoipew édoag todto, nelBduevog 8¢ 1 voplopéve tept adtdv, 0 vovdn Eleyov, orond
oV todtor AN énovtov [...]. Seguimos la traduccidn castellana de Santa Cruz — Crespo,
2007. Para las referencias poéticas acerca del mito de Boreas, cf. especialmente Hes{odo,
Th., vv. 378-380, 869-880, Op., vv. 504-518, 547-553, Fr., 204. Sobre la racionalizacion
de los mitos, cf. especialmente Gadamer, 1934, p. 209, y Vicaire, 1960, pp. 392-393.
Para, en términos mas generales, la utilizacion y valoracion platonica de los mitos, sus
caracteristicas esenciales y su valor propedéutico, véase, entre la abundante bibliografia
existente, los trabajos de Frutiger, 1930, p. 36, Brisson, 1982, pp. 109-159, Droz, 1993,
pp- 9-18, y Mattéi, 1996, p. 3.



32 SOARES / CRITICA Y EMPLEO PLATONICO DE LA EXEGESIS

tiva, tal procedimiento exegético objetado en Protdgoras 'y Fedro. Pero
veamos coOmo y en qué contexto aparece esta cuestion en Repuiblica.
Ya desde el libro primero, Platdn nos enfrenta al examen de la natu-
raleza de justicia, pasando para ello revista a tres concepciones tra-
dicionales acerca de ésta. Aqui sdlo quiero detenerme en la segunda
sostenida por Polemarco, quien, apoyandose en Simonides, define la
justicia como una téchne cuyo fin es favorecer a los amigos y hacer
mal a los enemigos (R., I 331d4-332d8). Oponiéndose de plano a esta
idea que terminara por vincular con tiranos de la talla de Periandro de
Corinto, Perdicas I de Macedonia, Jerjes e Ismenias, Socrates sostendra
mas adelante que no es propio del hombre justo hacer mal a alguien
(aun cuando se trate de un enemigo) sino del injusto, de modo que no se
debe hacer mal a nadie en ninglin caso, puesto que el hacer mal (xokdg
nolelv) o dafar a alguien implica hacerlo malo (xaxOv moieiv), peor o
perverso. Volverlo, en una palabra, injusto (R., I 335c1-7). En el didlogo
que Socrates mantiene con Polemarco se trata, en efecto, de interpretar
qué es lo que quiso decir SimoOnides al definir la justicia como el dar a
cada uno lo debido:

De cierto —dije yo—, no es facil negar crédito a Simonides, pues es hombre
sabio e inspirado; pero lo que con ello quiera significar, quiza t, Polemarco,
lo sepas; yo, por mi parte, lo ignoro. [...] Asi, pues —dije yo—, seglin parece,
Simonides envolvid poéticamente en un enigma lo que entendia por justicia;
porque, a lo que se ve, pensaba que lo justo era dar a cada uno lo que le era
apropiado; y a esto lo llamé debido (R., I 331e5-8, 332b9-¢3).%!

Aunque hasta aqui pareciera dejar en manos de Polemarco la tarea
exegética del enigma plantado por SimoOnides, es SOcrates quien termina
por servirse de ella apelando a su vez al recurso —objetado en el Hipias
Menor*— de formularle preguntas hipotéticas a un poeta del pasado (en
este caso, Simodnides) e imaginar las respuestas que éste hubiera brin-
dado: “Si le hubieran preguntado: “Di, Simonides, ;qué es lo debido y
apropiado que da el arte llamado medicina y a quienes lo da?” ;Qué crees

2L AMAG pévtot, Av 8 €y, Zuwovidn ve 0d pddiov dmiotely —coedg youp kol Belog dvip—
10070 uévTol St mote Aéyel, ob pév, ® Hokéuapye, icog yryvookerg, £yod 8¢ dyvod. [...] "Hiviato
Gpo, v 8 £yd, dg fotkev, 6 Tipwvidng tomtikde 10 dikotov & ein. Stevoeito pev yép, dg
eaivetal, 0111001 €l dokaiov, 10 TPocTikov EkGoT® Gmodidovar, ToVTo 8¢ MvOracey OPeL-
Aduevov. Seguimos la traduccion castellana de Pabon — Fernandez Galiano, 1949.

2 Hp. Mi., 365¢8-d4.



NOVA TELLVS, 29+1, 2011, pp. 21-39 33

td que nos hubiera contestado?” (R., I 332¢5-8).2 A partir de ambos
recursos (manipulacion exegética e interrogatorio imaginario) Socrates
desprende una consideracidn negativa sobre este poeta, coherente por
los demas con la linea critica que desplegara en los libros II, IIl y X de
Repiiblica contra la tradicidon poética en su conjunto:

Parece, pues, que el justo se revela como un ladrdn, y acaso tal cosa la has
aprendido de Homero; pues éste que tiene en mucho a Autolico, abuelo
materno de Ulises, dice de ¢l que “sobresale entre los hombres por el robo
y el perjurio”. Es, por tanto, evidente que, seglin ti y segiin Homero y segiin
Simonides, la justicia es un arte de robar para provecho de los amigos y
dafio de los enemigos (R., I 334a10-b6).>

El comentario de Simoénides en el Protdgoras dejo en claro que a
partir de tal tipo de explicaciones un poema puede significar lo que se
quiera. Y aun cuando Platon desacredita, como vimos, el empleo de
este procedimiento exegético de corte sofistico en Protdgoras 'y Fedro,
sirviéndose del mismo termina en Repuiblica por censurar a SimoOnides

2 En R., X 599d2-e4 y Lg., I 629a3-630d1 Platon vuelve a utilizar el recurso del
interrogatorio imaginario a un poeta en relacion con Homero y Tirteo (poeta elegiaco
y general espartano del siglo vir a. C.), respectivamente. Aun cuando veamos aparecer
en algunos diélogos tal tipo de interrogatorio imaginario a poetas tradicionales, la mira
platonica no apunta tanto a ellos, sino mas bien a las derivaciones y utilizaciones que
los rapsodas (como en el caso del Ion), sofistas y rhétores tradicionales (como en Hipias
Menor y Fedro) hacen de sus obras. Véase al respecto Hp. Mi., 365c8-d4: “Pues bien,
dejemos a Homero, puesto que es imposible preguntarle qué pensaba al escribir estos
versos. Pero ti [Hipias], puesto que parece que aceptas su causa y que estas de acuerdo
con lo que afirmas que Homero dice, contesta conjuntamente en nombre de Homero y
en el tuyo” (Tov pgv “Ounpov toivov edompev, énewdn kol ddOvotov énavepécbor ti mote
VO®V ToDTeL Emoinoev To €T 6L & émeldn eoivy Gvade opevog Ty oitmay, Kot 60l cuvdokel
todto Grep eng “Ounpov Aéyewv, dmdxpvor kowfi brep ‘Ounpov e Kot cavtod).

24 Cf. asimismo en R., II 362a3-c8 la misma critica dirigida contra Esquilo. Por otro lado,
en R., VIII 568a8-d3, Platon encuentra en la poesia tragica (puntualmente en Euripides) un
elogio de la tiranfa, haciendo referencia a los poetas que solfan ser invitados a las cortes de
tiranos (como, por ejemplo, Simonides). Para este ataque a Simonides, cf. Vicaire, 1960,
pp- 137-139. Este poeta se convierte as{, junto con Homero, en el primer blanco explicito
de la critica platdnica a la tradicion poética. Para una opinidn contraria, véase Irwin, 2000,
p. 291: “Este recurrir a los puntos de vista de Simonides y de Céfalo indica que Platon
pretende hacernos notar que la concepcidon que el primero tiene acerca de la justicia no se
rechaza en el libro I. La intencidon de Platon en este libro no es solo descartar ideas erro-
neas sobre la justicia; por el contrario, defiende algunas de las que alli se introducen una



34 SOARES / CRITICA Y EMPLEO PLATONICO DE LA EXEGESIS

como base tedrica de la concepcidon acerca de la justicia sostenida por
Polemarco. Ahora bien, ;como explicar esta discrepancia de posturas
que advertimos en Platon respecto de la exégesis sofistica de los mitos y
poemas? Para responder esta pregunta es preciso explicitar brevemente
los puntos de vista contrapuestos a partir de los cuales Platon enfoca
la poesia tradicional en Protdgoras, Fedro y Republica. Quiero decir:
recordar que todo problema en Platdon se inscribe y cobra sentido en
funcion del contexto dramatico-filosofico que supone cada didlogo. Al
leer a Platdbn —como sugiere Gadamer— debemos siempre reconducir
con precision los enunciados conceptuales que aparecen en el didlogo a
la realidad dialogal de la que derivan.” El caso de la poesia tradicional
no constituye una excepcion al respecto, ya que lejos de una concepcion
univoca, se observan en torno a ella distintas valoraciones segiin el dia-
logo en que nos ubiquemos.

Creo, en este sentido, que se puede dar cuenta de tal discrepancia de
posturas a partir de dos razones. En primer lugar, a diferencia del Protd-
goras 'y del Fedro, la apelacion a la exégesis poética de tipo sofistico en el
libro I de la Repuiblica puede justificarse en funcion del marco conceptual
en que se inscribe el didlogo. Desde el inicio de Repiiblica Platon nos
advierte que para abordar el problema de la justicia, es menester ocupar-
se de la paideia gimnastico-musical vigente y, prioritariamente, de los
mitos contados por los poetas tradicionales. La cuestion de la paideia, y
en especial la de la hegemonia e influencia educativa que la poesia tra-
dicional ejerce sobre las almas de las jovenes generaciones, se entronca
claramente asi con el objeto Gltimo que persigue la obra, referido a como
surgen la justicia y la injusticia en una polis (R., 11 372e4-6, 376¢7-d2,
e2-4, 11 392c1-4). En vistas de este lugar fundamental que desempena en
la arquitectura conceptual de Republica la critica a la tradicion poética,
es logico que Platon, con tal de destronar a esta tradicion del lugar de
privilegio que ocupaba en materia pedagdgico-normativa,’ se sirva con

vez que ha concluido la larga y compleja tarea de interpretarlas apropiadamente”. Por su
parte, Rodrigo, 2001, pp. 142-145, lleva a cabo una lectura de estas primeras alusiones a los
poetas tradicionales, sehalando que en el libro I la poesfa aparece evocada negativamente
a partir del entrecruzamiento de la politica y la religion.

25 Gadamer, 1992, p. 396.

26 Gadamer, 1985, pp. 193-194, 201, apunta al respecto que en la ruptura con el
fundamento poético de la educacion atica se despliega el sentido educativo del filosofar
platonico como algo nuevo y diferente frente al conjunto de la tradicion: “Hay que com-



NOVA TELLVS, 29+1, 2011, pp. 21-39 35

frecuencia de recursos tales como el de la exégesis poética de tipo sofis-
tico y el de los interrogatorios imaginarios a poetas del pasado, recursos
que él mismo habia desacreditado en dialogos anteriores como el Hipias
Menory Protdgoras. Esta practica exegética va a extenderse, como es sa-
bido, a lo largo de Repuiblica, en cuyos libros II, III y X Platon se servira
de diversos pasajes de Homero, Hesiodo y Esquilo para extraer de ellos
tesis censurables en términos religiosos, ético-politicos, epistemoldgicos
y psicologicos, siempre sobre la base de la recepcion acritica de tales
contenidos poéticos por parte de los nifios y jovenes. En tanto que en
Protdgoras 'y Fedro lo que se halla en juego no es una reforma filosofico-
politica de la paideia poética vigente,”’ sino mas bien una apreciacion de
su importancia en funcion del tema de la naturaleza y ensefabilidad de
la areté en el caso del primero, y de la relacion entre éros, mania divina,
belleza e inmortalidad en el segundo, no encontramos en dichos dialogos
una valoracion negativa de la poesia tradicional en su conjunto, tal como
en Repuiblica, sino mas bien -como sehalamos al principio- de la exégesis
de tipo sofistico aplicada a los mitos y poemas tradicionales.
Contrariamente al enfoque de Republica, en Fedro encontramos la sis-
tematizacion de una concepcion positiva acerca de la poesia tradicional,
cuya presencia ya dejaba vislumbrarse en algunos didlogos de juventud
como Apologia, lon (“Asi, también, la Musa misma crea inspirados, y por
medio de ellos empiezan a encadenarse otros en este entusiasmo. De ah{
que todos los poetas épicos, los buenos, no es en virtud de una técnica

prender la critica a los poetas solo en conexion con esa fundacion global del Estado y
con motivo del rechazo radical del Estado existente, asi como desde su nueva fundacidon
en los términos de la filosofia. S6lo asi gana dicha critica una sencilla gravedad”. Por
su parte, Havelock, 1994, pp. 26-27, agrega que debe concebirse la Repiblica como un
enjuiciamiento llevado a cabo por Platdon contra la tradicidon poética griega y, principal-
mente, contra el sistema educativo que sobre ella se edifica, y cuyas principales autori-
dades normativas son poetas clave como Homero, Hesiodo, Simonides y los tragicos. La
Repblica en este sentido plantearia un problema que no es en sentido estricto filosdfico
sino mas bien social y cultural, en tanto que apunta primordialmente a la cuestion de la
condicion y calidad de la ensehanza tradicional griega, es decir, al proceso mediante el
cual se modelan las mentes y actitudes de los jovenes.

27 Cf. al respecto lo que sehala Grube, 1973, p. 279: “Cuando pasamos a la Repiiblica,
nos encontramos con que el tema del arte se estudia enteramente desde el punto de vista
del educador y del gobernante. No hay mencion alguna de la inspiracidon divina, ni tam-
poco se considera al artista como tal. El tema en cuestion no es ahora la calidad de una
obra de arte, sino solamente su valor social”.



36 SOARES / CRITICA Y EMPLEO PLATONICO DE LA EXEGESIS

por lo que dicen todos esos bellos poemas, sino porque estan endiosados
y posesos”, lon, 533e3-7)*® y Lisis; de transicion como Menon (“Algo
verdadero, me parece, y también bello [dicen] Pindaro y muchos otros de
los poetas, cuantos son divinos”, Men., 81a8-b2),” y de madurez como
Banquete (“Asimismo, tras haber puesto su mirada en Homero, Hesiodo
y demads buenos poetas, cualquiera preferiria tener para si hijos como ésos
antes que tenerlos humanos, celoso porque aquéllos dejan tras de si esa
clase de hijos propios que les proporcionan, por ser tales, fama y memoria
imperecederas. [...] por haber ostentado muchos y bellos trabajos y haber
generado toda clase de virtud”, Smp., 209d1-e3).3° Segiin esta concepcion
positiva que cabe desprender de dichos dialogos, la poesia tradicional se
revela como fuente de obras bellas e inmortales, las cuales, ademas de
expresar muchas verdades, traen aparejados los mayores bienes para la
humanidad (Phdr., 245a1-8); de ahi el gesto de alabanza que encontramos
hacia ella y su reivindicacidon en términos pedagdgicos.’! Ello explicaria a
su vez por qué en Protdgoras y Fedro Platon busca preservar a los mitos
(como el de Boreas) y poemas tradicionales (como el de Simonides) de
las sutiles practicas exegéticas a las que solian someterlos los sofistas.*
En efecto, ademas de testimoniar el conocimiento que Socrates detentaba

28 ot 8¢ kot ) Modoa évBévoug v motel o, Sict 8¢ i évBéwy tovtmv dAlmv évBovsta-

Covtov dpuaBoc ¢Eaptatot. névte yop of 1e t@v €ndv momtod ol dyoboi ovxk éx Téyvng GAN
#vBeot Svteg kol kotoyduevor mévto ot 1o Kokt Aéyovst motuorto. Seguimos la traduc-
cion castellana de Lledo, 1981. Cf. en la misma linea Ion 534al-c5.

29 °AANOR, Euotye Sokelv, kot kaAdv. [...] Aéyer 8¢ kal MivSapog kol Aot ToAAol tdv
nomtdv doot Oelol eicwv. Seguimos la traduccion castellana de Olivieri, 1983.

30 kot eig “Ounpov dmoPréyoc kot ‘Hofodov kal tobg dAhovg momntdg todg dyaodg
NGV, olo Excyovo Eontdy katoleimovoty, & éxetvols dOdvatov kKAEog kol vAuny Topéyetot
00T To1odTe SvTa. [...] ToAAS kol ke ho dmoenvauevot Epyo, YEVVICOVTEC TaVTOToV GPeTHY.
Seguimos la traduccidn castellana de Julia, 2004.

31 Para un anélisis de las diferencias entre los planteos de Repiiblica 'y Fedro respecto
de la relacion entre filosoffa y poesia, asi como de la poesia filosofica que asume el es-
tilo platdnico en este Gltimo diadlogo, véase Wilamowitz, 1919, p. 43, quien ya resaltaba
cOomo a la altura del Fedro Platon termina por reconocer el bien que existe en la creacion
inconsciente de los poetas; y Nussbaum, 1995, pp. 270, 486, segtin la cual no cabe hablar
en Fedro de una plena rehabilitacion o concepcion positiva de la poesia tradicional que
habia sido desacreditada en Repiiblica.

32 Si bien en Phdr., 278c2-d1 Platon afirma que Homero tendréa derecho al titulo de
filosofo so6lo si puede demostrar su saber respondiendo a preguntas sobre su obra, puede
interpretarse —tal como hace Nussbaum, 1995, p. 301- las palabras finales del dialogo,
esto es, el mensaje a Homero y Solon, en el sentido de que las Ninfas les han ensehado



NOVA TELLVS, 29+1, 2011, pp. 21-39 37

en materia poética (al punto de reconocer haberle dedicado en su momen-
to mucha atencion al poema de Simonides, motivo por el cual deja que
Protagoras ponga a prueba su conocimiento en ese terreno),* el Protdgo-
ras nos brinda por boca del personaje homonimo un cuadro preciso del
lugar central que ocupaba en el plan educativo tradicional de los nifos la
ensehanza de “las obras de los buenos poetas” con vistas al aprendizaje y
cuidado de la areté, puesto que esas obras exhiben alabanzas y encomios
de varones buenos del pasado cuyo modelo los nifios pueden emular.>

En segundo lugar, tal discrepancia de posturas puede explicarse por el
lado de que, aun cuando Platon haya invertido gran parte de su empresa
filosdfica en desmarcar a Socrates, su personaje conceptual, del conjunto
de los sofistas, y de construir su identidad filosofica en contraposicion
a ese otro conceptual, lo cierto es que a veces lo presenta empleando el
mismo tipo de practicas retoricas, antilogicas, eristicas y exegéticas que
critica en sus rivales intelectuales.* Con ello no quiero decir que haya que
tomar al Socrates platonico como un sofista al pie de la letra, sino mas
bien que, a la luz de algunos didlogos platonicos (pensemos como ejem-
plo paradigmatico en el Gorgias), puede vislumbrarse en €l un comporta-
miento ambiguo en relacion con las estrategias argumentativas puestas en
juego por la sofistica.’ Si aplicamos esto al caso de la exégesis poética
de tipo sofistico, Socrates pareciera asumir por momentos en el libro I de
Repiiblica la postura que en el Protdgoras criticaba al sofista homonimo.
El tema de la exégesis de los mitos y poemas tradicionales podria leerse
asi como un caso mas de apropiacion platdonica de un recurso de cuiio
sofistico.

a Socrates y Fedro que la poesfa es filosofia cuando esta adecuadamente combinada con
respuestas y explicaciones.

3 Cf. al respecto Prt., 339b5-6, 341e7-342a2.

3 Véase Prt., 325¢5-326€5, y en la misma linea Lg., VII 804c1-817€3.

3 Para esta estrategia platonica de apropiacion, cf. especialmente Vicaire, 1960, p. 25,
Kerferd, 1981, pp. 4-6, y Cassin, 2008, pp. 14-15.

3 Tanto Rossetti, 2000, pp. 105-118; 2001, pp. 170-179, como Renaud, 2001, pp.
65-86, destacan en el Socrates platonico (y puntualmente en el Gorgias) el empleo de
estrategias retoricas contra la retorica de tipo sofistico. Para una comparacion directa

entre las estrategias comunicacionales socraticas y gorgianas, véase, en especial, Rossetti,
2001, pp. 179-185.



38 SOARES / CRITICA Y EMPLEO PLATONICO DE LA EXEGESIS

BIBLIOGRAFIA

Ediciones, traducciones y comentarios

BURNET, J., Platonis Opera, Oxford, Clarendon Press, 5 vols., 1900-1907 (vol. I:
E. A. Duke et alia, 1995; Slings, S. R., Platonis Rempublican, Oxford, Oxford
University Press, 2003).

BRissoN, L., Platon. Phédre, Paris, GF — Flammarion, 1989.

CALONGE, J., Platon. Hipias Menor, en Didlogos, Madrid, Gredos, vol. 1., 1981.

GARCIA GUAL, C., Platon. Protdgoras, en Didlogos, Madrid, Gredos, vol. 1., 1981.

GIL, L., Platon. Fedro, Buenos Aires, Orbis, 1983.

ILDEFONSE, F., Platon. Protagoras, Paris, Flammarion, 1997.

JuLia, V., Platon. Banquete, Buenos Aires, Losada, 2004.

LEroOUX, G., Platon. La République, Paris, GF — Flammarion, 2002.

List, F., Platon. Leyes, en Didlogos, Madrid, Gredos, vols. VIII-IX, 1999.

LLEDO, E., Platon. Ion, en Didlogos, Madrid, Gredos, vol. 1., 1981.

OLIVIERI, F., Platon. Menon, en Didlogos, Madrid, Gredos, vol. II, 1983.

PABON, G. — FERNANDEZ GALIANO, M., Platon. La Repiiblica, Madrid, Instituto de
Estudios Politicos, 3 vols., 1949.

PEREZ JIMENEZ, A. - Martinez Diez, A., Hesiodo. Obras y fragmentos, Madrid,
Gredos, 1978.

RADICE, R. (ed.), Lexicon 1. Plato, Milano, Biblia, 2003.

SANTA CrUZ, M. L. — Crespo, M. L., Platon. Fedro, Buenos Aires, Losada, 2007.

TayLor, C. C. W., Plato. Protagoras, translation and revised edition, Oxford,
Oxford Clarendon Press, 1991.

VICAIRE, P., Platon. Phédre (texte établi par C. Moreschini), en Oeuvres Com-
pletes, Paris, Les Belles Lettres, tome IV, 3, 1985.

ZARAGOZA, J., Jenofonte. Recuerdos de Socrates, Barcelona, Planeta-De Agostini, 1995.

Estudios criticos

BRISSON, L., Platon, les mots et les mythes, Paris, Maspero, 1982.

Babiou, A., Pequeiio manual de inestética, Buenos Aires, Prometeo, 2009.

CANTO-SPERBER, M. (ed.), Filosofia griega, Buenos Aires, Docencia, vol. I, 2000.

CASSIN, B., El efecto sofistico, Buenos Aires, Fondo de Cultura Economica, 2008.

CROMBIE, 1. M., Andlisis de las doctrinas de Platon, Madrid, Alianza, vol. 1., 1979.

DE MAGALHAES-VILHENA, V., Le probléme de Socrate. Le Socrate historique et le
Socrate de Platon, Paris, Presses Universitaires de France, 1952.

DELEUZE, G. - GUATTARI, F., ;Qué es la filosofia?, Barcelona, Anagrama, 1993.

DERRIDA, J., La tarjeta postal. De Socrates a Freud y mds alld, México, Siglo
XXI, 1986.

DEs PLACES, E., “Simonide et Socrate dans le Protagoras de Platon”, Les Etudes
Classiques, 37, 1969, pp. 236-244.

DETIENNE, M., Los maestros de verdad en la Grecia arcaica, Madrid, Taurus, 1983.

Droz, G., Los mitos platonicos, Barcelona, Labor, 1993.



NOVA TELLVS, 29+1, 2011, pp. 21-39 39

)

FRrReDE, D., “The Impossibility of Perfection: Socrates’ Criticism of Simonides
Poem in the Protagoras”, The Review of Metaphysics, 39, 1986, pp. 729-753.

FRUTIGER, P., Les mythes de Platon. Etude philosophique et littéraire, Paris, Alcan,
1930.

GADAMER, H.-G., “Plato und die Dichter”, en Griechische Philosophie 1, Gesammel-
te Werke, J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), Tubingen, Band 5, 1985, pp. 187-211.

_, Verdad y método 11, Salamanca, Sigueme, 1992.

GALL, N., Poesia silenciosa, pintura que habla. De Simonides a Platon: la inven-
cion del territorio artistico, Barcelona, El Acantilado, 1999.

GRIMAL, P., Diccionario de mitologia griega y romana, Barcelona, Paidos, 1981.

_, La mitologia griega, Barcelona, Paidos, 1989.

GRUBE, G. M. A., El pensamiento de Platon, Madrid, Gredos, 1973.

GutHRIE, W. K. C., Historia de la filosofia griega, Madrid, Gredos, vol. IV, 1990.

HAvELOCK, E. A., Prefacio a Platon, Madrid, Visor, 1994.

HeGEL, G. W. E., Lecciones sobre la historia de la filosofia, México, Fondo de
Cultura Economica, vol. II, 1955 [1833].

IRWIN, T., La ética de Platon, México, Universidad Nacional Autdbnoma de Méxi-
co, 2000.

KERFERD, G. B., “The Future Direction of Sophistic Studies”, en Kerferd, G. B. (ed.),
The Sophists and their Legacy, Proceedings of the Fourth International Colloguium
on Ancient Philosophy, Wiesbaden, Franz Steiner Verlag GMBH, 1981, pp. 1-6.

Kirk, G. S., La naturaleza de los mitos griegos, Barcelona, Labor, 1992.

Martel, J.-F., Platon et le miroir du mythe. De 1’dge d’or a [I’Atlantide, Parfs,
Presses Universitaires de France, 1996.

NIETZSCHE, F., Mds alld del bien y del mal, Madrid, Alianza, 1983 [1885].

NussBAUM, M. C., La fragilidad del bien. Fortuna y ética en la tragedia y la
filosofia griega, Madrid, Visor, 1995.

RENAUD, F., “La rhétorique socratico-platonicienne dans le Gorgias (447 a-461
b)”, Philosophie Antique, 1, 2001, pp. 65-86.

RoDRIGO, P., “Platon et I’art austere de la distanciation”, en Fattal, M. (ed.), La
philosophie de Platon, Paris, L’Harmattan, 2001, pp. 139-165.

RODRIGUEZ ADRADOS, F., Liricos Griegos. Elegiacos y yambografos arcaicos,
Madrid, Consejo superior de investigaciones cientificas, vol. I, 1981.

RossetTl, L., “Rhétorique de 1’anti-rhétorique et effet de surprise a 1’origine de
I’image négative des sophistes”, Noésis, 2, 2000, pp. 105-118.

_, “Larhétorique de Socrate”, en Romeyer Dherbey, G. — Gourinat, J.-B. (eds.),
Socrate et les socratiques, Paris, Vrin, 2001, pp. 161-185.

SzLezak, T. A., “La interpretacion de SimoOnides en el Protigoras”, en Leer a
Platon, Madrid, Alianza, 1997, pp. 59-62.

VERNANT, J.-P., Mito y religion en la Grecia antigua, Barcelona, Ariel, 1991.

VICAIRE, P., Platon: Critique littéraire, Paris, Klincksieck, 1960.

Vviastos, G, Socrates, Ironist and moral Philosopher, Cambridge, Cambridge Uni-
versity Press, 1991.

WILAMOWITZ-MOELLENDORFF, U. von, Platon, Berlin, Weidmannsche, vol. II, 1919.





