
nova tellvs, 29  ◆1, 201121

Crítica y empleo platónico de la exégesis sofística de los 
mitos y poemas tradicionales

Lucas Soares
Universidad de Buenos Aires 

Consejo Nacional de Investigaciones Científicas y Técnicas
lucso74@gmail.com

Resumen: En este trabajo examino el contraste que puede establecerse entre la pos-
tura negativa asumida por Platón en Protágoras y Fedro respecto de la exégesis so-
fística aplicada a los mitos y poemas tradicionales, y la actitud positiva que él mismo 
pone en práctica en el libro I de la República en relación con tal tipo de exégesis, al 
discutir una concepción tradicional de la justicia vinculada a la poesía de Simónides. 
En segundo lugar, procuro explicar tal discrepancia de posturas mediante una consi-
deración de los puntos de vista contrapuestos a través de los cuales Platón enfoca la 
poesía tradicional en Protágoras, Fedro y República, perspectivas que, lejos de una 
concepción unívoca, revelan distintas valoraciones respecto de ella. 

Critique and platonic use of the sophistical exegesis
applied to traditional myths and poems

Abstract: In this paper I will analyze the contrast that can be established between 
the negative view assumed by Plato in Protagoras and Phaedrus for sophistical 
exegesis applied to traditional myths and poems, and the positive view that Plato 
puts into practice in Republic I to discuss a traditional concept of justice related to 
the poetry of Simonides. Secondly, I will try to explain this discrepancy through a 
consideration of the conflicting views by which Plato focuses on traditional poetry 
in Protagoras, Phaedrus and Republic; perspectives that, far from a single concep-
tion, reveal different assessments of traditional poetry. 

Palabras clave: Exégesis, poesía, sofística, mito tradicional. 
Keywords: Exegesis, poetry, sophistry, traditional myth.
Fecha de recepción: 20 de febrero de 2011.
Fecha de aceptación: 29 de junio de 2011.

NOVATELLUS29-1.indb   21 23/09/11   14:13



nova tellvs, 29  ◆1, 201123

Crítica y empleo platónico de la exégesis sofística de los 
mitos y poemas tradicionales

Lucas Soares

Si bien el Sócrates platónico1 no suele ser muy adepto a la práctica 
sofística de tratar de dar cuenta en términos racionales de los aciertos y 

1 Sobre la eterna y espinosa controversia acerca de cómo distinguir en los diálogos 
platónicos lo que pertenece al Sócrates histórico (sobre todo teniendo en cuenta la 
carencia de datos absolutamente confiables acerca del contenido real de su pensa
miento) y lo que corresponde a Platón (o al Sócrates platónico), véase especialmente 
De Magalhâes-Vilhena, 1952, pp. 186-193, 354-451, y Canto-Sperber, 2000, pp. 217, 
219, quien acertadamente señala al respecto: “Felizmente, las violentas querellas que 
agitaron el mundo de los historiadores de la filosofía griega respecto de la parte corres
pondiente al socratismo en el pensamiento platónico se han apaciguado un poco en el 
curso de los últimos decenios; sobre todo, ninguna de las posiciones extremas que se 
acaban de recordar (según las cuales Platón debería todo a Sócrates o, por el contrario, 
no le debería nada) se toman hoy en serio. Se admite que el pensamiento platónico no se 
confunde con el pensamiento socrático, al mismo tiempo que se reconoce la presencia 
de una influencia socrática en los primeros escritos de Platón. […] La obra de Platón 
es, sin duda, uno de los mejores medios de acceder al pensamiento de Sócrates, pero es 
necesario no olvidar que el talento literario y filosófico de su autor nos disimula, con 
seguridad, una parte de ese pensamiento, cuya influencia vuelve a encontrarse también 
en las demás escuelas que se inspiraron en él”. En lo que concierne a nuestro análisis, 
cuando hablamos de Sócrates nos referimos puntualmente al Sócrates platónico, o —para 
decirlo en palabras de Nietzsche, 1983 [1885], p. 120— a Sócrates como “máscara” o 
“personaje conceptual” del platonismo. Cf. en la misma línea Derrida, 1986, pp. 18, 
20-21, y Deleuze y Guattari, 1993, pp. 64-67, para quienes la filosofía no cesa de hacer 
vivir a personajes conceptuales: “Los personajes conceptuales son los ‘heterónimos’ del 
filósofo, y el nombre del filósofo, el mero seudónimo de sus personajes. El filósofo es 
la idiosincrasia de sus personajes conceptuales. El destino del filósofo es convertirse en 
su o sus personajes conceptuales, al mismo tiempo que estos personajes se convierten 
ellos mismos en algo distinto de lo que son históricamente, mitológicamente o corrien
temente (el Sócrates de Platón, el Dioniso de Nietzsche, el Idiota de Cusa). También 
en esto fue Platón quien empezó: se volvió Sócrates, al mismo tiempo que hizo que 
Sócrates se volviera filósofo”.

NOVATELLUS29-1.indb   23 23/09/11   14:13



24	 soares / crítica y empleo platónico de la exégesis

errores de los textos poéticos,2 en el agón discursivo que mantiene con 
Protágoras en el diálogo homónimo accede a participar de buen grado en 
el análisis que el sofista le propone en torno a un poema de Simónides de 
Ceos, cuyo tema se vincula con la adquisición y conservación de la areté. 
Protágoras busca con ello poner a prueba el conocimiento poético de Só-
crates, pues cree que para un varón una parte importante de su educación 
pasa por ser entendido en poesía (Prt. 338e6-339a1).3 La elección de Si-
mónides por parte del sofista no es casual ya que se trata de un conocido 
poeta lírico que viajaba por distintos lugares de Grecia, componiendo 
por encargo de tiranos y aristócratas poemas que permiten dar cuenta de 
las preocupaciones éticas de la poesía lírica de los siglos vi y v a. C: la 
imposibilidad de la perfección, la distancia infranqueable entre dioses y 
hombres, las vicisitudes de la vida humana y la imperiosa necesidad de 
la moderación.4 Su actividad como influyente poeta de corte, su palabra 
autorizada en materia de virtud y la anécdota de que percibía honorarios 
por sus composiciones poéticas permiten ver en Simónides un precursor 
del movimiento sofístico.5 Ya en el marco de la descripción de la educa-
ción tradicional de los niños, Platón mismo se encarga en el Protágoras 
de trazar por boca del personaje homónimo una relación de continuidad 
entre la misión educativa de los poetas tradicionales y la de los sofistas: 

2 Un claro ejemplo de esta práctica puede leerse en el Hipias Menor, donde toda la 
discusión que mantiene Sócrates con el sofista homónimo versa acerca del carácter de 
Aquiles y Odiseo y, más concretamente, sobre a cuál de ellos ha hecho mejor Homero 
en lo que respecta a verdad y engaño. Véase asimismo Aristóteles, Po., 1456b15-19 y 
SE 173b17-25, donde se hace referencia al error que Protágoras encontraba en el primer 
verso de la Ilíada. Gadamer, 1985, p. 197, destaca al respecto el carácter enciclopédico 
de la paideia sofística y sus arbitrarias moralizaciones del material formativo de la poesía 
antigua. 

3 Cf. asimismo, las palabras de Sócrates en Crátilo, donde el filósofo señala que es pre-
ciso aprender de Homero y de los demás poetas (Cra., 391c8-d1). Sobre el saber poético 
de Sócrates y su práctica exegética, véase especialmente Jenofonte, Mem. I, 2, 56-60. 

4 Para la figura y obra de Simónides, véase, entre otros, Rodríguez Adrados, 1981, e 
Ildefonse, 1997, p. 196.

5 Sobre Simónides como poeta y primer sofista, cf. entre otros Vicaire, 1960, pp. 23-
25, Detienne, 1983, pp. 109-112, Ildefonse, 1997, pp. 47, 201, n. 285, y Galí, 1999, pp. 
141-157, para quien no sólo la concepción que tenía Simónides de la palabra poética le 
acerca al movimiento sofístico del siglo V a. C., sino que también su comparación entre 
la poesía y la pintura encuentra eco en Gorgias de Leontinos, uno de los miembros más 
sobresalientes de esta corriente. 

NOVATELLUS29-1.indb   24 23/09/11   14:13



nova tellvs, 29◆1, 2011, pp. 21-39	 25

Yo, desde luego, afirmo que el arte de la sofística es antiguo, si bien los que 
lo manejaban entre los varones de antaño, temerosos de los rencores 
que suscita, se fabricaron un disfraz, y lo ocultaron, los unos con la poesía, 
como Homero, Hesíodo y Simónides, y otros, en cambio, con ritos religiosos 
y oráculos, como los discípulos de Orfeo y Museo. […] Todos ésos, como 
digo, temerosos de la envidia, usaron de tales oficios como velos. […] Yo, sin 
embargo, he seguido el camino totalmente opuesto a éstos, y reconozco que 
soy un sofista y que educo a los hombres (Prt., 316d3-9, 316e4-5, 317b3-5).6

Sin entrar en el examen puntual de cada uno de los versos del poe-
ma de Simónides traídos a colación en el coloquio, en lo que sigue me 
interesa destacar, en primer lugar, el contraste que puede establecerse 
entre la postura crítica asumida por Platón en Protágoras y en Fedro 
respecto de este tipo de exégesis sofística aplicada a los mitos y poemas 
tradicionales,7 y la actitud positiva que él mismo pone en práctica en el 
libro I de República en relación con tal tipo de exégesis, al discutir una 
concepción tradicional de la justicia vinculada a la poesía de Simónides. 

6 ÉEg∆ d¢ tØn sofistikØn t°xnh fhm‹ m¢n e‰nai palaiãn, toÁw d¢ metaxeirizom°nouw 
aÈtØn t«n palai«n éndr«n, foboum°nouw tÚ §paxy¢w aÈt∞w, prÒsxhma poie›syai ka‹ pro-
kalÊptesyai, toÁw m¢n po¤esin, oÂon ÜOmerÒn te ka‹ ÑHs¤odon ka‹ Zimvn¤dhn, toÁw d¢ aÔ te-
latãw te ka‹ xrhsmvd¤aw, toÁw émf¤ te ÉOrf°a ka‹ Mousa¤on […] o�toi pãntew, Àsper l°gv, 
fobhy°ntew tÚn fyÒnon ta›w t°xnaiw parapetãsmasin §xrÆsanto […] §g∆ oÔn toÊtvn tØn 
§nant¤an ëpasan ıdÚn §lÆluya, ka‹ ımolof« te sogistØw e‰nai ka‹ paideÊein ényr≈pouw.  
Seguimos la traducción castellana de García Gual, 1981. Al respecto Hegel, 1955 
[1833], pp. 11-12, reconoce en sus Lecciones que los sofistas vinieron a sustituir a 
los poetas y rapsodas en el rol de maestros de Grecia: “La cultura, así entendida, se 
convierte en la finalidad general de la enseñanza; por eso surgió por doquier multitud 
de maestros de sofística. Más aun, los sofistas son los maestros de Grecia, gracias a los 
cuales, en realidad, pudo surgir en ésta una cultura; en tal sentido, vinieron a sustituir 
a los poetas y a los rapsodas, que habían sido anteriormente los verdaderos maestros”. 
Cabe agregar por lo demás que mediante el empleo de diversos recursos estilísticos, 
argumentativos y persuasivos, sofistas tales como Protágoras y Gorgias (por citar solo 
a los más célebres), lograban también, al igual que los poetas tradicionales hechizar, 
narcotizar o cautivar, en términos de Platón, al auditorio; de allí que puedan estable
cerse algunos paralelos entre la crítica platónica a oradores y sofistas y la dirigida a 
los poetas tradicionales. Véase en este sentido Badiou, 2009, p. 45: “Pero, ya entonces, 
después de todo, el sofista Protágoras señalaba el aprendizaje artístico como la clave 
de la educación. Existía una alianza entre Protágoras y Simónides el poeta, de la que el 
Sócrates de Platón intenta hacer fracasar el ardid y someter la intensidad pensable a sus 
propios fines”. 

7 Cuando nos referimos a los mitos y poemas tradicionales no queremos decir que se 
trate exactamente de lo mismo, sino más bien de que su tratamiento conjunto por parte 

NOVATELLUS29-1.indb   25 23/09/11   14:13



26	 soares / crítica y empleo platónico de la exégesis

En segundo lugar, procuro dar cuenta de esta discrepancia de posturas 
que advierto en Platón a partir de dos razones. 

El contenido del poema de Simónides expresa en líneas generales que 
para los hombres es sumamente difícil adquirir y conservar la areté, de 
modo que sólo los dioses pueden tener tal privilegio y hacer mejores du-
rante más tiempo a quienes aman.8 Toda la exégesis del poema va a girar 
en torno a la contradicción que encuentra Protágoras entre dos versos.9 
Puntualmente entre aquel donde Simónides afirma “llegar a ser un varón 
bueno es, por cierto, verdaderamente difícil” (êndrÉ égayÚn m¢n élay°vw 
gen°syai xalepÒn, Prt. 339b1-3), haciendo con ello referencia a la excelen-
cia o perfección física, moral e intelectual del hombre, y el verso en el que 
censura la sentencia de Pítaco de Mitilene, uno de los siete sabios: “Difícil, 
dice, es ser noble” (xalepÚn fatÉ §sylÚn ¶mmenai, Prt. 339c3-5). Tomando 
como ejemplo ambos versos del mismo canto, Protágoras concluye la in-
corrección o falta de coherencia interna del poema; pues al censurar Simó-
nides al que dice lo mismo que él termina al fin y al cabo por censurarse a 
sí mismo. Apelando a la ayuda del sofista Pródico de Ceos,10 compatriota 

del Sócrates platónico se justifica por el hecho de que los mitos, aquellas historias tradi-
cionales acerca de dioses y héroes, tienen —tal como señalan, entre otros, Grimal, 1989, 
pp. 9-13; Vernant, 1991, pp. 16-21, y Kirk, 1992, pp. 12, 25, 79-93— como principal ve-
hículo de transmisión a la tradición poética griega que va de Homero a los trágicos. Para 
la cuestión de los “mitos tradicionales contados por los poetas” como primera instancia 
modeladora del carácter ético-religioso de los niños, véase especialmente R. III 398b6-8, 
VI 501e4, y Lg. I 644e4-5, III 677a1-2, IX 872d7-e2, XI 926e9-927a8. 

8 Simónides compuso este poema en honor a Escopas, hijo de Creonte, cuando fue 
albergado en Tesalia por la familia de los Escópadas (cf. Prt. 339a6-7). Este pasaje del 
Protágoras (339a-347a) constituye la única fuente de transmisión para la reconstrucción 
del poema. 

9 Pocas veces el Sócrates platónico apela al recurso de destacar la contradicción en 
un poema. Una excepción puede encontrarse en Men., 81b1-2 y 95c9-96a4, donde a 
propósito de la cuestión de la enseñabilidad o no de la areté, trae a colación una serie 
de versos de Teognis (vv. 33-36, 434-438), poeta del siglo vi a. C. oriundo de Mégara, 
para mostrar como éste, al igual que otros políticos y sofistas, se contradice respecto de 
tal asunto, pues a veces habla de la areté como si fuese enseñable y otras como si no 
lo fuese. Por lo demás, cabe señalar que los consejos de Teognis testimonian la ética 
tradicional de la aristocracia, así como los procesos sociales que tenían lugar en el siglo 
vi, tales como las advertencias contra la tiranía, el temor ante “los nuevos ricos”, la 
problemática de las guerras civiles de la época, etcétera. 

10 Las preocupaciones del sofista Pródico giraban en torno a problemas políticos y a la 
precisión en el empleo correcto y análisis del lenguaje (por ejemplo, el tema de la correc-

NOVATELLUS29-1.indb   26 23/09/11   14:13



nova tellvs, 29◆1, 2011, pp. 21-39	 27

de Simónides presente en la reunión celebrada en la casa del rico Calias, 
y sobre todo a su saber acerca de la corrección de los nombres (ÙryÒthw 
Ùnomãtvn) y la discriminación entre términos de aparente sinonimia, Só-
crates introduce una distinción entre la puntualidad de la generación del 
verbo “llegar a ser” (gen°syai) que aparece en el primer verso, y el aspec-
to durativo de “ser” (e‰nai) en el segundo, a fin de probar que Simónides 
no se contradice a sí mismo al censurar a Pítaco: 

Pues Pítaco no llamaba difícil a eso, al “llegar a ser” noble, como Simó
nides, sino al “serlo”. Y no es lo mismo, Protágoras, según dice aquí Pró-
dico, el “ser” y el “llegar a ser”. Si no es lo mismo el “ser” y el “llegar a 
ser”, no se contradice Simónides (Prt., 340c4-8).11 

Cuando le toca dar su posición ante Protágoras y Pródico, Sócrates 
interpreta el canto de Simónides como una clara reprobación de la sen-
tencia de Pítaco, en el sentido de que éste se engaña al no advertir que lo 
verdaderamente difícil no es “ser” un varón bueno, sino “llegar a serlo”, 
pues serlo, o sea, permanecer en tal disposición, no es algo propio de 
los hombres sino un privilegio reservado a los dioses. Sócrates ilustra su 
lectura montando una supuesta conversación entre Simónides y Pítaco: 

Después de esto, avanzando un poco, dice, como si expusiera un razonamiento, 
que “llegar a ser un varón bueno es, por cierto, difícil de verdad”, pero 
posible por un cierto tiempo; pero una vez alcanzado esto, permanecer en 
esta disposición y “ser un varón bueno”, como tú dices, Pítaco, imposible e 
inhumano, ya que “sólo un dios tendría tal privilegio” (Prt. 344b6-c3).12 

Así concluye Sócrates su defensa del poema de Simónides hallando 
en él un antecedente de su tesis del intelectualismo moral, según la cual 

ción de los nombre —orthótes onomáton—; la distinción de los significados de las palabras 
comúnmente consideradas sinónimos: la sinonímica: diaíresis onomáton, Prt., 358a6-7). 
Platón lo menciona en diversos diálogos como el Chrm. 163d3-6, Men. 96d7, Euthd., 
277e3-4, Cra., 384b3-6, Prt., 314c1, 337a1-c6, 341a3-4, Phdr., 267b2-5, Tht., 151b, entre 
otros, donde reconoce haber asistido a algunas lecciones suyas y ser su discípulo (mathetés). 

11 oÈ går toËto ı PittakÚw ¶legen tÚ xalepÒn, gen°syai §sylÒn, Àsper ı Simon¤dew, éllå 
tÚ ¶mmenai· ¶stin d¢ oÈ taÈtÒn, Œ ProtagÒra, Àw  fhsin PrÒdikow ̃ de, tÚ e‰nai ka‹ tÚ gen°syai. 
efi d¢ mØ tÚ aÈtÒ e‰nai t“ gen°syai, oÈk §nant¤a l°gei ı Simon¤dhw aÈtÚw aÍtƒ. Esta misma 
distinción entre e‰nai y gen°syai reaparece en Prt., 343e5-344a4 y Tht., 152d7-e9. 

12 L°gei går metå toËto Ùl¤ga diely≈n, …w ên efi l°goi lÒgon, ˜ti gen°syai m¢n êndra éga-
tÚn xalepÚn éley°vw, oÂon te m°ntoi §p¤ ge xrÒnon tinã· genÒmenon d¢ diam°nein §n taÊt˙ tª 
ßjei ka‹ e‰nai êndra égayÒn, …w sÁ l°geiw, Œ Pittak°, édÊnaton ka‹ oÈk ényr≈peion, éllå 
yeÚw ín mÒnow toËto ¶xoi tÚ g°raw.

NOVATELLUS29-1.indb   27 23/09/11   14:13



28	 soares / crítica y empleo platónico de la exégesis

nadie obra mal voluntariamente sino por ignorancia, y agregando que es 
algo universalmente aceptado por los sabios. 

Más allá de la supuesta contradicción entre los dos versos del poema 
de Simónides, lo que sorprende es el hecho de que Sócrates se preste a 
seguir la exégesis de aquél propuesta por Protágoras; que haga interve-
nir en su comentario al sofista Pródico a fin de auxiliarlo con la defini-
ción, distinción y orden de los términos implicados en el poema (i. e., 
la distinción entre “ser” y “llegar a ser”; el sentido del término “difícil” 
—xalepÒn— para los de Ceos y su función dentro del poema; el valor 
de la partícula m°n, etc.); y que a su vez termine por brindar su propia 
interpretación sobre la corrección e intención última del canto, contraria 
a la sostenida por Protágoras. Sorprende tal actitud porque en el fondo 
todo el comentario socrático del poema de Simónides busca ilustrar la 
falta de seriedad y el carácter tendencioso de este tipo de exégesis poé-
ticas, mediante las cuales los sofistas solían distorsionar hábilmente el 
sentido de un poema a fin de respaldar sus argumentos sobre un tema 
en particular (en este caso, la areté): 

Así también estas reuniones, si se componen de hombres tales como la mayoría 
de nosotros dicen ser, para nada necesitan de voces ajenas ni siquiera de poe
tas, a los que no se puede preguntar de qué hablan; y muchos, al traerlos a 
colación en sus argumentos, los unos dicen que el poeta pensaba esto y los 
otros aquello, discutiendo sobre asuntos que son incapaces de demostrar (Prt., 
347e1-7).13

Tal desconfianza hacia estas prácticas exegéticas llevó a la mayor 
parte de los intérpretes a ver en este episodio un tono paródico, cómi-
co e irónico por parte del Sócrates platónico respecto de este recurso 
propio de la paideia sofística.14 Prueba de ese tono es el hecho de que 
Sócrates prologue su interpretación del canto de Simónides con una di-
gresión sobre la superioridad de los lacedemonios y cretenses en materia 

13 oÏtv d¢ ka‹ to¤ade sunous¤ai, §ån m¢n lãbontai éndr«n oÂo¤per ≤m«n ofl pollo¤ fasin 
e‰nai, oÈd¢n d°ontai éllotr¤aw fvn∞w oÈd¢ poiht«n, oÓw oÎte éver°syai oÂÒn tÉ §st‹n per‹ œn 
l°gousin §pagÒmeno¤ te aÈtoÁw ofl m¢n taËta fasin tÚn poihtØn noe›n, ofl dÉ ßtera, per‹ prãgma-
tow dialegÒmenoi ˘ édunatoËsi §jel°gjai.

14 Véase, entre otros, Vicaire, 1960, pp. 25, 134-135, 389, Des Places, 1969, pp. 236-
238, Guthrie, 1990, pp. 215, 222-223, Crombie, 1979, p. 248, Vlastos, 1991, pp. 190-
191, e Ildefonse, 1997, p. 48. Aun cuando reconoce en parte el tono cómico, Frede, 
1986, pp. 736-738, hace hincapié en los elementos serios de la exégesis socrática de 

NOVATELLUS29-1.indb   28 23/09/11   14:13



nova tellvs, 29◆1, 2011, pp. 21-39	 29

de filosofía y discursos, los cuales no se destacaban precisamente por 
su alto nivel de instrucción intelectual, sino más bien por su proverbial 
espíritu lacónico, militar y tradicionalista. Un pasaje paradigmático al 
respecto puede leerse en Leyes: 

Todos los griegos suponen de nuestra ciudad [Atenas] que es amante de 
la palabra y que le agrada hablar mucho, mientras que de Lacedemonia y 
Creta, de la una, que es de pocas palabras; de la otra, que practica más la 
abundancia de pensamiento que la locuacidad (Lg., I 641e4-7).15 

El verdadero parecer de Sócrates acerca de este asunto aparece al 
final de su comentario del canto de Simónides, opinión que le sirve a su 
vez para descartar el camino de la explicación poética y reencauzar la 
conversación hacia el tema de la enseñabilidad de la areté propuesto al 
comienzo de la reunión: “Pues me parece que el dialogar sobre la poesía 
es lo más semejante a los banquetes de los hombres vulgares y frívolos” 
(Prt., 347c3-4).16 Quedan en pie, pues, tres aspectos: en primer lugar, si 
bien se apresta a realizar un comentario detallado del canto de Simóni-
des, no fue Sócrates el que propuso tal procedimiento sino Protágoras; 
en segundo lugar, la manipulación exegética del sentido último del 
poema parte de la idea previa que cada uno de los oradores tiene acerca 
de la naturaleza de la areté, lo cual, como en los malos banquetes, hace 
realmente imposible la discusión y el intercambio; por último, el tema 
de la desconfianza socrática respecto de la utilidad de estas prácticas 
exegéticas, ya que al no estar presente el poeta para responder dudas, 

Simónides, los cuales contienen para esta intérprete importantes principios platónicos 
que contribuyen considerablemente a nuestra comprensión de Protágoras, así como tam-
bién para el desarrollo del pensamiento platónico. 

15 tØn pÒlin ëpantew ≤m«n ÜEllhnew Ípolambãnousin …w filÒlogÒw t° §sti ka‹ polÊlogow, 
Lakeda¤mona d¢ ka‹ KrÆthn, tØn d¢ polÊnoian mçllon µ polulog¤an éskoËsan. Seguimos 
la traducción castellana de Lisi, 1999. Para la crítica platónica de la impronta guerrera 
seguida por la legislación espartana y cretense, cf. especialmente La., 182e6-183a2, Hp. 
Ma., 285e2, R. VIII 547e1-548c2, Lg., I 628d4-e1; y Aristóteles, Pol., II 1271a41-b19, 
VII 2, 1324b7-9, 14, 1333b12-14. No obstante ello, en distintos pasajes de su obra Platón 
suele manifestar cierta admiración por la austera y rígida legislación cretense y espar-
tana. Véase al respecto Cri., 52e5-53a3, Hp. Ma., 283e2-284a2, Smp., 209d4-e4, Phdr., 
258b10-c5, R., VIII 544c1-3, X., 599d2-e4, Lg., I 631b3-6, 634d4-e6, 642a1-5, donde 
ubica a Zeus y Apolo como causa de dichas legislaciones. 

16 ka‹ går doke› moi tÚ per‹ poiÆsevw dial°gesyai ımoiÒtaton e‰nai to›w sumpos¤oiw to›w 
t«n faÊlvn ka‹ égora¤vn ényr≈pvn. 

NOVATELLUS29-1.indb   29 23/09/11   14:13



30	 soares / crítica y empleo platónico de la exégesis

corroborar y descartar lecturas, se puede por este camino hacer que un 
poema signifique lo que se quiera (de ahí que Sócrates llegue a encon-
trar en él un antecedente de su tesis del intelectualismo moral). Como 
al respecto apunta Szlezák: “Parece como si Platón, con esa primera 
interpretación literaria de la historia espiritual europea presentada en 
detalle, quisiera decir: toda interpretación es necesariamente equivocada 
o al menos parcial. Ni una metodología avanzada ni las extraordinarias 
capacidades intelectuales del intérprete pueden cambiar nada en el asun-
to en tanto no sea eliminada la causa misma. Ésta consiste en el hecho 
de que el intérprete introduce por necesidad su propio punto de vista”.17 
Nada más apropiado aquí que aquel desatendido pasaje del Hipias Me-
nor, donde Sócrates apuntaba: “Pues bien, dejemos a Homero, puesto 
que es imposible preguntarle qué pensaba al escribir estos versos” (Hp.
Mi., 365c8-d1).18

Traigamos ahora a colación, como otra muestra del descrédito ha-
cia esta clase de exégesis poéticas practicada por los sofistas, un pasaje 
del comienzo del Fedro, donde Sócrates y el joven orador homónimo se 
aprestan a dar un paseo fuera de la muralla, y a leer, recostados a la som-
bra de un frondoso plátano a orillas del riachuelo Iliso, el discurso erótico 
de Lisias. En ese bucólico escenario vemos a Sócrates aduciendo una fuer-
te crítica contra la exégesis racional de los mitos contados por los poetas. 
A propósito de una ligera brisa que percibe Fedro antes de sentarse a leer 
en el lugar elegido, surge en el diálogo el tema de la verdad contenida en 
el mito de Bóreas, dios del viento de una gran fuerza, ligado a la estirpe de 
los Titanes, al cual se le atribuye, entre otras acciones violentas, el rapto 
de la doncella Oritía, hija del rey de Atenas Erecteo. En efecto, al pre-
guntarle Fedro a Sócrates si el lugar elegido para leer no es donde se dice 
que Bóreas raptó a Oritía cuando estaba jugando con sus compañeras en 
las márgenes del Iliso, surge la cuestión de la verdad acerca de ese mito: 
“Pero por Zeus, dime, Sócrates, ¿tú confías en que lo que cuenta ese mito 
es verdad?” (Phdr., 229c4-5).19 La respuesta de Sócrates manifiesta su 
crítica a la tendencia sofística de explicar los mitos en términos racionales: 

17 Szlezák, 1997, pp. 60-61.
18 TÚn m¢n ÜOmhron to¤nun §ãsvmen, §peidØ ka‹ édÊnaton §paner°syai t¤ pote no«n 

taËta §po¤hsen tå ¶ph. 
19 OÈ pãnu nenÒhka, éllÉ efip¢ prÚw DiÒw, Œ S≈kratew, sÁ toËto tÚ muyolÒghma pe¤y˙ 

élhy¢w e‰nai;

NOVATELLUS29-1.indb   30 23/09/11   14:13



nova tellvs, 29◆1, 2011, pp. 21-39	 31

Veamos: si desconfiara, como los sabios, no estaría descaminado; en ese 
caso, dándomelas de sabio, diría que el soplo de Bóreas la empujó [a Oritía] 
contra las rocas cercanas cuando estaba jugando con Farmacia [i. e. ninfa de 
una fuente próxima al Iliso], y que por haber muerto de esa manera se dijo 
que ella había sido raptada por Bóreas. O de la colina de Ares. Pues también 
se cuenta una historia según la cual fue raptada de allí, y no de aquí. Pero 
yo mismo, Fedro, considero encantadoras tales interpretaciones, aunque, por 
otra parte, propias de un hombre no muy afortunado, si bien muy capaz y 
esforzado. […] De ahí que, entonces, después de haber mandado a paseo todo 
eso, y persuadido por lo que habitualmente se cree sobre eso, como antes 
decía, indago no estas cosas, sino a mí mismo (Phdr., 229c6-d4, 230a1-3).20 

Además de su patente inutilidad, el problema que Sócrates encuen-
tra en esta clase de exégesis racionales de los mitos es que se pierden 
en una rectificación interminable del variado repertorio de figuras que 
suelen protagonizarlos (Hipocentauros, Quimera, Gorgonas y Pegasos). 
Tratar de reducir los mitos a los límites de lo verosímil es, en este sen-
tido, una verdadera pérdida de tiempo; de ahí que Sócrates termine por 
calificar en Fedro tal práctica exegética como una sabiduría rudimen-
taria (Phdr. 229e3).

Si bien a la luz de los pasajes examinados del Protágoras y del Fedro 
queda clara la desconfianza que manifiesta el Sócrates platónico respec-
to de la exégesis sofística aplicada a los mitos (como el de Bóreas) y 
poemas tradicionales (como el de Simónides), lo cierto es que a propó-
sito de una breve referencia a la poesía de Simónides al comienzo del 
libro I de República, Platón pone en práctica, de manera menos exhaus

20 ÉAllÉ efi épisto¤en, Àsper ofl sofo¤, oÈk ín êtopow e‡hn, e‰ta sofizÒmenow fa¤hn aÈtØn 
pneËma Bor°ou katå t«n plhs¤on petr«n sÁn Farmake¤a pa¤zousan, Œsai ka‹ oÏtv dØ 
teleutÆsasan lexy∞nai ÍpÚ toË Bor°ou énãrpaston gegon°nai µ §j ÉAre¤ou pãgou l°getai 
går aÔ ka‹ oÔtow ı lÒgow, …w §ke›yen éllÉ oÈk §ny°nde ≤rpãsyh. §g∆ d¢, Œ Fa¤dre, êllvw 
m¢n tå toiaËta xar¤enta ≤goËmai, l¤an d¢ deinoË ka‹ oÈ pãnu eÈtuxoËw éndrÒw. […] ˜yen 
dØ xa¤rein §ãsaw taËta, peiyÒmenow d¢ t“ nomizom°nƒ per‹ aÈt«n, ˘ nundØ ¶legon, skop« 
oÈ taËta éllÉ §mautÒn [...]. Seguimos la traducción castellana de Santa Cruz – Crespo, 
2007. Para las referencias poéticas acerca del mito de Bóreas, cf. especialmente Hesíodo, 
Th., vv. 378-380, 869-880, Op., vv. 504-518, 547-553, Fr., 204. Sobre la racionalización 
de los mitos, cf. especialmente Gadamer, 1934, p. 209, y Vicaire, 1960, pp. 392-393. 
Para, en términos más generales, la utilización y valoración platónica de los mitos, sus 
características esenciales y su valor propedéutico, véase, entre la abundante bibliografía 
existente, los trabajos de Frutiger, 1930, p. 36, Brisson, 1982, pp. 109-159, Droz, 1993, 
pp. 9-18, y Mattéi, 1996, p. 3. 

NOVATELLUS29-1.indb   31 23/09/11   14:13



32	 soares / crítica y empleo platónico de la exégesis

tiva, tal procedimiento exegético objetado en Protágoras y Fedro. Pero 
veamos cómo y en qué contexto aparece esta cuestión en República. 
Ya desde el libro primero, Platón nos enfrenta al examen de la natu-
raleza de justicia, pasando para ello revista a tres concepciones tra-
dicionales acerca de ésta. Aquí sólo quiero detenerme en la segunda 
sostenida por Polemarco, quien, apoyándose en Simónides, define la 
justicia como una téchne cuyo fin es favorecer a los amigos y hacer 
mal a los enemigos (R., I 331d4-332d8). Oponiéndose de plano a esta 
idea que terminará por vincular con tiranos de la talla de Periandro de 
Corinto, Perdicas II de Macedonia, Jerjes e Ismenias, Sócrates sostendrá 
más adelante que no es propio del hombre justo hacer mal a alguien 
(aun cuando se trate de un enemigo) sino del injusto, de modo que no se 
debe hacer mal a nadie en ningún caso, puesto que el hacer mal (kak«w 
poie›n) o dañar a alguien implica hacerlo malo (kakÚn poie›n), peor o 
perverso. Volverlo, en una palabra, injusto (R., I 335c1-7). En el diálogo 
que Sócrates mantiene con Polemarco se trata, en efecto, de interpretar 
qué es lo que quiso decir Simónides al definir la justicia como el dar a 
cada uno lo debido:

De cierto —dije yo—, no es fácil negar crédito a Simónides, pues es hombre 
sabio e inspirado; pero lo que con ello quiera significar, quizá tú, Polemarco, 
lo sepas; yo, por mi parte, lo ignoro. […] Así, pues —dije yo—, según parece, 
Simónides envolvió poéticamente en un enigma lo que entendía por justicia; 
porque, a lo que se ve, pensaba que lo justo era dar a cada uno lo que le era 
apropiado; y a esto lo llamó debido (R., I 331e5-8, 332b9-c3).21

Aunque hasta aquí pareciera dejar en manos de Polemarco la tarea 
exegética del enigma plantado por Simónides, es Sócrates quien termina 
por servirse de ella apelando a su vez al recurso —objetado en el Hipias 
Menor22— de formularle preguntas hipotéticas a un poeta del pasado (en 
este caso, Simónides) e imaginar las respuestas que éste hubiera brin-
dado: “Si le hubieran preguntado: “Di, Simónides, ¿qué es lo debido y 
apropiado que da el arte llamado medicina y a quienes lo da?” ¿Qué crees 

21 ÉAllå m°ntoi, ∑n dÉ §g≈, Simon¤d˙ ge oÈ =ñdion épiste›n —sofÚw går ka‹ ye›ow énÆr— 
toËto m°ntoi ̃ ti pot¢ l°gei, sÁ m°n, Œ Pol°marxe, ‡svw gign≈skeiw, §g∆ d¢ égno«. […] ÉHin¤jato 
êra, ∑n dÉ §g≈, …w ¶oiken, ı Simvn¤dhw poihtik«w tÚ d¤kaion ˜ e‡h. dienoe›to m¢n gãr, …w 
fa¤netai, ˜ti toËtÉ e‡h dvka¤on, tÚ pros∞kon •kãstƒ  épodidÒnai, toËto d¢ »nÒmasen Ùfei-
lÒmenon.  Seguimos la traducción castellana de Pabón – Fernández Galiano, 1949.

22 Hp. Mi., 365c8-d4. 

NOVATELLUS29-1.indb   32 23/09/11   14:13



nova tellvs, 29◆1, 2011, pp. 21-39	 33

tú que nos hubiera contestado?” (R., I 332c5-8).23 A partir de ambos 
recursos (manipulación exegética e interrogatorio imaginario) Sócrates 
desprende una consideración negativa sobre este poeta, coherente por 
los demás con la línea crítica que desplegará en los libros II, III y X de 
República contra la tradición poética en su conjunto: 

Parece, pues, que el justo se revela como un ladrón, y acaso tal cosa la has 
aprendido de Homero; pues éste que tiene en mucho a Autolico, abuelo 
materno de Ulises, dice de él que “sobresale entre los hombres por el robo 
y el perjurio”. Es, por tanto, evidente que, según tú y según Homero y según 
Simónides, la justicia es un arte de robar para provecho de los amigos y 
daño de los enemigos (R., I 334a10-b6).24 

El comentario de Simónides en el Protágoras dejó en claro que a 
partir de tal tipo de explicaciones un poema puede significar lo que se 
quiera. Y aun cuando Platón desacredita, como vimos, el empleo de 
este procedimiento exegético de corte sofístico en Protágoras y Fedro, 
sirviéndose del mismo termina en República por censurar a Simónides 

23 En R., X 599d2-e4 y Lg., I 629a3-630d1 Platón vuelve a utilizar el recurso del 
interrogatorio imaginario a un poeta en relación con Homero y Tirteo (poeta elegíaco 
y general espartano del siglo vii a. C.), respectivamente. Aun cuando veamos aparecer 
en algunos diálogos tal tipo de interrogatorio imaginario a poetas tradicionales, la mira 
platónica no apunta tanto a ellos, sino más bien a las derivaciones y utilizaciones que 
los rapsodas (como en el caso del Ion), sofistas y rhétores tradicionales (como en Hipias 
Menor y Fedro) hacen de sus obras. Véase al respecto Hp. Mi., 365c8-d4: “Pues bien, 
dejemos a Homero, puesto que es imposible preguntarle qué pensaba al escribir estos 
versos. Pero tú [Hipias], puesto que parece que aceptas su causa y que estás de acuerdo 
con lo que afirmas que Homero dice, contesta conjuntamente en nombre de Homero y 
en el tuyo” (TÚn m¢n ÜOmhron to¤nun eãsvmen, §peidØ ka‹ édÊnaton §paner°syai t¤ pote 
no«n taËta §po¤hsen tå ¶ph· sÁ dÉ §peidØ fa¤n˙ énadexÒmenow tØn afitvan, ka‹ so‹ sundoke› 
taËta ëper fØw ÜOmhron l°gein, épÒkrinai koinª Íp¢r ÑOmÆrou te ka‹ sautoË). 

24 Cf. asimismo en R., II 362a3-c8 la misma crítica dirigida contra Esquilo. Por otro lado, 
en R., VIII 568a8-d3, Platón encuentra en la poesía trágica (puntualmente en Eurípides) un 
elogio de la tiranía, haciendo referencia a los poetas que solían ser invitados a las cortes de 
tiranos (como, por ejemplo, Simónides). Para este ataque a Simónides, cf. Vicaire, 1960, 
pp. 137-139. Este poeta se convierte así, junto con Homero, en el primer blanco explícito 
de la crítica platónica a la tradición poética. Para una opinión contraria, véase Irwin, 2000, 
p. 291: “Este recurrir a los puntos de vista de Simónides y de Céfalo indica que Platón 
pretende hacernos notar que la concepción que el primero tiene acerca de la justicia no se 
rechaza en el libro I. La intención de Platón en este libro no es sólo descartar ideas erró
neas sobre la justicia; por el contrario, defiende algunas de las que allí se introducen una 

NOVATELLUS29-1.indb   33 23/09/11   14:13



34	 soares / crítica y empleo platónico de la exégesis

como base teórica de la concepción acerca de la justicia sostenida por 
Polemarco. Ahora bien, ¿cómo explicar esta discrepancia de posturas 
que advertimos en Platón respecto de la exégesis sofística de los mitos y 
poemas? Para responder esta pregunta es preciso explicitar brevemente 
los puntos de vista contrapuestos a partir de los cuales Platón enfoca 
la poesía tradicional en Protágoras, Fedro y República. Quiero decir: 
recordar que todo problema en Platón se inscribe y cobra sentido en 
función del contexto dramático-filosófico que supone cada diálogo. Al 
leer a Platón —como sugiere Gadamer— debemos siempre reconducir 
con precisión los enunciados conceptuales que aparecen en el diálogo a 
la realidad dialogal de la que derivan.25 El caso de la poesía tradicional 
no constituye una excepción al respecto, ya que lejos de una concepción 
unívoca, se observan en torno a ella distintas valoraciones según el diá-
logo en que nos ubiquemos.

Creo, en este sentido, que se puede dar cuenta de tal discrepancia de 
posturas a partir de dos razones. En primer lugar, a diferencia del Protá-
goras y del Fedro, la apelación a la exégesis poética de tipo sofístico en el 
libro I de la República puede justificarse en función del marco conceptual 
en que se inscribe el diálogo. Desde el inicio de República Platón nos 
advierte que para abordar el problema de la justicia, es menester ocupar-
se de la paideia gimnástico-musical vigente y, prioritariamente, de los 
mitos contados por los poetas tradicionales. La cuestión de la paideía, y 
en especial la de la hegemonía e influencia educativa que la poesía tra-
dicional ejerce sobre las almas de las jóvenes generaciones, se entronca 
claramente así con el objeto último que persigue la obra, referido a cómo 
surgen la justicia y la injusticia en una polis (R., II 372e4-6, 376c7-d2, 
e2-4, III 392c1-4). En vistas de este lugar fundamental que desempeña en 
la arquitectura conceptual de República la crítica a la tradición poética, 
es lógico que Platón, con tal de destronar a esta tradición del lugar de 
privilegio que ocupaba en materia pedagógico-normativa,26 se sirva con 

vez que ha concluido la larga y compleja tarea de interpretarlas apropiadamente”. Por su 
parte, Rodrigo, 2001, pp. 142-145, lleva a cabo una lectura de estas primeras alusiones a los 
poetas tradicionales, señalando que en el libro I la poesía aparece evocada negativamente 
a partir del entrecruzamiento de la política y la religión. 

25 Gadamer, 1992, p. 396. 
26 Gadamer, 1985, pp. 193-194, 201, apunta al respecto que en la ruptura con el 

fundamento poético de la educación ática se despliega el sentido educativo del filosofar 
platónico como algo nuevo y diferente frente al conjunto de la tradición: “Hay que com-

NOVATELLUS29-1.indb   34 23/09/11   14:13



nova tellvs, 29◆1, 2011, pp. 21-39	 35

frecuencia de recursos tales como el de la exégesis poética de tipo sofís-
tico y el de los interrogatorios imaginarios a poetas del pasado, recursos 
que él mismo había desacreditado en diálogos anteriores como el Hipias 
Menor y Protágoras. Esta práctica exegética va a extenderse, como es sa-
bido, a lo largo de República, en cuyos libros II, III y X Platón se servirá 
de diversos pasajes de Homero, Hesíodo y Esquilo para extraer de ellos 
tesis censurables en términos religiosos, ético-políticos, epistemológicos 
y psicológicos, siempre sobre la base de la recepción acrítica de tales 
contenidos poéticos por parte de los niños y jóvenes. En tanto que en 
Protágoras y Fedro lo que se halla en juego no es una reforma filosófico-
política de la paideia poética vigente,27 sino más bien una apreciación de 
su importancia en función del tema de la naturaleza y enseñabilidad de 
la areté en el caso del primero, y de la relación entre éros, manía divina, 
belleza e inmortalidad en el segundo, no encontramos en dichos diálogos 
una valoración negativa de la poesía tradicional en su conjunto, tal como 
en República, sino más bien -como señalamos al principio- de la exégesis 
de tipo sofístico aplicada a los mitos y poemas tradicionales. 

Contrariamente al enfoque de República, en Fedro encontramos la sis-
tematización de una concepción positiva acerca de la poesía tradicional, 
cuya presencia ya dejaba vislumbrarse en algunos diálogos de juventud 
como Apología, Ion (“Así, también, la Musa misma crea inspirados, y por 
medio de ellos empiezan a encadenarse otros en este entusiasmo. De ahí 
que todos los poetas épicos, los buenos, no es en virtud de una técnica 

prender la crítica a los poetas sólo en conexión con esa fundación global del Estado y 
con motivo del rechazo radical del Estado existente, así como desde su nueva fundación 
en los términos de la filosofía. Sólo así gana dicha crítica una sencilla gravedad”. Por 
su parte, Havelock, 1994, pp. 26-27, agrega que debe concebirse la República como un 
enjuiciamiento llevado a cabo por Platón contra la tradición poética griega y, principal-
mente, contra el sistema educativo que sobre ella se edifica, y cuyas principales autori-
dades normativas son poetas clave como Homero, Hesíodo, Simónides y los trágicos. La 
República en este sentido plantearía un problema que no es en sentido estricto filosófico 
sino más bien social y cultural, en tanto que apunta primordialmente a la cuestión de la 
condición y calidad de la enseñanza tradicional griega, es decir, al proceso mediante el 
cual se modelan las mentes y actitudes de los jóvenes. 

27 Cf. al respecto lo que señala Grube, 1973, p. 279: “Cuando pasamos a la República, 
nos encontramos con que el tema del arte se estudia enteramente desde el punto de vista 
del educador y del gobernante. No hay mención alguna de la inspiración divina, ni tam-
poco se considera al artista como tal. El tema en cuestión no es ahora la calidad de una 
obra de arte, sino solamente su valor social”.

NOVATELLUS29-1.indb   35 23/09/11   14:13



36	 soares / crítica y empleo platónico de la exégesis

por lo que dicen todos esos bellos poemas, sino porque están endiosados 
y posesos”, Ion, 533e3-7)28 y Lisis; de transición como Menón (“Algo 
verdadero, me parece, y también bello [dicen] Píndaro y muchos otros de 
los poetas, cuantos son divinos”, Men., 81a8-b2),29 y de madurez como 
Banquete (“Asimismo, tras haber puesto su mirada en Homero, Hesíodo 
y demás buenos poetas, cualquiera preferiría tener para sí hijos como ésos 
antes que tenerlos humanos, celoso porque aquéllos dejan tras de sí esa 
clase de hijos propios que les proporcionan, por ser tales, fama y memoria 
imperecederas. […] por haber ostentado muchos y bellos trabajos y haber 
generado toda clase de virtud”, Smp., 209d1-e3).30 Según esta concepción 
positiva que cabe desprender de dichos diálogos, la poesía tradicional se 
revela como fuente de obras bellas e inmortales, las cuales, además de 
expresar muchas verdades, traen aparejados los mayores bienes para la 
humanidad (Phdr., 245a1-8); de ahí el gesto de alabanza que encontramos 
hacia ella y su reivindicación en términos pedagógicos.31 Ello explicaría a 
su vez por qué en Protágoras y Fedro Platón busca preservar a los mitos 
(como el de Bóreas) y poemas tradicionales (como el de Simónides) de 
las sutiles prácticas exegéticas a las que solían someterlos los sofistas.32 
En efecto, además de testimoniar el conocimiento que Sócrates detentaba 

28 oÏtv d¢ ka‹ ≤ MoËsa §ny°nouw m¢n poie› aÈtÆ, diå d¢ t«n §ny°vn toÊtvn êllvn §nyousia­
zÒntvn ırmayÚw §jartçtai. pãntew går o· te t«n  §p«n poihta‹ ofl égayo‹ oÈk §k t°xnhw éllÉ 
¶nyeoi ˆntew ka‹ kataxÒmenoi pãnta taËta tå kalå l°gousi poiÆmata. Seguimos la traduc-
ción castellana de Lledó, 1981. Cf. en la misma línea Ion 534a1-c5. 

29 ÉAlhy∞, ¶moige doke›n, ka‹ kalÒn. […] l°gei d¢ ka‹ P¤ndarow ka‹ êlloi pollo‹ t«n 
poiht«n ˜soi ye›o¤ efisin. Seguimos la traducción castellana de Olivieri, 1983. 

30 ka‹ efiw ÜOmhron épobl°caw ka‹ ÑHs¤odon ka‹ toÁw êllouw poihtåw toÁw égayoÁw 
zhl«n, oÂa ¶kgona •aut«n katale¤pousin, ì §ke¤noiw éyãnaton kl°ow ka‹ mnÆmhn par°xetai 
aÈtå toiaËta ̂ nta. […] pollå ka‹ kalå épofhnãmenoi ¶rga, gennÆsantew panto¤an éretÆn. 
Seguimos la traducción castellana de Juliá, 2004. 

31 Para un análisis de las diferencias entre los planteos de República y Fedro respecto 
de la relación entre filosofía y poesía, así como de la poesía filosófica que asume el es-
tilo platónico en este último diálogo, véase Wilamowitz, 1919, p. 43, quien ya resaltaba 
cómo a la altura del Fedro Platón termina por reconocer el bien que existe en la creación 
inconsciente de los poetas; y Nussbaum, 1995, pp. 270, 486, según la cual no cabe hablar 
en Fedro de una plena rehabilitación o concepción positiva de la poesía tradicional que 
había sido desacreditada en República.

32 Si bien en Phdr., 278c2-d1 Platón afirma que Homero tendrá derecho al título de 
filósofo sólo si puede demostrar su saber respondiendo a preguntas sobre su obra, puede 
interpretarse –tal como hace Nussbaum, 1995, p. 301- las palabras finales del diálogo, 
esto es, el mensaje a Homero y Solón, en el sentido de que las Ninfas les han enseñado 

NOVATELLUS29-1.indb   36 23/09/11   14:13



nova tellvs, 29◆1, 2011, pp. 21-39	 37

en materia poética (al punto de reconocer haberle dedicado en su momen-
to mucha atención al poema de Simónides, motivo por el cual deja que 
Protágoras ponga a prueba su conocimiento en ese terreno),33 el Protágo-
ras nos brinda por boca del personaje homónimo un cuadro preciso del 
lugar central que ocupaba en el plan educativo tradicional de los niños la 
enseñanza de “las obras de los buenos poetas” con vistas al aprendizaje y 
cuidado de la areté, puesto que esas obras exhiben alabanzas y encomios 
de varones buenos del pasado cuyo modelo los niños pueden emular.34

En segundo lugar, tal discrepancia de posturas puede explicarse por el 
lado de que, aun cuando Platón haya invertido gran parte de su empresa 
filosófica en desmarcar a Sócrates, su personaje conceptual, del conjunto 
de los sofistas, y de construir su identidad filosófica en contraposición 
a ese otro conceptual, lo cierto es que a veces lo presenta empleando el 
mismo tipo de prácticas retóricas, antilógicas, erísticas y exegéticas que 
critica en sus rivales intelectuales.35 Con ello no quiero decir que haya que 
tomar al Sócrates platónico como un sofista al pie de la letra, sino más 
bien que, a la luz de algunos diálogos platónicos (pensemos como ejem-
plo paradigmático en el Gorgias), puede vislumbrarse en él un comporta-
miento ambiguo en relación con las estrategias argumentativas puestas en 
juego por la sofística.36 Si aplicamos esto al caso de la exégesis poética 
de tipo sofístico, Sócrates pareciera asumir por momentos en el libro I de 
República la postura que en el Protágoras criticaba al sofista homónimo. 
El tema de la exégesis de los mitos y poemas tradicionales podría leerse 
así como un caso más de apropiación platónica de un recurso de cuño 
sofístico. 

a Sócrates y Fedro que la poesía es filosofía cuando está adecuadamente combinada con 
respuestas y explicaciones. 

33 Cf. al respecto Prt., 339b5-6, 341e7-342a2.
34 Véase Prt., 325c5-326e5, y en la misma línea Lg., VII 804c1-817e3.
35 Para esta estrategia platónica de apropiación, cf. especialmente Vicaire, 1960, p. 25, 

Kerferd, 1981, pp. 4-6, y Cassin, 2008, pp. 14-15. 
36 Tanto Rossetti, 2000, pp. 105-118; 2001, pp. 170-179, como Renaud, 2001, pp. 

65-86, destacan en el Sócrates platónico (y puntualmente en el Gorgias) el empleo de 
estrategias retóricas contra la retórica de tipo sofístico. Para una comparación directa 
entre las estrategias comunicacionales socráticas y gorgianas, véase, en especial, Rossetti, 
2001, pp. 179-185.

NOVATELLUS29-1.indb   37 23/09/11   14:13



38	 soares / crítica y empleo platónico de la exégesis

BIBLIOGRAFÍA

Ediciones, traducciones y comentarios

Burnet, J., Platonis Opera, Oxford, Clarendon Press, 5 vols., 1900-1907 (vol. I: 
E. A. Duke et alia, 1995; Slings, S. R., Platonis Rempublican, Oxford, Oxford 
University Press, 2003).

Brisson, L., Platon. Phèdre, París, GF – Flammarion, 1989.
Calonge, J., Platón. Hipias Menor, en Diálogos, Madrid, Gredos, vol. I., 1981.
García Gual, C., Platón. Protágoras, en Diálogos, Madrid, Gredos, vol. I., 1981.
Gil, L., Platón. Fedro, Buenos Aires, Orbis, 1983.
Ildefonse, F., Platon. Protagoras, París, Flammarion, 1997.
Juliá, V., Platón. Banquete, Buenos Aires, Losada, 2004. 
Leroux, G., Platon. La République, París, GF – Flammarion, 2002.
Lisi, F., Platón. Leyes, en Diálogos, Madrid, Gredos, vols. VIII-IX, 1999.
Lledó, E., Platón. Ion, en Diálogos, Madrid, Gredos, vol. I., 1981.
Olivieri, F., Platón. Menón, en Diálogos, Madrid, Gredos, vol. II, 1983.
Pabón, G. – Fernández Galiano, M., Platón. La República, Madrid, Instituto de 

Estudios Políticos, 3 vols., 1949.
Pérez Jiménez, A. - Martínez Díez, A., Hesíodo. Obras y fragmentos, Madrid, 

Gredos, 1978. 
Radice, R. (ed.), Lexicon I. Plato, Milano, Biblia, 2003.
Santa Cruz, M. I. – Crespo, M. I., Platón. Fedro, Buenos Aires, Losada, 2007. 
Taylor, C. C. W., Plato. Protagoras, translation and revised edition, Oxford, 

Oxford Clarendon Press, 1991.
Vicaire, P., Platon. Phèdre (texte établi par C. Moreschini), en Oeuvres Com-

plètes, París, Les Belles Lettres, tome IV, 3, 1985.
Zaragoza, J., Jenofonte. Recuerdos de Sócrates, Barcelona, Planeta-De Agostini, 1995.

Estudios críticos

Brisson, L., Platon, les mots et les mythes, París, Maspero, 1982.
Badiou, A., Pequeño manual de inestética, Buenos Aires, Prometeo, 2009.
Canto-Sperber, M. (ed.), Filosofía griega, Buenos Aires, Docencia, vol. I, 2000.
Cassin, B., El efecto sofístico, Buenos Aires, Fondo de Cultura Económica, 2008.
Crombie, I. M., Análisis de las doctrinas de Platón, Madrid, Alianza, vol. I., 1979.
De Magalhaes-Vilhena, V., Le problème de Socrate. Le Socrate historique et le 

Socrate de Platon, París, Presses Universitaires de France, 1952.
Deleuze, G. - Guattari, F., ¿Qué es la filosofía?, Barcelona, Anagrama, 1993.
Derrida, J., La tarjeta postal. De Sócrates a Freud y más allá, México, Siglo 

XXI, 1986.
Des Places, E., “Simonide et Socrate dans le Protagoras de Platon”, Les Études 

Classiques, 37, 1969, pp. 236-244. 
Detienne, M., Los maestros de verdad en la Grecia arcaica, Madrid, Taurus, 1983. 
Droz, G., Los mitos platónicos, Barcelona, Labor, 1993.

NOVATELLUS29-1.indb   38 23/09/11   14:13



nova tellvs, 29◆1, 2011, pp. 21-39	 39

Frede, D., “The Impossibility of Perfection: Socrates’ Criticism of Simonides’ 
Poem in the Protagoras”, The Review of Metaphysics, 39, 1986, pp. 729-753. 

Frutiger, P., Les mythes de Platon. Étude philosophique et littéraire, París, Alcan, 
1930.

Gadamer, H.‑G., “Plato und die Dichter”, en Griechische Philosophie I, Gesammel-
te Werke, J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), Tübingen, Band 5, 1985, pp. 187-211.

, 	 Verdad y método II, Salamanca, Sígueme, 1992. 
Galí, N., Poesía silenciosa, pintura que habla. De Simónides a Platón: la inven-

ción del territorio artístico, Barcelona, El Acantilado, 1999. 
Grimal, P., Diccionario de mitología griega y romana, Barcelona, Paidós, 1981. 

, 	 La mitología griega, Barcelona, Paidós, 1989. 
Grube, G. M. A., El pensamiento de Platón, Madrid, Gredos, 1973. 
Guthrie, W. K. C., Historia de la filosofía griega, Madrid, Gredos, vol. IV, 1990. 
Havelock, E. A., Prefacio a Platón, Madrid, Visor, 1994. 
Hegel, G. W. F., Lecciones sobre la historia de la filosofía, México, Fondo de 

Cultura Económica, vol. II, 1955 [1833]. 
Irwin, T., La ética de Platón, México, Universidad Nacional Autónoma de Méxi

co, 2000. 
Kerferd, G. B., “The Future Direction of Sophistic Studies”, en Kerferd, G. B. (ed.), 

The Sophists and their Legacy, Proceedings of the Fourth International Colloquium 
on Ancient Philosophy, Wiesbaden, Franz Steiner Verlag GMBH, 1981, pp. 1-6.

Kirk, G. S., La naturaleza de los mitos griegos, Barcelona, Labor, 1992. 
Mattéi, J.-F., Platon et le miroir du mythe. De l’âge d’or à l’Atlantide, París, 

Presses Universitaires de France, 1996.
Nietzsche, F., Más allá del bien y del mal, Madrid, Alianza, 1983 [1885].
Nussbaum, M. C., La fragilidad del bien. Fortuna y ética en la tragedia y la 

filosofía griega, Madrid, Visor, 1995. 
Renaud, F., “La rhétorique socratico-platonicienne dans le Gorgias (447 a-461 

b)”, Philosophie Antique, 1, 2001, pp. 65-86.
Rodrigo, P., “Platon et l’art austère de la distanciation”, en Fattal, M. (ed.), La 

philosophie de Platon, París, L’Harmattan, 2001, pp. 139-165. 
Rodríguez Adrados, F., Líricos Griegos. Elegíacos y yambógrafos arcaicos, 

Madrid, Consejo superior de investigaciones científicas, vol. I, 1981.
Rossetti, L.,  “Rhétorique de l’anti-rhétorique et effet de surprise à l’origine de 

l’image négative des sophistes”, Noésis, 2, 2000, pp. 105-118.
, 	 “La rhétorique de Socrate”, en Romeyer Dherbey, G. – Gourinat, J.-B. (eds.), 

Socrate et les socratiques, París, Vrin, 2001, pp. 161-185. 
Szlezák, T. A., “La interpretación de Simónides en el Protágoras”, en Leer a 

Platón, Madrid, Alianza, 1997, pp. 59-62. 
Vernant, J.-P., Mito y religión en la Grecia antigua, Barcelona, Ariel, 1991. 
Vicaire, P., Platon: Critique littéraire, París, Klincksieck, 1960. 
Vlastos, G, Socrates, Ironist and moral Philosopher, Cambridge, Cambridge Uni-

versity Press, 1991. 
Wilamowitz-Moellendorff, U. von, Platon, Berlín, Weidmannsche, vol. II, 1919. 

NOVATELLUS29-1.indb   39 23/09/11   14:13




