
nova tellvs, 28 ◆2, 2010233

Tres mitos griegos en la narrativa
de Gabriel García Márquez

David García Pérez
Universidad Nacional Autónoma de México

prometeo9@att.net.mx

Resumen: Este trabajo expone la recepción de los mitos de Antígona, Ulises y Pro-
meteo en la narrativa del escritor colombiano Gabriel García Márquez. Se analiza 
la re-creación de los mitos indicados en el contexto peculiar del Realismo mágico.

Three Greek Myths in the Prose
of Gabriel García Márquez

Abstract: This paper deals with the reception of the Greek myths about Antigo-
ne, Ulysses and Prometheus in the prose of the Colombian writer, Gabriel García 
Márquez. The re-creation of these myths is analyzed within the peculiar context 
of Magical Realism.

Palabras clave: García Márquez, mitología griega, Literatura comparada.
Keywords: García Márquez, Greek mythology, Comparative literature.
Recepción: 5 de julio de 2010.
Aceptación: 30 de septiembre de 2010.

14Mitos.indd   233 16/12/10   11:39:00



nova tellvs, 28  ◆2, 2010235

Tres mitos griegos en la narrativa
de Gabriel García Márquez

David García Pérez

I. Preliminares

Una de las líneas de investigación que ha sido poco explorada 
en el contexto de los estudios clásicos en México es la re-
cepción de las culturas griega y romana y, en especial, de los 
mitos que son recreados por diversos procedimientos textua-
les. Y, sin embargo, si hay un camino firme para el cultivo del 
clasicismo en nuestro ámbito es precisamente el que se refiere 
a la comprensión de nuestra identidad cultural a través de la 
literatura que es heredera y transmisora de los mitos.

Existe un corpus sustancial que se refiere a la pervivencia 
de los mitos clásicos en el occidente moderno, pero el mundo 
latinoamericano es todavía tierra fértil en este sentido. Si se 
atiende, por ejemplo, a un diccionario de temas y motivos lite- 
rarios como el de Elizabeth Frenzel, se nota enseguida el cri-
terio eurocentrista y, aun más, germanocéntrico, en cuanto a 
la recepción de los mitos grecolatinos.1 Otro ejemplo más: en 
el muy conocido trabajo de literatura comparada de George 
Steiner, Antígonas, no hay una sola alusión a las múltiples 
relecturas de este personaje en el ámbito de la lengua espa-
ñola, a pesar de la notable recreación de este mito existente 
en diversos autores.2 Por desdén o por desconocimiento, no 

1 Elizabeth Frenzel, Diccionario de argumentos de la literatura, Madrid, Gre-
dos, 1994.

2 George Steiner, Antigones. The Antigone Myth in Western Literature, Art and 
Thought, Oxford, Oxford Clarendon Press, 1986 (1984).

14Mitos.indd   235 16/12/10   11:39:01



236	 garcía pérez / tres mitos griegos en gabriel garcía márquez  

existe un seguimiento de la tradición clásica en este punto, 
puesto que el área de la tradición clásica en México, como en 
otros países como Brasil o Venezuela, parece detenerse en el 
período colonial y los estudios obedecen más al análisis de la 
secuencia histórica, que a una teoría de la recepción en su am-
plio sentido. En gran medida, persiste la idea muy demarcada 
de que sólo el rastro lingüístico per se es indicio inconcuso de 
la presencia de lo clásico.

No está de más recordar que el llamado “Descubrimiento 
de América” ocurre en el marco del Renacimiento europeo, 
es decir, del replanteamiento sistemático del pensamiento gre-
colatino y que, como consecuencia, hay una transculturación 
compleja, en razón de los distintos estratos culturales que co-
existen en la conformación de los cánones de la tradición clá
sica en Latinoamérica.

La propuesta, que involucra a la filología y a la literatura 
comparada, es la de estudiar la ilación entre la literatura grie-
ga antigua, sustentada en un amplio bagaje mitológico, y la 
literatura moderna, en este caso la latinoamericana, un espacio 
cultural en el que los escritores de la modernidad no son me-
ros receptores, es decir, lectores pasivos que reproducen tal o 
cual tema, sino que adoptan una perspectiva dinámica sobre 
los antiguos, pues hacen y rehacen el tejido literario desde el 
contexto específico que les brindan distintas claves interpreta-
tivas. El devenir propio de la literatura, más que de la poética, 
a decir de Francisco García Jurado, fue lo que llevó a crear 
incluso el término historiográfico preciso para denominar la 
propia historia del legado grecolatino: la Tradición Clásica.3 
Si bien es cierto que importan la secuencia histórica y el as-
pecto lingüístico en la exploración de esta tradición, también 
lo es que la realidad latinoamericana ha recibido los compo-

3 Francisco García Jurado, “¿Por qué nació la juntura <<Tradición Clásica>>? 
Razones historiográficas para un concepto moderno”, en Cuadernos de Filología 
Clásica. Estudios Latinos, 27-1, 2007, p. 188.

14Mitos.indd   236 16/12/10   11:39:01



nova tellvs, 28◆2, 2010, pp. 233-257	 237	

nentes de la cultura griega a través de un trasvase cultural 
que ha aportado nuevos elementos de relectura y éste ha sido 
mayormente indirecto. Así pues, la pervivencia de lo griego 
ha cobrado mayor evidencia gracias al mito transformado en 
literatura que se recrea y se reproduce más que cualquier otro 
discurso de la cultura. Prueba brevísima de lo anterior es el 
recorrido corto de tres mitos griegos en la narrativa de García 
Márquez que ahora presentamos.

II. El dilema de Antígona

En 1955 sale a la luz La hojarasca, relato que inaugura la saga 
de novelas que tiene como ámbito y personaje secundario al 
pueblo de Macondo. El epígrafe indica la fuente, indirecta, y 
marca el desarrollo del tema: los vv. 26 y ss. de la Antígona de 
Sófocles, cuya traducción, al parecer anónima, tomó García 
Márquez de una publicación popular:

Y respecto del cadáver de Polinice, que miserablemente ha muer-
to, dicen que ha publicado un bando para que ningún ciudadano 
lo entierre ni lo llore, sino que insepulto y sin los honores del 
llanto, lo dejen para sabrosa presa de las aves que se abalancen 
para devorarlo. Ese bando dicen que el bueno de Creonte ha he-
cho pregonar por ti y por mí, quiere decir que por mí; y me ven-
drá aquí para anunciar esa orden que no la conocen; y que la cosa 
se ha de tomar no de cualquier manera, porque quien se atreva a 
hacer algo de lo que prohíbe será lapidado por el pueblo.4

4 Recientemente la editorial La Oveja Negra, de Colombia, ha publicado un 
volumen en el que aparecen varias tragedias de Esquilo, Sófocles y Eurípides. No 
obstante que dicho libro se titula Tragedias griegas aparecen también obras de 
Aristófanes. Pues bien, la traducción de los versos citados por García Márquez, sin 
indicación de los versos, es muy parecida a la de esta publicación. Como sucede 
con traducciones populares, por lo regular tomadas de las españolas, esta versión 
carece de los mínimos datos para ubicar la autoría del trabajo de traducción.

14Mitos.indd   237 16/12/10   11:39:01



238	 garcía pérez / tres mitos griegos en gabriel garcía márquez  

El núcleo del mito abordado lo constituye el motivo indicado 
por la prohibición del entierro de quien es considerado como 
traidor. El cadáver expósito es signo del poder humano que se 
confronta con la ley divina. En el caso de la tragedia griega, 
Polinices es condenado por su propio tío, Creonte, a permane-
cer insepulto a causa de la lucha que sostuvo contra su patria. 
En el relato de García Márquez, un médico, sin nombre, es 
sentenciado, del mismo modo, por todo el pueblo de Macondo 
a no recibir sepultura cuando le llegara la muerte, porque él, el 
que debía sanar, es quien simbólicamente asesina a los heridos 
de la guerra civil en la que se ve envuelta Colombia, pues se 
niega a recibirlos. Esta es la raíz que dio origen a la condena 
del pueblo. Mientras llega el día de su muerte, el médico se 
exilia en su casa, habiendo llegado ya al pueblo de un exilio 
no explicado, hecho que en la novela se equipara con la mis-
ma muerte. Muerto en vida, preso en su miserable vivienda, el 
médico, en apariencia un traidor, así no mancharía a los ma- 
condinos con su delito.

Los griegos pensaban que un asesino no debía compartir el 
mismo espacio con otras personas, porque se hallaba mancha-
do por su falta, misma que debía de expiar. El miasma, palabra 
con la que se designaba esta condición, es una suerte de enfer-
medad que se contagia. El miasma debía ser combatido como 
morbo no sólo fisiológico, sino también del alma, de lo cual 
se explica el significado de la catharsis en el ámbito del sen-
tido de lo trágico, es decir, la purificación o expiación del in- 
dividuo que lo lleva a recomponer el cosmos.5

5 Cf. Robert Parker, Miasma. Pollution and Purification in Early Greek Reli-
gion, London, Oxford Clarendon Press, 1996 (1983), p. 2: Still in the sphere of val-
ues, a question arises about the relation of pollution to morality; the irrationality 
of the former, perhaps makes it hard for a rational system of the latter to develop. 
The religious historian may wonder how pollution relates to ‘sin’, prime source of 
religious danger in a different tradition; this question becomes of central impor-
tance in the case of those alternative religions of the Greek world whose goal was 
salvation and principal route towards its ‘purification’. Cf. específicamente pp. 
308-321, donde el autor expone algunos ejemplos de miasma en la tragedia.

14Mitos.indd   238 16/12/10   11:39:01



nova tellvs, 28◆2, 2010, pp. 233-257	 239	

Edipo, como sabemos, asesina a su padre, el rey de Tebas, 
al pretender escapar de su destino que, paradójicamente, era 
este mismo. No obstante que él no sabe que Layo es su padre, 
el asesinato lo convierte en portador del miasma por partida 
doble: es asesino de su propio padre y del rey y, por trágica 
analogía, él será el nuevo esposo de su propia madre y el nue-
vo gobernante. Bajo esta indefectible condición, infecta a su 
propio oikos y a la polis. Ahora bien, bajo el sentido trágico 
de los mitos griegos, dicha enfermedad era, en cierto modo, 
heredada a los descendientes, característica que se comprueba 
fehacientemente con los hijos de Edipo, quienes cumplen con 
un fatal destino. La condena de Polinices, ya muerto, deviene 
en síntoma de la enfermedad que en lugar de ser curada, se 
profundiza a partir de la medicina recetada por el tirano, pues 
el mantenerlo insepulto es tanto foco de infección, un proble-
ma de salud pública, como una grave falta a las leyes divinas, 
según la postura de Antígona, quien así razona esto último:

No pensaba que tus proclamas tuvieran tanto poder como para 
que un mortal pudiera transgredir las leyes no escritas e inque-
brantables de los dioses. Que no son de hoy ni de ayer, sino de 
siempre, y nadie sabe cuándo vieron la luz. No iba yo a ser cas-
tigada por ellas de parte de los dioses por miedo a la intención 
de hombre alguno.6

Se trata, pues, de una peste con características físicas y ético-
religiosas. Tal concepto es un tópico que se halla en la narra-
tiva de García Márquez e, incluso, se podría sostener que es 
una obsesión. En varios de sus relatos dicha circunstancia 
es motor del devenir del hombre. Y más que el aspecto fisio
lógico y de salud pública, el colombiano se interesa por in-

6 Soph., Ant. 453-460: oÈd¢ sy°nein tosoËton ”Òmhn tå så / khrÊgmayÉ ÀstÉ êgra- 
pta késfal∞ ye«n / nÒmima dÊnasyai ynhtÚn ˆnyÉ Íperdrame›n. / OÈ går ti nËn ge 
kéxy°w, éllÉ ée¤ pote / zª taËta. koÈde‹w o‰den §j ˜tou Éfãnh. / ToÊtvn §g∆ oÈk ¶mellon, 
éndrÚw oÈdenÚw / frÒnhma de¤sasÉ, §n yeo›si tØn d¤khn / d«sein.

14Mitos.indd   239 16/12/10   11:39:01



240	 garcía pérez / tres mitos griegos en gabriel garcía márquez  

dagar sobre todo la putrefacción ética del ser humano que 
adquiere rasgos pantagruélicos a partir de los síntomas físicos. 
Así, es simbólico que el condenado a permanecer insepulto 
en Macondo sea el médico, en cuyo trazo como personaje se 
evidencia la tragedia de no querer o no poder llevar a cabo su 
tarea.

Parte del suspenso manejado en esta novela está en la in-
definición del médico, situación que se acentúa por las tres 
voces narrativas que hilan la trama. El médico fue aceptado 
en Macondo gracias al coronel, quien era su amigo, pues el 
pueblo responde al modelo de una típica comunidad cerrada 
que difícilmente acepta a los fuereños. Pero equivocadamente 
fue recibido porque en el día en que llegó a Macondo también 
arribó el cura y lo confundieron con éste. Lo anterior care-
cería de sentido de no ser porque históricamente el relato de 
García Márquez responde a los tiempos en los que la United 
Fruit Company, a principios del siglo xx, inició la explotación 
agrícola, en especial del banano en la zona norte de Colom-
bia. El pueblo de nuestro narrador pronto se convirtió en lo 
que él definió como Wild West Boom Town, y a ello procuró 
en gran medida la llegada de gente de muchas latitudes, a 
quienes se les denominaba, precisamente, la hojarasca. He 
ahí la razón del título de la novela, pues la hojarasca no es 
otra cosa que la peste, entre otros sentidos, representada por 
todo aquello ajeno a Macondo: una suerte de violación del 
destino paradisíaco provocado por la intromisión de la bar- 
barie estadounidense. Así pues, en el marco histórico y en 
el de la ficción, el médico habría sido parte de esa hojarasca 
“revuelta, alborotada, formada por los desperdicios humanos 
y materiales de los otros pueblos: rastrojos de una guerra civil 
que cada vez más parecía remota e inverosímil. La hojarasca 
era implacable”.7

7 Gabriel García Márquez, La hojarasca, Barcelona, Mondadori, 2000 (1954), 
p. 9.

14Mitos.indd   240 16/12/10   11:39:01



nova tellvs, 28◆2, 2010, pp. 233-257	 241	

En la caracterización de la hojarasca, elemento clave es 
que “todo lo contaminaba de su revuelto olor multitudinario, 
olor de secreción a flor de piel y de recóndita muerte”,8 es 
decir, se trata de la peste que llega a corromper al pueblo en 
todos los órdenes. Como Edipo que llega a Tebas a trastocar 
el cosmos, la hojarasca estaba formada por individuos que, en 
busca de su destino, llevaban consigo la peste. Bien sabemos 
que el Macondo a-histórico es utópico y que, en tanto paraíso, 
es destruido por el progreso-hojarasca. Los “desperdicios hu-
manos” llegan a Macondo para corromper su natural camino 
hasta hacerlo caer en la desgracia. Y como llegó, la hojarasca 
se fue, una vez que la compañía bananera destruyó el paraíso, 
pero el médico condenado en la soledad de su casa no se dio 
cuenta y permaneció en Macondo.

Si Edipo se arranca los ojos para no ver el resultado de su 
ciega sabiduría, el médico se suicida para no mirar más la 
derrota sufrida a manos del amor, al verse abandonado por 
Meme y apartado por la hija del barbero. El pueblo no orilló 
al doctor al suicidio. En la tragedia planteada por La hoja-
rasca nadie triunfó, al igual que en Antígona. El suicidio es 
un motivo religioso —católico— que García Márquez utiliza 
para acentuar la sentencia de la negación de la sepultura dic-
tada por Macondo. Pero hay que llamar la atención también 
en el apenas tocado aspecto político que subyace en ambas 
historias: luego de que Meme desapareciera del pueblo, corrió 
el rumor de que el médico la había asesinado y enterrado en el 
patio de su casa. Tal leyenda acrecentó la mala fama del gale-
no. El tiempo enterró ese rumor, pero en tiempos de eleccio-
nes y para distraer al pueblo, el gobierno, que había puesto en 
la calle a más policías, sacó nuevamente a la luz este asunto, 
lo que a la postre empujaría al médico a decidirse por la muer-
te. En la Antígona el aspecto político es incuestionable, pues 
el decreto de Creonte que condena a sus sobrinos es indispen-

8 Ibid.

14Mitos.indd   241 16/12/10   11:39:01



242	 garcía pérez / tres mitos griegos en gabriel garcía márquez  

sable para mantener el status quo. Antígona se suicida orillada 
por la decisión inquebrantable del tirano, pero también por 
su propia postura inamovible. La tragedia en ambos casos se 
produce con el choque directo entre la voluntad política y la 
de las creencias religiosas.

A la cuestión insoslayable de lo que se debe obedecer, si a 
la ley humana o a la divina, el coronel, como Antígona, irá en 
contra de la voluntad de su familia y del pueblo entero, pues 
el empeño de su palabra arrancada por el médico será funda-
mento más que suficiente para que se cumpla la promesa. No 
obstante que el relato se concentra en el momento en el que 
el anciano coronel va a la casa del médico, acompañado de su 
hija y de su nieto, para preparar su inmediata inhumación, los 
diversos cortes de la prolepsis tensan el ambiente en el que se 
percibe la contraria voluntad del pueblo.

A diferencia de Antígona, el coronel lleva a cabo su come-
tido, bajo la siguiente convicción:

Desde cuando el doctor abandonó nuestra casa, yo estaba con-
vencido de que nuestros actos eran ordenados por una voluntad 
superior contra la cual no habríamos podido rebelarnos, así lo 
hubiéramos procurado con todas nuestras fuerzas o así hubiéra-
mos asumido la actitud estéril de Adelaida que se ha encerrado 
a rezar.9

Como puede observarse, la confrontación entre la physis y el 
nomos, la naturaleza y la ley es una cuestión irresoluble. Y se 
trata también de una situación de orden universal, pues si bien 
la novela de García Márquez guarda relación con la Antígona 
de Sófocles y en repetidas ocasiones ha declarado que uno de 
sus maestros ha sido este poeta de tragedias, también con ello 
se demuestra que estamos ante una drama de todos los tiem-
pos, porque en el desarrollo del género humano siempre exis

9 Gabriel García Márquez, La hojarasca, p. 129.

14Mitos.indd   242 16/12/10   11:39:01



nova tellvs, 28◆2, 2010, pp. 233-257	 243	

tirá el divorcio entre lo humano y lo divino. Que esto es así, 
se probaría con la anécdota contada por el colombiano, según 
la cual, cuando escribió La hojarasca, la dio a leer a Gustavo 
Ibarra Merlano, un estudioso de los clásicos, y éste le dijo 
que su novela era parte de la Antígona. Se cuenta que García 
Márquez le pidió prestado el libro a Ibarra Merlano y se fue a 
su casa “a leerla con urgencia inaplazable”.10

III. Ulises en el Caribe

Otro de los motivos frecuentes en la narrativa de García Már-
quez es el del viajero. Ya sea por necesidad, por aventura o 
porque el camino en el que se sitúa el ser humano no cesa, 
el viaje es imprescindible para comprender la diferencia y la 
comunidad con otros hombres. El sujeto se halla más en el 
mundo cuanto más comprende a través del viaje lo que es 
él mismo por naturaleza y por cultura. Siendo esto así, es fácil 
imaginar la variedad de tópicos y caracterizaciones que es 
posible rastrear bajo esta figura. Por ahora, en unas cuantas lí-
neas nos referiremos a uno de los personajes-tema más obvio, 
el de Ulises.

Gran parte del público lector concertaría en que la sustan-
cia narrativa de la Odisea, por lo que toca al asunto de los 
temas y motivos, es aquella parte referente a las aventuras de 
Ulises. Cada relato que narra las vivencias del héroe de Íta- 
ca corresponde a una definición de lo griego frente a lo que 
le es ajeno, frente al otro. En el centro de este proceso se 
halla Ulises, quien deviene en héroe cultural en la medida en 
que es el traductor de lo bárbaro para los griegos a través de 
la descripción de las aventuras vividas en el terreno de lo 
otro.

10 Dasso Saldívar, García Márquez, viaje a la semilla, Barcelona, Folio, 2007 
(1997), p. 192.

14Mitos.indd   243 16/12/10   11:39:01



244	 garcía pérez / tres mitos griegos en gabriel garcía márquez  

Ahora bien, los relatos que componen las aventuras de Uli
ses, pudieron haber sido tantos y de tal extensión como ca-
pacidad tuvieron el aedo para componerlos y el rapsoda para 
tejerlos, de suerte que, desde el punto de vista de la temato-
logía y de la composición en anillo (Ringkompositio), es fácil 
adivinar que cada una de las historias referidas a dicho periplo 
pueden ser fijadas en el núcleo del viaje. Si esto es así, las 
recreaciones del mito de Ulises y sus aventuras se perfilan 
naturalmente como infinitas, de ahí las múltiples referencias 
tematológicas que se pueden hallar de este personaje en la 
literatura occidental.

Pues bien, hay que considerar que en el marco de esa po-
sible infinitud, García Márquez escribió el relato largamente 
titulado La increíble y triste historia de la cándida Eréndira y 
su abuela desalmada, uno de cuyos personajes se llama Uli-
ses, “un adolescente dorado, de ojos marítimos y solitarios, 
y con la identidad de un ángel furtivo”,11 quien se enamoró 
irremediablemente de Eréndira, una breve adolescente obliga-
da por su abuela a prostituirse, pueblo por pueblo del Caribe 
colombiano, hasta que le pagara la casa y los bienes que en 
ella había, pues, por un descuido, “el viento de la desgracia” 
provocó que una vela incendiara todo, de suerte que la chica 
estaría condenada a trabajar así por “ocho años, siete meses y 
once días”.12 Ulises se sintió atraído poderosamente por ella, 
por el mito de su belleza y de sus capacidades carnales que 
corría por todos lados. Así, el héroe Ulises se engarza colate-
ralmente con la historia de una mujer que tenía dones proféti-
cos, un eco, quizá lejano, de la hechicera Circe.

Este Ulises, hijo de un traficante holandés y de una guajira, 
presenta, más allá del nombre, una serie de reminiscencias del 
célebre héroe griego: su carácter marítimo, la aventura como 

11 Gabriel García Márquez, La increíble y triste historia de la cándida Eréndira 
y su abuela desalmada, Madrid, Aguilar, 1994 (1972), p. 23.

12 Ibid., p. 21.

14Mitos.indd   244 16/12/10   11:39:01



nova tellvs, 28◆2, 2010, pp. 233-257	 245	

forma de vida, la inteligencia como divisa y el enamoramien-
to a flor de piel de la joven. Eréndira piensa que Ulises es 
nombre gringo y él le aclara que es de navegante, y en esta 
definición del nombre está la evocación del narrador colom-
biano en torno al héroe homérico. La aventura, sin embargo, 
no concluye bien para Ulises. Todo lo contrario. Al pretender 
rescatar a Eréndira de la esclavitud de la abuela, encuentra la 
muerte, no obstante que ella puede escapar finalmente con 
la riqueza de Ulises.

García Márquez adapta las cualidades físicas e intelectivas 
más evidentes del héroe griego en el muchacho perdidamente 
enamorado de Eréndira. Ante la aparente imposibilidad de 
vencer a su abuela, Eréndira parece estar condenada a la es-
clavitud de por vida. La providencial aparición de Ulises es la 
clave para fraguar la muerte de la gran ballena blanca, como 
se conoce también a la abuela. Pero tales cualidades parecen 
invertir la inteligencia paradigmática de Ulises, creando con 
ello una especie de farsa. Al fallar en sus intentos por matar 
a la abuela, la inteligencia de Ulises parece asunto de risa, 
pues, como Eréndira se lo hace ver crudamente, sus errores 
sólo han aumentado su deuda. Ulises renuncia al ardid tan 
característico de su naturaleza, ese luchar siempre de manera 
oblicua, y se enfrenta directamente con un cuchillo contra la 
abuela, atormentado por los reproches de Eréndira. La abuela 
muere, pero con su descomunal corpulencia acaba también con 
el menudo Ulises:

Grande, monolítica, gruñendo de dolor y de rabia, la abuela 
se aferró al cuerpo de Ulises. Sus brazos, sus piernas, hasta su 
cráneo pelado estaban verdes de sangre. […] Ulises se arrastró 
hasta la entrada de la carpa y vio que Eréndira empezaba a 
correr por la orilla del mar en dirección opuesta a la de la ciu- 
dad. Entonces hizo un último esfuerzo para perseguirla, llamán-
dola a gritos desgarrados que ya no eran de amante, sino de 
hijo, pero lo venció el terrible agotamiento de haber matado 
a una mujer sin la ayuda de nadie. Los indios de la abuela lo 

14Mitos.indd   245 16/12/10   11:39:01



246	 garcía pérez / tres mitos griegos en gabriel garcía márquez  

alcanzaron tirado boca abajo en la playa, llorando de soledad y 
de miedo.13

Ulises ha sido derrotado. Si el héroe homérico sedujo a ninfas, 
hechiceras, sirenas y doncellas dejando tras de sí un rastro de 
desamor y de abandono, el Ulises caribeño sucumbe ante las 
argucias de Eréndira.

Ahora bien, Ulises languidece viendo el mar, cerca del ele-
mento que lo define y al que quizá volvió para siempre. En 
efecto, el final de este personaje puede tener naturalmente su 
continuación en otro relato de García Márquez: “El ahogado 
más hermoso del mundo”. Cabe señalar que los cuentos de 
García Márquez tienen la peculiaridad, en general, de no ago-
tar las secuencias narrativas en cada una de sus obras; todo lo 
contrario, las ideas, los personajes, los temas y motivos, así 
como los paisajes son recurrentes orgánicamente, de modo 
que es posible estructurar metarrelatos dentro de la compo-
sición absoluta de este mismo narrador. Y, al mismo tiempo, 
de cada uno de estos elementos se desprenden otras nuevas 
creaciones literarias.

Si esto es así, aquel Ulises abandonado en la playa, puede 
luego perecer ahogado y arrastrado por el mar hacia otro pue-
blo caribeño. Sin duda el personaje de este cuento es otro dis-
tinto al de Eréndira, pero los ecos nos recuerdan nuevamente 
al héroe homérico.

Este muerto tiene la cualidad de seguir creciendo, incluso 
parece que el mar le provee de los elementos para hacerlo. Si 
pensamos en el joven Ulises, que rescató a Eréndira muerto 
en la playa y luego fue arrastrado por el mar, ahora los hom-
bres del pueblo al que ha llegado, como un barco a la deriva, 
se percatan de que 

Sobrellevaba la muerte con altivez, pues no tenía el semblante 
solitario de los otros ahogados del mar, ni tampoco la catadura 

13 Gabriel García Márquez, La increíble y triste historia..., p. 69.

14Mitos.indd   246 16/12/10   11:39:01



nova tellvs, 28◆2, 2010, pp. 233-257	 247	

sórdida y menesterosa de los ahogados fluviales. Pero solamente 
cuando acabaron de limpiarlo tuvieron conciencia de la clase de 
hombre que era, y quedaron sin aliento. No sólo era el más alto, 
el más fuerte, el más viril y el mejor armado que jamás habían 
visto, sino que todavía cuando lo estaban viendo no les cabía en 
la imaginación.14

Hay en el arribo del hermoso ahogado una reverberación de 
Ulises, el héroe homérico, cuando, después de sortear una 
de tantas tormentas, llega a la tierra de los feacios: por una par- 
te, “la catadura sórdida y menesterosa” de Esteban, que es 
como el pueblo bautiza al ahogado, es similar al deplorable 
estado de Ulises, desnudo (gumnÒw) y horrible con una costra 
salina (smerdal°ow... kekakvm°now ëlm˙);15 por otra parte, “los 
primeros niños que vieron el promontorio oscuro y sigiloso 
que se acercaba por el mar” creyeron que Esteban era un 
barco y sólo después de quitarle “los naufragios que llevaba 
encima [...] descubrieron que era un ahogado”,16 a quien las 
mujeres del pueblo vistieron de tal manera que “pudiera con-
tinuar su muerte con dignidad”;17 de igual manera, son las 
doncellas, con Nausícaa al frente quienes hallan a Ulises des-
nudo, emergiendo de los arbustos y le procuraron el baño y la 
ropa.18 Limpios y con las nuevas ropas, Esteban, muerto, y 
Ulises, vuelto a nacer, adquieren una presencia que, para bien, 
trastoca el orden de las cosas, hecho que se demuestra con la 
pasión y ternura que expresan las mujeres caribeñas y Nausí-
caa, respectivamente.

Así, hay aquí una variación del tema del héroe: Esteban no 
ha hecho absolutamente nada para ser considerado como tal 

14 Gabriel García Márquez, El ahogado más hermoso del mundo, en La triste 
historia de la cándida..., p. 73.

15 Hom., Od., VI 136-137.
16 Gabriel García Márquez, El ahogado más hermoso del mundo, en La triste 

historia de la cándida..., p. 71.
17 Ibid., p. 73.
18 Hom., Od., VI 211 ss.

14Mitos.indd   247 16/12/10   11:39:01



248	 garcía pérez / tres mitos griegos en gabriel garcía márquez  

por el pueblo, más que aparecer ahogado en la playa. Pero 
su apariencia física es razón más que suficiente para crearle 
una leyenda, de modo que al no haber quien lo reclame, se 
torna el muerto de todos y todos emparientan, con lo cual el 
pueblo se refunda a partir de un muerto anónimo. Fue tal la 
conmoción que causó el sepelio de Esteban, que llegó gente 
de toda la comarca atraída por el rumor del marino muerto, un 
hombre que

si hubiera vivido en aquel pueblo, su casa habría tenido las puer-
tas más anchas, el techo más alto y el piso más firme, y el basti-
dor de su cama habría sido de cuadernas maestras con pernos de 
hierro, y su mujer habría sido la más feliz. Pensaban que habría 
tenido tanta autoridad que hubiera sacado los peces del mar con 
sólo llamarlos por su nombre y habría puesto tanto empeño en el 
trabajo que hubiera hecho brotar manantiales de entre las piedras 
más áridas y hubiera podido sembrar flores en los acantilados.19

Pero las cualidades físicas que hacen de Esteban un héroe, 
también son vistas por el narrador como todo lo contrario. Al 
igual que el Ulises de Eréndira, Esteban ocasionaría desagui-
sados a causa de su naturaleza y, entonces, el pueblo también 
lo adivina infeliz,

condenado en vida a pasar de medio lado por las puertas, a des-
calabrarse con los travesaños, a permanecer de pie en las visitas 
sin saber que hacer con sus tiernas y rosadas manos de buey de 
mar, mientras la dueña de la casa buscaba la silla más resistente 
y le suplicaba muerta de miedo siéntese aquí Esteban.20

A final de cuentas, Esteban recibe unos funerales propios de 
un héroe y la fama de su muerte trascendió hasta convertirlo 
prácticamente en una especie de santo:

19 Gabriel García Márquez, El ahogado más hermoso del mundo, en La triste 
historia de la cándida..., pp. 73-74.

20 Ibid., p. 75.

14Mitos.indd   248 16/12/10   11:39:01



nova tellvs, 28◆2, 2010, pp. 233-257	 249	

Fue así como le hicieron los funerales más espléndidos que podían 
concebirse para un ahogado expósito. Algunas mujeres que habían 
ido a buscar flores en los pueblos vecinos regresaron con otras que 
no creían lo que les contaban, y éstas se fueron por más flores [...] 
Algunos marineros que oyeron el llanto a la distancia pedieron la 
certeza del rumbo, y se supo de uno que se hizo amarrar al palo 
mayor recordando antiguas fábulas de sirenas.21

Las últimas líneas reafirman el eco del mito de Ulises de 
manera meta y autorreferencial: el cuento que habla del mi- 
tema de Ulises en un personaje llamado Esteban, cuya muerte 
provoca unos lamentos tales que fueron confundidos con el 
canto de las sirenas que Ulises un día oyó y conoció. Fue así 
como un pueblo sin nombre del Caribe colombiano, donde el 
sol brilla tanto que los girasoles no saben para dónde girar, se 
conoció desde entonces en catorce lenguas como “el pueblo 
de Esteban”.

IV. Prometeo atado a un castaño

De un modo menos evidente, pero no por ello menos tras-
cendental en relación con los dos mitos ya tratados, en Cien 
años de soledad se halla la recreación del mito de Prometeo. 
Recordemos que el Titán fue encadenado en una montaña por 
órdenes de Zeus a causa del robo del sagrado fuego, mismo 
que recibieron los hombres como un don. La versión de Es-
quilo respecto de este mito sustenta la teoría del progreso, 
según la cual el género humano se benefició de la técnica, en 
general, lo que le proporcionó la satisfacción de sus necesi- 
dades inmediatas, vitales, como el alimento, la casa, el vestido, 
etcétera, así como el conocimiento de la letra y del número, 
con lo que se cimentó el desarrollo de la cultura. El fuego divi- 

21 Gabriel García Márquez, El ahogado más hermoso del mundo, en La triste 
historia de la cándida..., p. 78.

14Mitos.indd   249 16/12/10   11:39:01



250	 garcía pérez / tres mitos griegos en gabriel garcía márquez  

no en manos de los efímeros es símbolo tangible del grado de 
civilización.

Pues bien, José Arcadio Buendía buscó la creación de una 
nueva sociedad al huir de los fantasmas del incesto y del ase-
sinato. De tal búsqueda nació Macondo, principio y fin de la 
historia que se teje de inverosímiles mitos. Una de las múltiples 
líneas de la historia de este pueblo considera que la idea de 
progreso no existe, lo que se prueba en el hecho de que “el 
mundo era tan reciente, que muchas cosas carecían de nombre, 
y para mencionarlas había que señalarlas con el dedo”.22 Así, la 
tarea que lleva a cabo José Arcadio, la de nombrar al mundo, 
ocurre por plena voluntad humana, sin el mandato de ningún 
dios. Como nombrar es otorgar la existencia, José Arcadio 
cumple con el cometido de hallar por el nombre, por la palabra, 
la naturaleza y la función del mundo. 

La importancia del nombrar es palmaria si atendemos otro 
pasaje de la novela en la que se cuenta que Macondo se ve 
asolado por la peste del olvido, una enfermedad que hacía que 
los macondinos olvidaran todo, poco a poco, de las cosas que en 
el recuerdo son de largo alcance, hasta llegar a la desaparición 
del significado de los símbolos. El olvido es precedido por la 
falta de sueño que se agudiza hasta perder la noción de las 
cosas; pero el insomnio en sí no era más que un síntoma que 
podía ser tomado con buena cara, porque, al principio los ma-
condinos se alegraban de no tener ya la costumbre de dormir y 
de poder hacer muchas otras cosas. Pero el verdadero peligro 
radicaba en que se borraba la memoria hasta llegar a un estado 
de idiotez. Como los lotófagos de la Odisea,23 los macondinos, 
en un momento dado, carecieron de memoria y por lo mismo, 
de historia. Y al igual que los míticos comedores de loto, la 
peste se transmitía por el alimento.

22 Gabriel García Márquez, Cien años de soledad, Buenos Aires, Editorial Su- 
damericana, 1975 (1967), p. 9.

23 Hom., Od., IX. 82-104.

14Mitos.indd   250 16/12/10   11:39:01



nova tellvs, 28◆2, 2010, pp. 233-257	 251	

¿Por qué se llega a este punto? ¿Por qué se plantea tal 
enfermedad? En la literatura se halla de modo recurrente el 
recurso de la evasión por caminos inverosímiles que indican 
la insensibilidad del género humano por cierto desarrollo del 
destino. A este respecto, es elocuente que, para evitar el ol-
vido, Aureliano Buendía pergeñe la estrategia de los letreros 
que indican la cosa y su función:

Esta es la vaca, hay que ordeñarla todas las mañanas para que 
produzca leche y a la leche hay que hervirla para mezclarla con 
el café y hacer café con leche.24

Pero volviendo al punto del porqué sucede este hecho invero-
símil, llama la atención que de todas las tarjetas ideadas por 
José Arcadio y Aureliano sobresaliera que

en la entrada del camino de la ciénega se había puesto un anun-
cio que decía Macondo y otro más grande en la calle central que 
decía Dios existe.25

Dios, que no es tangible como la vaca, debía cobrar presencia 
en una frase tan profunda y complicada que finalmente estaba 
vacía de sentido. El progreso humano puede ser envidia de 
los dioses, y cuando ocurre una desgracia como la peste del 
olvido y no hay explicación heurística satisfactoria, como dice 
Gadamer, aparece el mito que colma la necesidad de la expli-
cación.26

A partir del nombre, entiéndase el lógos de los griegos, el 
progreso inicia en Macondo y el Prometeo que lleva a cabo 
tal empresa es José Arcadio. A la par de la penetrante curio-
sidad de este hombre, la influencia de los gitanos, en especial 

24 Gabriel García Márquez, Cien años de soledad, Buenos Aires, Editorial Su- 
damericana, 1975 (1967), p. 49.

25 Ibid.
26 Hans-George Gadamer, Mito y razón, Barcelona, Paidós, 1997.

14Mitos.indd   251 16/12/10   11:39:01



252	 garcía pérez / tres mitos griegos en gabriel garcía márquez  

de Melquíades, fue de vital trascendencia para que, por pura 
especulación, José Arcadio descubriera que la tierra era re-
donda, que era posible edificar casas con bloques de hielo que 
menguarían el calor de la selva macondina, que el vil metal 
se podía trocar en oro, que una ruta era posible para comuni-
car a Macondo. Todas estas empresas fueron un espectacular 
fracaso. Y Macondo pudo preservarse del progreso decadente 
que se adivinaba en el resto del mundo. Es decir, el progreso 
animado por José Arcadio resultaba inocuo. El error fue abrir 
la puerta del pueblo a la Compañía Bananera, pues, como ya 
vimos en La hojarasca, tras de ella venía todo el progreso 
que, en apariencia, hace la vida cotidiana más llevadera, pero 
al mismo tiempo corrompe el tiempo y el espacio.

En efecto, la utopía de Macondo muere con el progreso 
gringo, que es traído, simbólica y concretamente por Úrsu- 
la Iguarán, la esposa de José Arcadio, que es una esperpénti- 
ca suma de los mitos de Eva y de Pandora. Cuando Úrsula va en 
busca de Arcadio, el hijo pródigo, encuentra, sin querer, la 
anhelada ruta que conectaría a Macondo con el mundo. Tras 
de ella, una nueva tribu de gitanos y, más tarde, la compa-
ñía bananera serían el viento de la desgracia que acarrearía 
la peste de los extranjeros. Finalmente, el progreso externo 
dominó y acabó con Macondo, el progreso vinculado de ma- 
nera aleatoria con Úrsula-Pandora que abre la jarra de los 
males. Y el progreso utópico del fundador queda en el aban-
dono.

Estas dos cuestiones, la del progreso externo y la del inter-
no, alcanzan su mayor simbolismo en el encadenamiento de 
José Arcadio en el castaño que había en el solar de su casa:

El viernes, antes de que se levantara, nadie volvió a vigilar la 
apariencia de la naturaleza, hasta que no tuvo la menor duda de 
que seguía siendo lunes. Entonces agarró la tranca de una puer-
ta y con la violencia salvaje de su fuerza descomunal destrozó 
hasta convertirlos en polvo los aparatos de alquimia, el gabinete 

14Mitos.indd   252 16/12/10   11:39:01



nova tellvs, 28◆2, 2010, pp. 233-257	 253	

de daguerrotipia, el taller de orfebrería, gritando como un ende-
moniado en un idioma altisonante y fluido pero completamente 
incomprensible. [...] Se necesitaron diez hombres para tumbarlo, 
catorce para amarrarlo, veinte para arrastrarlo hasta el castaño 
del patio, donde lo dejaron atado, ladrando en lengua extraña y 
echando espumarajos por la boca.27

Con el patriarca de Macondo atado al castaño, el progreso 
intuitivo, caracterizado por el bien común y en concordancia 
con el orden natural de las cosas, se abren aún más las posi-
bilidades del arribo de otro progreso, el externo, que no com-
prende las características específicas del contexto en el que 
se implanta, pues es un proceso histórico ciego, que niega al 
otro, a quien le imprime su cosmovisión.

Según la versión esquilea del mito de Prometeo, Zeus or-
denó a sus esbirros, Cratos y Bía, que ataran a Prometeo en 
la montaña escita como castigo por haber dado el fuego al 
género humano.28 A pesar de las medidas tomadas por el Cro-
nida, la semilla del progreso ya había sido bien sembrada en 
los hombres. De manera semejante, la imparable curiosidad y 
la inventiva desaforada de José Arcadio fue la causa de que el 
progreso situara a la familia en un tiempo circular que explica 
los simbólicos cien años de soledad y el progreso de la fiebre 
bananera es otro tiempo que coloca a Macondo, de tajo, en la 
continuidad, en la linealidad de la historia, sin los nutrientes 
del mito. José Arcadio es atado cuando se vuelve loco, cuando 
en los vericuetos de su pensamiento ya no es posible definir la 
realidad de lo fantástico. Y es que ya Prometeo advertía que 
los hallazgos del hombre no eran más que quimeras que lo 
ayudaban a sobrevivir, esto es, el progreso es mera ilusión.29 
José Arcadio-Prometeo es el héroe que explica el ascenso y la 

27 Gabriel García Márquez, Cien años de soledad, Buenos Aires, Editorial Su- 
damericana, 1975 (1967), pp. 75-76.

28 Aesch., PV., 1-81.
29 Ibid., 245 ss.

14Mitos.indd   253 16/12/10   11:39:01



254	 garcía pérez / tres mitos griegos en gabriel garcía márquez  

derrota del sentido del progreso. En medio, la utopía del pue-
blo latinoamericano queda como recuerdo de los tiempos en 
los que el hombre desconocía el fuego del progreso.

La atadura de los dos personajes representa el choque entre 
el tiempo del progreso, lineal e ilusoriamente siempre ascen-
dente, y el tiempo del mito, que es circular y que provoca la 
ilusión de que las cosas sólo dan vueltas sobre sí mismas. 
Este choque concluye en un cataclismo: Prometeo es enviado 
al infierno junto con las Oceánides en medio de la convulsión 
de los elementos de la naturaleza, como una venganza por 
los resultados del progreso y Macondo es arrasado por un 
ciclón sin dejar huella de que en algún tiempo hubo un hom-
bre que pretendió vencer a la muerte por pura especulación 
científica:

antes de llegar al verso final [Aureliano Babilonia] ya había com-
prendido que no saldría jamás de ese cuarto, pues estaba previsto 
que la ciudad de los espejos sería arrasada por el viento y des-
terrada de la memoria de los hombres [...] porque las estirpes 
condenadas a cien años de soledad no tenían una segunda opor-
tunidad sobre la tierra.30

Compárese lo anterior con estos versos que cierran el Prome-
teo encadenado de Esquilo:

Sí, ya hay acción y no es una fábula,
la tierra está agitada,
y en su interior muge el eco
del trueno, y fulgura la espiral
enardecida del relámpago, y los remolinos el polvo
hacen girar, y salta el aliento
de todos los vientos de un lado a otro,
pariendo una tempestad de aires encontrados,
y se está conturbando el éter con el ponto.

30 Gabriel García Márquez, Cien años de soledad, p. 360.

14Mitos.indd   254 16/12/10   11:39:01



nova tellvs, 28◆2, 2010, pp. 233-257	 255	

¡Así es la violencia que de Zeus contra mí
se dirige claramente, desencadenando miedo!
¡Oh culto de mi madre! ¡Oh, de todos,
éter que giras la luz universal,
vean qué castigo estoy sufriendo!31

Como podemos observar, la caída de Macondo y de Prome-
teo, un pueblo latinoamericano y un dios que quiso ser héroe 
por su filantropía, es símbolo de la decadencia que lleva con-
sigo el progreso. El ser humano se afana en descubrir cada 
vez más aquellas cosas que le procuran un bienestar cotidiano, 
pero éstas pueden volverse contra sus creadores. Es un tópico 
universal que muestra la falsedad o la ilusión que implica el 
sentido del progreso.

V. Epílogo

En suma, con la presentación de estos tres mitos griegos en la 
narrativa de García Márquez es válido sostener que en la con-
formación de los arquetipos mitológicos intervienen una serie 
de factores que, combinados entre sí, dan origen a la relectura 
y a la recreación de los mitos. La necesidad del mito en el edi-
ficio del imaginario cultural y la urgencia por dar sentido a la 
existencia humana son quizá los dos principales componentes 
en la génesis de la mitología. Nacidas de una frágil explica-
ción acerca de las preocupaciones inmediatas del hombre, las 
estructuras mitológicas se construyen poco a poco hasta al-
canzar una presencia vital en la historia. El saber acerca de los 

31 Aesch., PV., 1080-1093: ka‹ mØn ¶rgƒ koÈk°ti mÊyƒ / xy∆n sesãleutai / brux¤a 
dÉ ±x∆ paramukçtai / bront∞w, ß likew dÉ §klãmpousi / sterop∞w zãpuroi, strÒmboi 
d¢ kÒnin / efll¤ssousi, skirtçi dÉ én°mvn / pneÊmata pãntvn efiw épodeiknÊmena, / 
juntetãraktai dÉ afiyØr pÒntƒ / toiãdÉ §pÉ §mo‹ =ipØ DiÒyen / teÊxousa fÒbon ste¤xei 
faner«w. / Œ mhtrÚw §m∞w s°baw, Œ pãntvn / afiyØr koinÚn fãow efll¤ssvn, / §sorçiw mÉ 
…w ¶kdika pãsxv.

14Mitos.indd   255 16/12/10   11:39:01



256	 garcía pérez / tres mitos griegos en gabriel garcía márquez  

fenómenos de la naturaleza, sobre el alimento del día a día, la 
preocupación sobre la vida y la muerte, la invención de los 
dioses, entre otras cuestiones, es lo que impele al ser humano 
a crear historias que le permiten una certeza del universo que 
puebla. De dónde y hacia dónde son los límites que definen el 
hic et nunc de las sociedades: el mito es la brújula que señala 
la vía hacia el origen nunca acabado de conocer y hacia el 
futuro que se presenta como una realización de los relatos pri-
migenios, pues la raza humana siempre está en el principio y 
en el fin de su historia, ya que ésta es el momento único donde 
cabe el devenir, espacio y tiempo donde se conjuga toda la 
experiencia humana,32 de modo que para sobrevivir y abolir 
la angustia, se recrean los mitos cada vez que es necesario.

Bibliografía

Aeschylus, Prometheus Bound, Cambridge, Cambridge University Press, 
1988 (1983). Edición de Mark Griffith.

A. V., Tragedias griegas, Bogotá, Editorial Oveja Negra, 2000.
Frenzel, E., Diccionario de argumentos de la literatura, Madrid, Gredos, 

1994.
Gadamer, H-G., Mito y razón, Barcelona, Paidós, 1997.
García Jurado, F., ¿Por qué nació la juntura <<Tradición Clásica>>? 

Razones historiográficas para un concepto moderno”, en Cuadernos 
de Filología Clásica. Estudios Latinos, 27-1, 2007. 

García Márquez G., Cien años de soledad, Buenos Aires, Editorial Su-
damericana, 1975 (1967).

—,	 El ahogado más hermoso del mundo, en La triste historia de la cán-
dida Eréndira y su abuela desalmada, Madrid, Aguilar, 1994 (1972).

—,	 La hojarasca, Barcelona, Mondadori, 2000 (1954).
—,	 La increíble y triste historia de la cándida Eréndira y su abuela de-

salmada, Madrid, Aguilar, 1994 (1972). 
Homer, Odyssey, Cambridge, Cambridge University Press, 1995. Edición 

de A. F. Garvie
Nietzsche, F., El anticristo, Madrid, EDAF, 2007.

32 Cf. F. Nietzsche, El anticristo, Madrid, EDAF, 2007, p. 23.

14Mitos.indd   256 16/12/10   11:39:01



nova tellvs, 28◆2, 2010, pp. 233-257	 257	

Parker, R., Miasma. Pollution and Purification in early Greek Religion, 
London, Oxford Clarendon Press, 1996 (1983).

Saldívar, D., García Márquez, viaje a la semilla, Barcelona, Folio, 2007 
(1997).

Sophocles, Antigone, Cambridge, Cambridge University Press, 2006 
(1999). Edición, notas y comentario de Mark Griffith.

Steiner, G., Antigones. The Antigone Myth in Western Literature, Art and 
Thought, Oxford, Oxford Clarendon Press, 1986 (1984).

14Mitos.indd   257 16/12/10   11:39:01




