Los argumentos a partir de las ciencias
en el Peri ideon

José€ Edgar GONZALEZ VARELA
Universidad Nacional Auténoma de México
Jjoedgova@gmail.com

RESUMEN: En el tratado Sobre las Ideas (Peri ideon) Aristoteles discute criticamente
cinco argumentos platénicos a favor de la existencia de Ideas. En Metafisica A, 9
el mismo autor indica que tres de éstos son menos rigurosos que los otros dos.
La interpretacién usual sobre el Peri ideon sostiene que su menor rigor se debe a
que no son vélidos para postular Ideas. En este trabajo propongo, contra esa tesis,
una nueva interpretacion del primer grupo de argumentos “menos rigurosos’: los
argumentos a partir de las ciencias. De acuerdo con nuestra interpretacion éstos son,
en conjunto, validos para concluir la existencia de Ideas.

The Arguments from the Sciences
in the Peri ideon

ABSTRACT: In the treatise On Ideas (Peri ideon) Aristotle critically discusses five
platonic arguments in favour of the existence of Ideas. In Metaphysics A, 9 the
same author indicates that three of these arguments are less accurate than the other
two. The usual interpretation of the Peri ideon holds that this is due to the fact that
they are not valid to establish Ideas. Against this claim, in this paper I propose a
new interpretation about the first group of “less accurate” arguments, the arguments
from the sciences. According to my proposal these are, jointly, valid to conclude
the existence of Ideas.

PALABRAS CLAVE: Aristételes, ciencia, conocimiento, Ideas, Platon.
KEYWORDS: Aristotle, science, knowledge, Ideas, Plato.
RECEPCION: 27 de julio de 2010.

ACEPTACION: 30 de septiembre de 2010.

103 NOVA TELLVS, 28-2, 2010

10argumentos.indd 103 @ 16/12/10 10:51:38



Los argumentos a partir de las ciencias
en el Peri ideon

José€ Edgar GONZALEZ VARELA

1. Introduccion

El tratado Sobre las Ideas (Peri ideon) era una obra de Aris-
tételes dedicada a discutir criticamente la teoria platénica de
las Ideas. Este tratado no nos ha llegado de manera directa. Lo
conocemos a través del comentario de Alejandro de Afrodisia
(ss. -1 d. C.) a la Metafisica. Alejandro cita, o al menos
parafrasea, partes del tratado para expandir algunas escuetas
alusiones en Metafisica A, 9. La parte més importante, filosé-
ficamente, del Peri ideon es la discusion de cinco argumentos
platénicos a favor de las Ideas. Estos argumentos son: (i) los
argumentos a partir de las ciencias, (ii) el argumento de lo uno
sobre muchos, (ii1) el argumento del objeto del pensamiento,
(iv) el argumento de los relativos y (v) el argumento que lleva
al tercer hombre. Sobre éstos Aristételes afirma en Metafisica
A, 9, pero no en lo que conservamos del Peri ideon, que (iv)
y (V) son “mds rigurosos” que (i-iii). Sin embargo, las razones
de esta division no son claras. En Metafisica A, 9 Aristételes
sOlo afirma que:

de los modos en que mostramos que existen las Formas, ningu-
no de éstos parece mostrarlo. A partir de unos no se genera con
necesidad una conclusidn, y a partir de otros se generan Formas,
incluso de las cosas que no pensamos que haya Formas.!

1 Cf. 990b8-11: #t1 8¢ kb’ odg tpdmovg Selkvopev Gt éott ToL £1dn, KoT” 0VOEVOL
ooiveral o0ty € dviov pgv yop ok dvdykn yiyvesBor cviloyioudv, €€ éviov 8¢

105 NOVA TELLVS, 282, 2010

10argumentos.indd 105 @ 16/12/10 10:51:38



106 GONZALEZ VARELA /LOS ARGUMENTOS A PARTIR DE LAS CIENCIAS

Pero no es evidente como deben interpretarse estas dos obje-
ciones, ni si éstas se aplican, la primera sélo a los argumentos
menos rigurosos y la segunda a los mds rigurosos.?

La interpretacion mas influyente sobre esta distincidn sostie-
ne que Aristételes piensa, correctamente, que los argumentos
menos rigurosos: (a) no son vdlidos para postular Ideas, sino
que, (b) sélo son vélidos para postular universales aristotéli-
cos, mientras que, (c) los argumentos mas rigurosos son va-
lidos para postular Ideas pero no son sélidos.® En este trabajo
me ocupo de estudiar el primer grupo de argumentos “menos
rigurosos”, los argumentos a partir de las ciencias. Aristoteles
dirige en el Peri ideon dos criticas a estos argumentos. La pri-
mera parece atacar la validez de los mismos: “tales argumen-
tos no muestran lo que se proponen, es decir, que las Ideas
existen, sino que muestran que existen ciertas cosas aparte de
las cosas particulares y sensibles”.* Mientras que la segunda
parece cuestionar su potencial solidez, pues Aristételes parece
detectar una inconsistencia entre una consecuencia de estos ar-
gumentos y otra tesis platénica. Segin Aristételes, si estos
argumentos fueran vélidos para postular Ideas, de ellos se se-
guiria la existencia de Ideas de artefactos, pero los platénicos
rechazan tales Ideas. Asi, estas criticas aristotélicas parecen
corroborar la interpretacion tradicional sobre la distincién ri-
gurosa en el caso de estos argumentos.

No obstante, me parece que esta explicacion no se aplica
de manera tan ficil a los argumentos de las ciencias. La tesis

Ko ovy Gv oidueda tovtov £18n yiyveton. Todas las traducciones del griego en este
trabajo son mias.

2 Entre otras cosas porque Aristiteles aplica en el Peri ideon, de algin modo,
la segunda objecién a todos los argumentos: todos darfan lugar a mds Ideas de las
que es conveniente postular.

3 Esta parece ser la opinién de Alejandro, véase Alexander of Afrodisias... 1,
78.1-25, en Dooley (1989). También defienden esta interpretacién Fine (1993, pp.
25-27) y, al parecer, Santa Cruz, Crespo y Di Camillo (2000), pp. 24, 26, 28, 30
y 32-33.

479.16-7.

10argumentos.indd 106 @ 16/12/10 10:51:38



NOVA TELLVS, 28+2, 2010, pp. 103-144 107

principal que defiendo en este trabajo es que estos argumentos
son, en conjunto, validos para postular la existencia de Ideas.
Si esto es correcto, entonces la primera objecion de Aristote-
les es injusta. Sin embargo, es entendible que Aristételes no
reconozca la validez de los argumentos, pues ésta depende
de una premisa implicita y, parad6jicamente, de una premisa
extraida de la segunda critica de Aristételes.

En la siguiente seccidn, (2), presento el texto griego y mi
traduccién de los argumentos a partir de las ciencias y de las
criticas de Aristételes. Después, en (3), analizo los tres argu-
mentos en conjunto. En (4) discuto, y descarto, una posible via
para establecer la validez de los argumentos. Finalmente, en
(5) examino la segunda critica aristotélica, la cual es clave para
apreciar que estos argumentos son, en conjunto, vélidos para afir-
mar la existencia de Ideas. Alli mismo discuto también si los
argumentos son, ademds, sélidos.

2. Texto y traduccion’

[TAeovay®dg HEV TAIG EMGTNUOILG TPOG TNV TOV 10DV KOTOGKELTV
TPOGEYPNGAVTO, (G &V 1) TpdTe [epl idedv Aéyer- GV 8& vdv pvn-
novevewy €oike AOywv, €161 TO10VTOL. €l TOoO EMIGTAUN TPOG £V
TL KOl TO 0OTO EMOVOPEPOVOO, TOLEL TO QTR £pYov Kol TTPOG
ovdev tdv kaf’ fxactov, ein &v 11 dGAAo ko’ Exdotny mopd T
aicOnto &idiov kol moapaderyua tdv ko’ ekdomy EmioTAunv
ywopévov. toodtov 8¢ 1 1o étt OV émothual elot, Tadto
£oTv: BAAV 8¢ vy mopd T ko’ ExooTd eloty ol émiothipon -
TOOTO YOp GIELPA T€ KOl GOPLOTO, Ol 08 EMIGTHLOL OPIOUEVOV *
goTv Opo Tver mopdr T ko’ Exooto, todTo 88 ol 18€on. Etu
el M 1oTplkn 0VK 0Ty ErtoTnun THode The vylelog AL’ GrA®dg
VYLELOG, 6T TIG avTOVYlEl: Kol €1 T} yemueTplon Ui £6TL TOVOE
70V 160V Kol TOVOE TOV GLUUETPOV EXIGTAUN QAL OIADG 160V

5 El pasaje del Peri ideon citado y traducido en este trabajo es el que va de 79.3
a 80.7, de Fine (1993), quien a su vez reproduce el de Harlfinger (1975).

10argumentos.indd 107 @ 16/12/10 10:51:38



108 GONZALEZ VARELA /LOS ARGUMENTOS A PARTIR DE LAS CIENCIAS

KOl OA®DG GUUUETPOV, E6TOL TL ODTOIGOV KOl OLOTOGVUUETPOV,
To0To O ol 16€aut.

Ot dm 10100101 AOYOL TO UEV TPOKEIUEVOV OV OELKVVOVGLY, O
o) A > B \ ’ \ > ’ \ \ s
NV 10 1déag elvor, ALY detkvbovot 10 elval tivo mopd To ko
£K0oTO KO ocicem:éc oV mavtmg O¢, e Tiva EoTy & elot nap(x O
ko’ SKOL(S‘COL o016 elow 10éat- £oTt yap nocpa 10 ko’ Exootar
0L KO, (v (POLUEV KO TOG emcmuag elvot. #T1Te T Kol TOV V1o
TG TéYVOG 10£0iC elvor: Kol Youp TGO TEXVT TPOG &V TL GvoLpé-
peEL TOL Yryvouevo v’ oThg, Kol v eloy ol Téyval, TodTo £0TL,
kol GAL@V TIvedV Topd T kol Ekootd elotv ol téyvort. kol 6 Yo-
1ep0g O€, TPOG TA UNdE 0VTOG SEIKVOVOLL TO ELVOL 10£0iG, KO OV 0V

, Q7 3 ’ Q7 ’ 5\ ’ 3
Bovlovtat 18€ag eivart katookevaley 18€og 80&et. el yop 610TL N
lotpikt uf ot thode Thg Lylelog Emotnun GAL" GrA®G LYLEloG,
£oTiv 00T TIG VYlewn, £0TaL Kol €Ml TV TEYVAV EKAGTNG. 0V YOp

~ s e 5 QA ~AQ/ 9 ) s e ~ ] ’ \ e
700 k0B’ Fxooto 008 1000 otv, GAN’ drAdg éxelvou mepl &
1] ° 3 e ~ ’ 3 s 3 ~ e ~
£oT1v, otov M TextoviKy GmAdg BABpov GAL’ 00 T0VdE, Kol AnAdg
KALvNG GAA 00 THode: Opolmg Kol 1 GvOPLOVTOTOINTIKY Kol T
YPOQIKT Kol 1) 0lkodouikn O kol TV GAA®V EKAGTN TEXVOV £xel
TPOG TG VO EQVTAV. E6TONL PO KO TAOV VIO TOG TEXVOG EKAGTOV
100, Omep o0 PovAovTot.

De varias maneras usaron las ciencias para el establecimiento
de las Ideas, como dice en el libro primero de Sobre las Ideas,
y los argumentos que parece recordar ahora son tales:

<Argumentos>

<1> Si toda ciencia realiza su funcién propia refiriéndose a
algo uno y lo mismo, y no a ninguna de las cosas particulares,
habré segiin cada ciencia alguna otra cosa aparte de las cosas
sensibles, eterna y paradigma de las cosas que llegan a ser
segun cada ciencia. Y tal cosa es la Idea.

<2> Ademads, existen aquellas cosas de las cuales son las
ciencias. Pero las ciencias son de algunas otras cosas apar-
te de las cosas particulares, pues éstas son indefinidas e in-
determinadas, y las ciencias son de las cosas determinadas.

10argumentos.indd 108 @ 16/12/10 10:51:38



NOVA TELLVS, 28-2, 2010, pp. 103-144 109

Entonces, existen algunas cosas aparte de las cosas particu-
lares. Y éstas son las Ideas.

<3> Ademas, si la medicina no es ciencia de esta salud
sino de la salud sin mas, habra una cierta salud en si. Y si la
geometria no es ciencia de esto igual y de esto conmensurado
sino de lo igual sin mas y de lo conmensurado sin mas, ha-
brd un igual en si y un conmensurado en si. Y éstos son las
Ideas.

<Criticas>

<1> Ciertamente tales argumentos no muestran lo que se pro-
ponen, que las Ideas existen, sino que muestran que existen
ciertas cosas aparte de las cosas particulares y sensibles. Pero
de ninguna manera muestran que, si existen ciertas cosas las
cuales son aparte de® las cosas particulares, estas cosas son
Ideas. Pues existen aparte de las cosas particulares las co-
sas comunes, de las cuales decimos precisamente que son las
ciencias.

<2> Ademas, mostrarian que hay Ideas de las cosas bajo el
dominio de las técnicas. En efecto, también toda técnica refie-
re a algo uno, las cosas generadas por ella; y de las cosas que
son las técnicas estas cosas existen, y de algunas otras cosas
aparte de las cosas particulares son las técnicas. Y el dltimo
argumento, éste, ademds de que tampoco muestra que existen
Ideas, parece establecer Ideas incluso de aquellas cosas que
no quieren que haya Ideas. En efecto, si porque la medicina no
es ciencia de esta salud sino de la salud sin mas, existe una
cierta salud en si, también sera asi en el caso de cada una de

® Mopd puede traducirse también como “mds alld de”, denotando asf uno de los
rasgos distintivos de las Ideas, la separacion. He optado por la traduccién neutral
“aparte de”, que indica sélo distincion, pues Aristdteles acepta esta parte del argu-
mento, ya que acepta que hay entidades rnopd (distintas) de las cosas particulares-
sensibles, pero niega que éstas sean Formas. Asi, Frank (1984), nota (d), p. 23.

10argumentos.indd 109 @ 16/12/10 10:51:38



110 GONZALEZ VARELA /LOS ARGUMENTOS A PARTIR DE LAS CIENCIAS

las técnicas. Pues no son de una cosa particular o de un esto,
sino de aquello sin mds acerca de lo cual son. Por ejemplo, la
carpinteria es del banco sin mds pero no de éste, y de la cama
sin més pero no de ésta. De manera semejante, también la
escultura, la pintura y la construccion, y cada una de las otras
técnicas, estdn dispuestas con relacion a las cosas bajo su do-
minio. Entonces, habra también una Idea de cada una de las
cosas bajo el dominio de las técnicas, lo cual no quieren.

3. Preliminares

Antes de empezar a estudiar estos argumentos seria util decir
algo sobre la distincién entre Ideas platonicas y universales
aristotélicos, con el fin de apreciar mas claramente los puntos
basicos de diferencia entre ambos autores y, por ende, lo que
estd en juego en los argumentos.

Ambos, Platon y Aristoteles son realistas sobre los uni-
versales. Esto es, ellos piensan que, ademds de individuos
particulares como Sdécrates, el mundo contiene otro tipo de
entidades tales como las propiedades (y quizds relaciones),
por ejemplo, la justicia o la belleza. Las cuales son universales
en tanto que una y la misma propiedad puede ser poseida por
diversos individuos particulares. Por ejemplo, la propiedad de
ser justo es algo que es compartido por Sdcrates y Pericles en
tanto que ambos son justos. Platon y Aristételes piensan que
estas entidades universales existen objetivamente, es decir, exis-
ten con independencia del lenguaje y del pensamiento: la
existencia de los universales es un hecho, en sentido fuerte,
del mundo. Asi, la postura de estos filésofos es bastante cer-
cana en aspectos fundamentales. Hay, sin embargo, algunas
diferencias importantes en cuanto a los rasgos que ellos le
atribuyen a los universales. Los rasgos en disputa parecen ser,
fundamentalmente, dos: el paradigmatismo y la separacion. Pla-
ton piensa que los universales son: (a) paradigmas perfectos y,

10argumentos.indd 110 @ 16/12/10 10:51:38



NOVA TELLVS, 28-2, 2010, pp. 103-144 111

(b) que existen separadamente de las cosas que los ejemplifican,
mientras que Aristételes rechaza que tengan estos rasgos.

(a) Por un lado, Platén describe a los universales, las
Ideas, como paradigmas de las cosas particulares que parti-
cipan de ellas, las cuales son, por ende, consideradas como
imagenes de las primeras. La tesis central del paradigmatis-
mo es que para cada predicado F para el que hay una Idea,
sOlo la Idea de F es plenamente F, mientras que las cosas
particulares-sensibles que son F nunca son plenamente F, sino
que son F en un grado inferior (a veces Platén afirma que son
F y no-F).” El modo preciso en que debe entenderse esta tesis
del paradigmatismo de las Ideas es bastante discutido. La inter-
pretacion tradicional de ésta, la cual podria ser compartida por
Aristételes, es que Platon piensa que la Idea de F es un ejem-
plar perfecto de ser F, mientras que las cosas particulares son
ejemplares imperfectos de ser F. Por ejemplo, la tesis es que la
Idea de igualdad es un ejemplar perfecto de igualdad, o que, si
hay tal Idea, la Idea de humanidad es un ejemplar perfecto de
humanidad. Esta tesis parece bastante cuestionable en la ma-
yoria de los casos, pues parece mds razonable proponer que los
universales son sélo propiedades, pero no, al mismo tiempo,
ejemplares perfectos de ellos mismos.® Sin embargo, hay otra
interpretacién mds reciente que propone una interpretacion mas
plausible del paradigmatismo de las Ideas.” De acuerdo con
ésta, las Ideas son paradigmas perfectos de F' no en tanto que

7 Véase, por ejemplo, Pl. Phd. 74a-75d y 78c-79a, R. V 473c11-480a13 y Smp.
210e6-211a5.

8 Allen (1965) indica grificamente lo extrafio de tal interpretacion del para-
digmatismo: “Ahora bien, tal tesis es cuando menos singular. Los universales en
sentido propio no son instanciaciones de si mismos, perfectas o no. La Imparidad
no es impar, la Justicia no es justa, la Igualdad no es igual a nada. Nadie puede
acurrucarse para una siesta en la Divina Camidad; ni siquiera Dios puede acariciar
a la Perridad detrds de las orejas™ (p. 43). Ademds, como bien apunta Allen, tal
interpretacion parece llevar directamente a un problema serio, al regreso al infinito
de las Ideas que es conocido con el nombre del “tercer hombre”.

° Propuesta por Nehemas (1975 y 1979) y seguida, entre otros, por Fine (1993).

10argumentos.indd 111 @ 16/12/10 10:51:38



112 GONZALEZ VARELA /LOS ARGUMENTOS A PARTIR DE LAS CIENCIAS

son ejemplares perfectos de ser F, pues ellas mismas son sélo
la propiedad de ser F. Mas bien, la Idea de F es plena o sola-
mente F, porque es aquello que hace que las cosas que son F
sean F, pero nunca hace que las cosas que no son F no sean F.
Mientras que, por su parte, las cosas particulares-sensibles
y muchas otras propiedades sensibles de menor generalidad,
como devolver lo que ha sido prestado, son imperfectamente
F, porque son F'y no F. Por ejemplo, Helena no es sélo bella,
pues comparada con una diosa es fea, mientras que devolver lo
que ha sido prestado es justo en algunas ocasiones, pero en al-
gunas es injusto, como cuando se devuelve un arma a un amigo
que se ha vuelto loco.!” La Idea de belleza y la Idea de justicia
estdn, en cambio, exentas de la deficiencia correspondiente.
Por ejemplo, la Idea de justicia es plenamente justa porque
hace, solamente, que todas las cosas justas sean justas, pero
no hace que las cosas injustas sean injustas. No pretendo aqui
determinar cudl es la interpretacion correcta del paradigmatis-
mo, aunque es preciso decir que la segunda parece preferible,
pues cuenta con respaldo en los didlogos platénicos y no le
atribuye una tesis problematica a Platon. Mas tarde volveremos
a esta cuestion, pero adelanto de una vez que, a mi juicio, el
paradigmatismo no es el rasgo crucial para mostrar la validez
de los argumentos de las ciencias, sino la separacion.

(b) Con respecto a la separacion, hay también dos interpre-
taciones principales. Segun la primera, que podriamos deno-
minar “trascendente”, las Ideas existen separadamente de las
cosas particulares que las ejemplifican en tanto que no estdn
en éstas, sino que estdn “mas alld” de ellas en otro lugar de la
realidad. La razén bdésica es que las Ideas existen por si mis-
mas, es decir, no requieren de otras cosas en las cuales tienen
que estar para existir.!! La otra interpretacion, que podriamos

10.Cf., por ejemplo, Pl. Hp. Ma. 286a-289d y R.1331c-d.

Il Esta es la interpretacién tradicional de la separacién de las Ideas. Algunos
autores que ofrecen versiones refinadas y actualizadas de ésta son Morrison (1985)
y Devereux (1994).

10argumentos.indd 112 @ 16/12/10 10:51:38



NOVA TELLVS, 28-2, 2010, pp. 103-144 113

denominar “modal”, sostiene que la existencia separada de
las Ideas consiste esencialmente en la caracteristica modal
de poder existir sin ser ejemplificada, o, de otro modo, en su
independencia ontoldgica. Es decir, la Idea de F existe sepa-
radamente de las cosas que son F, en tanto que es posible que
exista incluso si no hay cosas que son F.'? Evidentemente, esto
es compatible con la tesis de que la Idea de F esté de hecho
en las cosas que son F, mientras es ejemplificada. Hay autores
que piensan que la separacion tal y como la concebian Platon
y Aristételes equivale s6lo a la independencia ontoldgica, y
que la evidencia a favor de la trascendencia o de la inma-
nencia es mixta en los didlogos; en algunos parece aceptarse
que las Ideas son inmanentes, pero en otros, parece asumir-
se que son trascendentes.'® Otros autores, en cambio, sostie-
nen que, si bien la concepcion tanto platénica como aristoté-
lica de la separacién equivale a algo semejante a lo que he
llamado trascendencia, las Ideas serian para Platon y para Aris-
tételes, también independientes ontolégicamente.'* Sin entrar
de lleno en esta polémica, es posible decir, de manera mas o
menos clara, que la independencia ontoldgica no implica la
trascendencia, mientras que si un universal es trascendente,
la afirmacion de que es también independiente ontoldgicamen-
te, parece ser una conclusiéon al menos natural, si no estric-
tamente implicada 16gicamente. Ademads, Aristételes rechaza
ambas versiones de la separacion de los universales; es quizas
posible que piense que ambas estan implicadas por la concep-
cion platénica de la separaciéon. Sin embargo, para los fines de
este trabajo es suficiente con tomar a la separacién como in-
dependencia ontoldgica, pues ésta es suficiente para distinguir
la postura platénica de la aristotélica.'”

12 Fine (1984) es la principal defensora de esta interpretacion.

13 Asi Fine (1984 y 1986).

14 Asf Devereux (1994).

15 Aunque casi todos los autores estdn de acuerdo en que la independencia on-
tolégica es un rasgo distintivo de las Ideas, es justo sefalar que Frank (1984, pp.

10argumentos.indd 113 @ 16/12/10 10:51:38



114 GONZALEZ VARELA /LOS ARGUMENTOS A PARTIR DE LAS CIENCIAS

Para Aristételes, en cambio, los universales no son, en algtn
sentido relevante, paradigmas perfectos, ni tampoco existen se-
paradamente; es decir, si no hay cosas particulares que ejempli-
fiquen a un universal F, entonces ese universal no existe.'® Por
estas razones, el paradigmatismo y la separacion parecerian ser,
en principio al menos, condiciones suficientes para afirmar que
hay Ideas. Asi, si un argumento consiguiera mostrar que los uni-
versales son paradigmas perfectos o que existen separadamente,
seria, en apariencia, suficiente para mostrar que hay Ideas. De
esta manera, en efecto, parece estar configurada la discusion
de las Ideas en el Peri ideon: los argumentos discutidos serdn
exitosos, si acaso consiguen mostrar que los universales son
paradigmas perfectos o existen separadamente.!”

4. Los argumentos a partir de las ciencias
(4.1) Primer argumento

(1) Toda ciencia realiza su funcién propia refiriéndose a algo uno y
lo mismo (Sup.).

(2) Ninguna ciencia realiza su funcién propia refiriéndose a alguna
de las cosas particulares (De 1).

(3) Existe, segtin cada ciencia, alguna otra cosa distinta de las co-
sas sensibles, la cual es (ii) eterna y (iii) paradigma de las cosas
que llegan a ser segtin cada ciencia (De 1y 2).

(4) Existen las Ideas (De 3).

109-117) niega que esto sea asi. Para él, los universales aristotélicos son también
independientes ontolégicamente. Sin embargo, véase la nota siguiente.

16 Esta dependencia ontoldgica es afirmada explicitamente, por ejemplo, en
las Categorias: vyioavoviov yop dmdvtov vylewo pev £otar, vocog 8¢ ob- dpoing 8¢
Kol Aevkdv Sviov dmdviov Aevkdtng pev £otat, pedavio 8¢ ob, “En efecto, si todos
estuvieran sanos existiria la salud, pero no la enfermedad. De manera semejante
también si todas las cosas fueran blancas existirfa la blancura pero no la negrura”
(Cat. 14a 7-10).

17 Fine (1993, p. 27) defiende mds ampliamente esta tesis.

10argumentos.indd 114 @ 16/12/10 10:51:38



NOVA TELLVS, 28-2, 2010, pp. 103-144 115

De acuerdo con (1), el desempeiio de las ciencias requiere que
se haga referencia a “algo uno y lo mismo”. La premisa pa-
rece fijar, asi, como condicidn necesaria para que algo sea un
objeto basico de las ciencias el que éste sea uno y lo mismo.
De este modo, (2) pareceria excluir a las cosas particulares
como objetos de las ciencias, precisamente en virtud de que
éstas no satisfacen la condicién fijada en (1), es decir, no son
“uno y lo mismo”. A partir de (1) y (2), entonces, se intenta
derivar la sub-conclusién (3), y la idea parece ser que el fun-
cionamiento de las ciencias requiere suponer que existen en-
tidades distintas de las particulares-sensibles que son uno y lo
mismo. Mds adelante discutiré para qué es vdlido, si acaso
lo es, este argumento. Por ahora es necesario ver por qué, segin
(1), los objetos de las ciencias necesitan ser uno y lo mismo.

La razon detrds de (1) parece ser la siguiente. Cuando una
ciencia toma un conjunto de cosas que son F como su objeto
de estudio, la labor explicativa bésica que ésta realiza requie-
re que se haga referencia a algo que es uno y lo mismo en
todos los casos considerados, aquello que hace que todas las
cosas que son F sean F. Por ejemplo, un zodlogo que estudia
reptiles requiere para determinar bien su objeto de estudio
y poder explicar todos aquellos especimenes de reptiles que
se le presentan, hacer referencia a algo uno y lo mismo, es
decir, delimitar aquello que hace que los reptiles sean repti-
les, aquello que es uno y lo mismo en todos los reptiles. Asi,
dado que las cosas particulares no son uno y lo mismo en
este sentido, no pueden entonces ser los objetos bésicos del
conocimiento. Es decir, cuando una ciencia intenta explicar
una serie de sucesos o hechos, la explicacién no funcionaria,
si se tomara como objeto bdsico de referencia a una cosa
particular, pues ninguna de éstas puede ser aquello que ex-
plica por qué las cosas F en cuestiéon son F. El argumento,
no obstante, no proporciona mas informacion sobre por qué
esto no puede ser asi. Sin embargo, veremos que, con mucha
probabilidad, los tres argumentos no parecen sostenerse ais-

10argumentos.indd 115 @ 16/12/10 10:51:38



116 GONZALEZ VARELA /LOS ARGUMENTOS A PARTIR DE LAS CIENCIAS

ladamente sino que deben leerse en conjunto para ser mejor
comprendidos y para evaluar de manera mads justa su poten-
cial validez y solidez. En efecto, el segundo argumento parece
aportar elementos importantes para interpretar el primero y
el tercero, pero éstos también son ttiles para entender mejor el
segundo. Asi que tendremos que esperar a la discusion del se-
gundo argumento para aclarar la cuestion mencionada.'8
Ahora bien, aun teniendo este vacio explicativo, es posible
adelantar un poco sobre la potencial validez de este argumen-
to. La sub-conclusion (3) parece identificar tres puntos impor-
tantes para concluir la existencia de Ideas, la cual es inferida
en (4). Por un lado, (3.i)) que hay entidades distintas de las
particulares y, por otro, que éstas son (3.i1) eternas y (3.1ii)
paradigmas. Sin embargo, parece que este argumento tan crip-
tico y breve podria, si acaso, ser vdlido para concluir (3.1),
pero no para concluir (3.i1) o (3.iii). Al menos es justo decir
que éste no aporta elementos suficientes para realizar estas
afirmaciones. Esto seguramente es asi, porque el argumento
no nos proporciona una explicacion suficiente de por qué las
cosas particulares no son los objetos bdsicos del conocimien-
to, la cual podria indicar si es que para que los universales lo
sean requieren ser eternos o paradigmas. El argumento, sin
embargo, parece ser vélido para afirmar (3.1). Pues, por (1),
las ciencias para ser posibles requieren tener cada una como
objeto basico de estudio algo que es uno y lo mismo. Pero,
por (2), las cosas particulares no satisfacen esta condicién de
ser uno y lo mismo. Asi, la posibilidad de las ciencias deman-
da entonces que se acepte que hay entidades distintas de las
particulares que puedan servir como objetos adecuados de
estudio, esto es, (3.1). El argumento es, de este modo, una
suerte de argumento trascendental a favor de la existencia
de las Ideas, pues identifica una actividad central en nuestras

18 Fine (1993, pp. 76-78) considera también que el segundo argumento es im-
portante para entender los otros dos, pero no viceversa.

10argumentos.indd 116 @ 16/12/10 10:51:38



NOVA TELLVS, 28-2, 2010, pp. 103-144 117

vidas y después propone que ésta es posible sélo si postula-
mos la existencia de entidades distintas de las particulares,
Ideas.

Sin embargo, seglin Aristételes, atin si este argumento es
vélido para afirmar (3.i) no lo es para afirmar (4):

tales argumentos no muestran lo que se proponen, que las Ideas
existen, sino que muestran que existen ciertas cosas aparte de las
cosas particulares y sensibles. Pero de ninguna manera muestran
que, si existen ciertas cosas las cuales son aparte de las cosas
particulares, estas cosas son Ideas. Pues existen aparte de las
cosas particulares las cosas comunes, de las cuales decimos pre-
cisamente que son las ciencias."”

La critica de Aristételes parece, en efecto, justa, hasta el mo-
mento y aplicable sé6lo a este argumento aislado, pues de (3.1),
que hay entidades distintas de las particulares, no se sigue que
éstas sean Ideas, pues existe la posibilidad de que sean univer-
sales que carecen de las caracteristicas basicas de las Ideas, el
paradigmatismo y la separacidn, es decir, de universales aris-
totélicos. Sin embargo, es preciso entender adecuadamente el
sentido de la critica de Aristételes. La mejor manera de enten-
der esta critica es, contra la interpretacion tradicional del Peri
ideon, considerarla como una afirmacién de neutralidad. Es
decir, la critica intenta mostrar que los argumentos de las cien-
cias en general son vélidos s6lo para afirmar una conclusion
neutral entre platonismo y aristotelismo: que hay entidades
distintas de las particulares. Pero no sostiene que estos argu-
mentos son validos para afirmar la existencia de universales
aristotélicos. Pues, asi como no se sigue de este argumento,
considerado de manera aislada, que estas entidades distintas
de las particulares son Ideas, es decir, son paradigmas perfec-
tos o existen separadamente, tampoco se sigue, por la misma
razon, que no lo sean, esto es, que sean universales aristotéli-

1979.16-19.

10argumentos.indd 117 @ 16/12/10 10:51:38



118 GONZALEZ VARELA /LOS ARGUMENTOS A PARTIR DE LAS CIENCIAS

cos. Mas bien, el argumento no proporciona razones suficien-
tes para afirmar una o la otra cosa y, por ende, es neutral. Y
no veo ninguna razoén para afirmar que Aristoteles sostenga la
tesis erronea que le atribuye la interpretacion tradicional, en
vez de esta tesis mds moderada que he propuesto.

De este modo, hemos visto que el primer argumento de las
ciencias no es valido, por si mismo, para postular Ideas. Lo
cual no es muy sorprendente dada su breve extension y carac-
ter criptico. Sin embargo, veremos mds adelante que los tres
argumentos, en conjunto, parecen tener mas probabilidades de
ser validos. A continuacion discuto brevemente el tercer argu-
mento.

(4.2) Tercer argumento de las ciencias

(5) La medicina no es ciencia de esta salud, sino de la salud sin mas.
La geometria no es ciencia de esto igual, ni de esto conmen-
surado, sino de lo igual sin mds y de lo conmensurado sin mds

(Sup.).

(6) Existe una salud en si, un igual en si y un conmensurado en si
(De 5).

(7) Lasalud en si, lo igual en si, y lo conmensurado en si, son Ideas
(Sup.).

(8) Las Ideas existen (De 7).

Segtin (5), la medicina no tiene como objeto de estudio “esta”
(Md¢) salud, sino la salud “sin mds” (arA®c); la geometria, a
su vez, no tiene por objeto de estudio “esto” igual ni “esto”
conmensurado, sino lo igual “sin mas” y lo conmensurado
“sin mas”. A partir de esta premisa se pretende llegar a la sub-
conclusion (6): existe la salud “en si” (a010), lo igual “en si”,
y lo conmensurado “en si”. Entidades que el argumento iden-
tifica con las Ideas. Este argumento a partir de las ciencias es
diferente a los otros dos en algunos aspectos. En primer lugar,
es el tnico que proporciona ejemplos concretos de ciencias: la

10argumentos.indd 118 @ 16/12/10 10:51:38



NOVA TELLVS, 28-2, 2010, pp. 103-144 119

medicina y la geometria. Ademds, este argumento no contiene
premisas generales sobre el funcionamiento de las ciencias, sino
que se basa en los casos concretos de ciencias mencionados
para establecer (6). Sin embargo, parece que es razonable supo-
ner que estd implicito que estas consideraciones son aplicables
al caso de las demas ciencias.

La contraposicion entre lo que es “esto” (t6d¢) y lo que es
“sin mas”, “simplemente” o “absolutamente” (arAddc) puede
significar tanto en Platén como en Aristételes dos cosas (a ve-
ces ambos suelen utilizar Tt en vez de t6d¢). Por un lado, mar-
ca la distincion entre lo particular y lo universal, por ejemplo,
distingue entre un hombre particular, Sdcrates, que es “este”
hombre, y el universal humanidad, que es hombre sin mds.?
Por otro lado, distingue entre universales de mayor y menor
generalidad, por ejemplo, entre la virtud, que es virtud sin
mds, y la valentia que es esta virtud o una virtud.?! Este breve
argumento no proporciona indicios sobre cudl de los sentidos
es relevante. Asi, este tercer argumento, al igual que el prime-
ro, identifica a lo universal (o al menos a lo mas universal)
con aquello que es el objeto de las ciencias, pero tampoco nos
dice por qué esto es asi, por qué s6lo aquello que es F sin mds
o simplemente F, pero no aquello que es este F, es objeto basi-
co de las ciencias. Sin embargo, veremos que, de igual manera
que en el caso del primer argumento, el segundo argumento
nos ayudara a llenar este vacio explicativo.

Con respecto a la validez del argumento, es importante
apreciar que éste no concluye explicitamente la existencia de
entidades distintas de las particulares como paso previo para
concluir que hay Ideas. Lo que el argumento concluye es que
existe la salud en si (a010), lo igual en si, etcétera. El término
o016 puede ser usado por Aristdteles para designar, por un

20 V¢ase, por ejemplo, Arist., Cat. 1b 3-9, Cael. 278a13-14, GC 317b5-7; P1.,
R. 597al-d3.

2l Asi, por ejemplo, Arist., Top. 123b34-35; Pl., Men. 73.

10argumentos.indd 119 @ 16/12/10 10:51:38



120 GONZALEZ VARELA /LOS ARGUMENTOS A PARTIR DE LAS CIENCIAS

lado, de manera neutral a lo universal por oposicién a lo parti-
cular y, por otro, para designar el rasgo distintivo de las Ideas,
la separacion, y por tanto a estas entidades.?? Quizds los pla-
ténicos entendian el argumento de acuerdo con este segundo
sentido. Sin embargo, Aristételes debe entender o016 s6lo en
el primer sentido, pues recordemos que afirma que este argu-
mento no demuestra la existencia de Ideas, pero si demuestra
la existencia de entidades distintas a las particulares. Es decir,
Aristételes acepta (6), que existe la salud en si, etcétera, pero
rechaza (7-8), que éstos sean Ideas y que existan, por tanto,
las Ideas.?

Parece claro que, si este argumento es, por si mismo, acaso
valido, lo serd sdlo para afirmar una conclusién neutral en-
tre platonismo y aristotelismo: que existen entidades distintas
de las particulares. Pues, de acuerdo con el argumento, s6lo
aquello que es F sin mds o simplemente F' es objeto basico de
las ciencias. Pero, el argumento parece suponer que las cosas
sensibles no son F sin mds, pues son este F. Asi, el argumento
parece proponer que es necesario que existan entidades que
son F sin mas y éstas solo pueden ser entidades distintas a
las particulares. Pero, como bien apunta Aristételes, de esta
conclusion no se sigue que existan Ideas; es decir, el argu-
mento no proporciona elementos suficientes para determinar
si, para cumplir su rol epistemoldgico, los universales deben
ser separados o paradigmas, o si por el contrario deben ser no-
separados o no-paradigmas. Tendremos que esperar para ver
si el segundo argumento proporciona mds indicios para de-
cidir si los tres argumentos en conjunto, si no aisladamente,
son vdlidos para concluir algo mds que la conclusiéon neutral
que he sefialado.

22 Asf Fine (1993, p. 78). Por otro lado, Vlastos (1987) defiende la tesis de
que Platén utiliza técnicamente el término ot para indicar la separacién de las
Ideas.

23 Fine (1993, ibid.) defiende esta tesis.

10argumentos.indd 120 @ 16/12/10 10:51:39



NOVA TELLVS, 28-2, 2010, pp. 103-144 121
(4.3) Segundo argumento

(9) Los objetos de las ciencias existen (Sup.).

(10) Las cosas particulares son indefinidas e indeterminadas (Sup.).
(11) Los objetos de las ciencias son determinados (Sup.).

(12) Existen entidades distintas de las cosas particulares (De 9-11).
(13) Las Ideas existen (De 12).

Este segundo argumento a partir de las ciencias es més expli-
cito y riguroso que los otros dos. La premisa (9) enuncia un
supuesto implicito en los otros dos argumentos, que, dado que
hay ciencias éstas tienen un objeto de conocimiento, y este
objeto de hecho existe. Es decir, se asume que el conocimien-
to es posible y que, por lo tanto, debe tener objetos sobre los
cuales versa, los cuales, como afirma (11),>* deben tener una
naturaleza adecuada, deben ser “determinados”. Pero, seguin
(10) las cosas particulares no poseen este rasgo necesario para
ser un objeto de conocimiento, pues son indefinidas e indeter-
minadas. Pero como, por (9), existen entidades que son obje-
tos de las ciencias, estas entidades deben ser, entonces, distin-
tas de las particulares. Por lo tanto, se sigue validamente (12),
que existen entidades distintas de las particulares, esto es,
universales. El argumento concluye entonces (13), que exis-
ten las Ideas.

El argumento parece ser, asi, valido para afirmar (12). Pero,
como hemos visto, una conclusién del tipo de (12), semejante
a la conclusién (3.i) del primer argumento, es, como sostiene
Aristételes, insuficiente para mostrar que hay Ideas, pues pa-
rece mas bien neutral entre su propuesta y la de Platon. Asi,
la inferencia de (12) a (13) pareceria invdlida. Mas adelante
examinaré si esto es correcto. Antes, no obstante, me ocuparé
de las premisas (9-11).

El término ddpiotov significa “indeterminado” o “indefini-
do”, y puede tener un sentido cuantitativo o uno cualitativo.

24 Cf. Arist. R. V 476e-477a.

10argumentos.indd 121 @ 16/12/10 10:51:39



122 GONZALEZ VARELA /LOS ARGUMENTOS A PARTIR DE LAS CIENCIAS

De acuerdo con el sentido cuantitativo, lo que es indetermina-
do puede ser el nimero de una clase en particular, por ejem-
plo, el nimero de invitados a un banquete. Segun el sentido
cualitativo, lo que es indeterminado seria la naturaleza misma
del objeto, el modo de poseer sus propiedades, su modo de
ser F. El término Grepov, por su parte, significa “infinito” o
“indeterminado”, y puede tener, como d&opiotov, un sentido
cuantitativo y uno cualitativo. Aparentemente, estos términos,
aunque tienen matices un tanto diferentes, dmelpov tiene mas
connotaciones cuantitativas mientras que d.opiotov mds cuali-
tativas, son tomados como equivalentes en el argumento, pues
cuando se contrasta a los objetos de las ciencias que estdn
exentos de estos dos rangos, se les describe solamente como
“determinados” (bpiopéva). No es tan evidente, sin embargo,
cudl es el sentido relevante y como debe interpretarse éste.

Pienso que el sentido cualitativo es el que estd en juego en
el argumento, pues, ademds de que esta interpretacion tiene
apoyo en las obras de Platon y Aristételes (en pasajes que ci-
taré mas adelante), el sentido cuantitativo haria de éste un mal
argumento. En efecto, el hecho de que el nimero de las cosas
sensibles sea infinito o indeterminado no es por s{ mismo pro-
blemadtico, ni es tampoco una razén para negar que estas enti-
dades sean cognoscibles. Si bien cuando un conjunto dado de
entidades tiene una cardinalidad infinita es imposible conocer
todas y cada una de estas entidades, tal infinitud numérica no
podria ser un obsticulo para afirmar que cada una de éstas es,
en principio, cognoscible.

Asi, la tesis que el argumento afirma es que los objetos
de las ciencias deben ser determinados cualitativamente. ;Por
qué esto es asi? Es posible responder a esta pregunta conec-
tando (10-11) con premisas claves del primer y el tercer argu-
mento de las ciencias y con un pasaje de la Retorica que Fine
(1993) ha identificado como relevante para este argumento. El
pasaje de la Retorica de hecho parece conectar explicitamente
la premisa (5) del tercer argumento con la premisa (11) del

10argumentos.indd 122 @ 16/12/10 10:51:39



NOVA TELLVS, 28+2, 2010, pp. 103-144 123

segundo, lo cual muestra que para Aristoteles, al menos, hay
una conexion natural entre ambas. El pasaje de Retorica es el
siguiente:

Ningtn arte (téyvn) estudia (cxonel) lo particular (0 xo’ €xoo-
tov), por ejemplo, la medicina no estudia qué es lo saludable para
Sécrates o para Calias, sino qué lo es para alguien de tal clase
o para algunos de tales clases (pues esto es lo propio del arte,
pero lo particular es indeterminado (&reipov) y no es cognoscible
(¢momtov)). >

La explicacion de esta conexion entre (5), (11) y el pasaje
de la Retorica parece ser la siguiente. La medicina no tiene
como objeto de estudio a Sdcrates y su salud particular, qué
puede hacer saludable a Sécrates, sino la salud en general,
la salud sin mds, o una clase de salud, por ejemplo, la salud
del corazon. La razon es que la ciencia requiere de una cierta
generalidad. La cardiologia no podria, por ejemplo, realizar
una explicacion satisfactoria en términos sélo de la salud del
corazén de Sdcrates, sino, de manera primordial, en términos
de la salud del corazén sin mas. Es decir, su interés basico
radica en explicar qué es lo saludable para el corazén humano
en general, sin mds, y sélo derivadamente en qué es lo saluda-
ble para el corazon de Socrates. Esta generalidad es requerida
para que la cardiologia tenga un poder explicativo amplio,
lo cual no podria conseguirse estudiando s6lo un corazén en
particular. La indeterminaciéon como causa de la inadecuacion
de lo particular como objeto de conocimiento parece consistir,
entonces, en que lo particular es indeterminado en tanto que
contiene rasgos irrelevantes para la explicacién en cuestion.
Por ejemplo, un corazén en particular, digamos el de Sécrates,
y su salud no son el objeto (basico) de la cardiologia, porque

251356b30-3: obdeuia 8¢ téxvn oxonel 10 ko’ ExooTov, olov 1} tatpuch T Zokpdtel

e T S e P \

10 Vytewov oty i KoAhlg, GAAG T 1 t019de T 101G To1016de (ToVTO Yop Evieyvov, TO
8¢ k0B’ ExosTov dmelpov Kol 0K EmeTNTOV).

10argumentos.indd 123 @ 16/12/10 10:51:39



124 GONZALEZ VARELA /LOS ARGUMENTOS A PARTIR DE LAS CIENCIAS

contienen rasgos que son irrelevantes para explicar la salud
del corazén humano sin mads, rasgos peculiares a Sdcrates,
rasgos que no tienen relacion con la salud del corazén huma-
no en si. Quizas es util recordar, en este contexto, otra de las
posibles traducciones de aopiotov como “indefinido”. La idea
seria entonces que la medicina, al buscar una definicién de la
salud del corazén, no lo hace en términos del corazon parti-
cular de Sdécrates, porque éste es “indefinido”, es decir, tiene
rasgos que no pueden caber dentro de la definicion de la salud
del corazén en general.

La premisa (1) del primer argumento de las ciencias es
relevante también, pues es posible apreciar ahora por qué los
objetos de la ciencia requieren ser uno y lo mismo. En la ex-
plicacién que realiza la medicina de la salud del corazén su
objeto fundamental es uno y lo mismo, el corazén sin maés,
pues es ésta referencia a una y la misma cosa la que hace
que pueda aplicarse de manera general. Si su objeto fueran
el corazén de Socrates y el corazon de Platon, multiples y
diferentes, no tendria tal poder explicativo, pues éstos tienen
rasgos que son irrelevantes para la explicacion del corazon sin
mads.%¢

Asi, vemos que parece haber una conexion importante entre
las premisas de los tres argumentos a partir de las ciencias.
Esto justifica, a mi juicio, la pregunta de si los tres argumen-
tos, en conjunto, podrian ser validos para postular Ideas.

26 Es importante advertir que la explicacién ofrecida en este trabajo de por qué
las Ideas son los objetos del conocimiento deja abierta la posibilidad de que las
cosas particulares-sensibles sean, en algin sentido, cognoscibles. Si bien segtn
estos argumentos, estas cosas son por si mismas y directamente, incognoscibles
para Platon, estas cosas son, sin embargo, indirectamente cognoscibles: una cosa
sensible podria ser conocida a través del conocimiento de las Ideas que ésta ejem-
plifica. Por ejemplo, el conocimiento de la Idea de salud podria proporcionar los
medios para conocer algo sobre Sdcrates, por ejemplo, si su corazén estd sano o
no. Cf. Fine (1993, pp. 67, 76, 78).

10argumentos.indd 124 @ 16/12/10 10:51:39



NOVA TELLVS, 28+2, 2010, pp. 103-144 125

5. Determinacion, paradigmatismo y eternidad

Con el objetivo de examinar si los tres argumentos, en conjun-
to, son vélidos para la postulacion de Ideas formulo a conti-
nuacién una version unitaria de argumento a partir de las cien-
cias que puede extraerse facilmente de los tres argumentos
platonicos.

(14) Los objetos de las ciencias existen (Sup.).

(15) Los objetos de las ciencias son uno y lo mismo, F sin mas y no
este F, y determinadamente F (Sup.).

(16) Las cosas particulares no son uno y lo mismo, no son F sin
mds sino este F, y son indeterminadamente F (Sup.).

(17) (1) Existen entidades distintas de las particulares que son (ii)
eternas y (iii) paradigmas (De 14-16).

(18) Existen las Ideas (De 17).

La cuestiéon que me ocuparé de discutir es si acaso las premi-
sas (14-16) son suficientes para afirmar la sub-conclusién (17.
i1) y/o la sub-conclusion (17.ii1), pues ya vimos que los tres
argumentos son, incluso por separado, suficientes para afirmar
(17.1). Después discutiré si alguna de estas sub-conclusiones
es suficiente para afirmar la existencia de Ideas.

(5.1) Paradigmatismo

Como hemos visto, la premisa (15) afirma una condicién que
todo objeto de conocimiento debe poseer, y la cual, de acuerdo
con (16) s6lo puede ser satisfecha por entidades distintas de las
particulares, universales, los cuales, por (14), deben existir. Asi
pues, la conclusion es que existen universales que son uno y lo
mismo, F sin mds y determinadamente /. Como vimos en la
seccion anterior, esta triple condicidn parece consistir, al menos
en parte, en no poseer rasgos irrelevantes para la explicacion de
qué es lo F. Esta condicion triple que, para abreviar, denomi-

10argumentos.indd 125 @ 16/12/10 10:51:39



126 GONZALEZ VARELA /LOS ARGUMENTOS A PARTIR DE LAS CIENCIAS

naré “condicién de la determinacion cualitativa”, parece estar
ligada directamente con las tesis de la imperfeccién del mundo
sensible y la de la denominada “co-presencia de opuestos”.

La tesis de la co-presencia de opuestos que afecta a las cosas
particulares es una premisa que figura de manera importante en
algunos de los principales pasajes de los didlogos platonicos
en donde se pretende argumentar a favor de la existencia de
Ideas.?” De acuerdo con éstos, las cosas particulares estan afec-
tadas de una cierta deficiencia; ésta consiste en que una cosa
sensible que es F nunca es solamente F, sino que también es no-
F, al mismo tiempo. Por ejemplo, una mujer bella, Helena, no
es solamente bella, sino que es también fea, o no-bella, al mis-
mo tiempo: bella comparada con las demas mujeres, pero fea
comparada con una diosa. De manera similar, una cosa A que es
igual a otra cosa B nunca es solamente igual, sino que tam-
bién es, al mismo tiempo, desigual a otras muchas cosas, por
ejemplo, a C. Ahora bien, de acuerdo con R. V, esta deficiencia
impide que las cosas sensibles sean los objetos del conocimien-
to. La razoén es que los objetos del conocimiento requieren ser
plenamente F, es decir, estar exentos de tal co-presencia de
opuestos. Pero, dado que debe haber objetos de las ciencias,
se sigue que éstos deben ser distintos de las cosas sensibles.
Pero estas entidades son Ideas, las cuales son las tnicas que
son “plenamente” F, nunca son F' y no-F. Por tanto, existen
las Ideas.?8

Este argumento es, a primera vista, semejante a los argu-
mentos de las ciencias. De hecho, la explicacion usual de este
tipo de argumentos a favor de la existencia de Formas, basados
en la co-presencia de opuestos, es similar a la explicacién de
los argumentos de las ciencias, basados en la premisa de la in-

7 Especialmente, P1. Phd. 74a-75d y 78¢-79a'y R. V 473¢11-480al3.

8 Esta interpretacion de R. V se basa en una lectura predicativa del pasaje,
y es defendida convincentemente, entre otros, por Cooper (1986), Santas (1973) y
White (1977 y 1984).

10argumentos.indd 126 @ 16/12/10 10:51:39



NOVA TELLVS, 28-2, 2010, pp. 103-144 127

determinacion cualitativa. La razén es que, cuando buscamos
explicar qué es lo F, la explicacion no puede ser alcanzada al
tener como objetos a las cosas sensibles, pues éstas son F'y
no-F, es decir, tienen rasgos irrelevantes para la explicacion de
lo F, rasgos que de hecho explican por qué algo es no-F' y no
sOlo rasgos que expliquen por qué algo es F. Por ejemplo, si
buscamos explicar qué es lo bello, si consideramos a una cosa
sensible como Helena, veremos que aquello que la hace bella,
que explica por qué es bella (comparada con otras mujeres),
por ejemplo la forma de su nariz y sus ojos, la hace al mismo
tiempo fea, explica por qué es fea (comparada con las diosas).
Por el contrario, la Forma de lo F es un objeto adecuado de
conocimiento, porque es plenamente F, es decir, solo explica
por qué las cosas que son F son F, pero nunca explica por qué
las cosas que no son F no son F, pues es aquello en lo que
consiste ser F. Por ejemplo, la Idea de belleza es aquello en
lo que consiste ser bello y, por ende, sélo explica por qué las
cosas bellas son bellas, pero nunca por qué las cosas que son
feas son feas.

Sin embargo, hay al menos una diferencia importante entre
los argumentos a partir de las ciencias y otros pasajes pla-
ténicos donde la co-presencia, interpretada de esta manera,
parece tener una funcién relevante. Esta es que los pasajes de
la co-presencia sélo autorizan la postulacion de una cantidad
limitada de Formas, a saber, Formas de propiedades relacio-
nales (como de lo igual, lo grande) y evaluativas (como de lo
bello, lo justo). Esto es asi, porque, de acuerdo con esta inter-
pretacion, la co-presencia de opuestos consiste en poseer una
propiedad F'y su contraria no-F al mismo tiempo, no, ademas
en tiempos sucesivos. Y es evidente que esta condicién sélo
puede ser satisfecha por propiedades relacionales y evalua-
tivas, que de hecho figuran prominentemente en los pasajes
relevantes: una misma cosa puede ser justa € injusta al mismo
tiempo, igual y desigual al mismo tiempo, etcétera, siempre y
cuando el aspecto en el que poseen cada una de las propieda-

10argumentos.indd 127 @ 16/12/10 10:51:39



128 GONZALEZ VARELA /LOS ARGUMENTOS A PARTIR DE LAS CIENCIAS

des opuestas sea diferente, o, también, el objeto con relacion
al cual posean cada una de las propiedades opuestas sea dife-
rente. Por ejemplo, Helena puede ser bella (en comparacion
con X) pero fea (en comparacion con Y) al mismo tiempo,
sin contradiccién y sin sufrir ningtn tipo de cambio. Por el
contrario, propiedades distintas, que, siguiendo a Aristoteles
podriamos denominar “substanciales”, como ser un tigre o ser
una mesa, no admiten la co-presencia: no parece razonable
afirmar seriamente que algo puede ser, al mismo tiempo, un
tigre y no ser un tigre, ni ser una mesa y no-mesa al mismo
tiempo. Pues, tales propiedades substanciales parecen estar
mads cercanas a la identidad de las cosas. Si x es un tigre, x
es en esencia esto, y el llegar a ser no-tigre no representaria
la posesion, por parte de x, de la propiedad opuesta, sino mas
bien la destruccion de x como individuo. Por el contrario, los
argumentos de las ciencias no parecen tener tal limitacion,
sino ser aplicables, en principio, a cualquier propiedad. De he-
cho, no tienen tal limitacion para Aristételes, pues, segtn él,
éstos serian vélidos para postular algunas Ideas substanciales,
las Ideas de artefactos.

Sin embargo, Fine?® ha argumentado que, si bien, por las
razones expuestas, la indeterminacion que estd a la base de
los argumentos a partir de las ciencias no puede considerar-
se equivalente a la co-presencia, en este sentido restringido,
si puede ser equivalente a lo que podria denominarse ‘“co-
presencia amplia”. Tal co-presencia amplia consistiria enton-
ces, precisamente, en que las cosas particulares son F pero
al mismo tiempo no son F, sélo en tanto que poseen rasgos
irrelevantes para explicar qué es lo F. Es evidente que tal co-
presencia amplia no esta limitada a propiedades relacionales y
evaluativas, pues, por ejemplo, Fido, siendo un perro particu-
lar, posee rasgos irrelevantes para explicar la Perridad. Ade-
mads, segun Fine, tal co-presencia amplia es quizds de mayor

291993, pp. 100-101.

10argumentos.indd 128 @ 16/12/10 10:51:39



NOVA TELLVS, 28+2, 2010, pp. 103-144 129

interés para Platon que la co-presencia restringida, la cual es
un caso particular de la primera, pues Platén postula Formas
mds alla de las que legitima la co-presencia restringida, como
Ideas de cuadrado, tridngulo, etcétera.

Asi, la determinacién que requieren los objetos del cono-
cimiento segun los argumentos de las ciencias es, para Fine,
equivalente a la exencién de co-presencia amplia. Pero, para
Fine, estar exentos de una clase particular de esta co-presencia,
de la co-presencia restringida, es precisamente aquello en lo
que parece consistir el que las Ideas sean, de acuerdo con Pla-
tén, paradigmas perfectos: “nada mds involucra, en realidad, el
ser un paradigma perfecto que el escapar de la co-presencia”.*
Pero, entonces cabe la pregunta que Caston (1995) ha ya for-
mulado: si los argumentos de las ciencias son, en su conjunto,
validos para establecer la existencia de universales determi-
nados, y esta determinacion es, de acuerdo con Fine y otros,
precisamente en lo que consiste la perfeccion de las Ideas, por
qué entonces éstos no son validos para postular la existencia de
universales que son paradigmas perfectos, lo cual, al parecer,
es suficiente para afirmar la existencia de Ideas.

Caston (1995) sostiene precisamente esta tesis en contra de
Fine (1993). Fine (1993) advierte, sin embargo, este problema
que parece enfrentar su interpretacion y propone la siguiente
solucién. De acuerdo con ella, aunque Platon probablemen-
te habria considerado que al establecer la existencia de uni-
versales determinados, los argumentos a partir de las ciencias
establecen la existencia de paradigmas perfectos y, por ende,
de Ideas, Aristoteles niega que estas dos ultimas afirmaciones
sean vdlidas, porque Platén nunca formula de manera clara
qué estd involucrado en ser un paradigma perfecto:

Asi, quizds Aristoteles no menciona la perfeccion en los Argu-
mentos a partir de las Ciencias porque no siente ninguna obli-

* Fine, 1993, p. 95.

10argumentos.indd 129 @ 16/12/10 10:51:39



130 GONZALEZ VARELA /LOS ARGUMENTOS A PARTIR DE LAS CIENCIAS

gacion de darle a Platén premisas que Platon asume pero no se
toma el trabajo de articular claramente. Es probable que Aristéte-
les también crea que si el paradigmatismo perfecto no involucra
nada mds que lo que he sugerido, entonces, Platén deberia haber
descrito su punto de vista de alguna otra manera, pues sus gran-
diosas descripciones de las formas sugieren naturalmente una
lectura mds robusta.?!

Fine parece sugerir aqui que no sélo no esta claro, para Aris-
tételes, qué involucra el paradigmatismo perfecto, sino que
incluso si estuviera explicito qué es lo que éste mds proba-
blemente involucra, la determinacion cualitativa tal y como
ha sido explicada, entonces este rasgo no seria suficiente para
afirmar la existencia de universales platonicos.

Si esto es lo que sostiene Fine, estoy de acuerdo con ella.
Y la razén parece obvia, la determinacién cualitativa de los
universales, el que el universal F-idad no posea rasgos irrele-
vantes para explicar que algo es F, parece ser una condicion
satisfecha por cualquier universal. Esta caracteristica de hecho
es parte de aquello en lo que consiste ser un universal. Si
esto es asi, entonces el paradigmatismo perfecto, entendido
como determinacion cualitativa, es insuficiente para mostrar la
existencia de Ideas, porque no podria ser un rasgo exclusivo de
los universales platonicos: cualquier universal lo tendria por el
hecho mismo de ser un universal. Sin embargo, esta conclusion
parece tener un resultado que Fine no advierte: la condicion
del paradigmatismo perfecto deja, entonces, de tener relevancia
alguna para determinar si un argumento es vélido para postular
Ideas.*? Pues, si en un argumento a favor de las Ideas el para-
digmatismo sélo consiste en la determinacion cualitativa, éste

31 Tbid.

32 Fine estd lejos de advertir esto, pues sigue considerando al paradigmatismo
como condicién suficiente para afirmar la existencia de las Ideas. Por ejemplo, de
acuerdo con ella, el argumento a partir de los relativos es vélido para postular Ideas
porque es vélido para postular paradigmas perfectos.

10argumentos.indd 130 @ 16/12/10 10:51:39



NOVA TELLVS, 28-2, 2010, pp. 103-144 131

captura correctamente el punto de vista de Platon y le atribuye
una tesis plausible, pero no puede ser suficiente, por si mismo,
para afirmar la existencia de Ideas. Por el contrario, si en el
argumento el paradigmatismo consiste en “una tesis mas robus-
ta”, por ejemplo, que la Idea de F es un ejemplar perfecto de
lo F, entonces si es suficiente para distinguir a los universales
platénicos de otros universales, pero pagando el alto precio
de darle a Platén una tesis absurda sobre la naturaleza de los
universales y malinterpretando su pensamiento.

(5.2) Eternidad

Parece entonces mas razonable buscar una ruta diferente a la
sugerida por Caston (1995), para determinar si los argumentos
a partir de las ciencias son vélidos para postular Ideas. Esta
consiste en examinar si éstos son vélidos para afirmar (17.ii),
esto es, la eternidad de los universales.

De acuerdo con Fine (1993), la premisa de la determina-
cion cualitativa no valida la conclusion de que los objetos de
las ciencias son eternos. Esto es, el requerimiento de que los
objetos de las ciencias sean determinados no incluye, propia-
mente, el que sean eternos, sino sélo la tesis, ya explicada de
no poseer rasgos explicativos irrelevantes. Este requerimiento
es, como hemos visto, para Fine, equivalente a la co-presencia
amplia: los objetos de las ciencias deben ser s6lo F, nunca F
y no-F. Incluso, segin Fine, puede decirse que se requiere
que estos objetos sean siempre F, y nunca no-F, en el sentido
de ser F en todo tiempo en el que existan, pero esto no im-
plica que se requiera que en todo tiempo sean F, de donde se
seguiria que existen en todo tiempo. Sin embargo, me parece
que hay buenas razones para incluir a la eternidad, entendida
como existencia en todo tiempo, dentro de los requerimientos
involucrados en la determinacion cualitativa que se requiere,
segun Platén, para ser objeto de conocimiento.

10argumentos.indd 131 @ 16/12/10 10:51:39



132 GONZALEZ VARELA /LOS ARGUMENTOS A PARTIR DE LAS CIENCIAS

En primer lugar, si la eternidad no fuera un requerimiento,
esto pondria en riesgo, desde una perspectiva platénica, la
estabilidad de la ciencia. Por ejemplo, supongamos que hay
una ciencia C en un tiempo tl1 que tiene por objeto al univer-
sal F-idad. Si no estuviera garantizada la eternidad de F-idad,
podria ser el caso de que F-idad dejara de existir en t2, pero,
por tanto, C careceria de objeto de conocimiento y dejaria de
existir. Asi, parece razonable pensar que los objetos de las cien-
cias requieren, desde el punto de vista platonico, de suficiente
estabilidad. Pero, si no fueran eternos, no serian estables. En
segundo lugar, la eternidad parece estar incluida, de manera
natural, en la tesis misma de la determinacion cualitativa, por
razones ontoldgicas y no s6lo epistemoldgicas. Como hemos
visto, la determinacién cualitativa parece ser equivalente a
la perfeccion paradigmadtica y a la co-presencia amplia. Pero
no parece plausible que, dentro de la perfecciéon que Platon
le otorga a las Ideas, no esté incluida la eternidad como una
condicién necesaria. De hecho, el contraste en términos tem-
porales entre las Ideas que son siempre y las cosas sensibles
que estdn sujetas al devenir es frecuente en la obra platénica.
Pero hay un pasaje en esta obra que es de particular importan-
cia, pues muestra, por un lado, que el contraste temporal entre
finitud e infinitud era importante para Platon al contrastar a
las Ideas con las cosas sensibles y, de manera mds relevante,
muestra que el ser F'y no-F, la “co-presencia” de opuestos, no
involucra soélo, estrictamente, co-presencia de opuestos, sino
también sucesion temporal de opuestos. En Banquete se afirma,
con respecto a la Idea de lo bello que:

En primer lugar, siempre es, y no nace ni perece, ni aumenta ni
disminuye; y, ademds, <a> no es bella en un aspecto y fea en
otro, ni <b> bella en un tiempo y en otro no, ni <c> bella con
relacién a una cosa y fea con relacién a otra, ni <d> bella aqui y
fea alli, como si fuera bella para unos y fea para otros.*

3 210e6-211a5: npdrov pév del Ov kol obte yiyvopevov obte GmoAldpevov, obte

10argumentos.indd 132 @ 16/12/10 10:51:39



NOVA TELLVS, 28+2, 2010, pp. 103-144 133

De acuerdo con este pasaje, (a), (b) y (d) pueden interpretarse
como concerniendo, propiamente, a la co-presencia de opues-
tos, pero (2) parece enunciar la sucesion de opuestos, la cual,
de acuerdo con el inicio del pasaje donde se afirma que la
Idea de lo bello “siempre es y no nace ni perece”, parece que
debe interpretarse en el sentido fuerte de que, en todo tiempo
pasado, presente y futuro, la Idea de lo bello es bella y, por
ende, existe en todo tiempo. Asi, parece plausible incluir a la
eternidad como una condicién o presuposicion necesaria de
la mal llamada “co-presencia” amplia, de la perfeccién y, por
ende, de la determinacion cualitativa.

Sin embargo, incluso si, como parece razonable, se debe
incluir a la eternidad dentro de la determinacion cualitativa, es
posible argumentar que la posesion por parte de los universales
de tal rasgo no es suficiente para afirmar la existencia de Ideas.
Fine (1984) parece sostener en verdad esta tesis. De acuerdo
con Fine, la tesis de que los universales son eternos no implica,
por necesidad, la existencia de Ideas, pues, crucialmente, no
implica la separacion de los universales. La razén es que, segtin
Fine, el hecho de que un universal U exista en todo tiempo t
no implica que pueda existir sin que haya cosas particulares
que lo ejemplifiquen, pues bien podria ser que en todo tiempo
t haya cosas que ejemplifiquen a U. Asi, bien podria ser que
U requiera que haya cosas particulares que lo ejemplifiquen
para existir, pero que sea, no obstante, eterno simplemente
porque siempre hay cosas particulares que lo ejemplifican. De
este modo, la eternidad parece no ser un rasgo distintivo de los
universales platonicos, pues parece que podria ser poseido por
los universales aristotélicos. De hecho, Fine** sostiene que, para
Aristoteles, los universales son, probablemente, eternos.* Y,

av&avéuevov odte pBivov, Ererto o T pev koAb, tf 8 aloypdv, 008E totE ptv, Tote 8¢
O O P . Ly N
o, 008¢ mpog HEv 10 Kkahdy, Tpdg 8¢ 10 aioypdv, 008 FvBo pev kaddy, EvBo 8¢ aioypdv,
O¢ TIol pev Ov kaldv, Ti61 88 aioypdv.
31993, p. 283, notas 20 y 23.
3 Cf. APo. T7a.

10argumentos.indd 133 @ 16/12/10 10:51:39



134 GONZALEZ VARELA /LOS ARGUMENTOS A PARTIR DE LAS CIENCIAS

ademds, que Aristételes parece estar en condiciones de aceptar
la eternidad de los universales, sin aceptar al mismo tiempo
su separacion, pues Aristoteles parece aceptar la eternidad del
mundo material: si bien toda cosa que es F, para cualquier
universal genuino F, es finita y corruptible, las cosas que son
F, en conjunto, no lo son, pues siempre ha habido y siempre
habré una cosa que es F.

Creo que Fine tiene razon, al menos, en que la separacion
de los universales no se sigue de su eternidad tan ficilmente
como podria creerse, y en que Aristételes acepta, en efecto,
que sus universales son eternos. Sin embargo, me parece que
hay problemas con la premisa auxiliar que requiere la tesis de
Fine, a saber, que no sélo el mundo material es, en su conjun-
to, eterno, sino también que, para cualquier universal genuino
U, siempre ha existido y siempre existird una cosa particular
que ejemplifique a U. La idea de la extincioén de las especies
es, por supuesto, una tesis cientificamente fundada hoy en dia,
y, si bien no es una tesis empirica que los griegos asumieran,
no era de ninguna manera una hipétesis inconcebible. No obs-
tante, no voy a insistir en defender tal postura por esta via. Mi
estrategia serd, mas bien, mostrar que la eternidad si implica
la separacién, al menos en algunos casos, y con ayuda de una
premisa auxiliar que, paradgjicamente, la segunda critica de
Aristételes se encarga de establecer: que los argumentos de las
ciencias son vdlidos para mostrar la existencia de universales
de artefactos.

6. Las Ideas de artefactos y la separacion

Hemos visto que Aristételes dirige una segunda critica contra
los argumentos de las ciencias. Segun él, si de éstos se si-
guiera la existencia de Ideas, también se seguiria que hay
Ideas de artefactos, pero hay que considerar que ellos (Platén
o los platonicos en general) no admiten este tipo de Ideas.

10argumentos.indd 134 @ 16/12/10 10:51:39



NOVA TELLVS, 28+2, 2010, pp. 103-144 135

Me parece que Aristételes estd en lo correcto; de estos argu-
mentos, en efecto, se seguirian Ideas de artefactos. Sin em-
bargo, argumentaré que esta conclusion, mas la conclusion
vdlida de que los universales son eternos, es suficiente para
mostrar que los argumentos de las ciencias son vélidos pa-
ra postular Ideas. Por ultimo, examinaré de qué manera la criti-
ca, a pesar de ser, como espero mostrar, de utilidad para Platén,
es, no obstante, también dafina, segtin Aristoteles.

(6.1) Separacion

Aristételes parece estar en lo correcto cuando afirma que los
argumentos de las ciencias, si demostraran la existencia de
Ideas, demostrarian la existencia de Ideas de artefactos, pues,
seglin él, las consideraciones epistemoldgicas que estos ar-
gumentos aducen para postular Ideas, son aplicables también
al caso de las técnicas.’® En efecto, una técnica no versa de
manera especial sobre un objeto particular, sino que también
aspira a cierta generalidad. La razon de fondo parece ser, de
nuevo, que los objetos de las técnicas tienen que ser determina-
dos, en el sentido de que deben carecer de rasgos explicativos
irrelevantes: deben versar acerca de lo que es F sin mds y no
acerca de un F particular que posee rasgos irrelevantes para
la técnica en cuestion. Por ejemplo, la carpinteria debe versar
acerca de la mesa sin més y no sélo acerca de “esta mesa”.’’
Ademas, aunque Aristoteles y Platon con frecuencia consideran
a las técnicas como inferiores epistémicamente a las ciencias,
no obstante, reconocen que son un cierto modo de conocimien-
to.3® Asi, la critica de Aristételes es justa en este sentido: si los
argumentos de las ciencias muestran que un universal U existe,

36 Cf. 79.20-80.5.
37 Véase R. X 596b y Metaph. A 981a5-b10.
3 Cf. Chrm. 165d, Euthphr. 14c, I6n 537c y ss., R. 1, 342c; y Hintikka (1974).

10argumentos.indd 135 @ 16/12/10 10:51:39



136 GONZALEZ VARELA /LOS ARGUMENTOS A PARTIR DE LAS CIENCIAS

entonces muestran que los universales de artefactos existen.
Sin embargo, como paradoja, esta conclusion mads la tesis de
que los universales son eternos, es suficiente para concluir
validamente la separacion de los universales y, por ende, que
existen las Ideas.

Como vimos, la tesis de que los universales son eternos pa-
rece insuficiente para mostrar su separacion, pues un universal
U puede existir en todo tiempo t, precisamente porque en todo
tiempo t existen cosas particulares que lo instancian. Asi, un
universal puede ser eterno y no ser independiente ontolégica-
mente. Esta tesis se apoya, segun Fine, en la premisa de que
el mundo es eterno y, en especifico, que, para cada universal
U que es eterno, los miembros de la clase que lo ejemplifican
también lo son, en el sentido de que en todo tiempo existe
al menos un miembro de esa clase. No obstante, aunque esta
tesis parece resultar, en principio, plausible en el caso de en-
tidades naturales como animales, plantas y minerales, la tesis
no tiene ninguna plausibilidad en el caso de artefactos. En esto
es claro que, incluso suponiendo la existencia en todo tiempo
de seres humanos que utilizan artefactos, es poco razonable
sugerir que para cada tipo de artefacto A, siempre ha habido
y siempre habrd artefactos As. La generacién y destruccion
de todos los miembros de una clase de artefactos se circuns-
cribe a un tiempo especifico. Es decir, la evolucién técnica
es un hecho indiscutible, del que los griegos estaban al tanto
(aunque no de la manera en que lo estamos hoy en dia): los
artefactos han sido producidos en un tiempo determinado y
en el tiempo anterior a €ste no existian. De la misma manera,
muchas clases de artefactos que hoy existen dejardn de existir
en un tiempo futuro, pues dejardn de ser producidos, debido
a que su produccion se vuelve ya obsoleta. Pero, entonces, si
existe un universal de artefacto U y si éste es eterno (premisas
(171 y 17.1), se sigue que, al menos en la gran mayoria de los
casos, ha habido un tiempo t en el cual U existia y no existia
ninglin artefacto que lo ejemplificara. Y, en algunos casos,

10argumentos.indd 136 @ 16/12/10 10:51:39



NOVA TELLVS, 28-2, 2010, pp. 103-144 137

habra en el futuro un tiempo t en el que U existird y no habra
ningun artefacto que lo ejemplifique. Pero esto es en lo que
consiste, de manera minima, la separacion de los universales
para Platon y para Aristételes, en poder existir sin que haya
cosas que los ejemplifiquen. Por tanto, si, como hemos visto,
los argumentos de las ciencias son, en su conjunto, validos para
postular la existencia y eternidad de los universales y para pos-
tular universales de artefactos, entonces son vélidos para postu-
lar la separacion de, al menos, estos universales y, por ello,
para postular la existencia de Ideas.

La relacién entre la postulacion de Ideas de artefactos y la
separacion es algo que ha sido advertido con anterioridad. Por
ejemplo, por Fine (1984), quien, si bien sostiene que Aristo-
teles considera a la separacion como el rasgo distintivo de
los universales platénicos, afirma que no es facil descubrir un
compromiso claro con la separacion de las Ideas en los did-
logos platénicos, a excepcion quizds del Timeo. Sin embargo,
considera que la Unica ruta que claramente parece comprome-
ter a Platon con la separacién de al menos algunos universales
es a través de la postulacion de Ideas de artefactos, por razo-
nes similares a las aqui expuestas. Sin embargo, Fine (1993)
no advierte que por una ruta semejante es posible llegar a
la conclusiéon de que los argumentos a partir de las ciencias
son, en su conjunto, validos para postular la separacion y, por
ende, la existencia de, al menos, algunas Ideas.

Asi, hemos visto que los argumentos a partir de las cien-
cias son, en su conjunto, vdlidos para afirmar la existencia de
Ideas. Sin embargo, Aristoteles sostiene que esto no es asi. La
razon de esta opinién es —me parece—, que Aristételes s6lo
considera los argumentos por si mismos sin tomar en cuenta
el impacto que podria tener su segunda critica para mostrar la
separacion de los universales, en conjuncién con otras premi-
sas plausibles implicitas en el argumento. Ademas, Aristoteles
podria estar aplicando en este caso una politica general que,
segtin Fine (1993), sigue en el Peri ideon, la de no concederle

10argumentos.indd 137 @ 16/12/10 10:51:39



138 GONZALEZ VARELA /LOS ARGUMENTOS A PARTIR DE LAS CIENCIAS

a los platonicos premisas que no estan claramente formuladas
ni argumentadas. Asimismo, es probable que Aristételes no se
hubiese interesado en explorar la opcion de que la adicion de
la premisa de que del argumento se seguirfan universales de ar-
tefactos (mds la premisa de la eternidad) harian al argumento
valido para postular Ideas, pues consideraria que, aunque asi
fuera, tal adicién haria también al argumento inevitablemente
no-solido. Este aspecto de la segunda critica de Aristoteles lo
abordo en la siguiente seccidn.

(6.2) Ideas de artefactos

La segunda critica de Aristételes ha suscitado mucha discu-
sién entre los estudiosos del Peri ideon, pero con respecto
a un aspecto diferente al enfatizado en la seccién anterior.
Esta critica ha sido interpretada principalmente como un argu-
mento ad hominem; el argumento mostraria que hay Ideas de
artefactos, pero los platénicos no quieren que haya este tipo
de Ideas: “habrda también una Idea de cada una de las cosas
bajo el dominio de las técnicas, lo cual no quieren”.?® Asi,
el aspecto principal de esta critica no es sefialar que habria
un problema importante con postular Ideas de artefactos. Si
bien es probable que esta tesis esté implicita en la objecién, el
sentido bdsico de ésta, seguin esta interpretacion, seria sefialar
una inconsistencia por parte de los platénicos. También se ha
discutido que como objecidon ad hominem la critica parece
bastante singular, pues resulta extraino que Aristoteles afirme
que los platénicos no aceptan Ideas de artefactos, cuando hay
dos pasajes de los didlogos platonicos en donde parece acep-
tarse la existencia de este tipo de Ideas.*

39.80.5-7: €otan dpa koi TV VIO Tég TéYvog EKGoTOL 8¢, Smep 00 BodhovTa.

40 En R. X 596a-598d y Cra. 389a7-8.

10argumentos.indd 138 @ 16/12/10 10:51:39



NOVA TELLVS, 28+2, 2010, pp. 103-144 139

Se han ensayado numerosas hipétesis para dar cuenta de
esta objecion de Aristoteles, por ejemplo: que el Peri ideon
no discute la teoria de las Ideas de Platon, sino la de algunos
platénicos que rechazaban Ideas de artefactos;*' que Aristéte-
les malinterpreta a Platon, pues Platon rechaza Ideas s6lo de
las artes imitativas (v. gr., la pintura), pero no de las artes pro-
ductivas (v. gr., carpinteria);*> que Aristételes no malinterpreta
a Platon, pues reconoce la distincion anterior, pero su critica
consiste en sefialar que los argumentos darian lugar a Ideas
de todas las técnicas, incluidas las imitativas;* que Platon, en
realidad, nunca admitid, ni deseaba hacerlo, Ideas de artefac-
tos, ni siquiera en los pasajes donde parece hacerlo,* etcétera.
Algunas de estas hipdtesis son mds verosimiles que otras, y
quizés podria resultar ttil considerarlas, sin embargo, no pre-
tendo entrar en esta polémica aqui, principalmente, porque
creo que la objecion no es ad hominem.

Aunque Aristételes afirma que los platénicos “no quieren
(00 BovAovton)” Ideas de artefactos, este verbo en modo in-
dicativo no necesariamente describe la posicion de Platén o
de los platonicos. En otro pasaje del Peri ideon Aristoteles
formula una objecién en el modo indicativo, que no parece
intentar describir nada sino hacer una recomendacion: “este
argumento establece Ideas incluso de los relativos. Al menos,
la presente prueba ha sido avanzada con respecto a lo igual, lo
cual es uno de los relativos; pero decian que no hay Ideas de
los relativos”.*> En efecto, si hay Ideas que Platén claramente
admitia, éstas son Ideas de relativos, como de lo igual. Por

41 Isnardi Parente (1981), quien sugiere a Jenicrates como posible candidato.

42 Asf, Robin (1908, p. 178), Ross (1951, pp. 173-175) y Cherniss (1944, pp.
247-260).

43 Frank (1984, pp. 91-92).

4 Fine (1993, pp. 85-88).

45 83. 23-5: todtov 81 1Ov Adyov @noi kol tdv Tpdg Tt idéag kotackevdlew. T yody
Sei&ig N vOv émi 1ov {oov mpofiAfev, 8 éotl tdV Tpdc T~ TdV & mpdc T 0vK Eheyov 180ig
glvat.

10argumentos.indd 139 @ 16/12/10 10:51:39



140 GONZALEZ VARELA /LOS ARGUMENTOS A PARTIR DE LAS CIENCIAS

ello, Aristoteles no puede estar describiendo aqui la posicion
de Platén, sino que mds bien su critica es que los platdnicos
no deberian aceptar que hay Ideas de relativos. Esta es, por
ejemplo, la tesis que Fine*® defiende con respecto a esta obje-
cion al argumento de los relativos. Me parece, entonces, que,
por razones similares, la objeciéon a los argumentos de las
ciencias debe interpretarse de la misma manera: Aristételes
no sostiene que Platén no acepta que haya Ideas de artefactos
sino que no deberia hacerlo.*’

La razon de esta recomendacion parece ser que la postula-
cién de Ideas de artefactos contravendria nuestras intuiciones
mds bdésicas sobre la produccion técnica. Al nivel del sentido
comun, hay una distincién importante entre objetos naturales
y objetos artificiales. Al parecer, un requisito para que una
teorfa sea una explicacion satisfactoria de la produccion téc-
nica o artistica es que preserve y dé cuenta de esta distincion.
Sin embargo, la postulacion de Ideas de artefactos la pondria
en peligro. Nuestras intuiciones nos dicen que un artefacto, a
diferencia de un objeto natural, es producto del ingenio huma-
no, de la capacidad humana de modificar su entorno natural. El
ejercicio de esta capacidad estd condicionado, en buena parte,
por las circunstancias histdricas y sociales en las que viven los
seres humanos. Asi, por ejemplo, la “computadora” es un in-
vento humano que se desarroll6 en un tiempo y dentro de una
sociedad muy especifica. Sin embargo, si se admitieran Ideas
de artefactos, habria un Idea de “computadora” cuya existen-
cia no tendria un principio ni un fin en el tiempo, y que, ade-
mas, serfa ontoldgicamente independiente de cualquier cosa
particular, incluida cualquier mente humana y cualquier so-

461993, pp. 184 y 338, n. 2.

47 Fine (1993, p. 303, n. 29) contempla también la posibilidad de que Aristételes,
en su critica al argumento de lo uno sobre muchos, al afirmar que ellos “no querfan
que hubiera géneros o Ideas (otte yévn obte idéag éBovAovro elvar)” de lo primario
y secundario, también esté sosteniendo que no deberian aceptar tales Ideas, pues
Platén si parece aceptarlas.

10argumentos.indd 140 @ 16/12/10 10:51:39



NOVA TELLVS, 28-2, 2010, pp. 103-144 141

ciedad. Esto implicaria que los inventores de este artefacto en
realidad no han inventado nada, sino que sélo han descubierto
La Computadora y, por ende, los medios necesarios para pro-
ducir computadoras.

Y el mismo problema se presentaria con la postulacion de
universales aristotélicos de artefactos, no solo de Ideas. Pues,
como he sugerido antes, los universales aristotélicos son tam-
bién eternos. Por esta razon es que probablemente Aristoteles,
aunque acepta que los argumentos son vélidos para postular
entidades distintas de las particulares, piensa que no son soli-
dos. Aristételes, de hecho, proporciona en, otras obras, razo-
nes para negar que existan universales objetivos de artefactos,
las cuales parecen buscar preservar las intuiciones bdsicas
mencionadas sobre la distincién entre lo natural y lo artificial.
En Fisica 11, 1 y en Metafisica Z, 7-9, Aristételes elabora una
distincion entre objetos naturales y objetos artificiales, seguin
la cual no hay universales objetivos de artefactos. Esta distin-
cion consiste en que, en el caso de los objetos naturales, su
forma es “interna” en el sentido de que es una forma que nin-
guna mente humana puso ahi y que se transmite, en muchos
casos, de un miembro de la misma especie a otro.*® De este
modo, la forma de un objeto natural es un universal objetivo,
independiente de la mente y del lenguaje. Sin embargo, en el
caso de los objetos artificiales, Aristételes afirma que su forma
no es mas que el concepto en la mente del artesano y en este
sentido es “externa” al objeto artificial o puesta en él desde
afuera (y no transmisible de un objeto artificial a otro).* Asi,
por ejemplo, una cama de madera ejemplifica muchos univer-
sales objetivos, por ejemplo, las propiedades concernientes a
su madera, su figura, su color, pero, de ninguna manera ejem-
plifica el universal objetivo cama, pues no hay tal universal.
Lo que ocurre, segun Aristoteles, es que alguien concibe la

4 Ph.11.1. 192b12-33, 193b2-7, Metaph. Z. 7. 1032a15-25.
4 Ph.11.1. 193b2-12, Metaph. Z. 7. 1032b1-30.

10argumentos.indd 141 @ 16/12/10 10:51:39



142 GONZALEZ VARELA /LOS ARGUMENTOS A PARTIR DE LAS CIENCIAS

nocion de una cama y después modifica ciertos objetos natu-
rales de acuerdo con esta nocion, pero esta nocién nunca deja
de ser una nocion, jamds se vuelve un universal en los objetos
extra-mentales.

Estos son, pues, los problemas a los que parece dar lugar
la postulacion de Ideas (y en general universales objetivos) de
artefactos, y la manera como Aristételes evit6 la postulacion
de éstos. Tal parece entonces que, si bien la adicion de la premi-
sa de que los argumentos de las ciencias son validos para pos-
tular universales de artefactos haria a éstos validos para postu-
lar Ideas, esta misma adicion los condenaria a ser no-solidos.
Sin embargo, Platén y otros platénicos parecen haber estado en
algin momento dispuestos a vivir con el costo que implicaria
la postulacion de estas Ideas, a saber, el rechazo de una tesis
aparentemente bdsica sobre la distincion entre lo natural y lo
artificial. La disputa ultima, entonces, entre Platon y Aristo-
teles sobre los argumentos a partir de las ciencias deberia ser
sobre la posibilidad de aceptar este costo tedrico en el que los
argumentos incurririan.

7. Conclusion

Hemos visto que, en contra de las interpretaciones usuales de
los argumentos de las ciencias, éstos son validos, en conjunto,
para postular Ideas y no s6lo para una conclusion neutral entre
platonismo y aristotelismo (y mucho menos son sélo vélidos
para postular universales aristotélicos). La clave para mostrar
esto radica no en la tesis del paradigmatismo de las Ideas
—como piensa Caston (1995)—, sino en la de la separacion.
Paradéjicamente, la segunda critica de Aristételes, que los ar-
gumentos serian vadlidos para postular universales de artefac-
tos, es la pieza basica para mostrar que los argumentos son,
en su conjunto, védlidos para postular universales separados
(Ideas). Sin embargo, al mismo tiempo que esta critica podria

10argumentos.indd 142 @ 16/12/10 10:51:39



NOVA TELLVS, 28+2, 2010, pp. 103-144 143

contribuir a mostrar la validez de los argumentos, también
pone en riesgo su solidez. Es muy probable que el costo de
aceptar Ideas de artefactos sea insostenible y que, por tanto,
los argumentos no puedan considerarse como exitosos en ul-
tima instancia.”

BIBLIOGRAFIA

ALLEN, R. E., “Participation and Predication in Plato’s Middle Dialogues”,
en R. E. Allen (ed.), Studies in Plato’s Metaphysics, Londres, Routled-
ge and Kegan Paul, 1965, pp. 43-60.

CASTON, V., “Review of Gail Fine: On Ideas”, Mind, vol. 104, 1995, pp.
162-166.

CHERNISS, H., Aristotle’s Criticism of Plato and the Academy, Baltimore,
The Johns Hopkins Press, 1944.

COOPER, N., “Between Knowledge and Ignorance”, Phronesis, 31, 1986,
pp- 229-242.

DEVEREUX, D., “Separation and Immanence in Plato’s Theory of Forms”,
Oxford Studies in Ancient Philosophy, 12, 1994, pp. 63-90.

DooLey, W. E., Alexander of Aphrodisias: On Aristotle, Metaphysics I,
Londres, Duckworth, 1989.

FINE, G., “Separation”, Oxford Studies in Ancient Philosophy, vol.?2, 1984,
pp. 31-87.

—, “Immanence”, Oxford Studies in Ancient Philosophy, vol. sup., 1986,
pp- 71-97.

—, On Ideas: Aristotle’s Criticism of Plato’s Theory of Forms, Oxford,
Clarendon Press, 1993.

FraNk, D. H., The Arguments ‘From the Sciences’in Aristotle’s Peri Ideon,
Nueva York, Peter Lang, 1984.

* Quisiera agradecer por sus ttiles comentarios a Axel Barceld, Enrique Hiilsz,
Maria Teresa Padilla y a José Antonio Robles. De manera muy especial le doy
las gracias a Ricardo Salles por el apoyo que me ha brindado para la elaboracion
de este trabajo y por los valiosos comentarios que me ha proporcionado sobre el
mismo. También deseo manifestar mi agradecimiento al Programa de Becas Pos-
doctorales de la Universidad Nacional Autonoma de México, a la Coordinacion de
Humanidades de dicha dependencia y al Instituto de Investigaciones Filosdficas
de la UNAM por el apoyo recibido a través de una beca posdoctoral, la cual me ha
permitido concluir la redaccion de este articulo.

10argumentos.indd 143 @ 16/12/10 10:51:39



144 GONZALEZ VARELA /LOS ARGUMENTOS A PARTIR DE LAS CIENCIAS

HARLFINGER, D., “Edizione critica del testo del ‘De Ideis’ di Aristotele”, en
W. Leszl, Il ‘De Ideis’ di Aristotele, e la teoria platonica delle idee,
Florencia, Olschki, 1975, pp. 15-39.

HiNTIKKA, J., “Plato on Knowing How, Knowing That and Knowing
What”, en J. Hintikka, Knowledge and the Known, Dordrecht, D.
Reidel, 1974, pp. 31-49.

ISNARDI PARENTE, M., “Le Peri Ideon d’Aristote, Platon ou Xénocrate?”,
Phronesis, vol. 26, 1981, pp. 135-152.

MORRISON, D., “Separation in Aristotle’s Metaphysics”, Oxford Studies in
Ancient Philosophy, 3, 1985, pp. 125-157.

ROBIN, L., La Théorie platonicienne des idées et des nombres d’aprés
Aristote, Paris, Félix Alcan, 1908.

Ross, D., Plato’s Theory of Ideas, Oxford, Clarendon Press, 1951.

SaNTA CrUz, M. 1., M. 1. CresPO y S. DI CAMILLO, Las criticas de Aris-
toteles a Platon en el tratado Sobre las Ideas, Buenos Aires, Eudeba,
2000.

SanTas, G. X., “Hintikka on Knowledge and its Objects”, en J. M. E.
Moravcsik (ed.), Patterns in Plato’s Thought, Dordrecht, D. Reidel,
1973, pp. 31-51.

VLASTOS, G., “‘Separation’ in Plato”, Oxford Studies in Ancient Philoso-
phy, 5, pp. 1987, pp. 187-196.

WHITE, F. C., “The ‘Many’ in Republic 475a-480a”, Canadian Journal of
Philosophy, 7, 1977, pp. 291-306.

—, “The Scope of Knowledge in Republic V”, Australasian Journal of
Philosophy, 62, 1984, pp. 339-354.

10argumentos.indd 144 @ 16/12/10 10:51:39





