
nova tellvs, 28 ◆2, 201087

El Homero de Aristóteles: dos metáforas
sobre el deseo (§piyumía), el placer (≤donÆ)

y la templanza (svfrosÊnh)
en Ética nicomáquea II, 9

Jesús Araiza
Universidad Nacional Autónoma de México /

 Centro de Investigación y Docencia en Humanidades del Estado de Morelos
jaraiza@cidhem.edu.mx

Resumen: La pregunta más importante que se plantea la ética aristotélica es la 
siguiente: ¿Cómo llegamos a adquirir el término medio (mesÒthw) y la excelencia 
ética (éretÆ)? ¿De qué modo podemos llegar a ser éticamente buenos e, incluso, por 
vía de la excelencia del carácter, felices? Dos metáforas que Aristóteles construye 
a partir de sendos pasajes de la Ilíada y la Odisea dan respuesta a dicha cuestión, 
especialmente en el contexto de la templanza (svfrosÊnh), el placer corporal (≤donØ 
svmatikÆ) y el deseo (§piyum¤a).

Aristotle’s Homer: two Metaphors about Desire 
(§piyumía), Pleasure (≤donÆ) and Temperance 

(svfrosÊnh) in Ethics to Nicomachus II, 9
Abstract: The most important question in Aristotelian ethics is: How do we suc-
ceed in acquiring the mean state (mesÒthw) and ethical excellence (éretÆ)? How do 
we become ethically good, and even happy by means of excellence in character? 
As an answer, especially in the context of temperance (svfrosÊnh), bodily pleasure 
(≤donØ svmatikÆ) and desire (§piyum¤a), Aristotle builds two metaphors by using 
passages from both the Iliad and the Odyssey.

Palabras clave: Ética nicomáquea, deseo, placer corporal, templanza, Homero.
Keywords: Ethics to Nicomachus, desire, bodily pleasure, temperance, Homer.
Recepción: 7 de julio de 2010.
Aceptación: 10 de septiembre de 2010.

9Homero.indd   87 16/12/10   10:48:06



nova tellvs, 28  ◆2, 201089

El Homero de Aristóteles: dos metáforas
sobre el deseo (§piyumía), el placer (≤donÆ)

y la templanza (svfrosÊnh)
en Ética nicomáquea II, 9

Jesús Araiza

Podría producirse, por lo demás, un cierto ejercicio 
de la excelencia ética, por convivir con hombres éti-
camente excelentes, tal como afirma también Teognis. 
g¤noito dÉ ín ka‹ êskhs¤w tiw t∞w éret∞w §k toË suz∞n to›w 
égayo›w, kayãper ka‹ Y°ogn¤w fhsin. 

Arist. EN IX, 9, 1170a 11-13 

Sabemos que la concepción de Aristóteles sobre la ética se 
encuentra expuesta, entre otros escritos, en su Ética nicomá- 
quea, cuya estructura es diferente al resto de sus obras. Ésta 
tiene una finalidad ‘práctica’ y ‘no contemplativa’.1 Esto sig-
nifica que, a diferencia de los tratados de psicología,2 físi-
ca y filosofía primera, el tratado de ética no se propone la 
investigación acerca de la excelencia (éretÆ) con el fin de 
adquirir un conocimiento teórico (tÚ t°low §st‹n oÈ gn«siw 
éllå prçjiw).3 Si emprendemos su investigación lo hacemos, 
en efecto, con el propósito de llegar a ser éticamente bue-
nos (éll' ·n' égayo‹ gen≈meya).4 De otro modo, todo estudio 

1 Lo mismo vale para la Ética eudemia (EE) y los Magna moralia (MM), las 
cuales, al igual que la nicomáquea, exponen la doctrina ético-práctica de la escuela 
de Aristóteles. Cf. EN II, 2, 1103b 26-27: ≤ paroËsa pragmate¤a oÈ yevr¤aw ßnekã 
§stin Àsper afl êllai.

2 Cf. De anima I, 1, 402a 7-8: §pizhtoËmen d¢ yevr∞sai ka‹ gn«nai tÆn te fÊsin 
aÈt∞w ka‹ tØn oÈs¤an (Ahora bien, buscamos contemplar y conocer tanto su natu-
raleza como su substancia [sc. del alma]). Todas las traducciones al español son 
mías.

3 EN I, 1, 1095a 5-6.
4 EN II, 2, 1103b 28.

9Homero.indd   89 16/12/10   10:48:06



90	 araiza / el homero de aristóteles  

de filosofía práctica —acerca de la justicia (dikaiosÊnh), la 
templanza (svfrosÊnh), la valentía (éndre¤a), la prudencia 
(frÒnhsiw) y las demás excelencias éticas— resultaría, por lo 
menos desde la ética aristotélica, vano e inútil.5 Por esta ra-
zón, dado el fin práctico del estudio del carácter y las cos-
tumbres, la pregunta más importante que se plantea la ética 
aristotélica tiene que ver evidentemente con el problema de la 
consecución del fin realizable: ¿Cómo llegamos a adquirir 
la excelencia ética? ¿De qué modo podemos llegar a ser éti-
camente buenos e, incluso, por vía de la excelencia del ca-
rácter, felices? El planteamiento de este problema y la res-
puesta a dicha pregunta parece ser el tema central del libro 
II de la Ética nicomáquea, y constituye, a nuestro juicio, el 
interrogante más importante que puede plantearse todo es-
tudioso del tratado de ética aristotélica. Aristóteles aborda el 
problema desde varios ángulos. En primer lugar, por ejemplo, 
toma como punto de partida la fuerza que ejerce la costumbre 
(tÚ ¶yow) en la génesis de la excelencia ética. El carácter (tÚ 
∑yow) y la mejor disposición ética se originan mediante una 
repetición de la costumbre. La excelencia ética (±yikÆ), nos 
dice, sobreviene por la costumbre (§j ¶youw), de ahí que ha 
tomado también su nombre por una pequeña variante a partir 
de ‘costumbre’ (épÚ toË ¶youw).6 En las letras que componen 

5 Cf. MM I, 1, 1182a 1-6: “Por consiguiente, como parece, conviene decir en 
primer lugar de la virtud qué es y de qué cosas se produce. Pues quizá de ningún 
modo sea útil, por un lado, conocer la virtud, sin percibir, por el otro, cómo y a 
partir de qué cosas existirá. Pues conviene examinar no solamente de qué modo 
sabremos qué es, sino examinar también a partir de qué cosas existirá. Pues anhe
lamos simultáneamente saber y ser nosotros mismos de tal clase; y no seremos 
capaces de esto, a menos que sepamos a partir de qué cosas y cómo existirá”. De› 
êra, …w ¶oike, pr«ton Íp¢r éret∞w efipe›n, t¤ t° §sti ka‹ §k t¤nvn g¤netai. oÈy¢n går ‡svw 
ˆfelow efid°nai m¢n tØn éretÆn, p«w d¢ ¶stai ka‹ §k t¤nvn mØ §pa˝ein. oÈ går mÒnon ˜pvw 
efidÆsomen t¤ §sti skope›syai de›, éllå ka‹ §k t¤nvn ¶stai sk°casyai. ëma går efid∞sai 
boulÒmeya ka‹ aÈto‹ e‰nai toioËtoi: toËto d' oÈ dunhsÒmeya, §ån mØ efid«men ka‹ §k 
t¤nvn ka‹ p«w ¶stai.

6 EN II, 1, 1103a 17: ≤ d' ±yikØ §j ¶youw perig¤netai, ˜yen ka‹ toÎnoma ¶sxhke 
mikrÚn parekkl›non épÚ toË ¶youw.

9Homero.indd   90 16/12/10   10:48:06



nova tellvs, 28◆2, 2010, pp. 87-101	 91	

la palabra ∑yow (carácter) y la palabra ¶yow (costumbre), se re-
vela literalmente la verdad con respecto a la cosa: así como la 
letra inicial (∑ta) del concepto carácter (∑yow) es por naturale- 
za larga y la letra inicial (® cilÒn) del concepto costumbre 
(¶yow) es por naturaleza breve, así también el carácter es una 
especie de “costumbre larga”.7 De la repetición constante de 
ataques de ira se forma el carácter irascible; del disfrute conti-
nuo y sin límite de toda clase de placeres corporales se forma 
un carácter intemperante; de la entrega constante a toda clase 
de miedos y la falta de valentía para enfrentarlos se produce 
un carácter cobarde. Por otra parte, el Estagirita establece una 
premisa que a primera vista parecería, sin serlo, una verdad 
de perogrullo: nadie puede llegar a ser bueno si no practica la 
excelencia ética. Por la práctica de las cosas justas uno llega 
a ser justo; por el ejercicio de las cosas templadas, se vuelve 
templado. Adquirimos, pues, las mejores disposiciones habi-
tuales (ßjeiw) —nos dice— habiéndolas puesto anteriormente 
en acto, tal como ocurre en el caso de las artes: 

7 Cf. MM I, 6, 1185b 38: ÑH d' ±yikØ éretØ §nteËyen tåw §pvnum¤aw ¶xei, efi de› 
parå grãmma l°gonta tØn élÆyeian …w ¶xei skope›n (de› d' ‡svw). tÚ går ∑yow épÚ toË 
¶youw ¶xei tØn §pvnum¤an: ±yikØ går kale›tai diå tÚ §y¤zesyai (Pero, si conviene que, 
el que dice la verdad, examine cómo [es que ella] se comporta de manera literal (y 
quizá conviene), la excelencia ética obtiene de allí sus nombres. Pues el carácter 
(∑yow), obtiene su nombre a partir de la costumbre (¶yow); pues se llama [excelen-
cia] ética (±yikÆ), por ser acostumbrada (diå tÚ §y¤zesyai)). Cualquier lector atento 
y medianamente conocedor de la filosofía y del estilo de Aristóteles advertirá que 
en este, como en otros pasajes semejantes, la intención del filósofo al recurrir al 
juego de palabras no es en modo alguno sostener una postura o una tesis sobre la 
etimología de la palabra. Ya al inicio del tratado de la Ética nicomáquea advierte 
que, en relación con los temas de la ética, uno debe contentarse con mostrar lo 
verdadero (télhy°w) de una manera tosca y esquemática (égaphtÚn oÔn [...] paxul«w 
ka‹ tÊpƒ télhy¢w §nde¤knusyai): égaphtÚn oÔn per‹ toioÊtvn ka‹ §k toioÊtvn l°gontaw 
paxul«w ka‹ tÊpƒ télhy¢w §nde¤knusyai, ka‹ per‹ t«n …w §p‹ tÚ polÁ ka‹ §k toioÊtvn 
l°gontaw toiaËta ka‹ sumpera¤nesyai (EN I, 1, 1094b 19-22). De hecho, es parte 
de la doctrina también de Platón la tesis de que en los recién nacidos (tÚn ért¤vw 
neogen∞) se engendra de la manera más decisiva todo el carácter a través de la 
costumbre: kuri≈taton går oÔn §mfÊetai pçsi tÒte tÚ pçn ∑yow diå ¶yow (Leg. 792e 
1-2). 

9Homero.indd   91 16/12/10   10:48:06



92	 araiza / el homero de aristóteles  

Pues aquellas cosas que es preciso aprender antes de ejecutarlas, 
esas mismas las aprendemos ejecutándolas. Por ejemplo, los edi-
ficadores llegan a ser edificando y los citaristas tocando la cíta-
ra; así también, pues, ejecutando acciones justas llegamos a ser 
justos, ejecutando acciones templadas, templados y ejecutando 
acciones valientes, valientes.8

En tercer lugar, ofrece una explicación del comportamiento 
de la excelencia ética (éretÆ) como término medio y de cómo 
es que éste se preserva por la observancia de la medianía y se 
destruye por la práctica de los extremos. No es el término me-
dio tomado aritméticamente el que interesa en el ámbito de la 
ética, sino el término medio en relación con cada uno de no- 
sotros. Así, por ejemplo, si diez es mucho y dos es poco, el 
medio aritméticamente es el seis, pues éste excede a dos en la 
misma cantidad en que es excedido por diez. El medio en rela- 
ción con cada uno de nosotros se comporta, sin embargo, 
de otra manera. Pues, si para alguien tomar en alimento una 
cantidad de diez es mucho y de dos es poco, el entrenador no 
ha de prescribir una cantidad de seis, pues ésta puede ser o 
mucho o poco para el que ha de tomarla: para un atleta poco, 
para el que se inicia en los ejercicios corporales, mucho. De 

8 EN II, 1, 1103a 32-1103b2: ì går de› mayÒntaw poie›n, taËta poioËntew manyã-
nomen, oÂon ofikodomoËntew ofikodÒmoi g¤nontai ka‹ kiyar¤zontew kiyarista¤: oÏtv dØ ka‹ 
tå m¢n d¤kaia prãttontew d¤kaioi ginÒmeya, tå d¢ s≈frona s≈fronew, tå d' éndre›a 
éndre›oi. El camino de la excelencia ética, no obstante, pero sobre todo las condi-
ciones que supone su génesis y existencia dentro de nosotros, no es el mismo que 
el del arte: cf. EN II, 3, 1105a 26-27: ¶ti oÈd' ˜moiÒn §stin §p¤ te t«n texn«n ka‹ t«n 
éret«n. Pues, en el caso del arte, con excepción del conocimiento teórico, las de-
más condiciones necesarias para la virtud no cuentan; en la esfera de la producción 
basta, en efecto, que el que produce adquiera un conocimiento especializado acerca 
de su arte (EN II, 4, 1105a 33-1105b 2: taËta d¢ prÚw m¢n tÚ tåw êllaw t°xnaw ¶xein 
oÈ sunariyme›tai, plØn aÈtÚ tÚ efid°nai); en cambio, en el caso de la adquisición 
del hábito óptimo del alma no basta con que el actuante sepa lo que hace; pues es 
preciso, además, que elija la acción (EN II, 4, 1105a 31: ¶peit' §ån proairoÊmenow) 
y la elija por sí misma (EN II, 4, 1105a 32: ka‹ proairoÊmenow di' aÈtã), y en tercer 
lugar, que en su acción permanezca firme e inamovible (EN II, 4, 1105a 32-33: tÚ 
d¢ tr¤ton §ån ka‹ beba¤vw ka‹ émetakinÆtvw ¶xvn prãtt˙). 

9Homero.indd   92 16/12/10   10:48:06



nova tellvs, 28◆2, 2010, pp. 87-101	 93	

modo que en el ámbito de la ética conviene buscar el término 
medio, pero no en relación con la cosa, es decir, simplemente 
desde el punto de vista aritmético, sino en relación con noso-
tros, en relación con las circunstancias particulares. 

Aún podríamos enlistar otras fórmulas que describen el com- 
portamiento de la excelencia ética y sus contrarios, del térmi-
no medio y sus extremos; fórmulas todas que indican simul-
táneamente sendas maneras en que es posible la adquisición 
de la bondad ética. No obstante, en este breve escrito me 
propongo especialmente hacer notar el consejo práctico que 
nos da Aristóteles para alcanzar el término medio que anhe-
lamos. Aunque tal consejo vale para todos los demás hábitos 
—pues, si quiere alcanzar el término medio, un avaro tendría 
que esforzarse en gastar como hace un pródigo y un pródigo 
tendría que retener y cuidar sus bienes como hace un avaro; 
para alcanzar la mansedumbre un irascible tendría que actuar 
como el insensible y el insensible de ira tendría que intentar 
proceder como es movido un colérico— Aristóteles pone en 
este pasaje (EN II, 9) especial énfasis en el tema del deseo, 
del placer y de la templanza. Es en este contexto en el que 
se sirve de dos metáforas tomadas de la Ilíada y la Odisea. 
El que apunta hacia el término medio —nos dice— es preciso 
que se aparte en primer lugar de lo más opuesto, como acon-
seja Calipso: “Mantén alejada tu nave de esta niebla y de este 
oleaje”.9 En el uso de esta metáfora Aristóteles da a entender 
que la nave es como el cuerpo y que la niebla (kapnÒw) y el 
oleaje (kËma) equivalen a la ofuscación y turbación a que da 
lugar el deseo, cuando éste, a semejanza del mar, se encuentra 
dentro del alma así, embravecido. El uso de la razón frente 
al impulso del deseo es principio de acción y causa de sal-
vación. Aristóteles atribuye las palabras a la bella Calipso, 
quien habría dado el consejo a Odiseo. Éste, a su vez, habría 

9 EN II, 9, 1109a 32: toÊtou m¢n kapnoË ka‹ kÊmatow §ktÚw ¶erge n∞a.

9Homero.indd   93 16/12/10   10:48:06



94	 araiza / el homero de aristóteles  

repetido durante el trance de peligro en el mar embravecido 
las siguientes palabras:

Pero a ti, ¡oh piloto!, ordénote lo siguiente:
deposítalo en tu corazón, pues riges aquí
de la cóncava nave el timón; mantén alejada
la nave de esta niebla y de este oleaje, acércate
al risco, no sea que, sin querer, hacia allá
se vuelque y nos arrojes al mal.10

El piloto, sin duda, ocupa en esta metáfora el lugar de la ra-
zón, el timón parece ser el deseo y la nave hace las veces del 
cuerpo. La razón tiene a su cargo el cuidado del deseo y el 
deseo es —como el timón de la nave— una parte constitutiva 
del alma, dentro del cuerpo. La niebla y el oleaje parecen re-
presentar, como está dicho, la ebullición de la sangre puesta 
en actividad por el deseo, y el mal a que puede llevar el vuelco 
de la nave constituye sin duda las consecuencias que trae con-
sigo el abandono del cuerpo hacia el placer. Alejar la nave de 
la niebla y del oleaje y acercarla hacia el risco —asidero firme 
y seguro— asegura su salvación. Cuando el filósofo habla del 
placer en el contexto de la templanza, se refiere al disfrute de 
la bebida, de la comida y de los placeres sexuales. Al atribuir 
las palabras a Calipso,11 evoca sin duda el amable trato que ha 

10 Od. XII, 217-221: so‹ d°, kubern∞y', œd' §pit°llomai: éll' §n‹ yum“ / bãlleu, 
§pe‹ nhÚw glafur∞w ofiÆÛa nvmòw: / toÊtou m¢n kapnoË ka‹ kÊmatow §ktÚw ¶erge / n∞a, 
sÁ d¢ skop°lou §pima¤eo, mÆ se lãy˙si / ke›s' §jormÆsasa ka‹ §w kakÚn êmme bã­
l˙sya. 

11 Y no a Circe, quien, según el texto es quien da el consejo a Odiseo. Los comen-
tadores notan que la cita no es del todo correcta. Aristóteles, quien escribió seis o 
quizá diez libros sobre problemas acerca de Homero, cita al poeta, al igual que Pla-
tón, de memoria (cf. Dirlmeier, 1956, p. 318, 42, 5). Podemos suponer que, o bien 
por olvido pasa inadvertido a Aristóteles que es Circe quien da el consejo a Odiseo, 
o bien que intencionalmente atribuye el filósofo a Calipso las palabras citadas, para 
que, en vista del intenso amor que la ninfa siente por Odiseo, el recurso de la metá-
fora cobre ante la ejemplificación del ardiente amor de Calipso por el héroe un ma-
yor efecto en el oyente: toÊtou m¢n kapnoË ka‹ kÊmatow §ktÚw ¶erge n∞a. Véase nota 9. 

9Homero.indd   94 16/12/10   10:48:06



nova tellvs, 28◆2, 2010, pp. 87-101	 95	

dado a Odiseo la bella ninfa, la cual, por estar profundamente 
enamorada, lo cuida en su divino lecho y le da el placer del 
amor, de los manjares y del vino, para seducirlo y persuadirlo 
de que permanezca a su lado, de modo que renuncie a su de-
seo de regresar al anhelado lecho de su esposa Penélope. De 
los males, dice el Estagirita, es preciso tomar los menores en 
la segunda navegación; es preciso remar en sentido contrario 
al que nos llevaría la fuerza de nuestro deseo, si queremos al-
canzar el punto medio. Por el placer y el dolor que se dan en 
nuestro interior nos damos cuenta hacia dónde somos llevados 
por naturaleza con mayor facilidad, hacia dónde sopla el vien-
to. Es preciso, de este modo, que arrastremos nuestro cuerpo 
llevándonos a nosotros mismos hacia el extremo contrario; 
pues apartándonos lejos del error llegaremos hacia el punto 
medio, tal como hacen los que corrigen las vigas torcidas. 

La razón de que en cualquier caso uno debe vigilar espe-
cialmente lo placentero y el placer, es que de estas cosas no 
somos jueces imparciales. De modo que, dice el Estagirita, 
erraremos menos si nos apartamos del placer, y estaremos 
en mejores condiciones de alcanzar el punto medio, si, en 
relación con el placer llegamos a experimentar el mismo sen-
timiento que experimentaron los ancianos del pueblo frente a 
Helena, y en todo lugar nos repetimos su voz: 

En cada caso hay que vigilar especialmente lo placentero y el 
placer; pues no lo juzgamos de modo imparcial. Aquello, en-
tonces, que los ancianos del pueblo sintieron frente a Helena, 
eso conviene que sintamos también nosotros frente al placer, y 
que en toda circunstancia repitamos la palabra de ellos. Pues, 
apartándonos de él, erraremos menos. Al hacerlo, entonces, para 
decirlo de manera sumaria, tendremos en máximo grado ocasión 
de poder alcanzar el término medio.12

12 EN II, 9, 1109b 7-13: §n pant‹ d¢ mãlista fulakt°on tÚ ≤dÁ ka‹ tØn ≤donÆn: oÈ 
går éd°kastoi kr¤nomen aÈtÆn. ˜per oÔn ofl dhmog°rontew ¶payon prÚw tØn ÑEl°nhn, toËto 
de› paye›n ka‹ ≤mçw prÚw tØn ≤donÆn, ka‹ §n pçsi tØn §ke¤nvn §pil°gein fvnÆn: oÏtv 

9Homero.indd   95 16/12/10   10:48:06



96	 araiza / el homero de aristóteles  

Pues bien, para saber cómo interpreta Aristóteles la metáfora 
y qué es lo que dicen de la hermosa Helena los ancianos de 
Troya, es preciso que vayamos a la Ilíada. Dice Homero en 
el canto III:

Al ver ellos a Helena acercarse a la torre, 
en voz baja se decían entre sí estas aladas palabras: 
“¡No hay que censurar que troyanos y aqueos, de hermosas grebas,
por una mujer de tal clase tanto tiempo dolores padezcan! 
¡A decir verdad, parece en su aspecto una diosa inmortal! 
Pero, aun así, bella como es, vuelva a su patria en las naves, 
no sea que nos deje a nosotros y a nuestros hijos tras de sí la de-

solación”.13

En el poema se trata de un conflicto bélico, de una guerra 
entre dos pueblos enfrentados por las armas, por causa de una 
mujer de belleza cuasi divina. En la metáfora aristotélica, tal 
como lo presenta el Estagirita por medio de la analogía, el 
placer tiene rostro de delicada mujer, parecido en su aspecto 
a una diosa inmortal. Quienes hablan de Helena son preci-
samente los ancianos, los más juiciosos del pueblo, los más 
prudentes y experimentados; ellos ocupan dentro del pueblo 
—como el piloto en la nave— el sitio que análogamente den-
tro del alma ocupa la razón. El desear no es reprochable ni 
el deseo es tenido por ellos como un mal. Es la realización del 
deseo lo que podría causar estragos al que percibe y padece 
dicho deseo. 

Mediante el recurso de la metáfora nos hace Aristóteles la 
sugerencia de que, movidos por la razón, digamos en relación 

går aÈtØn épopempÒmenoi ∏tton èmarthsÒmeya. taËt' oÔn poioËntew, …w §n kefala¤ƒ 
efipe›n, mãlista dunhsÒmeya toË m°sou tugxãnein.

13 Il. III, 154-160: o„ d' …w oÔn e‡dony' ÑEl°nhn §p‹ pÊrgon fioËsan, / ∑ka prÚw éllÆ- 
louw ¶pea pterÒent' égÒreuon: / oÈ n°mesiw Tr«aw ka‹ §#knÆmidaw ÉAxaioÁw / toiªd' 
émf‹ gunaik‹ polÁn xrÒnon êlgea pãsxein: / afin«w éyanãt˙si yeªw efiw Œpa ¶oiken: 
/ éllå ka‹ œw to¤h per §oËs' §n nhus‹ ne°syv, / mhd' ≤m›n tek°ess¤ t' Ùp¤ssv p∞ma 
l¤poito.

9Homero.indd   96 16/12/10   10:48:06



nova tellvs, 28◆2, 2010, pp. 87-101	 97	

con el placer corporal frente a un ardiente deseo, lo mismo 
que en voz baja se dicen los ancianos entre sí, frente a una 
Helena que se aproxima a la torre. Este bello pasaje de EN II, 
9 evoca sin duda lo que, en relación con el deseo, nos dice el 
Estagirita en Magna moralia en el contexto de la incontinen-
cia impremeditada y repentina:

…por ejemplo, cuando vemos a una bella mujer, al punto senti-
mos algo, y desde la pasión surgió el impulso de hacer algo de lo 
que quizá no conviene…14

Si aplicáramos la sugerencia del Estagirita en un caso concre-
to de nuestra existencia, frente al ardiente deseo por una bella 
mujer con la que no conviene el disfrute sensual, tendríamos 
quizá que repetirnos en voz baja las siguientes palabras: 

No es reprochable que me atormente por el deseo de una mujer 
tan hermosa; su semblante, semejante al de una diosa inmortal, 
lo justifica. Pero el trastorno interior a que da lugar su presen- 
cia, pone en riesgo la vida propia y la de mi descendencia. Es 
mejor, por eso, que regrese en las veleras naves a su lejano país, 
no sea que se convierta en causa de destrucción para mí y para 
mis hijos.15 

Hay que decir que Aristóteles no parece reducir la experimen-
tación de placer en la esfera de lo corporal a la relación amo-
rosa de un hombre y una mujer o al enamoramiento que puede 
darse entre estos dos, por más que en las metáforas expuestas 
subyace el enamoramiento de Calipso por Odiseo y el de Paris 
por Helena, en un conflicto en el que está presente, además, ya 
Penélope, ya Menelao, como legítimos reclamantes del amor 
de su respectivo consorte, y en ambos casos se pone en jue-

14 MM II, 6: oÂon ˜tan ‡dvmen kalØn guna›ka, eÈy°vw ti §pãyomen, ka‹ épÚ toË 
pãyouw ırmØ §g°neto prÚw tÚ prçja¤ ti œn ‡svw oÈ de›.

15 Paráfrasis de Il. III, 154-160. 

9Homero.indd   97 16/12/10   10:48:06



98	 araiza / el homero de aristóteles  

go algo más que la vida: la propia descendencia. El placer y 
el dolor corporales no se reducen, en efecto, al ámbito de la 
relación de pareja ni a la esfera extramarital. La maestría con 
que presenta Aristóteles los ejemplos permite aplicarlos de 
igual modo a los otros ámbitos del deseo: el de la bebida y la 
comida. Un glotón, lo mismo que un hombre atravesado por 
el intenso deseo de substancias tóxicas, alcohol, drogas y al-
caloides o medicamentos, constituiría por igual objeto propio 
del consejo práctico del Estagirita. Lo mejor sería apartarse 
de ese extremo, renunciar a él, como aconsejan los sabios del 
pueblo, y forzar al cuerpo a ir hacia el lado opuesto. Las pa-
labras precisas que convendría a la razón repetirse una y otra 
vez, serían las mismas que Odiseo repite al piloto: “Mantén 
alejada tu nave de esta niebla y de este oleaje” y las que los 
ancianos del pueblo troyano pronuncian en voz baja ante la 
presencia de Helena: 

No es reprochable su presencia, pues el placer que produce su 
bella figura es semejante al placer de la contemplación de una 
diosa; pero, con todo, es mejor que se vaya, no sea que se con-
vierta en desolación para mis seres queridos y en destrucción de 
mi vida.16 

En el centro de las dos metáforas formadas por Aristóteles a 
partir de los poemas de Homero, está, como he mostrado, el 
tema del deseo, del placer y la templanza. Por eso podría uno 
preguntarse: ¿Por qué razón da el Estagirita a la templanza 
(svfrosÊnh) un tratamiento privilegiado? ¿Cómo se expli- 
ca la importancia de esta excelencia ética en el conjunto del 
tratado aun por encima de otras como la justicia, la valentía, 
la mansedumbre, etcétera? Una respuesta directa a esta pre-
gunta la encontramos en el libro VI de la Ética nicomáquea. 
En un juego de palabras, al descomponer en dos partes el 

16 Paráfrasis de Il. III, 156-160.

9Homero.indd   98 16/12/10   10:48:06



nova tellvs, 28◆2, 2010, pp. 87-101	 99	

nombre de svfrosÊnh, dice “designamos a la svfrosÊnh con 
esta denominación, en la opinión de que ella salva a la frÒ- 
nhsiw (tØn svfrosÊnhn… …w s–zousan tØn frÒnhsin)”.17 Aquí 
el filósofo hace derivar el prefijo sv- del verbo s–zv, salvar, 
preservar, y atribuye una misma raíz a -frosÊnh y frÒnhsiw, 
de modo que se forma un juego de palabras mediante la si-
guiente expresión: “la templanza es aquella que preserva a la 
prudencia”, “≤ d' svfrosÊnh s–zousa tØn frÒnhs¤n §stin”; o 
bien, “la templanza preserva a la prudencia”, ≤ d' svfrosÊnh 
s–zei tØn frÒnhsin.18 

El trabajo más importante dentro del tratado de ética en su 
conjunto parece ser el relativo a la templanza y al deseo. Sin 
duda el despliegue de la investigación ética comprende tam-
bién el trabajo acerca del miedo (fÒbow), de la ira (ÙrgÆ), de la 
codicia (pleonej¤a) y de las demás afecciones del alma; pero 
el trabajo en relación con el deseo (§piyum¤a) parece aún an-
terior al de las demás pasiones; pues, una vez que los deseos 
acerca de la bebida, de la comida y del sexo están en orden y 
bajo control, sólo entonces resulta fácil dar un orden al mie-
do, a la ira, a la ambición y a las demás pasiones, de modo 
que es más fácil instaurar en el alma las demás virtudes éticas 
y dar lugar al establecimiento de la frÒnhsiw dentro de ella. 
Una vez preservada la prudencia (frÒnhsiw) e instauradas las 
virtudes éticas en el alma, se encuentra abierto ya el camino 

17 EN VI, 5, 1140b 11-13: ¶nyen ka‹ tØn svfrosÊnhn toÊtƒ prosagoreÊomen t“ 
ÙnÒmati, …w s–zousan tØn frÒnhsin. s–zei d¢ tØn toiaÊthn ÍpÒlhcin.	

18 Esta afirmación es de gran relevancia para la comprensión de toda la filoso- 
fía del Estagirita en su conjunto, pues la frÒnhsiw es una excelencia dianoética (EN 
I, 13, 1103a 5-6: sof¤an m¢n ka‹ sÊnesin ka‹ frÒnhsin dianohtikãw), la más impor-
tante después de la sof¤a, en la medida en que gobierna y dirige a todas las exce-
lencias éticas y prepara la mejores condiciones para que la sabiduría tenga lugar 
dentro del alma. Cf. Araiza, 2009, pp. 229 ss., y 2007. Si la prudencia (frÒnhsiw) 
tiene como finalidad la generación de la sabiduría dentro del alma, y la templanza 
contribuye a la preservación de la prudencia, resulta evidente el importante papel 
que desempeña la templanza en la generación de la sabiduría. Cf. Araiza, 2009, 2 
pp. 13-19. 

9Homero.indd   99 16/12/10   10:48:06



100	 araiza / el homero de aristóteles  

19 Cf. Araiza, 2007.

para la felicidad en su forma más excelsa y primera: la con-
templación como actividad propia del intelecto.19 

Así pues, de todo lo anterior se sigue que, si uno quiere al-
canzar el punto medio en relación con los placeres corporales, 
conviene que se impulse en la dirección opuesta hacia donde 
es llevado por su deseo. Ese es el camino que el Estagirita 
recomienda mediante el recurso de las metáforas construidas 
a partir de la Ilíada y la Odisea. El que apunta hacia el tér-
mino medio, es preciso que se aparte en primer lugar de lo 
más opuesto, como parece repetirse Odiseo a sí mismo en la 
metáfora del piloto y de la nave: “Mantén alejada tu nave de 
esta niebla y de este oleaje”; y lo más opuesto a la ofuscación 
y turbación en que un hombre es sumido por el deseo parece 
ser precisamente el que se aleje de su cumplimiento, que se 
abstenga de realizar aquello hacia lo cual le arrastra el apetito 
de lo placentero. En la esfera del placer corporal es difícil que 
actuemos como jueces imparciales. Por eso estaremos menos 
expuestos al error si nos apartamos del placer, y estaremos 
en mejores condiciones de poder alcanzar el punto medio, 
si, en relación con el placer corporal somos capaces de expe-
rimentar lo que experimentaron los ancianos del pueblo frente 
a Helena y nos repetimos su voz frente al placer. El uso de la 
razón frente al impulso del deseo es semejante al trabajo del 
timonel en relación con la tripulación; en ambos casos —en 
relación con las pasiones, la razón, con respecto a los miem-
bros de la tripulación, el piloto—, el que dirige en cada ámbi-
to es principio de acción y causa de salvación para los demás. 
A falta de un viento propicio para el impulso de la nave, 
es preciso tomar los remos como en la segunda navegación; es 
preciso remar en el sentido contrario al de la fuerza de nues-
tro deseo. Por el placer que suele seguir al cumplimiento del 
deseo podemos advertir hacia dónde somos llevados por na-
turaleza con mayor facilidad, hacia dónde sopla el viento. 

9Homero.indd   100 16/12/10   10:48:06



nova tellvs, 28◆2, 2010, pp. 87-101	 101	

Tras advertir, pues, hacia dónde nos empuja nuestro deseo, 
es preciso que arrastremos nuestro cuerpo llevándonos a no-
sotros mismos hacia el extremo contrario; pues, tal como ha-
cen los que corrigen las vigas torcidas —doblándolas hasta el 
lado opuesto para que queden rectas—, apartándonos lo más 
posible lejos del error y apuntando hacia el extremo opuesto 
llegaremos hacia el punto medio. 

Bibliografía

Araiza, Jesús, Die aristotelischen Ethica Megala: Eine philosophische 
Interpretation, Münster, Lit-Verlag, 2009.

—,	 La Ética magna de Aristóteles: Análisis, interpretación y traducción 
de una obra política, México, Universidad Nacional Autónoma de 
México (Tesis de Lic. FCPyS), 1997.

—,	 “La relación entre frÒnhsiw y sof¤a, entre b¤ow politikÒw y b¤ow yevrh­
tikÒw en Aristóteles”, Noua Tellus, 25.2, 2007, pp. 181-207.

—,	 “Phronesis, praxis y eudaimonia en Aristóteles”, en A. Xolocotzi, R. 
Gibu (coords.), Actualidad hermenéutica de la prudencia, VR, Méxi-
co, Benemérita Universidad Autónoma de Puebla, 2009, pp. 13-19.

Aristotle, Ethica Nicomachea, Oxford, I. Bywater, 1970.
—,	 Magna moralia, trad. Cyril, G. Armstrong, London, Loeb Classical 

Library, 1958.
Autenrieth/Kaegi, Wörterbuch zu den Homerischen Gedichten, mit ei-

nem Geleitwort von Joachim Latacz und einer Einleitung von Andreas 
Willi, Stuttgart und Leipzig, Teubner, B. G., 1999.

Dirlmeier, F., Nikomachische Ethik, herausgegeben von Ernst Grumach, 
Berlin, Akademie Verlag, 1956. 

Homeri Ilias, Volumen Prius, Rhapsodiae I-XII continens, ed. Martin L. 
West, Stuttgart, Leipzig, 1998.

—	 Ilias, Volumen Alterum, Rhapsodiae XIII-XXIV, ed. Martin L. West, 
Stuttgart, Leipzig, 2000.

Homeri Opera, Tom. I et II: Ilias, ediderunt David B. Monro et Thomas 
W. Allen, Oxford, 19203.

—,	 Tom. III et IV: Odyssee, edidit Thomas W. Allen, Oxford, 1917/19182.
Homerus, Odyssea, rec. Peter von der Mühll, Stuttgart, Teubner, 19933. 

9Homero.indd   101 16/12/10   10:48:06




