
nova tellvs, 27 ◆1, 2009247

Tradición y costumbres en la religión romana

Miguel Ángel Ramírez Batalla
Universidad Nacional Autónoma de México

urbs753@latinmail.com

Resumen: El objetivo de este trabajo es mostrar el papel central de la tradición 
como criterio esencial de aceptación en la religión oficial romana. Se pretende 
destacar la relevancia de la esfera religiosa en Roma que afectaba a todas las clases 
sociales y provocaba distintas reacciones. Además, subraya algunos argumentos 
filosóficos que apoyaban o rechazaban la creencia en los dioses. Sin embargo, la 
validez de la religión romana se basaba en la tradición y los aristócratas romanos 
vieron la fidelidad a las antiguas costumbres religiosas como la principal caracte-
rística de su historia.

* * *

Abstract: The objective of this writing is to show the central role of tradition like 
essential criterion of acceptation in the Roman official religion. It pretends empha-
size the importance of the religious sphere at Rome which affected all social classes 
and produced distinct reactions. In addition, it underlines some philosophical argu-
ments that supported or rejected the belief in gods. Nevertheless the validity of the 
Roman religion was founded in tradition and the Roman aristocrats saw the loyalty 
to the ancient religious costumes like the principal characteristic of its history.

Palabras clave: costumbre, filosofía, religión, Roma, sociedad, tradición.
Keywords: habit, philosophy, religion, Rome, society, tradition.
Recepción: 14 de julio de 2008.
Aceptación: 21 de noviembre de 2008.

tradicion.indd   247 11/6/09   19:36:47



nova tellvs, 27  ◆1, 2009249

Tradición y costumbres en la religión romana

Miguel Ángel Ramírez Batalla

Al acercarse a la historia romana inmediatamente se ve la im-
portancia de la religión y de los fenómenos relacionados con 
la esfera sobrenatural. La necesidad de llevar una adecuada 
relación con las fuerzas espirituales y hacerlas favorables a 
Roma fue algo que los romanos buscaron constantemente me-
diante diversas formas. La religión fue un elemento que estuvo 
presente en la sociedad romana desde sus inicios, convirtién-
dose en parte integrante de su vida cotidiana. Las instituciones 
religiosas formaban parte de las costumbres ancestrales que 
eran el referente moral y de conducta que sustentaba al Estado 
romano, por lo que quienes estaban a su cabeza eran sus más 
celosos guardianes. Aunque había varias formas de acercarse 
a lo divino, la religión tradicional tuvo un papel determinante 
para sustentar la creencia en los dioses y la continuidad de los 
cultos. Este trabajo pretende mostrar algunas maneras en que 
la tradición era el criterio primordial de aceptación para el 
culto religioso, de qué modo la historia romana estaba estre-
chamente enlazada con la religión y resaltar cómo los defen-
sores del culto tradicional veían el talante romano frente a las 
costumbres religiosas a través del tiempo y la conclusión que 
extraían de este análisis.

I

La religión romana se basaba en prácticas como sacrificios y 
rituales tendientes a establecer el vínculo entre dioses y hom-

tradicion.indd   249 11/6/09   19:36:47



250	 ramírez batalla / tradición y costumbres en la religión romana

bres para que éstos consiguieran el favor de aquéllos. No era 
una religión revelada que tuviera dogmas definidos ni una ins-
titución a la cual afiliarse; los rituales eran el centro de la prác- 
tica, no la creencia, lo importante era la participación de todos, 
lo cual ayudaba a fortalecer el carácter comunitario y cohe- 
sivo de la religión en la sociedad. En Roma, el aparato reli- 
gioso estatal fue representado por magistrados religiosos como los 
diversos sacerdotes reunidos en colegios que tenían como ca- 
beza al pontífice máximo, quien junto con los flamines, los pon- 
tífices y las vestales formaban la estructura religiosa. Otros 
actores eran los augures que cuidaban las formalidades reli-
giosas en las asambleas para asegurar que los procedimientos 
fueran adecuados y que las señales sobrenaturales indicaran la 
aprobación divina. Por su parte, los arúspices interpretaban 
los hígados de los animales sacrificados para ver si eran favo- 
rables. Los quindecimviri eran los guardianes de los libros sibi-
linos y brindaban recomendaciones rituales, siendo su función 
básica buscar la anuencia divina y sugerir ritos para obtenerla 
o volver a ganarla.1 No está de más señalar que las prácticas 
religiosas no eran monopolio de los magistrados, ya que éstos 
eran funcionarios públicos que debían su cargo a su prestigio 
social, el cual se reafirmaba gracias al ejercicio de las magis-
traturas religiosas que, si bien no formaban parte del cursus 
honorum de los personajes políticos más importantes, eran 
fuente de reputación. Los jefes de familia se encargaban del 
culto familiar y cualquiera podía realizar sacrificios y adorar 
a su dios preferido; los romanos eran tolerantes en cuanto a 
la aceptación de otros dioses y cultos, siempre y cuando no 
trajera problemas ni disturbios como las Bacanales del 186 
a. C., o se realizaran prácticas que se creían excesivas como 
los sacrificios humanos.2 Estos magistrados se ocupaban de la 

1 J. H. W. G. Liebeschuetz, Continuity and Change in Roman religion, 1979, 
pp. 7-8. Jean Bayet, La religión romana, pp. 109-117.

2 James Rives, “Religion in the Roman empire” en Janet Huskinson (ed.), Ex-
periencing Rome. Culture, Identity and Power in the Roman Empire, pp. 253-258. 

tradicion.indd   250 11/6/09   19:36:47



nova tellvs, 27 ◆1, 2009, pp. 247-294	 251	

correcta ejecución de los rituales que el pueblo romano daba 
como conjunto a sus dioses, lo que tenía un carácter estatal 
y colectivo bastante marcado, con el fin de mantener la buena 
relación con los dioses.

Desde los primeros momentos de su existencia se resaltó 
el lazo entre Roma y los dioses. Los ejemplos de este vínculo 
son numerosos, por lo que solamente se destacan algunos: el 
origen prodigioso de los gemelos hijos de Marte, los auspicios 
de la fundación de la ciudad y de la elección de los reyes, la 
formación de las instituciones religiosas por Numa y otros su-
cesos afines que presagiaban la grandeza romana y que mos-
traban su colaboración con los romanos son contados en la 
historiografía romana como muestras del favor divino hacia 
Roma.3 Tras la instauración de la república, las señales pro-
picias a Roma aumentaron y se notaron en eventos como la 
batalla del lago Regilo, la conquista de Veyes y la defensa de 
la ciudad en la invasión gala del 389 a. C. El libro V de Tito 
Livio se destaca por las reiteradas señales divinas que anun-
cian la victoria romana sobre su rival etrusca como la subida 
del agua del lago Albano, las palabras de un viejo arúspice 
veyense que vaticinaba el triunfo romano y la declaración del 
oráculo de Delfos a favor de los romanos. Además, marca un 
acto particular de los romanos: atraerse a los dioses vecinos 
mediante la adopción de su culto y la erección de templos en 

John Scheid, “El sacerdote”, en Andrea Giardina (ed.), El hombre romano, pp. 82-
83. En la sociedad romana primitiva, una función propia del paterfamilias era ser 
el representante de la familia ante los dioses y el sacerdote de los cultos familiares, 
por lo que había una habitación de la domus para tal efecto. Géza Alföldy, Historia 
social de Roma, p. 22. David Frankfurter, “Traditional Cult”, en David S. Potter 
(ed.), A Companion to the Roman Empire, pp. 557-558. Los magistrados se encar-
gaban del culto que Roma daba como Estado a los dioses y no intervenían en los 
cultos privados, pues cada quien adoraba al dios que quería. De ahí que los Decios 
necesitaran que los pontífices les dictaran las palabras adecuadas cuando decidie-
ron sacrificarse para asegurar el éxito romano en la guerra latina de mediados del 
siglo iv y en la tercera guerra samnítica. Liv., VIII.10, X.28.

3 Liv., I.4-8, I.18-21, I.55-56. Dion. Hal., Ant. Rom., I.85-87. Plut., Vit. Rom., 
XXVIII.

tradicion.indd   251 11/6/09   19:36:47



252	 ramírez batalla / tradición y costumbres en la religión romana

su honor, para que, al pactar con ellos, obtuvieran su protec-
ción. Este libro también resalta las continuas intromisiones de 
los dioses a favor de Roma frente a los galos, los ejemplos 
de piedad hacia el culto y la mediación divina que libró a la 
ciudad de la penetración gala gracias a los graznidos de un 
ganso.4 La presencia de lo divino en la vida pública romana 
era grande y se reflejaba en templos, altares, sacrificios, sacer
dotes, etcétera, que reiteraban la unión del mundo divino con 
el poderío romano. Así, los romanos se mostraban como los 
favoritos de las deidades y a éstas como las fuerzas detrás 
del éxito de las armas romanas que conquistaron el mundo. 
Salustio menciona que Aderbal, hijo de Masinisa, había dicho 
ante el senado: “Por su valor y por la voluntad de los dioses 
son grandes y poderosos; todo es inferior a ustedes y obedece 
sus deseos”.5 Ante el favor recibido, los romanos debían exhi-
bir su lealtad a los dioses mediante las formas habituales y la 
ejecución de los ritos con cuidado y reverencia. Por ejemplo, 
existían los feciales que se ocupaban de validar las acciones 
bélicas y darles sanción religiosa. Los romanos se preocuparon 
por presentar sus guerras como justas, por lo que la anuencia 
divina era un elemento ideológico que validaba sus ambicio-
nes. Esta participación de los dioses hizo que en el siglo i 
a. C. Dionisio de Halicarnaso expusiera las instituciones reli-
giosas atribuidas al rey Numa y el cuidado en la celebración 
de ceremonias y sacrificios

para que a quienes desconocen la piedad romana, que los hom-
bres de entonces la practicaban, no les resulte extraño que todas 
sus guerras alcanzasen el final más brillante. En efecto, se verá 
que todas ellas las hicieron por las causas y motivos más piado-

4 Liv., V.15-16, 21-22, 46-47, 52.
5 Sall., Iug., XIV.19: “Virtute ac dis uolentibus magni estis et opulenti, omnia 

secunda et obodoentia sunt”. La cita latina de esta obra proviene de la Bibliotheca 
Scriptorum Graecorum et Romanorum Mexicana.

tradicion.indd   252 11/6/09   19:36:47



nova tellvs, 27 ◆1, 2009, pp. 247-294	 253	

sos y precisamente por eso tuvieron a los dioses propicios en los 
peligros.6

Tal especial y evidente vínculo entre los dioses y Roma se 
utilizó como prueba fehaciente de la participación divina en la 
grandeza romana frente a los cristianos, pues éstos se mostra-
ban renuentes a adorar a los dioses tradicionales. Esto era un 
punto de desencuentro que provocaba diversas reacciones de 
los paganos debido a los problemas relativos a la negativa cris-
tiana de participar en el culto colectivo de los dioses del Esta-
do. Tertuliano es consciente de ello cuando dedica una buena 
parte del Apologético a responder “aquel prejuicio que dice 
que los romanos, por mérito de su diligentísima religiosidad, 
han sido llevados a tal punto de grandeza que se apoderaron 
del mundo y, además, que los dioses existen porque prosperan 
más que otros quienes realizan aquellos deberes más que los 
demás”.7 En el siglo iii Minucio Félix en su Octavio relata que 
el pagano Cecilio le hacía ver al cristiano Octavio este lazo 
del Estado romano con los dioses. Le indica que el poder ro-
mano se basa en la adoración de los dioses y en la continuidad 
de sus cultos, y enfatiza que un hábito romano ha sido adoptar 
a las divinidades extranjeras: “así mientras adoptan los ritos 

6 Dion. Hal., Ant. Rom., II.72.3: ·na to›w égnoËsi tØn ÑRvma¤vn eÈs°beian, ∂n 
ofl tÒte êndrew §petÆdeuon, mØ parãdojon e‰nai fanπ tÚ pãntaw aÈto›w tÚ kãlliston 
labe›n toÁw pol°mouw t°low. èpãntvn går aÈt«n tåw érxåw ka‹ tåw ıpoy°seiw eÈsebe- 
stãtaw fanÆsontai poihsãmenoi ka‹ diå toËto mãlista toÁw yeoÁw §sxhkÒtew §n to›w 
kindÊnoiw eÈmene›w. Las citas griegas de tal obra provienen de la Loeb Classical Li-
brary y las españolas de la Biblioteca Clásica Gredos. En contraste, la desatención 
hacia los cultos y las advertencias divinas provocaron pestes y hambres, lo que 
se remediaba con la correcta celebración de las ceremonias. Liv., I.31,V.14, V.32, 
VII-2-3, VII.27.

7 Tert., Apol., 25.2: “quam provocat illa praesumptio dicentium Romanos pro 
merito religiositatis diligentissimae in tantum sublimitatis elatos, ut orbem occu-
parint, et adeo deos esse, ut praeter ceteros floreant qui illis officium praeter cete-
ros faciant”. Las citas latinas de esta obra provienen de la Loeb Clasical Library. 
Mismo apunte en Tert., Ad nat., II.17.2.

tradicion.indd   253 11/6/09   19:36:47



254	 ramírez batalla / tradición y costumbres en la religión romana

religiosos de todas las naciones, han merecido su dominio”.8 
Señala que los ancestros pusieron atención a los sacrificios y 
los augurios, y enuncia algunos pasajes de la historia romana 
en los que la Gran Madre, los Dioscuros y Júpiter, entre otros, 
brindaron ayuda decisiva a los romanos. Por el contrario, el 
desprecio de los cultos y la burla a las señales provocaron de- 
sastres como Alia y los reveses de Claudio y Junio en la 
primera guerra púnica, el de Flaminio en Trasimeno y el de 
Craso en Carras.9 El auxilio divino no se hallaba solamente en 
el pasado, sino el presente también conocía sucesos parecidos. 
La Historia Augusta relata que Aureliano reprocha a los se-
nadores su vacilación sobre la consulta de los libros sibilinos 
en una situación crítica, pues no era vergonzoso solicitar la 
ayuda divina, ya que los mayores habían tenido tal proceder 
en muchas guerras. Se menciona que, tras una batalla, “no hu-
biera ocurrido la victoria romana a no ser por la ayuda divina: 
después de la consulta de los libros y de las celebraciones de 
los sacrificios, los bárbaros fueron confundidos por ciertos 
prodigios y apariciones divinas”.10

Esto es un rasgo destacado aun cuando el cristianismo tomó 
una posición favorable en el Estado romano y que Símaco re
saltó en la célebre disputa sobre el altar de la Victoria a fines 
del siglo iv. En 384 Símaco pidió la reinstalación del altar y 
de los fondos para los cultos ante Valentiniano II, pues Gra-
ciano había quitado esos privilegios y renunciado al título de 
pontífice máximo dos años antes. Sabedor de que tales órde-
nes implicaban la dimisión del carácter oficial de los cultos 

8 Min. Fel., VI.3: “sic dum universarum gentium sacra suscipiunt etiam regna 
meruerunt”. Las citas latinas de esta obra provienen de la Loeb Classical Library. 
Sobre tal actitud romana, vid. Georges Dumézil, La religion romaine archaïque, 
pp. 412-418. 

9 Min. Fel., VI-VIII.
10 SHA. Aurel., 20.4-7: “denique nisi divina ope post inspectionem Librorum 

sacrificiorumque curas monstris quibusdam speciebusque divinis impliciti essent 
barbari, Romana victoria non fuiste”. La cita latina de esta obra proviene de Loeb 
Classical Library.

tradicion.indd   254 11/6/09   19:36:48



nova tellvs, 27 ◆1, 2009, pp. 247-294	 255	

tradicionales como religión estatal, Símaco hacía estas de-
mandas en nombre de la parte pagana del senado que deseaba 
que se conservara ese carácter y tuviera el apoyo económico 
del Estado. Por ende, aducía que Roma había llegado a una 
condición próspera gracias a sus ritos ancestrales: 

Este culto sometió el orbe a mis leyes, estos ritos religiosos ale-
jaron a Aníbal de mis murallas, a los sénones del Capitolio. ¿Para 
esto he sido preservada: para ser censurada anciana? Veré, cual 
sea, lo que se piensa que debe establecerse; empero, la enmienda 
en la vejez es tardía y ultrajante.11 

Además, el prefecto decía que las malas cosechas en Roma 
se debían a la reglamentación que relegaba las antiguas ce-
remonias al olvido y que despreciaba la importante función 
de los sacerdotes y las vestales. Con esto señalaba que la 
adecuada disposición con los dioses no sólo se veía en los 
buenos resultados de las guerras, sino también en los asuntos 
internos del Estado.12 En pleno siglo vi, Zósimo se adhería a 
este pensamiento y culpaba al cristianismo de las desgracias 
del Imperio al marcar al gobierno de Constantino como el 
inicio del declive romano por su abandono de los antiguos 
cultos. Cuenta que el recelo de varios senadores romanos por 
dejar la antigua religión y sus tradiciones durante el mandato 
de Teodosio se debía a que “durante los ya casi mil doscien-
tos años a lo largo de los cuales habían habitado la ciudad en 
observancia de aquéllas, ésta no había sido saqueada, mientras 
que si ahora cambiaban dichas creencias por otras ignoraban 

11 Symmachus, Rel., III.9-10: “Hic cultus in leges meas orbem redegit, haec 
sacra Hannibalem a moenibus, a Capitolio Senonas reppulerunt. Ad hoc ergo ser-
vata sum, ut longaeva reprehendar? Videro, quale sit, quod instituendum putatur; 
sera tamen et contumeliosa emendatio senectutis”. Las citas latinas de esta obra 
provienen de la edición de Richard Klein.

12 Idem, III.5. Sobre los aspectos en torno al altar como símbolo de cohesión y 
adhesión a la autoridad, cf. Santo Mazzarino, Storia sociale del vescovo Ambrogio, 
pp. 31-32.

tradicion.indd   255 11/6/09   19:36:48



256	 ramírez batalla / tradición y costumbres en la religión romana

que sucedería”.13 Los funestos efectos se evidenciaron con la 
amenaza de Alarico sobre Roma. Zósimo afirma que se había 
previsto reanudar los ritos ante tal contingencia, lo que el 
obispo de Roma presuntamente habría aceptado con la con-
dición de que fueran en secreto. Los adivinos insistían que 
sólo tendrían efecto si eran públicos, lo cual no se aceptó; las 
ceremonias no se efectuaron y los dioses no protegieron a la 
Ciudad, que poco tiempo después fue presa de Alarico.14

Los romanos fueron plenamente conscientes de este lazo 
con los dioses durante toda su historia. Aunque sabían que la 
adquisición y el sostén del Imperio obedecían a diversos fac-
tores, no despreciaron la religión al considerarla un elemento 
primordial del orden y la cohesión social; al hacer esto conec-
taban el plano divino con los asuntos humanos. Para asegurar 
la hegemonía romana había que disponer de todos los medios 
posibles, lo que incluía la observación de los cultos; así, los 
romanos se presentaron a sí mismos como hombres muy reli-
giosos. En su análisis de la constitución romana, Polibio, un 
admirador de ésta, exhibía su superioridad sobre la organiza-
ción de otros pueblos. Al lado de las ventajas políticas innega-
bles de su gobierno, destacaba a la religión tradicional como 
rasgo crucial del mismo: 

Pero la diferencia positiva mayor que tiene la constitución roma-
na es, a mi juicio, la de las convicciones religiosas. Y me parece 

13 Zos., IV.59.2: mÆdenow d¢ t∫ paraklÆsei peisy°ntow, mhd¢ •loum°nou t«n éf’ 
oper ≤ pÒliw ”k¤syh paradedom°nvn aÈto›w patr¤vn énaxvr∞sai ka‹ protim∞sai 
toÊtvn êlogon sigkatãyesin (§ke¤n m¢n går fulãjantaw ≥dh diakos¤oiw ka‹ kil¤oiw 
sxedÚn ¶tesin épÒryhton tØn pÒlin ofike›n, ßtera d¢ ént‹ toÊtvn éllajam°nouw tÚ §kjh
sÒmenon égnone›n). Las citas griegas de esta obra provienen de la Collection des 
Universités de France y las españolas de la Biblioteca Clásica Gredos. 

14 Zos., V.41.5-6. El mismo autor indica que la negativa de Graciano a portar el 
título de pontífice máximo y el retiro del apoyo a los cultos tradicionales fueron las 
causas de su destronamiento y muerte. IV.36 Además añoraba la época en que no 
existía la legislación de Teodosio que prohibía los sacrificios y la visita a los tem-
plos y en la cual se podían celebrar los ritos tradicionales. (Zos., IV.29.2) Sobre las 
leyes contra los cultos y la adivinación de Teodosio, vid. Charles Norris Cochrane, 
Cristianismo y cultura clásica, pp. 322-327.

tradicion.indd   256 11/6/09   19:36:48



nova tellvs, 27 ◆1, 2009, pp. 247-294	 257	

también que ha sostenido a Roma una cosa que entre los demás 
pueblos ha sido objeto de mofa: me refiero a la religión. Entre los 
romanos este elemento está presente hasta tal punto y con tanto 
dramatismo, en la vida privada y en los asuntos públicos, que ya 
es imposible ir más allá.15 

Cicerón iba más lejos al afirmar que precisamente lo que me-
jor distinguía a los romanos de otros pueblos era su sentido 
religioso. Primero establecía un punto de apoyo para esta ase-
veración al preguntar: “¿quién, habiendo comprendido que los 
dioses existen, no se da cuenta de que por su voluntad nació, 
creció y se ha preservado este imperio tan grande?” Después 
de esto señala que los romanos no sobresalían más que los 
latinos, los fenicios, los griegos y los hispanos por su número, 
valor o ingenio, “sino que hemos superado a todos los pueblos 
y naciones en piedad, sentido religioso y en este único saber: 
hemos reconocido que todo es regido y gobernado por la vo-
luntad de los dioses”.16

En esta óptica se debía atraer a las deidades propicias a 
Roma y no minimizar la obediencia religiosa como un factor 
explicativo que era consecuente consigo mismo. En su ini-
cio, Roma no era una ciudad que se diferenciara mucho de 
sus vecinas y nada indicaba que tendría un futuro mejor que 
ellas, si a esto se añade que fue presa de conflictos internos y 
amenazas exteriores, realmente era sorprendente su evolución 

15 Polyb., VI.56.6-8: Meg¤sthn d¢ moi doke› diaforån ¶xein tÚ ÑRoma¤vn pol¤teuma 
prÚw b°ltion §n tª per‹ ye«n dialÆcei. ka‹ moi doke› tÚ parå to›w êlloiw ényr≈poiw 
ÙneidizÒmenon toËto sun°xein tå ÑRoma¤vn prãgmata, l°gv d¢ tØn deisidaimon¤an: §p‹ 
tosoËton går §ktetrag≈dhtai ka‹ pareis∞ktai toËto tÚ m°row parÉ aÈto›w eiw te toÁw 
katÉ fid¤an b¤ouw ka‹ tå koinå t∞w pÒlevw Àste mØ katalipe›n ÍperbolÆn. Las citas 
griegas de esta obra provienen de la Collection des Universités de France y las es- 
pañolas de la Biblioteca Clásica Gredos.

16 Cic., Har. Resp., 19: “¿quis […], cum deos esse intellexerit, non intellegat 
eorum numine hoc tantum imperium esse natum et auctum et retentum? […] sed 
pietate ac religione atque hac una sapientia quod deorum numine omnia regi gu-
bernarique perspeximus, omnis gentis nationesque superavimus”. La cita latina de 
esta obra proviene de la Scriptorum Classicorum Bibliotheca Oxoniensis.

tradicion.indd   257 11/6/09   19:36:48



258	 ramírez batalla / tradición y costumbres en la religión romana

que la hizo conquistar gran parte del mundo conocido. Como 
varios pueblos conquistadores que súbitamente irrumpen, los 
romanos sintieron que su hegemonía no solamente debía ser 
expuesta y justificada por causas humanas como la constan-
cia, el valor y la capacidad, sino también por motivos divinos; 
si algún pueblo merecía ser el favorito de los dioses debía ser 
Roma, lo que daba mayor peso a su mando. Con motivo del 
episodio en que se afirmaba que la diosa Juno de Veyes había 
consentido su traslado a Roma, Plutarco aseguraba: 

Pero los que insisten y defienden el milagro, encuentran un abo-
gado muy importante en la fortuna de la ciudad; pues difícilmen-
te se llega, partiendo de un pequeño e insignificante principio, a 
tanta gloria y poder sin la continua ayuda de un dios con muchas 
y grandes manifestaciones.17 

La repetición de los cultos era fundamental para que conserva-
ra esa condición y fue un rasgo constante en la historiografía 
romana. Dionisio de Halicarnaso alude a la mesura y sencillez 
de los sacrificios y las ceremonias romanas “que en su mayor 
parte, si no todos, han permanecido hasta nuestros días reali-
zados según la manera antigua”, para después afirmar que le 
gustaba “que permanecieron en sus costumbres ancestrales sin 
apartarse de sus antiguos ritos para cambiarlos por una magni-
ficencia jactanciosa”.18 Siglos después, el emperador Juliano, 

17 Plut., Vit. Cam., VI.3: ofl d’fisxurizÒmenoi ka‹ t“ paradÒjƒ boeyoËntew meg¤sthn 
m¢n ¶xousi sunÆgoron tØn tÊxhn t∞w pÒlevw, ∂ épÚ mikråw ka‹ katafronoum°nhw 
érx∞w §p‹ tosoËton dÒjhw, ka‹ dunãmevw proelye›n d¤xa yeoË polla›w ka‹ megãlaiw 
§pifane¤aiw •kãstote sumparÒntow émÆxanon. Las citas griegas de esta obra provie-
nen de la Collection des Universités de France y las españolas de la Biblioteca 
Clásica Gredos.

18 Dion. Hal., Ant. Rom., II.23.4-5: œn afl ple›stai di°menon ßvw t∞w kayÉ ≤mçw 
≤lik¤aw, efi mØ pçsai, katå tÚn érxa›on §piteloÊmenai trÒpon […] ˜ti diam°nousin §n 
to›w patr¤oiw ¶yesin oÈd¢n §jallãttontew t«n érxa¤vn fler«n efiw tØn élazÒna polu
t°leian. Una observación similar da Tito Livio cuando señala que, durante mucho 
tiempo, el agradecimiento a los dioses se mostraba más con piedad que con objetos 
ostentosos (Liv., III.57). Aunque no faltan las críticas por el olvido de las antiguas 
ceremonias y costumbres por la adopción de hábitos extranjeros (Liv., VIII.11).

tradicion.indd   258 11/6/09   19:36:48



nova tellvs, 27 ◆1, 2009, pp. 247-294	 259	

que se consideraba un ferviente seguidor y restaurador de los 
viejos cultos, decía que sus antepasados, refiriéndose a los ro
manos, desde los tiempos de Numa, habían persistido en su 
celo religioso característico y en la piedad hacia los dioses, lo 
cual aseguraba su generosidad, pues eran inteligentes y reli-
giosos por naturaleza.19

II

Se ha discutido hasta qué punto los romanos creían y tomaban 
en serio estas cuestiones. Por ejemplo, se ha destacado que 
la postura contraria de Cicerón hacia las leyes religiosas de 
Clodio obedecía a lo que creía abusos de los tribunos, plan-
teando que la modificación de las leyes, más que provocar el 
descontento divino, generaría violencia política. La posición 
de Cicerón se basaba más en la prevención de las divisiones 
internas que en el temor al castigo divino por la conducta 
de Clodio. Igualmente, había nobles romanos que pensaban 
que la justicia divina era un asunto remoto, aunque la histo-
ria brindara numerosos ejemplos de lo contrario, y el pueblo 
confiaba más en Pompeyo que en los dioses para asegurar la 
provisión de grano en Roma.20 Empero, tales posturas no ne-

19 Julian., Or., XI. 155d.
20 Liebeschuetz, op. cit., pp. 30-31. También señala que los escrúpulos religio-

sos se utilizaban para obstruir elecciones, aunque era poco frecuente. Por su parte, 
Dumézil admite la posibilidad de que el arúspice tomara su decisión de acuerdo 
a criterios políticos (op. cit., pp. 579-581). Polibio creía que las formas religiosas 
servían para mantener sujetas a las masas que eran irracionales y violentas (Polyb., 
VI.56.9-11). Para este tema vid. G. E. M. de Ste. Croix, La lucha de clases en el 
mundo griego antiguo, 1988, pp. 401-402. Aunque estas prácticas mantenían la 
confianza pública y ayudaban a evitar el pánico en momentos de crisis, no excluían 
que se tomaran medidas para asegurarse el bienestar por medios humanos. Brunt 
resalta la importancia de la participación popular para que se le diera a Pompeyo 
el mando contra los piratas y aliviar la escasez de grano en Roma [P. A. Brunt, 
“La plebe romana”, en Moses Finley (ed.), Estudios de Historia Antigua, p. 108]. 
Igualmente, en su discurso contra Lépido en el senado en 77 a. C., el cónsul Fi-

tradicion.indd   259 11/6/09   19:36:48



260	 ramírez batalla / tradición y costumbres en la religión romana

gaban la religión tradicional, ya que el respeto a la autoridad 
ancestral aseguraba la continuidad del ritual. La actitud de 
Cicerón sobre la adivinación aclara esto, pues la primera parte 
de su tratado sobre el tema expone los argumentos a su favor, 
mientras que la segunda exhibe las razones opuestas. Aunque 
en otros trabajos señala que los auspicios habían salvado al 
Estado de decisiones malas, él no cree en la adivinación a la 
que califica de superstición. Indica que ésta debe descartar-
se porque se apodera de las mentes de los hombres débiles, 
puesto que:

con eliminar la superstición no se elimina la religión. Pues, por 
una parte, es propio del sabio defender las instituciones de los 
mayores conservando los ritos sagrados y las ceremonias; por 
otra parte, la belleza del universo y el orden de los cuerpos ce-
lestes nos obligan a confesar que existe un ser superior y eterno, 
digno de ser honrado y admirado por el género humano, por lo 
cual, así como debe inclusive propagarse la religión que está 
unida al conocimiento de la naturaleza, así deben ser arrancadas 
todas las raíces de la superstición.21

Que se tuvieran dudas sobre ciertas prácticas no significaba 
necesariamente que se negaran. El que la primera parte de esta 

lipo decía que se debía realizar acciones fehacientes contra aquél y no solamente 
expedir decretos y esperar las palabras de los adivinos (Sall., Hist., II.3). Esto no 
evitaba expresiones que vinculaban el descuido del culto con el ámbito cotidiano. 
En el Satiricón un personaje decía que en el pasado la piedad sencilla y sincera 
con los dioses propiciaba las lluvias, mientras que su desatención provocaba malas 
cosechas (Sat., 44).

21 Cic., Div., II.49: “Nec […] superstitione tollenda religio tollitur. Nam et 
maiorum instituta tueri sacris caerimoniisque retinendis sapientis est, et esse praes-
tantem aliquam aeternamque naturam, et eam suspiciendam admirandamque homi-
num generi pulchritudo mundi ordoque rerum caelestium cogit confiteri”. Las citas 
latinas y españolas de esta obra provienen de la Bibliotheca Scriptorum Graecorum 
et Romanorum Mexicana. Para Cicerón la existencia de los dioses era innegable, 
aunque esto no significaba que compartiera la visión popular y mítica de ellos. Si 
bien no la desechaba del todo, su acercamiento era por vía filosófica al ver el orden 
del universo que reclamaba una inteligencia detrás de él (Har. Resp., 19, Nat. D., 
II.73-153). Cf. Francisco Pina Polo, Marco Tulio Cicerón, pp. 200-203.

tradicion.indd   260 11/6/09   19:36:48



nova tellvs, 27 ◆1, 2009, pp. 247-294	 261	

obra de Cicerón presentara las evidencias en favor de la adivi-
nación muestra que había personas convencidas de esa posibi-
lidad y que la defendían con argumentos filosóficos extraídos 
del estoicismo, escuela que también juega un papel prepon-
derante en la comprobación de la existencia de los dioses en 
su diálogo Sobre la naturaleza de los dioses. En un mundo 
en que la frontera entre lo natural y lo sobrenatural no estaba 
clara, había gente que se sentía cerca de los dioses y otras 
fuerzas espirituales mediante las normas habituales de piedad, 
lo que incluía a letrados e incultos por igual. Las numerosas 
alusiones a advertencias divinas o sobrenaturales en la vida de 
insignes hombres que recogen escritores como Plutarco y Sue- 
tonio, quienes tenían la mejor preparación de la época, su- 
gieren que estas creencias tenían visos de verosimilitud para 
las personas de ese tiempo. Keith Hopkins ha apuntado que 
por muchos años la historiografía descuidó y dejó en un plano 
secundario el estudio de estas ideas por considerarlas supers-
ticiones propias de etapas irracionales o de grupos incultos. 
Los fenómenos desconocidos o poco conocidos hacían que 
los romanos buscaran controlarlos mediante encantamientos y 
sacrificios, al igual que entenderlos mediante la interpretación 
de sueños.22 Lo inexplicable, impredecible, mágico y sobre-
natural estuvo presente en la sociedad romana y cubría casi 
toda esfera y etapa de la vida. Este ambiente permeó todos los 
grupos sociales y a personas con distintos antecedentes, algu-
nos intentaban distinguir cosas que otros no se molestaban en 
hacer. El militar e historiador Amiano escribió la última gran 
obra histórica sobre Roma en el siglo iv que da cuenta de la 

22 Keith Hopkins, Conquistadores y esclavos, pp. 266-277. Esto no quita que 
algunos se burlaran de la concepción popular de los dioses, que tuvieran objecio-
nes serias hacia la existencia y providencia divinas, aunque sabían que eran la 
minoría, y que notaran la simulación y charlatanería de algunos en sus prácticas 
religiosas como medio de vida. Juv., II.110-116, 149-152. Luc., J. Conf., 9-25. J. 
Tragic., 22-53. App., Met., VIII.27. Cf. Catherine Salles, Los bajos fondos de la 
Antigüedad, pp. 240-242.

tradicion.indd   261 11/6/09   19:36:48



262	 ramírez batalla / tradición y costumbres en la religión romana

persistencia de estas creencias en la sociedad de su tiempo. 
En su relato hay varias menciones sobre la confirmación de 
predicciones en distintos personajes, así como la represión 
imperial hacia las prácticas adivinatorias y mágicas, especial-
mente cuando se hacían sobre la vida del emperador. En este 
clima tenso, Libanio fue acusado de realizar prácticas adivi-
natorias, incluidas algunas en una intriga contra el príncipe 
Valente. El rétor negó toda intervención en este hecho, pero 
reconocía que en ocasiones recurría a prácticas mágicas para 
aliviar su salud aquejada por conjuros de sus enemigos.23 Por 
su parte, Amiano asevera que los dioses tienen varios modos 
de comunicar sus deseos a los hombres, por lo que, a quienes 
señalan los errores de vaticinios, apunta que no es razón para 
negar la adivinación, pues “a veces el gramático ha hablado 
toscamente, el músico ha cantado de manera inadecuada y el 
médico ha ignorado algún remedio, pero no por ello no sub-
sisten la gramática, la música y la medicina”.24

El que los autores conocieran la función social de la religión 
y su uso político no quiere decir que la religión no tuviera un 
valor en sí. La relación entre hombres y dioses se basaba en el 
intercambio de dones y el cumplimiento recíproco de los tér-
minos acordados, lo cual excluía temblar o hincarse ante los 
dioses como si se fuera un esclavo. Por esto, había personajes 
cultos que tenían sus reservas, cuando no rechazo, hacia algu-

23 Amm. Marc., 28.1.19-29, 29.1-2. Lib., I.172-178, 249. Las leyes contra la 
astrología y la adivinación sobre el emperador muestra el convencimiento de es-
tas artes, su persistencia y el temor a ellas. Cf. A. A. Barb, “La supervivencia de 
las artes mágicas”, en Arnaldo Momigliano (ed.), El conflicto entre el paganismo y 
el cristianismo en el siglo iv, pp. 117-143. Franz Cumont, Las religiones orientales 
y el paganismo romano, pp. 143-168.

24 Amm. Marc., 21.1.13: “sufficiet dici, quod et grammaticus locutus interdum 
est barbare, et absurde cecinit musicus, et ignoravit remedium medicus: sed non 
ideo nec gramatica nec musica nec medicina subsistit”. Las citas latinas de esta 
obra provienen de la Loeb Classical Library. Para un análisis de estas creencias 
en la literatura de este tiempo, vid. Arnaldo Momigliano, “Las creencias religio- 
sas populares y los historiadores”, en Ensayos de historiografía antigua y moder-
na, pp. 128-139.

tradicion.indd   262 11/6/09   19:36:48



nova tellvs, 27 ◆1, 2009, pp. 247-294	 263	

nos rasgos de la religión popular. También criticaban la visión 
absurda y distorsionada de los dioses al presentarlos como co-
léricos, vengativos y caprichosos, cuando lo piadoso era con-
siderarlos benévolos y justos; simultáneamente, se reprochaba 
la excesiva familiaridad con los dioses, pues debía guardarse 
una distancia respetuosa. A pesar de ello, los letrados res-
petaban las normas tradicionales de piedad al razonar que 
había aspectos oscuros sobre las divinidades; siendo lo más 
sensato continuar los cultos ancestrales, ya que podían poseer 
un núcleo de verdad.25 Aunque hubiera engaños y relatos fal-
sos, eso no implica que las intervenciones divinas y prodigios 
que registraba el pasado no pudieran haber ocurrido, pues los 
dioses podían haber realizado esas acciones en una etapa que 
los hombres estaban más cercanos a ellos. Ante lo difícil de 
dilucidar la naturaleza de lo divino, no estaba de más obser-
var los viejos ritos avalados por la tradición y acercarse a los 
dioses de todos los modos posibles. Por ello Cicerón separaba 
a la religión de la superstición: a la primera debía cuidarse, a 
la segunda combatir. Decía que ésta “difundida a través de- 
las naciones, ha oprimido las almas de casi todos y se ha apo- 
derado de la debilidad de los hombres […] En efecto, me 
parecía que yo sería muy útil tanto para mí mismo como para 
mis conciudadanos, si la eliminaba por completo”.26 Por ello, 
algunos tenían una actitud de observación atenta y reconoci-
miento prudente acerca de los fenómenos sobrenaturales. Al 
comentar los sucesos prodigiosos que rodearon la toma de 
Veyes, Tito Livio indicaba cuán temerario era tomar una pos-
tura tajante sobre si sucedieron o no tales eventos. Dice que 
“en cosas tan antiguas tendría bastante con tomar lo verosímil 
por lo verdadero, en cuanto a estas cosas más aptas para la 

25 Paul Veyne, “El Imperio romano”, en Phillipe Ariès y Georges Duby (eds.), 
Historia de la vida privada, v. 1, pp. 210-212.

26 Cic., Div., II.148-149: “fusa per gentis, oppresit omnium fere animos atque 
hominum imbecillitatem occupavit […] Multum enim et nobismet ipsis et nostris 
profuturi videbamur, si eam funditus sustulissemus”.

tradicion.indd   263 11/6/09   19:36:48



264	 ramírez batalla / tradición y costumbres en la religión romana

exhibición del teatro, el cual goza con lo asombroso, que para 
la credibilidad no vale la pena afirmarlas ni refutarlas”.27 Plu-
tarco actúa de modo parecido cuando trata ese mismo hecho 
y otros parecidos que acontecieron en distintos periodos y 
lugares para señalar la postura adecuada que, a su juicio, tenía 
que seguirse ante dicha cuestión: 

Sin embargo, en cuestiones semejantes tanto el exceso de credu-
lidad como el exceso de desconfianza es peligroso, a causa de la 
debilidad humana, que no tiene límite ni se controla a sí misma, 
sino que tan pronto se deja arrastrar hacia la vana superstición 
como hacia la indeferencia y el desprecio de las cosas divinas. 
La cautela y el “nada en exceso” son lo mejor.28 

Este proceder reflexivo era un punto de equilibrio entre la cre-
dulidad grosera y el desprecio insolente; además, contemplaba 
el acatamiento a las normas tradicionales de piedad.

Sobre tal aspecto, algunos estudiosos han indicado que la re- 
ligión antigua tenía varias formas de comunicarse con lo divino, 
pero no constituían un sistema coherente. La religión se ba-
saba en prácticas como la plegaria y el sacrificio que creaban 

27 Liv., V.21.9: “in rebus tam antiquis, si quae similia ueris sint pro ueris ac-
cipiantur, satis habeam; haec ad ostentationem scenae gaudentis miraculis aptiora 
quam ad fidem neque adfirmare neque refellere est operae pretium”. Las citas lati-
nas de esta obra provienen de la Scriptorum Classicorum Bibliotheca Oxoniensis.

28 Plut., Vit. Cam., VI.4: éllå to›w toioÊtoiw ka‹ tÚ pisteÊein sfÒdra ka‹ tÚ l¤an 
épiste›n §pisfal°w §sti diå tØn ényrop¤nhn ésy°neian ˜pon oÈk ¶xousan oÈd¢ kra-
toËsan aÈt∞w, éllÉ §kferom°nhn ˜pou m¢n efiw deisidaimon¤an ka‹ tËfon, ˜pou dÉ efiw 
Ùligvr¤an t«n ye«n ka‹ perifrÒnesin: ≤ dÉ eÈlãbeia ka‹ tÚ mhd¢n êgan êriston. Lo 
que no evitaba que considerara las etapas pasadas como más propensas a la simpli-
cidad de la mente. Plut., Vit. Num., XV. Los cristianos repitieron esto en su polémi-
ca contra los gentiles. Tert., Ad nat., II.12.33. Min. Fel., XX.3. XXIV.1. Clem. Al., 
Protr., X.99.2. Prudent., Perist., I.40-55, 145. Cabe señalar que, por mucho recelo 
que los filósofos tuvieran hacia los cultos, raras veces se negaban a participar en 
ellos, cosa que los cristianos sí hacían. Además, los filósofos no solían interesarse 
por divulgar sus ideas entre el común de la gente, pues consideraban que no tenían 
la preparación ni el deseo de profundizar en el saber, por lo que era absurdo dirigir-
se a ellos. Cf. Celso, El discurso verdadero, VI.6.8. Porph., Abst., I.27.1.

tradicion.indd   264 11/6/09   19:36:48



nova tellvs, 27 ◆1, 2009, pp. 247-294	 265	

vínculos entre los dioses y los hombres para que éstos ob- 
tuvieran el favor de aquéllos. La religión antigua no tenía cre-
dos ni doctrinas, ya que los rituales eran el centro de la prác- 
tica; lo que importaba era la participación colectiva, no la 
creencia. Igualmente, la religión no era el único medio para 
estudiar la divinidad, pues la filosofía y el mito también se 
ocupaban también de ello y no confluían forzosamente en los 
cultos ni se relacionaban con ellos. Debido a esto, tales me-
dios no constituían un sistema unificado que diera una visión 
unitaria de lo divino, sino que cada uno tenía sus propias diná-
micas y métodos que ocasionaban actitudes que pocas veces 
eran congruentes unas con otras, ni buscaban serlo; para cada 
situación particular había diferentes juicios y criterios.29 Aun-
que la filosofía socavara la concepción popular de los dioses, 
de igual forma sirvió para encontrar vías que analizaran lo 
divino y discutir las tradiciones de cada pueblo bajo la luz de 
las ideas filosóficas, siendo el estoicismo y el neoplatonismo las 
principales corrientes que apuntaron hacia ese objetivo. Estas 
escuelas dieron elementos explicativos para sustentar la adi-
vinación y la creencia de los dioses, así como aclarar alegó-
ricamente los relatos poéticos para extraer sentidos ocultos y 
profundos. El método alegórico fue aprovechado por los cris-
tianos para acercarse a sus propios textos sagrados y a la lite-
ratura de su tiempo, por lo que el neoplatonismo fue un influjo 
decisivo en varios pensadores cristianos. Si bien el estoicismo 
suministró razones para sustentar la adivinación y utilizaba el 
método alegórico, el neoplatonismo tenía un matiz religioso 
más acentuado y adoptó la teúrgia, los oráculos caldeos, la 

29 Liebeschuetz, op. cit., pp. 33-37. Rives, “Religion in the Roman empire”, en 
Huskinson, op. cit., pp. 249-252. Hopkins, op. cit., pp. 251, 277-279. Jean-Pierre 
Vernant, Entre mito y política, p. 100. Peter Brown, El primer milenio de la cris-
tiandad occidental, pp. 42-43. Esta falta de unidad entre las diversas formas de es-
tudiar lo divino fue utilizado por Tertuliano y Agustín para negar el intento pagano 
de justificar la existencia de los dioses y las inconsistencias de conciliar estas vías 
usando la obra de Varrón y su división tripartita de la teología. August., De Civ. 
D., VI-VII. Tert., Ad nat., II.1-16.

tradicion.indd   265 11/6/09   19:36:48



266	 ramírez batalla / tradición y costumbres en la religión romana

poesía órfica, la teosofía hermética, y diversas prácticas ascé-
ticas y contemplativas.30 Esta postura ecléctica fue más usual 
cuando el cristianismo empezó a ganar más adeptos y a de- 
sechar las posturas que no concordaran con sus doctrinas. Al 
tener el apoyo estatal y adquirir una posición predominante, se 
volvió un rival que no admitía más verdad que la suya, lo que 
motivó a los paganos a dejar sus diferencias y aprovechar todos 
los medios disponibles para validar su visión de las cosas.

En la misma línea, se ha asegurado que la religión romana 
no tenía ningún vínculo con la moral y que solamente se pre-
ocupaba por la correcta ejecución de las ceremonias y los ri-
tos, reduciéndolo todo a un mero carácter formal. Los autores 
cristianos concentraron sus esfuerzos en responder a los cues-
tionamientos y los ataques paganos por su negativa a adorar 
a los dioses y participar en el culto público mediante diversos 
argumentos. Empero, esta parte apologética estaba separada 
de las secciones encargadas de la moral y la filosofía. Lac-
tancio recalcó la disociación de la religión con los otros dos 
campos al expresar que los sacrificios eran actos repetitivos y 
vanos que influían poco en la vida de las personas y no brin-
daban pautas de conducta que conllevaran el mejoramiento 
de las costumbres. Decía que los viejos cultos no buscaban la 
verdad, sino únicamente la participación ritual que no exigía 
un convencimiento pleno de la persona hacia la religión, por 
lo que no daba ningún beneficio. Debido a esto, en la reli-
gión oficial, la gente iba, sacrificaba y se retiraba tal y como 
llegaba sin brindar algún tipo de reflexión ni haber recibido 
directriz o consuelo. Dicha religión no repercutía en la con-

30 Peter Brown, The world of Late Antiquity. From Marcus Aurelius to Muham-
mad, pp. 74-75. Averil Cameron, El mundo mediterráneo en la Antigüedad tardía 
(395-600), pp. 224-225. Werner Jaeger, Cristianismo primitivo y paideia griega, 
pp. 71-72. E. A. Ramos Jurado, “Mito y religión en la filosofía griega a fines del 
mundo antiguo”, en José Luis Calvo Martínez (ed.), Religión, Magia y Mitología 
en la Antigüedad clásica, pp. 224-235. Algunos pasajes muy elogiosos de Agustín 
hacia los neoplatónicos en Conf., VII.9-13, VIII.2-3 y De Civ. D., VIII.1, 5-12. 
X.2, 23.

tradicion.indd   266 11/6/09   19:36:49



nova tellvs, 27 ◆1, 2009, pp. 247-294	 267	

ducta moral de los hombres y éstos no aprendían nada sobre 
la vida y las cosas divinas.31 Para los cristianos era totalmente 
reprensible esa falta de trato entre la moral y los cultos, y lo 
interpretaban como desinterés del aparato religioso por rela-
cionarse con aspectos éticos que se plasmaran en el vínculo 
del hombre con Dios y con otros hombres. En esta línea, 
el acento puesto en la ejecución escrupulosa de ceremonias 
y sacrificios no conllevaba un compromiso que implicara el 
bienestar moral de individuo, con lo cual la religión antigua 
se reducía a una acción vacía, repetitiva y mecánica. Por ello, 
Agustín recriminaba lo que consideraba falta de atención de 
la religión tradicional hacia las cuestiones éticas y su excesiva 
relación con prácticas que creía inmorales e idolátricas, y que 
se llevaban a cabo frente a todos en los circos, teatros y anfi-
teatros. En medio de una sociedad que creía volcada a la caza 
de riqueza, gloria y placer, indicaba que 

sin embargo, concernía a los dioses que consultaban no ocultar 
los preceptos de una buena vida a los pueblos que les rendían 
culto, sino ofrecerlos con un señalamiento claro; también conve-
nir por medio de los adivinos y censurar a quienes cometen fal-
tas, amenazar abiertamente con castigos a los que realizan males 
y prometer recompensas a quienes viven rectamente.32

Pese a los reclamos cristianos, el mundo antiguo no descono-
cía que la piedad hacia los dioses podía ejercer una buena in-

31 Lactant., Div. Inst., IV.3.1-2. V.21.8.
32 August, De Civ. D., II.4: “Verum tamen pertinebat ad consultores deos vi-

tae bonae preacepta non occultare populis cultoribus suis, sed clara praedicatione 
praehere, per vates etiam convenire atque arguere peccantes, palam minari poenas 
male agentibus, praemia recte viventibus polliceri”. La cita latina de esta obra 
viene de la Bibliotheca Scriptorum Graecorum et Romanorum Teubneriana. Igual-
mente destaca esto en los siguientes parágrafos del mismo libro. Para Brown, uno 
de los mayores méritos del cristianismo fue agrupar elementos como el rito, la 
teología y la ética, dispersos en el mundo antiguo, en un solo sistema religioso (El 
primer…, p. 39). Una visión opuesta en Frankfurter, “Tradicional Cult”, en Potter, 
op. cit., pp. 544-546.

tradicion.indd   267 11/6/09   19:36:49



268	 ramírez batalla / tradición y costumbres en la religión romana

fluencia en los participantes del culto. Había autores que per- 
cibían que el sentimiento religioso y la creencia en los dioses 
podían tener un influjo positivo en el proceder humano. En 
este sentido, Polibio decía que “Aprender a ser sinceros con 
los dioses es un aguijón que nos incita a decirnos mutuamente 
la verdad”.33 Asimismo, hubo escritores que no vacilaban en 
manifestar su desaprobación sobre las súplicas impías que al-
gunos dirigían a los dioses. Uno de ellos fue Petronio, quien 
denunciaba sin rodeos que en su tiempo muchos hombres “ni  
siquiera piden una mente buena y una buena salud, sino in-
mediatamente antes de tocar el umbral del Capitolio, uno pro
mete un don si entierra a un pariente rico, otro si desentie-
rra un tesoro, otro si llega a salvo a los treinta millones de 
sestercios”.34 Siglos después, Porfirio indicaba que el talante 
con que se iba a sacrificar y a participar en los cultos públicos 
no era algo secundario o insignificante, sino que era crucial 
para la buena y apropiada relación con los dioses. Por ello, 
asevera que quien se acercara a los dioses debía “sacrificar 
con una conducta limpia, ofreciendo a los dioses los sacrifi-
cios que les son gratos”, para posteriormente criticar a quienes 
“van a los sacrificios sin tener el alma limpia de maldades, 
consideran que no tiene mayor importancia, como si la di-
vinidad no se alegrara especialmente por el hecho de que el 
rasgo más divino que en nosotros hay se encuentre en estado 
de pureza, por serle connatural a su propia índole”.35 No obs-

33 Polyb., VI.11.9: tÚ går manyãnein éceuste›n prÚw toÁw yeoÁw ÍpÒyuc¤w §sti t∞w 
prÚw éllÆlouw élhye¤aw.

34 Petr., Sat., 88: “Ac ne bonam quidem mentem aut bonam valetudinem petunt, 
sed statim antequam limen Capitolii tangant, alius donum promittit, si propinquum 
divitem extulerit, alius, si thesaurum effoderit, alius, si ad trcenties sestertius sal-
vus pervenerit”. La cita latina y la española de esta obra vienen de la Bibliotheca 
Scriptorum Graecorum et Romanorum Mexicana. Mismo reproche en Pers., II.6-
14. Luc., Icar., 25.

35 Porph., Abst., II.19.6-7: de› to¤non kayhram°nouw tÚ ∑yow fi°nai yÊsontaw, to›w 
yeo›w yeofele›w tåw yus¤aw prosãgontaw, éllå mØ polutele›w […] mØ kayarån kak«n 

tradicion.indd   268 11/6/09   19:36:49



nova tellvs, 27 ◆1, 2009, pp. 247-294	 269	

tante, a pesar de estas reflexiones, no había un código ético de 
conducta sancionado por la religión, pues los cultos no brin-
daban normas que los adoradores debían seguir al no ser su 
principal objetivo. La religión oficial consistía en sacrificios, 
ofrendas y festivales que enmarcaban eventos importantes en 
la vida cívica y que buscaban mantener el bienestar de la 
ciudad. El vínculo que tenían los hombres con los dioses era 
de respeto y gratitud que le daba un ser inferior a su superior, 
lo cual quedaba demostrado en el cumplimiento de los ritos. 
Debido a esto, se ha dicho que esta relación estaba modelada 
en las relaciones patrono-cliente de la sociedad romana en que 
se ofrecía algo a las deidades si éstas cumplían con su parte.36 
En esta línea, Cicerón decía que se pedía riqueza y comodi-
dades a los dioses, pero no virtudes ni sabiduría, las cuales se 
obtenían por méritos propios. Sobre esto, expresa que “llaman 
Óptimo y Máximo a Júpiter por estas razones: no porque nos 
hace justos, moderados, sabios, sino porque nos hace salvos, 
incólumes, opulentos, acaudalados”.37

tØn cuxØn ¶xontew ‡vsin prÚw tåw yus¤aw, oÈd¢n diaf°rein nom¤zousin, Àsper oÈ t“ 
yeiotãtƒ ge t«n §n ≤m›n xa¤ronta mãlista tÚn yeÚn diakeim°nƒ kayar«w, ëpe suggene› 
perukÒti. La cita griega de esta obra proviene de la Bibliotheca Scriptorum Graeco-
rum et Romanorum Teubneriana y la española de la Biblioteca Clásica Gredos. 

36 Veyne, op. cit., pp. 206-210. Vernant, op. cit., pp. 108-109. Frankfurter, en 
Potter, op. cit., pp. 557-558. Empero, se ha remarcado que, aunque la religión an-
tigua no tenía otro lazo más que con el rito y la ceremonia, no era totalmente indi-
ferente a la conducta humana, pues los dioses aprobaban las virtudes y reprobaban 
el vicio. Asimismo, esperaban que los hombres fueran piadosos y trataran de imitar 
sus cualidades en cuanto podían; además, se divinizaban virtudes y algunos delitos 
tenían alcances religiosos. Liebeschuetz, op. cit., pp. 41-53.

37 Cic., Nat. D., III.87: “Iovemque optumum et maxumum ob eas res apellant: 
non quod nos iustos, temperatos, sapientes efficiat, sed quod salvos, incolumis, 
opulentos, copiosos”. Las citas latinas y españolas de esta obra provienen de la Bi-
bliotheca Scriptorum Graecorum et Romanorum Mexicana. Otros autores señalan 
que se pedía todo tipo de bienes a los dioses y que si éstos no los daban no tenía 
sentido adorarlos. Pers., II.41-47. Luc., J. Tragic., 18. Bis Acc., 2. Sacr., 2. M. 
Aur., IX.40. Jul., Gal., 138 c-d.

tradicion.indd   269 11/6/09   19:36:49



270	 ramírez batalla / tradición y costumbres en la religión romana

III

No obstante, la validez de la religión antigua no descansaba 
en estos detalles, sino en la celebración adecuada de los ritos y 
las ceremonias que aseguraba la buena relación de los dioses con 
el Estado romano, resultando éste directamente beneficiado 
con tal vínculo. Esas formas pueden reunirse bajo la denomi-
nación de tradición, para lo cual conviene recurrir a la idea de 
tradición según Eric Hosbawm: 

conjunto de prácticas, regidas normalmente por reglas manifies-
tas o aceptadas tácitamente y de naturaleza ritual o simbólica, 
que buscan inculcar ciertos valores y normas de comportamiento 
por medio de la repetición, lo que implica de manera automática 
una continuidad con el pasado.38 

La religión se basada en la autoridad de la tradición ancestral 
celosamente custodiada y transmitida de padres a hijos a través 
del tiempo, lo que establecía el criterio primordial de acepta-
ción. Uno de los mejores exponentes de este pensamiento es 
Cicerón en su Sobre la naturaleza de los dioses. Este diálogo 
expone las principales pruebas del epicureismo y el estoicis-
mo sobre la naturaleza de lo divino y sus implicaciones. En la 
obra el pontífice máximo Cota agradece la defensa realizada 
de la existencia de los dioses por el estoico Balbo, pero aclara 
que sus argumentos le parecen limitados. Por ejemplo, ale- 
ga que no puede probarse la existencia de los dioses utilizando 
la idea de la providencia, pues había numerosos casos en que 
hombres buenos y virtuosos sufrían injusticias, y los malos 
llevaban una vida placentera.39 Ante lo débil de esas razones, 
dice que su defensa de la religión romana y su creencia en 

38 Eric Hobsbawm, “La invención de la tradición”, en Eric Hobsbawm y Teren-
ce Pranger (eds.), La invención de la tradición, p. 8.

39 Cic., Nat. D., III.80-84.

tradicion.indd   270 11/6/09   19:36:49



nova tellvs, 27 ◆1, 2009, pp. 247-294	 271	

los dioses no se basan en razonamientos filosóficos como su 
interlocutor estoico Balbo, sino en la autoridad de la tradición 
romana. Sobre las prácticas religiosas, Cota claramente indica 
que las “defenderé siempre y siempre las he defendido, y de 
aquella opinión que recibí de nuestros mayores sobre el culto 
de los dioses inmortales, jamás el discurso de algún docto o 
indocto me apartará”.40 Para él, los pontífices máximos tenían 
más autoridad religiosa para influir en sus opiniones que las 
disertaciones estoicas. Así, la tradición era un elemento esen-
cial de la preservación de la religión, ya que en el mundo 
clásico la noción de antigüedad estaba relacionada con lo ve-
nerable y lo verdadero. 

Además, la religión era una forma importante de cohesión 
e identidad social y los romanos la vieron como componente 
primario de su legado y de su deseo de llevar una óptima re-
lación con los dioses. En el caso romano esto cobraba mayor 
significación, pues los dioses jugaban un papel crucial en su 
poder y expansión; así, debía mantenerse esta unión mediante 
los preceptos tradicionales. Por ello, la ejecución de las cere-
monias y la preservación de las instituciones religiosas eran 
fundamentales para la dicha de Roma. En esta lógica, Cota 
insiste en recordarle a Balbo que 

Rómulo con los auspicios, Numa con el establecimiento de las 
ceremonias sagradas echaron los fundamentos de nuestro Estado, 
el cual sin duda nunca habría podido ser tan grande sin el sumo 
favor de los dioses inmortales […] Pues de ti, un filósofo, debo 
recibir la demostración de la religión; a nuestros padres creerles 
sin ninguna demostración.41 

40 Cic., Nat. D., III.2.5: “Ego vero eas defendam semper semperque defendi, 
nec me ex ea opinione quam a maiorubus accepi de cultu deorum inmortalium 
ullius umquam oratio aut docti aut indocti movebit”.

41 Idem, III.2.6: “mihique ita persuasi, Romulum auspiciis Numam sacris cons-
titutis fundamenta iecisse nostrae civitatis, quae numquam profecto sine summa 
placatione deorum inmortalium tanta esse potuisset […] A te enim philosopho 
rationem accipere debeo religiones, maioribus autem nostris etiam nulla ratione 

tradicion.indd   271 11/6/09   19:36:49



272	 ramírez batalla / tradición y costumbres en la religión romana

La tradición se volvía el criterio cardinal para definir lo verda-
dero o, al menos, lo verosímil, ya que contaba con la sanción 
y el prestigio de la antigüedad, y también servía como factor 
de cohesión e identidad de un grupo humano. El aparato reli-
gioso era la base firme que sostenía la creencia en los dioses 
y la comunicación con ellos frente a las diversas argucias filo-
sóficas que discutían lo divino, que a menudo se contradecían 
entre sí, y que llegaban a negar la existencia de las deidades o 
la posibilidad de acercarse a ellas. Debido a esto, no brinda-
ban certeza alguna y socavaban uno de los pilares del sistema 
romano, lo cual era inaceptable. Aunque la razón filosófica 
pudiera defender la creencia en los dioses, la tradición no ad-
mitía discusión por su carácter antiguo. Así, por ejemplo, ante 
los problemas por definir de quién recibió el nombre el lago 
Curcio, Tito Livio señala que no habría ahorrado trabajo “si 
alguna vía llevara a la verdad, pero la tradición de los sucesos 
debe mantenerse cuando la antigüedad elimina la confianza 
segura y el nombre del lago es más distinguido por este relato 
más reciente”.42

Esta línea de pensamiento se utilizó para hacer frente a las 
objeciones cristianas sobre los cultos tradicionales. Minucio 
Félix recoge los argumentos paganos para defender la religión 
antigua en boca de Cecilio. Este personaje indica los proble-
mas del estudio de lo divino: si la naturaleza creó todo, si los 
elementos se combinaron para dar forma y sustentar todo cuanto 
existe, si todo ser consiste en la mezcla de elementos natu-

reddita credere”. En otra obra, Cicerón hace decir a Escipión, sobre el relato del 
origen divino de Rómulo y Remo, que “concedamos, en efecto, a la tradición de 
los hombres, sobre todo a una, no sólo inveterada sino también sabiamente trans-
mitida por nuestros mayores” (concedamus enim famae hominum, praesertim non 
inveteratae solum, sed etiam sapienter a maioribus proditae). Cic., Rep., II.4. La 
cita latina y la española de esta obra provienen de la Bibliotheca Scriptorum Grae-
corum et Romanorum Mexicana.

42 Liv., VII.6.6: “si qua ad uerum uia inquirentem ferret: nunc fama rerum 
standum est, ubi certam derogat uetustas fidem; et lacus nomen ab hac recentiore 
insignitius fabula est”.

tradicion.indd   272 11/6/09   19:36:49



nova tellvs, 27 ◆1, 2009, pp. 247-294	 273	

rales a los que vuelve cuando muere, entonces los dioses y 
la religión no tendrían razón de existir ni explicarían cosa 
alguna. Señala que si se analiza la historia incendios, tempes-
tades y desgracias caen sobre buenos y malos; en las batallas 
los mejores son los primeros en perecer; en la paz los tiranos 
como Falaris se imponen y se apoderan de tronos mientras 
que hombres justos como Rutilio, Camilo y Sócrates fueron 
exiliados o ejecutados.43 Estos hechos podrían poner en tela 
de juicio la existencia de los dioses o su intervención en los 
asuntos humanos, lo que se sumaba a la incapacidad de la fi-
losofía por brindar seguridades acerca de lo divino; ello podía 
confundir y minar la fe en los dioses. A pesar de esto, o mejor 
dicho gracias a esto, la conclusión que Cecilio extrae de tal 
cúmulo de incertidumbres y dudas no es la negación de toda 
religión, sino el apego más fuerte a la religión tradicional que 
es lo más verosímil y firmemente establecido entre lo ambi-
guo. Lo más sensato y seguro es aceptar los preceptos de los 
mayores como custodios de la verdad y adorar a los dioses, no 
especular sobre ellos, según los antepasados lo fijaron: 

Siendo entonces la fortuna cierta o la naturaleza incierta, cuanto 
más reverente y mejor es acoger la enseñanza de los mayores 
como sacerdotes de la verdad, observar los ritos religiosos trans-
mitidos; adorar a los dioses, a quienes has sido instruido por 
nuestros padres a temer antes que conocer a fondo; ni expresar 
opinión sobre los númenes, sino creer a los antepasados, quienes, 
aun en una edad ruda, en el nacimiento mismo del mundo, mere-
cieron tener a los dioses propicios o como reyes.44 

Añade que esto lo hacen todos los pueblos que adoran a sus 
propios dioses y Roma merece ser la cabeza del mundo por 

43 Min. Fel., V.7-12.
44 Idem, VI.1: “Cum igitur aut fortuna certa aut natura incerta sit quanto vene-

rabilius ac melius antistitem veritatis maiorum excipere disciplinam, religiones tra-
ditas colere, deos, quos a parentibus ante inbutus es timere quam nosse familiarius, 
adorare, nec numinibus ferre sententiam, sed prioribus credere, quid adhuc rudi 
saeculo in ipsius mundi natalibus meruerunt deos vel faciles habere vel reges”.

tradicion.indd   273 11/6/09   19:36:49



274	 ramírez batalla / tradición y costumbres en la religión romana

ejecutarlo escrupulosamente y adoptar a los dioses extranje-
ros. Los mayores crearon sabiamente las instituciones religio-
sas y forjaron el ceremonial adecuado; también los magníficos 
templos de Roma daban fe del lazo con los dioses custodios 
del Imperio, daban curas a las enfermedades y advertían sobre 
las desgracias. A la par, recuerda que los logros y derrotas 
de Roma están ligados a la atención o indiferencia hacia los 
cultos. De esta manera, se veneraba la religión establecida 
porque expresaba una antigua tradición que se había manteni-
do por generaciones; estas características hacían de los cultos 
ancestrales más creíbles y cercanos a la verdad.

En este punto confluyen tradición y costumbre. Nuevamen-
te, siguiendo los apuntes de Hobsbawm, la costumbre tiene 
la doble función de ser motor y guía de las sociedades tradi-
cionales. No excluye la innovación y el cambio hasta cierto 
punto, aunque la petición de compatibilidad o identidad con 
sus antecedentes le impone límites considerables. Brinda a 
cualquier cambio, de resistencia o innovación, “la sanción del 
precedente, la continuidad social y de la ley natural tal como 
se expresan en la historia”.45 De este modo, los doctos pa-
ganos exaltaron el prestigio y el valor de la tradición como 
máximo criterio de aceptación religiosa. Prudencio captó el 
sentir de los nobles como Símaco que veneraban lo viejo y 
despreciaban lo nuevo en boca del prefecto que juzgaba al 
mártir Román:

Ahora nos nace el dogma cristiano, después de mil relevos con-
sulares desde que Roma es Roma, por no remontarme a los Nés- 
tores. Todo aquello que surgió como nuevo no existió anterior-
mente […] ¿Dónde estaba ese dios supremo vuestro cuando 
Rómulo, niño de Marte, con el favor de los dioses fundaba el 
bastión de las siete colinas? El poderío de Roma, asentada con 
buenos augurios, se debe a Júpiter Estator y demás dioses. Esto es 
lo que ha estado decretado desde siempre, esto es lo que nuestros 

45 Hobsbawm, “La invención de la tradición”, en op. cit., pp. 8-9.

tradicion.indd   274 11/6/09   19:36:49



nova tellvs, 27 ◆1, 2009, pp. 247-294	 275	

ancestros nos han transmitido: hemos de granjearnos el favor de 
los templos para ayudar a los triunfos del príncipe.46

En el mundo clásico se iguala antigüedad con verdad, o cuan-
do menos verosimilitud, así la antigua religión era más digna 
de fe y próxima a la verdad, pues su autoridad residía en los si-
glos; mientras más vieja fuera, más cercana estaba a las autén- 
ticas fuentes que los dioses utilizaron para comunicarse con 
los hombres. Roma tenía instituciones religiosas que se re-
montaban a Rómulo y Numa y que acompañaron su vida es-
piritual junto con sus triunfos y derrotas.47 De este modo, la 
tradición era la única base segura para sostener el culto de los 
dioses y la creencia en ellos; las otras vías podían caer en el 
error y la discusión al depender de autoridades humanas. Sí-
maco resalta este punto al insistir que la identidad religiosa de 
Roma era palpable en sus ceremonias, templos, ritos y dioses; 
estos elementos la definían y constituían. La tradición exigía 
su continuación y aseguraba el apego piadoso a los cultos, 
“pues cuando todo razonamiento está velado, ¿de dónde pro-
viene un conocimiento más directo sobre los númenes que de 
la memoria y los testimonios de los sucesos prósperos?”48 La 
defensa de la religión tradicional había sido un sello de la no-
bleza romana cada vez que las antiguas tradiciones peligraban, 
y era un rasgo definitorio de las personas letradas. Al sentirse 

46 Prudent., Perist., X.406-418: “Nunc dogma nobis Christianum nascitur post 
euolutos mille demum consules ab urbe Roma, ne retexam Nestoras […] Ubi iste 
uester tunc erat summus Deus, diuum favore cum puer Mauortius fundaret arcem 
septicollem Romulus? Quod Roma pollem auspiciato condita, Ioui Statori debet et 
dis ceteris. Hoc sanctum ab aeuo est, hoc ab atauis traditum: plavanda nobis pro 
triunfis principis delubra”. Las citas latinas de esta obra provienen de la Biblioteca 
de Autores Cristianos y las españolas de la Biblioteca Clásica Gredos.

47 Rutilio le decía a Roma personificada “no estamos lejos del cielo por tus 
templos” (non procul a caelo per tua templa sumus). Rut. Namat., De redit., I.50. 
Aunque para Tertuliano el Capitolio “es el templo de todos los demonios” (om-
nium daemonum templum est). Tert., De spect., XII. Las citas latinas de ambas 
obras provienen de la Loeb Classical Library.

48 Symmachus, Rel., III.8: “Nam cum ratio omnis in operto sit, unde rectius quam 
de memoria atque documentis rerum secundarum cognitio venit numinum?”

tradicion.indd   275 11/6/09   19:36:49



276	 ramírez batalla / tradición y costumbres en la religión romana

custodios de la herencia romana, creían que salvaguardar la 
tradición romana era lo mismo que defender el antiguo culto; 
siendo la fe de los mayores parte del legado político y social 
rechazaban los nuevos cultos por ser supersticiones.49 Aunque 
hubiera nuevos cultos, especialmente los orientales, y los an-
tiguos fueran reinterpretados, el centro de la devoción pagana 
por el pasado era la religión oficial. Por ello, estas reflexiones 
y actitudes resaltaron la novedad del cristianismo, lo cual era 
un fuerte escollo para su pretensión de ser la única vía de sal-
vación y conocimiento de lo divino que quería sustituir a los 
demás cultos.

La autoridad de la tradición religiosa y la unión de los dioses 
con Roma hacia que el Estado romano se preocupara por con-
servar el aparato religioso y los antiguos usos, lo que se ligaba 
al convencimiento de que este proceder era congruente con la 
historia romana. En esta línea, Augusto y Tiberio creyeron un 
deber la restitución de ceremonias, exhibieron aversión a los 
ritos extranjeros y su preferencia por los romanos en la idea de 
preservar la unión de Roma con la esfera divina en los mejores 
términos dentro de la restauración de las antiguas costumbres.50 
Asimismo, Tácito refiere el interés de Claudio por mantener las 
instituciones religiosas en todo su esplendor, como el colegio 
de los arúspices, debido a los servicios prestados a Roma en 
momentos difíciles al llevar los ritos correctamente. Claudio 
admitía que se habían desatendido debido a la introducción 
de cultos extranjeros y que no había problemas en Roma, pero 
ello no quitaba que debiera “agradecerse los beneficios por 
la bondad de los dioses para que los ritos y las ceremonias 

49 Jaeger, op. cit., p. 103. No extraña entonces que los cristianos se dedicaran a 
refutar las conclusiones que los paganos extraían de los autores antiguos, pues de 
ellos extraían su visión del pasado. Arnaldo Momigliano, “Historiografía pagana e 
historiografía cristiana en el siglo IV D.C.”, en Ensayos de…, pp. 110-111.

50 Augusto: Suet., Vit. Aug., XXXI, XCIII. Dio Cass., LIII.2.4. Tito Livio lo lla-
ma “fundador y restaurador de todos los templos” (templorum omnium conditorem 
ac restitutorem). Liv., IV.21. Tiberio: Suet., Vit. Tib., XXXVI.

tradicion.indd   276 11/6/09   19:36:49



nova tellvs, 27 ◆1, 2009, pp. 247-294	 277	

religiosas, celebradas en los tiempos inciertos, no fueran olvi-
dadas en los prósperos”.51 Procurar la protección de los dioses 
hacia Roma se volvió más urgente cuando ésta se enfrentaba 
a diversos problemas internos y externos, haciendo ineludible 
obtener toda ayuda posible mediante las formas habituales y 
reclamando a sus habitantes que cerraran filas en torno a él. De 
esta manera, la adoración de los dioses iba junto con la exigen-
cia de mayor compromiso de los cristianos con el Imperio en 
tiempo de crisis como el siglo ii, pues había cristianos que se 
negaban a pagar impuestos, a enrolarse en el ejército y a adorar 
a los dioses protectores del Imperio. Celso expresa este punto 
cuando invita a los cristianos a abandonar esa postura: 

Apoyad al emperador con todas vuestras fuerzas, compartid la 
defensa del Derecho; combatid por él, si lo exigen las circunstan-
cias; ayudadlo en el control de sus ejércitos […] tomad vuestra 
parte en las funciones públicas, si fuere preciso, para la salvación 
de las leyes y de la causa de la piedad.52

No extraña, pues, que la restauración política y militar de los 
príncipes del siglo iii fuera acompañada por varias iniciativas 

51 Tac., Ann., XI.15: “sed benignitati deum gratiam referendam, ne ritus sacro-
rum inter ambigua culti per prospera oblitterarentur”. La cita latina proviene de la 
Scriptorum Classicorum Bibliotheca Oxoniensis. Nota similar en Suet., Vit. Claud., 
XXII. En el relato de Tácito se menciona el influjo etrusco en la aruspicina, rasgo 
señalado por varios autores. La presencia etrusca continuó a través del tiempo: 
arúspices etruscos aparecen en la corte de Diocleciano como instigadores de la per- 
secución según Lactancio, y como acompañantes de Juliano en su campaña persa 
haciéndole saber que las señales eran adversas en la obra de Amiano. Lact., De 
Mort. Pers., 10.1-4. Amm. Marc., 23.5.10, 25.2.7-8. Para Sordi, el celo mostrado 
por Decio y Valeriano en sus persecuciones podría tener una de sus causas en su 
origen etrusco que era una zona tradicionalista y apegada a los cultos. Marta Sordi, 
Los cristianos y el Imperio romano, pp. 108-109.

52 Celso. El discurso verdadero. VIII.73-74. érÆgein t“ Basile› pane‹ sy°nei 
sumpone›n aÈt“ tå d¤kaia ka‹ Ípermaxe›n éutoË sustrateÊein aÈt“, ín §pe¤gh, ka‹ su- 
stratege›n […]. ka‹ §p‹ tÚ êrxein t∞w patr¤dow, §ån d°˙ ka‹ toËto poie›n ßneken sv
ter¤aw nom«n ka‹ eÈsebe¤aw. Las citas griegas de esta obra provienen de la Bibliote-
ca Universale Rizzoli y las españolas del Libro del Bolsillo.

tradicion.indd   277 11/6/09   19:36:50



278	 ramírez batalla / tradición y costumbres en la religión romana

de recuperación de los cultos ancestrales. En un mundo donde 
la religión y la política tenían múltiples puntos de contacto y 
en que la sacralidad estaba en todas partes, el resguardo de los 
cultos cumplía una función crucial junto con los deberes civi-
les y militares. De nuevo Prudencio rescata esa lógica cuando 
hace decir a un prefecto que debe rendirse el culto a las dei-
dades “a fin de que una campaña propicia secunde su gloria 
y, subyugando al enemigo, nuestro caudillo refrene con sus 
leyes un mundo en paz […] Haber despreciado los templos es 
haber desdeñado al príncipe”.53 La excepción eran los judíos, 
quienes por su monoteísmo excluyente se negaban a adorar a 
otros dioses. Los romanos les dieron un trato diferente por ra-
zones políticas, tolerando su religión a cambio de tributo y la 
conservación del orden, aunque intervenían cuando era nece-
sario. Asimismo, los judíos poseían una personalidad jurídica 
y cultural, por lo que, si bien eran despreciados, se reconocía 
que constituían un pueblo antiguo con sus propias leyes y ri-
tos, a los que eran apegados. Incluso eran alabados por esto, 
ya que se admitía que todo pueblo debía guardar sus rasgos 
distintivos para preservar su cohesión interna.54

Sin embargo, no se podía permitir que los cristianos deser-
taran de las costumbres religiosas al quebrantar las leyes de 
sus patrias y negarse a adorar a los dioses. Si era malo que al- 
gunos adoptaran las costumbres judías, era peor con los cristia-
nos, pues no adoraban a los dioses y no constituían un pueblo 
antiguo. Además, ponían en peligro la pax deorum, ya que, 
como gran parte de la religión romana era colectiva, se temía 
que la ira divina cayera sobre Roma por su culpa, hecho que 

53 Prudent., Perist., X.418-420, 425: “Faustus ut secundet gloriam procinctus 
utque subiugatis hostibus doctor quietum frenet orbem legibus […] spreuisse tem-
pla respuisse est principem”.

54 Celso, El discurso verdadero, V.25. Tac., Hist., V.V.1. Para la relación de 
Roma con los judíos, vid. Juan de Churruca, “La actitud de los judíos de la diás-
pora en los dos primeros siglos del Principado”, en Cristianismo y mundo romano, 
pp. 39-67.

tradicion.indd   278 11/6/09   19:36:50



nova tellvs, 27 ◆1, 2009, pp. 247-294	 279	

no debe minimizarse en una época crítica con varias guerras, 
pestes, desgracias naturales, invasiones, etc. Por ello, los prín-
cipes trataron de atraer a las fuerzas espirituales según los 
modos usuales que habían probado su eficacia y apelando a 
nuevas formas como las tendencias sincréticas de los Severos 
y la preferencia solar de Aureliano.55 La tetrarquía de Diocle-
ciano enfatizó la atención de los cultos y se puso a sí misma 
bajo la égida de los dioses, sobre todo de Júpiter y Hércules, lo 
cual era continuamente resaltado. Sobre Diocleciano y Maxi-
miano, un panegirista decía: 

En efecto, lo primero de todo: ¡cuán grande es vuestra piedad 
para los dioses! Con altares y estatuas, templos y ofrendas, en 
fin, con vuestros nombres inscritos y enlazados con sus imágenes 
adornadas, los hiciste más santos con el ejemplo de vuestra vene-
ración. Sin duda, en verdad, ahora los hombres entienden cuál es 
el poder de los dioses, cuando son honrados tan vigorosamente 
por vosotros.56 

Si bien cada uno podía adorar al dios que quisiese, esto no exi-
mía la adoración de los dioses tradicionales, cuyo cumplimien-
to estaba a cargo del Estado romano. En medio de las difíciles 
condiciones por las que atravesaba el Imperio, los tetrarcas 
requerían todo el apoyo posible de sus gobernados, lo que in-
cluía el culto de las divinidades según las normas habituales. 
En el edicto de tolerancia de 313, Galerio aclara los motivos 
de la persecución contra los cristianos: les reprocha su ruptura 
con las prácticas religiosas tradicionales, que siguieran normas 
que ellos mismos se habían impuesto, y que ejercieran un feroz 

55 SHA. Alex. Sev., 29.2. Aurel., 30.7-10.
56 Pan. Lat., III.VI.1: “Nam primum omnium quanta uestra est erga deos pie-

tas! Quos aris simulacris, templis donariis, uestris denique nominibus adscriptis, 
adiunctis imaginibus ornastis sanctioresque fecisti exemplo uenerationis. Nunc enim 
uere homines intellegunt quae sit potestas deorum, cum tam impense colantur a 
uobis”. La cita latina de esta obra proviene de la Collection des Universités de 
France.

tradicion.indd   279 11/6/09   19:36:50



280	 ramírez batalla / tradición y costumbres en la religión romana

proselitismo para atraerse a gente de todo tipo y lugar, lo cual 
resulta un desvarío. También señala que el gobierno imperial 
buscaba imitar la conducta respetuosa de los mayores hacía lo 
antiguo según lo probaba la historia romana, y reiteraba el de-
ber del Estado de conservar las cosas recibidas desde tiempos 
remotos y castigar a quienes se opongan a la costumbre, todo 
esto buscando el bienestar de Roma.57

La alianza de los dioses con Roma, el deseo de conservar 
su buena voluntad, la antigüedad como criterio superior de 
aceptación de una religión y la punición a quienes introducen 
innovaciones en los usos tradicionales son temas que continua-
mente surgen en estos textos que evidencian la necesidad de 
unidad en situaciones críticas que amenazaban la estabilidad 
del Imperio. En medio de los conflictos que enfrentaban a 
los distintos emperadores y aspirantes tras la disolución de la 
tetrarquía, Maximino señala en un edicto que el servicio a los 
dioses se debía a su gratitud por la buena cosecha y el buen 
tiempo que aquéllos brindaban porque se les rendía el culto 
adecuado. Con esto justificaba plenamente el castigo de quie-
nes se negaban a adorarlos y ponían en peligro su favor.58 
Venerar a los dioses según los modos que habían sido eficaces 
y que habían acompañado a Roma desde su origen, significaba 
continuar con el rasgo propio que marcaba la historia romana 
y que caracterizaba a los romanos: la continuidad y el respeto 
a las costumbres, especialmente las religiosas. La liga con las 
deidades que aseguraban su protección a Roma era un deber 
del Estado que podía emplear todos los medios disponibles 

57 Lact., De Mort. Pers., 34.1-2. Para la relación de los emperadores con los 
cultos y los motivos y fases de la persecución: Mary Beard, John North y Simon 
Price, Religions of Rome, v. 1, pp. 239-244. G. E. M. de Ste. Croix, “¿Por qué fue-
ron perseguidos los primeros cristianos?”, en Finley, op. cit., pp. 262-269. Sordi, 
op. cit., pp. 12-14.

58 Euseb., Hist. Eccl., IX.5-7. Aunque había quienes dudaban de los cultos y 
tenían una visión filosófica de los dioses, no se negaban a sacrificar, lo que sí ha-
cían los cristianos. Churruca, “El proceso de Dionisio de Alejandría”, en op. cit., 
pp. 512-514. Ste. Croix, “¿Por qué…?”, en Finley, op. cit., p. 265.

tradicion.indd   280 11/6/09   19:36:50



nova tellvs, 27 ◆1, 2009, pp. 247-294	 281	

para ello en un mundo en que religión y política se unían es-
trechamente y se validaban mutuamente. A la par, el respeto a 
la tradición estaba ligado a la sujeción a la autoridad y el go-
bierno podía exigir ambas, y no dudaba en hacerlo, como una 
sola cosa. Celso lo notó y dijo que debía seguirse los hábitos 
“no sólo porque los diferentes pueblos se dotaron de diferentes 
leyes y que es preciso que en cada Estado los ciudadanos sigan 
las leyes establecidas […] Así habría impiedad en infringir las 
leyes establecidas desde el origen”.59 Cabe aclarar que esa 
actitud no solamente fue ejercida contra los cristianos, sino 
también hacia los maniqueos que representaban una amenaza 
similar. Esto es claro en un edicto de Diocleciano contra ellos 
y que responde a la misma lógica. En él se señala que no se 
pueden aceptar doctrinas persas porque son torpes, vanas y 
se oponen a lo establecido por los dioses desde antiguo:

Pero los dioses inmortales por su providencia se dignaron a orde-
nar y disponer que las cosas que son buenas y verdaderas fueran 
aprobadas y establecidas en su integridad, por el consejo y deli-
beración de muchos varones no sólo buenos sino también ilustres 
y sapientísimos, a quienes no está permitido ni enfrentarlos ni 
resistirlos, y una vieja religión no debiera ser criticada por una 
nueva. Sin duda, es propio del más grande crimen volver a tratar 
las cosas que una vez establecidas y definidas por los antiguos 
tienen y poseen su estado y curso.60

59 Celso, El discurso verdadero, V.25: doke› dÉ oÏtv ka‹ sumf°rein, oÈ mÒnon kayÒ-
si §p‹ nËn ∑lyen êlloiw êllvw nom¤sai ka‹ de› fulãttein tå efiw koinÚn kekur≈mena […] 
paralÊein d¢ oÈx ˜sion e‰nai tå §j érx∞w katå topoÁw nenomism°na. Siglos después, 
Agustín dirá algo similar al escribir que debía evitarse la violación de las costum-
bres humanas según cada pueblo con el fin de mantener la armonía interna, ya que 
era indecorosa la parte que no se amoldaba al todo. August., Conf., III.8.15.

60 Comp. leg. mos. et Rom., 15.3.2: “sed dii inmortales prouidentia sua ordi-
nare et disponere dignati sunt, quae bona et uera sunt ut multorum et bonorum et 
egregorium uirorum et sapientissimorum consilio et tractatu inbilata probarentur  
et statuerentur, quipus nec obuiam ire nec resistere fas est, neque reprehendi a noua 
uetus religio deberet. maximi enim criminis est retractare quae semel ab antiquis 
statuta et definita suum statum et cursum tenent ac possident”. La cita latina y la 
española provienen de la Bibliotheca Iuridica Latina Mexicana.

tradicion.indd   281 11/6/09   19:36:50



282	 ramírez batalla / tradición y costumbres en la religión romana

Más adelante continua diciendo que los maniqueos son me-
recedores de castigo por oponer nuevas supersticiones a los 
viejos cultos y por excluir las cosas concedidas por voluntad 
divina desde tiempos ancestrales, favoreciendo novedades que 
conducían al error.61 Así, los emperadores se creían los restau-
radores del valor romano en los campos de batalla y los émulos 
de los grandes romanos del pasado. Al igual, consideraban 
que la autoridad de los mayores no debía ser socavada, sino 
preservarse como las restantes costumbres romanas. Como los 
orgullosos herederos de las virtudes romanas, vieron al cristia-
nismo como la gran amenaza a los hábitos de los antepasados 
que eran las bases del Estado romano. Por ello no extraña que 
Juliano dijera sobre su actitud hacia la tradición: “soy precavi-
do como nadie y huyo de la novedad en todo, por decirlo así, 
y en lo particular en lo referente a los dioses, creyendo que 
es necesario guardar desde el principio las leyes tradicio
nales”.62

La continuación de las costumbres era un rasgo notable que 
los romanos vieron en su propia historia. La sociedad romana 
tenía una vena profundamente tradicionalista y educada en 
el respeto y recuerdo del pasado, así como en la emulación 
de las gestas de los ancestros. Debido a esto, eran bastante 
reacios a los cambios radicales, aunque no estaban totalmen-
te cerrados a tal posibilidad. Este hecho también influyó en 
sus hábitos religiosos que se percibían como constitutivos del 
pueblo romano y como un elemento valioso que lo definía. 

61 Idem, 15.3.3-4.
62 Julian., Ep., 89.453b: e‡per tiw êllow, eÈlabÆw efimi, ka‹ feÊgv tØn kainotom¤an 

§n ëpasi m¢n, …w ¶pow efipe›n fid¤& d¢ §n to›w prÚw toÁw yeoÁw, ofiÒmenow xr∞nai toÁw 
patr¤ouw §j érxØw fulãttesyai nomoÁw, oÈw ˜ti m¢n ¶dosan ofl yeo¤, fanerÒn. La cita 
griega proviene de la Collection des Universités de France y al española de la Bi- 
blioteca Clásica Gredos. No sorprende su actitud ante otros, pues “maltrató la me- 
moria de Constantino como renovador y agitador de las leyes antiguas y de las 
costumbres antiguamente recibidas” (“Tunc et memoriam Constantini, ut novatoris 
turbatorisque priscorum legum et mores antiquitus recepti, vexavit”). Amm. Marc., 
21.10.8.

tradicion.indd   282 11/6/09   19:36:51



nova tellvs, 27 ◆1, 2009, pp. 247-294	 283	

Los romanos eran muy abiertos a la adopción de dioses ex-
tranjeros, lo que se veía como un acierto y una manera de 
atraerse y hacer propicias a todas las fuerzas espirituales. Al 
ser parte integrante de la identidad romana y de la alianza con 
los dioses, los cultos debían ser preservados y no podía permi-
tirse su abandono, principalmente en tiempos delicados. Esto 
explica que el intento de Heliogábalo de abolir los cultos en 
Roma y en el mundo para que su dios fuera adorado por to-
dos, llegando a afirmar que los otros dioses eran sirvientes del 
suyo, fuera visto como una locura. El saqueo de estatuas y ob-
jetos sagrados de los templos para trasladarlos al de su dios, al 
igual que su propio matrimonio con una vestal que simboliza-
ba la unión de su deidad con una diosa romana son percibidos 
como aberraciones.63 En el ideario que Dión Casio pone en 
boca de Mecenas, en oposición con las tendencias sincréticas 
de los Severos, se insiste en seguir los cultos tradicionales se-
gún los usos patrios y castigar a quienes contaminen los ritos 
religiosos. Asimismo, se condena la sustitución de los dioses 
tradicionales por deidades extranjeras y nuevas que incitan 
conjuras y sediciones que alteran el orden público; por otro 
lado, alienta la adivinación por parte de los magistrados reli-
giosos, pero reprueba la de los particulares.64

La filiación de los cultos religiosos con Roma y la insisten-
cia en la persistencia de la tradición como característica de la 
historia romana se acentuó a partir de que el cristianismo ad-
quirió una posición dominante y se volvió más agresivo hacia 
otras religiones. Mientras que en Oriente hubo un ambiente 
propicio que llevó a la adopción del cristianismo por las capas 

63 SHA. Heliogab., 6.7-9, 7.1-6. Empero, el culto solar llegó a ser muy impor-
tante en los años venideros y tuvo implicaciones filosóficas. Un panorama en John 
Ferguson, Le religioni nell’impero romano, pp. 45-47. Beard, North y Price, op. 
cit., v. 1, pp. 243-244. Cumont, op. cit., pp. 110-118.

64 Dio Cass., LII.36.1-4. Para el ambiente sincrético de la etapa severa que no 
satisfacía a paganos ni a cristianos, vid. Sordi, op. cit., pp. 88-91. E. R. Dodds, Pa-
ganos y cristianos en una época de angustia. Algunos aspectos de la experiencia 
religiosa desde Marco Aurelio a Constantino, pp. 149-151.

tradicion.indd   283 11/6/09   19:36:51



284	 ramírez batalla / tradición y costumbres en la religión romana

urbanas que entraban al gobierno imperial que favorecía a los 
cristianos, la nobleza senatorial de Occidente instruida en la 
obediencia a la tradición fue una tenaz defensora de los vie-
jos cultos, pues eran el centro de la devoción romana por la 
costumbre.65 El sentido de grupo, la historia y la literatura con 
su mirada nostálgica del pasado glorioso y pagano de Roma 
confluyeron en que la aristocracia romana permaneciera fiel a 
la antigua religión hasta finales del siglo iv. Por ello Símaco 
insistía en que no se podía ir en contra de las costumbres de 
los mayores, en las que los cultos religiosos ocupaban un pa-
pel fundamental, sino lo piadoso era salvaguardar los hábitos 
legados. Según Símaco, la historia enseñaba que los romanos 
eran fieles en cuidar su legado, mientras que el cambio era un 
elemento desestabilizador que creaba conflictos en la socie-
dad. Todo hombre sensato era quien se preocupara por custo-
diar las cosas como las había recibido y sin introducir modifi-
caciones, lo que estaba en armonía con el espíritu y tradición 
de Roma. Ante la falta de apoyo oficial de los emperadores 
cristianos a los cultos, recordaba que la historia decía que los 
romanos eran prestos en proteger su legado. Dirigiéndose a 
los emperadores, exclamaba: “Aseguren, les ruego, que lo que 
recibimos de niños, de viejos lo dejemos a la posteridad. El 
amor a la costumbre es grande”, para después insistir en que 
“si un largo tiempo brinda autoridad a los cultos, debe man- 
tenerse una fe de tantos siglos y seguir a nuestros padres, 
quienes felizmente siguieron a los suyos”.66 También Zósimo 
recogió el sentimiento de este grupo al relatar la postura de 

65 Sobre estos temas son clásicos los trabajos de A. H. M. Jones, “El trasfondo 
social de la lucha entre cristianismo y paganismo”, y Herbert Bloch, “El renaci-
miento del paganismo en Occidente a fines del siglo iv”, en Momigliano, El con-
flicto…, pp. 34-51, 207-231.

66 Symmachus. Rel., III.4.8: “Praestate, oro vos, ut ea quae pueri suscepimus, 
senes posteris relinquamus. Consuetudinis amor magnus est […] Iam si longa aetas 
auctoritatem religionibus faciat, servanda est tot saeculis fides et sequendi sunt 
nobis parentes, qui secuti sunt feliciter suos”.

tradicion.indd   284 11/6/09   19:36:51



nova tellvs, 27 ◆1, 2009, pp. 247-294	 285	

buena parte de los aristócratas cuando Teodosio llegó a Roma 
tras su victoria sobre Eugenio y los conminó a aceptar el cris-
tianismo.

Puesto que el Senado perseveraba en las tradiciones patrias de 
antaño y mantenía aún el parecer de no dejarse llevar junto a 
quienes se habían inclinado al desprecio de los dioses, lo con-
vocó para exponer ante él un discurso en el que los exhortaba a 
abandonar el extravío (según él lo llamaba) al que hasta entonces 
se dieron y a elegir la fe de los cristianos, que prometía absolver 
de todo error e impiedad. Ninguno quedó convencido por su ex-
hortación, ni quiso nadie apartarse de las ancestrales tradiciones 
que databan cuando la ciudad fue fundada para anteponer a ella 
un acatamiento absurdo.67

La fidelidad al hábito heredado fue un elemento distintivo de 
los aristócratas instruidos y educados en la observancia de la 
tradición. Los nobles romanos vieron en el culto religioso un 
signo crucial del lazo con la cultura y el pasado glorioso de 
Roma que la había hecho grande y que los definía como gru-
po y pueblo. Como custodios de ese legado, consideraban su 
deber resguardar la buena relación de los dioses con Roma 
y, ligado a esto, consolidar la obediencia a la autoridad cons-
tituida en un tiempo en que las mores maiorum englobaban 
el cultivo de los cultos y el sometimiento a las normas del 
Estado romano. Como la costumbre no admitía discusión, era 
sedicioso e impío que lo antiguo fuera socavado por lo nuevo 
y no aprobado por el valor que los años daban. Ante esto, Zó-
simo remarca que la abolición de los sacrificios y ceremonias 

67 Zos., IV.59.1-2: sugkal°saw d¢ tØn gerous¤an to›w ênvden paradedom°noiw §m- 
m°nousan patr¤oiw ka‹ oÈx •lom°nhn ¶ti sunenely∞nai to›w §p‹ tØn t«n ye«n épokl¤nasi 
katafrÒnhsin, lÒgouw pros∞ge, parakal«n éf i°nai m¢n ∂n prÒteron metªesan, …w aÈ-
tÚw ¶lege, plãnhn, •l°syai d¢ tØn t«n xristian«n p¤stin, ∏w §paggel¤a pantÚw èmar-
mhmãtow ka‹ pãshw ésebe¤aw épellagÆ. mhd¢ nÚw d¢ tª paraklÆsei peisy°ntow, mhd¢ 
•lom°nou t«n éfÉ oper ≤ pÒliw  ‘k¤syh paradedom°nvn aÈto‹w patr¤vn énaxvr∞sai 
ka‹ protim∞sai toÊtvn êlogon sugkatãyesin.

tradicion.indd   285 11/6/09   19:36:51



286	 ramírez batalla / tradición y costumbres en la religión romana

por la situación del erario que Teodosio alegaba, tuvo funestas 
secuelas para Roma, pues “cesaron entonces los ritos sacrifi-
ciales y, asimismo quedaron descuidados cuantas otras cosas 
concernían a las tradiciones patrias, con lo que el Imperio Ro- 
mano, progresivamente disminuido, llegó a convertirse en mo- 
rada de bárbaros”.68 

A pesar de la consolidación del cristianismo en la sociedad 
romana, esto no evitó que se conservaran ciertas actitudes tra
dicionales en varias esferas. Por ejemplo, la creencia de que 
el bienestar de Roma dependía del culto a los dioses tuvo su 
contrapartida cristiana en la relación entre el plan divino y el 
poder romano; en esta dinámica Roma obtuvo su dominio 
gracias al único Dios. Así como negarse a adorar a los dioses 
era considerado traición e impiedad que justificaban la per- 
secución de cristianos, ahora el paganismo y la herejía eran 
delitos contra Dios y el Estado, por lo que éste podía dictar 
leyes en contra de paganos y herejes.69 En esta línea, Agustín 
presentaba a la Iglesia como la verdadera y la que reunía a 
la mayoría, por lo que podía aplicar a sus rivales las mismas 
penas que había sufrido en otro tiempo. Además, proclamaba 
la autoridad de la Iglesia y la tradición como elementos funda-
mentales para definir la exégesis correcta del Evangelio; así, 
la autoridad establecida en materia religiosa se convertía en 
factor sustancial para delimitar lo correcto e incorrecto, y no 
permitía desafíos ni dudas. Por otro lado, la activa participa-
ción de algunos cristianos de Roma en la Lupercales a prin-
cipios del siglo vi provocó la indignación de su obispo; esos 
cristianos justificaron su actuación al señalar que las fiestas 

68 Zos., IV.59.3: diå toËto tÒte toË yuhpolikoË yesmoË lÆjantow ka‹ t«n êllvn 
˜sa t∞w patr¤ou paradÒsevw ∑n §n émele¤& keim°nvn, ≤ §pikrãteia katå m°row §lla
tvye›sa bãrbarvn ofikhtÆrion g°gonen.

69 José Fernández Ubiña, “Espiritualidad pagana y cristiana en el mundo medi-
terráneo en el Bajo Imperio”, en Minerva Alganza Roldán y Francisco A. Muñoz 
(eds.), Confluencia de culturas en el Mediterráneo, pp. 65-73. Sordi, op. cit., 
pp. 138-139.

tradicion.indd   286 11/6/09   19:36:51



nova tellvs, 27 ◆1, 2009, pp. 247-294	 287	

tradicionales eran forzosas para la prosperidad de Roma.70 La 
sociedad romana tenía una línea tradicionalista que reiterada-
mente tomaba al pasado como un espejo en el que podía verse 
para criticar o alabar actitudes dependiendo del contexto his-
tórico. El recuerdo de los mayores, la historia, las costumbres, 
los edificios, etcétera, servían de enlace con las tradiciones de 
un pasado digno que funcionaba como dador de ejemplos y 
pautas de conducta para modelar el presente. Múltiples fac-
tores recordaban la gran unión entre las edades y estimulaban 
la observancia irrestricta a lo heredado por los antepasados 
como digno de imitarse. La religión fue uno de los campos 
más importantes de esta continuidad, por lo que debía salva-
guardarse a pesar de las objeciones y con mayor razón en eta-
pas de crisis. Aunque el cristianismo se impuso, el respeto al 
legado antiguo se manifestó de varias formas, algunas menos 
visibles que otras, pero atestiguan la persistencia y el arraigo 
en distintos fenómenos y episodios históricos.

70 Beard, North y Price, op. cit., v. 2, p. 163. Brown, El primer milenio…, 
p. 54. En una óptica parecida está la interpretación que Liebeschuetz hace sobre 
los Saturnalia de Macrobio como una obra que insistía en que las formas usuales 
de pensamiento y conducta habían hecho y conservado grande a Roma. Como la 
religión era parte crucial de la tradición, también debía ser estudiada, y concluía 
que los dioses eran personificaciones de aspectos del sol desde la perspectiva 
del ritual y la iconografía. Siendo los dioses la parte más objetable de los cultos, 
esto vendría a señalar que la religión tradicional tenía bases monoteístas y que la 
incompatibilidad con la nueva religión no era total; lo que haría más fácil a los 
nobles contemporáneos de Macrobio reconciliar su cristianismo recién adoptado 
con la continua veneración del pasado. J. H. W. G. Liebeschuetz, Decline and Fall 
of the Roman City, pp. 324-327.

tradicion.indd   287 11/6/09   19:36:51



288	 ramírez batalla / tradición y costumbres en la religión romana

BIBLIOGRAFÍA

Fuentes antiguas

Agustín, Las Confesiones, trad., introd. y notas de Olegario García de la 
Fuente, Madrid, Akal (Akal Clásica, 1), 1986. 

Ammianus Marcellinus II, trad. y notas de John C. Rolfe, Londres y 
Cambridge, William Heinemann Ltd-Harvard University Press (The 
Loeb Classical Library), 1950.

Apuleyo, El asno de oro, trad., introd. y notas de Francisco Pejenaute 
Rubio, Madrid, Akal (Akal Clásica, 11), 1988. 

Aurelio Prudencio, Obras Completas, trad. e introd. de José Guillén, Ma-
drid, Editorial Católica (Biblioteca de Autores Cristianos, 58), 1963.

Aurelius Augustinus, De civitate Dei I, ed. crítica de Bernardus Dombart 
y Alfonsus Kalb, Stuttgart, Teubner (Bibliotheca Scriptorum Graeco-
rum et Romanorum Teubneriana), 1981.

Celso, Contro i Cristiani, introd. de Gianni Baget Bozzo, trad. y notas de 
Salvatore Rizzo, Milán, Rizzoli (BUR Classici Greci e Latini), 2002 
(4a. reimp.). 

—,	 El discurso verdadero contra los cristianos, trad. e introd. de Sera-
fín Bodelón, Madrid, Alianza Editorial (El libro del bolsillo, 1324), 
1988.

Cicero, Orationes, ed. crítica de Guglielmus Peterson, Oxford, Oxford 
University Press (Scriptorum Classicorum Bibliotheca Oxoniensis), 
1978 (9a. reimp.).

Cicerón, De la adivinación, trad., introd. y notas de Julio Pimentel Álva-
rez, México, UNAM-Instituto de Investigaciones Filológicas (Biblio-
theca Scriptorum Graecorum et Romanorum Mexicana), 1988.

—,	 De la república, trad., introd. y notas de Julio Pimentel Álvarez, 
México, UNAM-Instituto de Investigaciones Filológicas (Bibliothe- 
ca Scriptorum Graecorum et Romanorum Mexicana), 1984.

—,	 Sobre la naturaleza de los dioses, trad., introd. y notas de Julio Pi-
mentel Álvarez, UNAM-Instituto de Investigaciones Filológicas (Bi-
bliotheca Scriptorum Graecorum et Romanorum Mexicana), 1976.

Clemente de Alejandría, Protréptico, trad., introd. y notas de María Con- 
solación Iriart Hernández, Madrid, Gredos (Biblioteca Clásica Gre-
dos, 199), 1994. 

Comparación de leyes mosaicas y romanas, trad., introd. y notas de Mar-
tha Elena Montemayor Aceves, México, UNAM-Instituto de Investi-
gaciones Filológicas-Instituto de Investigaciones Jurídicas (Bibliothe-
ca Iuridica Latina Mexicana, 5), 1994. 

tradicion.indd   288 11/6/09   19:36:51



nova tellvs, 27 ◆1, 2009, pp. 247-294	 289	

Der Streit um den Victoriaaltar, Die 3, Relatio des Symmachus und die 
Briefe 17, 18 und 57 des Ambrosius, ed. de Richard Klein, Darmstadt, 
1972.

Dio, Roman History VI, trad. de Ernest Cary, Londres y Cambridge, Har-
vard University Press-Wil1iam Heinemann (The Loeb Classical Li-
brary), 1955.

Dionisio de Halicarnaso, Historia antigua de Roma I-III, introd. de Do-
mingo Plácido, trad. y notas de Elvira Jiménez y Ester Sánchez, Ma-
drid, Gredos (Biblioteca Clásica Gredos, 73), 1984.

Dionysius of Halicarnassus, Roman Antiquities I, trad. introd y notas de 
Earnest Cary, Londres y Cambridge, William Heinemann Ltd-Harvard 
University Press (The Loeb Classical Library, 319), 1948 (1a. reimp.).

Eusebio de Cesarea, Historia Eclesiástica, trad. de Luis M. de Cádiz, 
introd. de Luis Aznar, Buenos Aires, Editorial Nova, 1950.

Historia Augusta, trad., introd. y notas de Vicente Picón y Antonio Cas-
cón, Madrid, Akal (Akal Clásica, 16), 1989. 

Juliano, Discursos VI-XII, trad., introd. y notas de José García Blanco, 
Madrid, Gredos (Biblioteca Clásica Gredos, 17), 1979.

—,	 Contra los galileos-Cartas y fragmentos-Testimonios-Leyes, trad., in-
trod. y notas de José García Blanco, Madrid, Gredos (Biblioteca Clá-
sica Gredos, 47), 1982.

Jullien, Lettres et Fragments I, texte établi et traduit par Joseph Bidez, 
París, Société d’Édition “Les Belles Lettres” (Collection des Univer-
sités de France), 2005 (5a. reimp.).

Juvenal, Sátiras, trad., introd. y notas de Roberto Heredia Correa, México, 
UNAM-Instituto de Investigaciones Filológicas (Bibliotheca Scripto-
rum Graecorum et Romanorum Mexicana, 1974).

Lactancio, Instituciones Divinas IV-VII, trad. y notas de Eustaquio Sán-
chez y Salor, Madrid, Gredos (Biblioteca Clásica Gredos, 137), 1990. 

—,	 Sobre la muerte de los perseguidores, trad., introd. y notas de Ramón 
Teja, Madrid, Gredos (Biblioteca Clásica Gredos, 46), 1982. 

Libanio, Discursos. Autobiografía, trad., introd. y notas de Antonio Me-
lero Bellido, Madrid, Gredos (Biblioteca Clásica Gredos, 290), 2001. 

Luciano, Obras I, introd. de José Alsina Cota, trad. y notas de Andrés 
Espinosa Alarcón, Madrid, Gredos (Biblioteca Clásica Gredos, 42), 
1981. 

—,	 Obras II, trad. y notas de José Luis Navarro González, Madrid, Gre-
dos (Biblioteca Clásica Gredos, 113), 1988. 

Marco Aurelio, Meditaciones, trad y notas de Ramón Bach Pellicer, 
introd. de Carlos García Gual, Madrid, Gredos (Biblioteca Clásica 
Gredos, 5), 1977. 

tradicion.indd   289 11/6/09   19:36:51



290	 ramírez batalla / tradición y costumbres en la religión romana

Panégyriques Latins I, texte établi et traduit par Édouard Galletier, París, 
Société d’Édition “Les Belles Lettres” (Collection des Universités de 
France), 1949.

Persio, Sátiras, trad., introd. y notas de Germán Viveros, México, UNAM-
Instituto de Investigaciones Filológicas (Bibliotheca Scriptorum Grae-
corum et Romanorum Mexicana), 1987. 

Petronio, Satiricón, trad., introd. y notas de Roberto Heredia Correa, Mé
xico, UNAM-Coordinación de Humanidades (Bibliotheca Scriptorum 
Gracorum et Romanorum Mexicana), 1997. 

Plutarchus, Vitae Parellelae I, ed. crítica de Konrat Ziegler, Leipzig, 
BSB B. G. Teubner Verlagsgesellschaft (Bibliotheca Scriptorum Grae-
corum et Romanorum Teubneriana), 1969.

Plutarco, Vidas Paralelas II, trad., introd. y notas de Aurelio Pérez Jiménez, 
Madrid, Gredos (Biblioteca Clásica Gredos, 215), 1996. 

Polibio, Historias V-XV, trad. y notas de Manuel Balasch Recort, Madrid, 
Gredos (Biblioteca Clásica Gredos, 43), 1981.

Polybe, Histories VI, texte établi et traduit par Raymond Weil y Claude 
Nicolet, París, Société d’Édition “Les Belles Lettres” (Collection des 
Universités de France), 1977.

Porfirio, Sobre la abstinencia, trad., introd. y notas de Miguel Periago 
Lorente, Madrid, Gredos (Biblioteca Clásica Gredos, 69), 1984.

Porphyrius, Opuscula selecta, ed. crítica de Augustus Nauck, Stuttgart, B 
G Teubner (Bibliotheca Scriptorum Graecorum et Romanorum Teub-
neriana), 1977. 

Prudencio, Obras II, trad. y notas de Luis Rivero García, Madrid, Gredos 
(Biblioteca Clásica Gredos, 241), 1997.

Rutilius Namatianus, De reditu suo, en Minor Latin Poets, trad. e introd. 
de J. Wight Duff y Arnold M. Duff (3a. ed.), Londres y Cambridge, 
William Heinemann Ltd-Harvard University Press (The Loeb Classi-
cal Library), 1961.

Suetonio, Vidas de los Doce Césares, introd. de Antonio Ramírez de Ver-
ger, trad. de Rosa María Aguado Cubas, Madrid, Gredos (Biblioteca 
Clásica Gredos, 167 y 168), 1992, 2 vols. 

Tácito, Historias III-V, trad. y notas de José Tapia Zúñiga, México, 
UNAM-Coordinación de Humanidades (Bibliotheca Scriptorum Grae-
corum et Romanorum Mexicana), 1999. 

Tacitus, Annalium ab excessu divi Augusti libri, ed. crítica de C. D. Fis-
cher, Oxford, Oxford University Press (Scriptorum Classicorum Bi- 
bliotheca Oxoniensis), 1981.

Tertuliano, Apologético-A los gentiles, trad. introd. y notas de Carmen 
Castillo García, Madrid, Gredos (Biblioteca Clásica Gredos, 285), 
2001.

tradicion.indd   290 11/6/09   19:36:51



nova tellvs, 27 ◆1, 2009, pp. 247-294	 291	

Tertullian, Apología-De spectaculis, Minucius Felix, Octavius, trad. de 
Gerald H. Rendall, Londres y Cambridge, Harvard University Press-
William Heinemann (The Loeb Classical Library), 1966 (4a. reimp.).

The Scriptores Historiae Augustae, trad. introd. y notas de David Magie, 
3a. reimp., Londres y Cambridge, Harvard University Press-William 
Heinemann Ltd (The Loeb Classical Library, 263), 1968. 

Titus Livius, Ab urbe condita I-V, ed. crítica de Robertus Maxwell Ogil-
vie, Oxford, Oxford University Press (Scriptorum Classicorum Bi-
bliotheca Oxoniensis), 1974.

—,	 Ab urbe condita VI-X, ed. crítica de Carolus Flamstead Walters y 
Robertus Seymour Conway, Oxford, Oxford University Press (Scrip-
torum Classicorum Bibliotheca Oxoniensis), 1988. 

Zosime, Histoire Nouvelle II, texte établi et traduit par François Paschoud, 
París, Société d’Édition “Les Belles Lettres” (Collection des Univer-
sités de France), 1979. 

Zósimo, Nueva Historia, trad., introd. y notas de José María Candau Marón, 
Madrid, Gredos (Biblioteca Clásica Gredos, 179), 1992. 

Fuentes modernas

Alföldy, Géza, Historia social de Roma, trad. de Víctor Alonso Troncoso, 
Madrid, Alianza Editorial (Alianza Universidad, 482), 1984.

Barb, A. A., “La supervivencia de las artes mágicas”, en Arnaldo Mo-
migliano (ed.), El conflicto entre el paganismo y el cristianismo en 
el siglo iv, trad. de Marta Hernández Iñiguez, pref. de Javier Arce, 
Madrid, Alianza Editorial (Alianza Universidad, 614), 1989, pp. 117-
143.

Bayet, Jean, La religion romana, trad. de Miguel Ángel Elvira, Madrid, 
Cristiandad (Biblioteca de Historia de las Religiones), 1984. 

Beard, Mary, John North y Simon Price, Religions of Rome, Cambridge, 
Cambridge University Press, 2000 (3a. reimp.), 2 vols.

Bloch, Herbert, “El renacimiento del paganismo en Occidente a fines 
del siglo iv”, en Momigliano (ed.), El conflicto entre el paganismo y 
el cristianismo en el siglo iv, trad. de Marta Hernández Iñiguez, pref. 
de Javier Arce, Madrid, Alianza Editorial (Alianza Universidad, 614), 
1989, pp. 207-231.

Brown, Peter, El primer milenio de la cristiandad occidental, trad. de 
Teófilo de Lozoya, Barcelona, Crítica (La construcción de Europa), 
1997.

—,	 The world of Late Antiquity. From Marcus Aurelius to Muhammad, 
Londres, Thames and Hudson, 1971.

tradicion.indd   291 11/6/09   19:36:52



292	 ramírez batalla / tradición y costumbres en la religión romana

Brunt, P. A., “La plebe romana”, en Moses Finley (ed.), Estudios de 
Historia Antigua, trad. de Ramón López, Madrid, Akal (Akal Univer-
sitaria, 8), 1981, pp. 87-117.

Cameron, Averil, El mundo mediterráneo en la Antigüedad tardía (395-
600), trad. de Teófilo de Lozoya, Barcelona, Crítica (Crítica Arqueo-
logía), 1998. 

Churruca, Juan de, “La actitud de los judíos de la diáspora en los dos 
primeros siglos del Principado”, en Cristianismo y mundo romano, 
Bilbao, Universidad de Deusto, 1988, pp. 39-67.

—,	 “El proceso de Dionisio de Alejandría”, en Cristianismo y mundo 
romano, Bilbao, Universidad de Deusto, 1988, pp. 487-519.

Cochrane, Charles Norris, Cristianismo y cultura clásica, trad. de José 
Carner, México, Fondo de Cultura Económica (Sección de obras de 
Historia), 1992 (2a. reimp.). 

Cumont, Franz, Las religiones orientales y el paganismo romano, trad. 
de José Carlos Bermejo Barrera, Madrid, Akal (Akal Universitaria, 
105), 1987.

Dodds, E. R, Paganos y cristianos en una época de angustia. Algunos as-
pectos de la experiencia religiosa desde Marco Aurelio a Constantino, 
trad. de J. Valiente Malla, Madrid, Cristiandad (El libro del bolsillo 
Cristiandad, 25), 1975. 

Dumézil, Georges, La religion romaine archaïque, París, Payot (Les reli-
gions de l’humanité), 1966.

Ferguson, John, Le religioni nell’impero romano, trad. de Cecilia Gatto 
Trocchi, Roma-Bari, Laterza (Biblioteca di Cultura Moderna, 758), 
1974.

Fernández Ubiña, José, “Espiritualidad pagana y cristiana en el mun-
do mediterráneo en el Bajo Imperio”, en Minerva Alganza Roldán y 
Francisco A. Muñoz (eds.), Confluencia de culturas en el Mediterrá-
neo, Granada, Universidad de Granada (Eirene, 2), 1993, pp. 57-78.

Frankfurter, David, “Traditional Cult”, en David S. Potter (ed.), A Com-
panion to the Roman Empire, Oxford, Blackwell, 2006, pp. 543-564.

Hobsbawm, Eric, “La invención de la tradición”, en Eric Hobsbawm y 
Terence Pranger (eds.), La invención de la tradición, trad. de Omar 
Rodríguez, Barcelona, Crítica (Libros de Historia), 2002, pp. 7-22.

Hopkins, Keith, Conquistadores y esclavos, trad. de Marco Aurelio Gil-
morini, Barcelona, Editorial Península (Historia, Ciencia, Sociedad, 
169), 1981. 

Jaeger, Werner, Cristianismo primitivo y paideia griega, trad. de Elsa Ce-
cilia Frost, México, Fondo de Cultura Económica (Breviarios, 182), 
2001 (8a. reimp.).

tradicion.indd   292 11/6/09   19:36:52



nova tellvs, 27 ◆1, 2009, pp. 247-294	 293	

Jones, A. H. M., “El trasfondo social de la lucha entre cristianismo y 
paganismo”, en Momigliano (ed.), El conflicto entre el paganismo 
y el cristianismo en el siglo iv, trad. de Marta Hernández Iñiguez, 
pref. de Javier Arce, Madrid, Alianza Editorial (Alianza Universidad, 
614), 1989, pp. 34-51.

Liebeschuetz, J. H. W. G., Continuity and Change in Roman religion, 
Oxford, Oxford University Press, 1979.

—,	 Decline and Fall of the Roman City, Londres, Oxford University Press, 
2001.

Mazzarino, Santo, Storia sociale del vescovo Ambrogio, Roma, L’Erma 
di Bretscheneider (Problemi e ricerche di storia antica, 4), 1989.

Momigliano, Arnaldo, “Historiografía pagana e historiografía cristiana en 
el siglo iv D. C.”, en Ensayos de historiografía antigua y moderna, 
trad. de Stella Mastrangelo, México, Fondo de Cultura Económica 
(Sección de obras de Historia), 1997 (1a. reimp.), pp. 95-111.

—,	 “Las creencias religiosas populares y los historiadores”, en Ensayos 
de historiografía antigua y moderna, trad. de Stella Mastrangelo, Mé
xico, Fondo de Cultura Económica (Sección de obras de Historia), 
1997 (1a. reimp.), pp. 124-139.

—	 (ed.), El conflicto entre el paganismo y el cristianismo en el siglo 
iv, trad. de Marta Hernández Iñiguez, pref. de Javier Arce, Madrid, 
Alianza Editorial (Alianza Universidad, 614), 1989.

Pina Polo, Francisco, Marco Tulio Cicerón, Barcelona, Ariel, 2005.
Ramos Jurado, E. A., “Mito y religión en la filosofía griega a fines del 

mundo antiguo”, en José Luis Calvo Martínez (ed.), Religión, Magia y 
Mitología en la Antigüedad clásica, Granada, Universidad de Granada 
(Biblioteca de Estudios Clásicos, 8), 1998, pp. 221-237.

Rives, James, “Religion in the Roman empire”, en Janet Huskinson (ed.), 
Experiencing Rome. Culture, Identity and Power in the Roman Empi-
re, Londres, Routledge-The Open University, 2000, pp. 245-275.

Salles, Catherine, Los bajos fondos de la Antigüedad, trad. de César Ayra, 
Buenos Aires, Juan Granica Ediciones (Las historias de la historia), 
1983, pp. 240-242.

Scheid, John, “El sacerdote”, en Andrea Giardina (ed.), El hombre ro-
mano, trad. de Jimena Castillo Vejarano, Madrid, Alianza Editorial, 
1991, pp. 69-101.

Sordi, Marta, Los cristianos y el Imperio romano, trad. de Amanda Rodrí-
guez Fierro, Madrid, Ediciones Encuentro (Ensayos, 49), 1988.

Ste. Croix, G. E. M. de, La lucha de clases en el mundo griego antiguo, 
trad. de Teófilo de Lozoya, Barcelona, Crítica (Crítica Arqueología), 
1988.

tradicion.indd   293 11/6/09   19:36:52



294	 ramírez batalla / tradición y costumbres en la religión romana

Ste. Croix, G. E. M. de, “¿Por qué fueron perseguidos los primeros cris-
tianos?”, en Moses Finley (ed.), Estudios de Historia Antigua, trad. de 
Ramón López, Madrid, Akal (Akal Universitaria, 8), 1981, pp. 233-
273.

Vernant, Jean-Pierre, Entre mito y política, trad. de Hugo Francisco Bau-
zá, México, Fondo de Cultura Económica (Sección de obras de His-
toria), 2002.

Veyne, Paul, “El Imperio romano”, en Phillipe Ariès y Georges Duby 
(eds.), Historia de la vida privada, trad. de Francisco Pérez Gutiérrez 
y Javier Arce, Madrid, Taurus, 1989 (6a. reimp.), 5 vols. vol. 1. pp. 
9-227.

tradicion.indd   294 11/6/09   19:36:52




