Aspectos lidicos en el Protdgoras de Platéon
y unas cuantas contradicciones

Ute SCHMIDT OSMANCZIK
Universidad Nacional Auténoma de México
alster12@prodigy.net.mx

RESUMEN: En su didlogo Protdgoras, Platén hace derroche de buen humor en
varios pasajes, rasgo que se contrapone a su habitual seriedad. En este pequefio
escrito quiero rescatar algunos de estos pasajes a la vez que deseo mostrar algunas
contradicciones y errores.

k ok ok

ABSTRACT: In his dialogue Protagoras, Plato shows in various passages a very
good sense of humour, which is not usual in him. In this little article I want to
point out some of these passages, and, at the same time, I wish to exhibit some
contradictions and errors.

PALABRAS CLAVE: aspectos lddicos, ética, filosofia griega, Platon, Protdgoras.
RECEPCION: 14 de agosto de 2008.
ACEPTACION: 13 de octubre de 2008.

121 NOVA TELLVS, 26+2, 2008



Aspectos lidicos en el Protdgoras de Platon
y unas cuantas contradicciones

Ute SCHMIDT OSMANCZIK

La manera platdnica de escribir en forma de didlogo, no de
tratado, permite la ficcion de conversaciones. Dichas conver-
saciones, que en el Platdn viejo se asemejan muchas veces a
tratados, se desarrollan en determinado “ambiente” que puede
ser de extrema seriedad y tristeza (por ejemplo en Fedon),
puede presentar un tono estrictamente cientifico (por ejemplo
en Teeteto) o ser de otra indole. Por lo general, Platén se de-
cide por un tono mds bien serio; pocos son los lugares en los
cuales el lector sonrie o francamente rie durante la lectura.

En el Protdgoras participan muchos interlocutores; esta obra
es un didlogo que realmente ofrece, en varias partes, un derro-
che de buen humor, aspecto rarisimo en la obra platénica (con
la excepcion del Eutidemo). En este pequefio articulo quisiera
rescatar unos cuantos de estos aspectos, junto con algunos otros
puntos relevantes.

Desde hace varios afios estoy impartiendo el curso “Lectura
de textos filosoficos griegos”. En dos ocasiones opté por leer,
junto con los alumnos, el didlogo platénico Protdgoras (cuyo
contenido doy aqui por sabido), y fue en estas ocasiones en
las que me percaté de que esta obra resulta tematica y estilis-
ticamente abierta; tiene de todo un poco: pasajes muy serios
e importantes, como, por ejemplo, el tema de la ensefianza y
procedencia de la virtud, la unidad de las virtudes y la asi-
milacién de aspectos morales al modelo de la réchne; pero
también se dan situaciones realmente comicas y/o irénicas y
no faltan contradicciones y falsedades, todo lo cual constituye

123 NOVA TELLVS, 26-2, 2008



124 SCHMIDT OSMANCZIK / ASPECTOS LUDICOS EN EL PROTAGORAS

el tema de este escrito. Hay que afiadir que en el didlogo que
lleva su nombre, Protdgoras, el sofista, se muestra, en térmi-
nos generales, bastante mds sensato que Sdcrates, asunto al
que también me voy a referir, si bien ello no figura en el titulo
de este pequeiio ensayo.

El trabajo aqui presentado es fruto de ensefianza, mucho
mds que de investigacion. Los puntos que mencionaré a con-
tinuacidon no me saltaron a la vista cuando traduje la obra de
la que aqui se trata; llamaron mi atencién al leer el didlogo
en clase con los papeles repartidos entre los alumnos, cuando
yo misma me converti en buena medida en un “espectador”
u “oyente” de esta obra muy vivaracha; era como si la leyera
por primera vez. Tal es la razon por la cual este trabajo carece
de una bibliografia explicita.

Este articulo presenta tres apartados: en primer lugar, se re-
fiere a lugares cdmicos y/o irénicos; en segundo lugar, a ciertas
contradicciones y en tercer lugar, a la sensatez que Protdgoras
exhibe en la obra que Platon le dedica.

Lugares comicos e ironicos

En primer lugar, el Protdgoras empieza con unas palabras que
hacen reir o sonreir de inmediato: se alude a una situacion
homoerdtica, de la cual todo platonista sabe que no era tal.
Dice uno de los interlocutores de la obra: “;De donde vienes,
Sdcrates? (No es obvio que de rondar la floreciente edad de
Alcibiades?”! Y en efecto, Sicrates confirma que justo viene
de ver a Alcibiades, el bello Alcibiades, pero que vio a al-
guien ain mds bello, a saber, al sabio Protdgoras. En cuanto
a Alcibiades, sabemos como era su relacion con Sdcrates en
realidad: no fue de modo alguno homoerética, pues como se

U'PL., Prot., 309a: T160ev, ® Tdxpatec, poiver; “H Sfdo 8 Gt md kvvnyesiov tod
nept Ty "AAkiBiédov dpav;



NOVA TELLVS, 26-2, 2008, pp. 121-133 125

sabe bien por el final del Banquete, Sicrates habia rechazado
tajantemente sus insinuaciones erdticas; pese a ello, Sécrates
no se indigna acerca de la alusién de buscar a Alcibiades, sino
que se sigue prestando a las habladurias de tener que ver algo
con el joven.

En el Protdgoras se presenta una situacion que se suele
llamar el “congreso de los sofistas”, porque en la escenogra-
fia del didlogo se retnen muchos de ellos (cf. 314d), como
Hipias de Elis y Prédico de Ceos. El segundo punto que se
refiere a una situacion comica tiene que ver con este “con-
greso”, en el cual se manifiesta una deliciosa e irdnica riva-
lidad por un lado entre Protdgoras, que encanta, como Orfeo,
a sus seguidores (cf. 315b) y Prédico e Hipias, por otro. Se-
nala Socrates que €l sospechaba que Protdgoras “queria darse
importancia y mostrar a Prodico e Hipias” que Sdcrates e Hi-
pocrates, un probable alumno de Protdgoras, habian llegado
como ‘“admiradores” de Protdgoras. Se quiere dar a entender
que no habian llegado como admiradores de los otros dos so-
fistas. Mds adelante sigue el juego; dice Protdgoras: “Ahora,
Sdcrates, ya que éstos [Hipias y Prédico] estdn presentes, po-
drias decirme lo que poco antes mencionabas acerca de este
joven” [Hipdcrates].? Protdgoras se exhibe delante de Prédico
e Hipias; quiere dar la impresion de ser mds competente que
ellos, y da rienda suelta a cierta vanidad.

Dentro de la misma rivalidad (cf. 318 d-e), Protdgoras “ata-
ca” a otros sofistas por el tipo de ensefianza que imparten;
hablando de Hipdcrates, el alumno en ciernes, dice:

...si llega conmigo, no sufriria lo que hubiera sufrido al juntarse
con algtin otro sofista, pues los otros maltratan a los jovenes, a
quienes, ya libres de las artes, conducen en contra de su voluntad
de nueva cuenta a las artes, ensefidndoles cdlculo, astronomia,
geometria y musica —Yy en eso miro a Hipias—; pero si llega

2 PL., Prot., 317e: Ndv 8% &v, €gn, Aéyoic, ® Zodkporec, énetdh koi 0ide népecty, mept
v OAMyov mpdtepov pvelow émotod mpog éue bgp Tod veavickov.



126 SCHMIDT OSMANCZIK / ASPECTOS LUDICOS EN EL PROTAGORAS

conmigo, no aprenderd otra cosa, sino aquella por la cual vino.
(Subrayados mios.)

En otras palabras, Hipias maltrata a sus alumnos con algo tan
comun como materias de tipo escolar, mientras que €l, Protd-
goras, les ensefia algo de mds valia, a saber, ocuparse exitosa-
mente de los asuntos de la ciudad, administrar bien sus casas,
ser buenos ciudadanos y oradores.

En tercer lugar, Sécrates a su vez “ataca” a Protdgoras ama-
blemente unas cuantas veces: (a) cuando (cf. 328d) Protdgoras
termind un discurso largo acerca de la posiblilidad de ensefiar
la virtud y acerca de su propia utilidad como maestro, S6-
crates comenta: “yo, todavia fascinado, lo contemplaba por
mucho tiempo...” (subrayados mios); pensaba que Protdgoras
iba a decir todavia algo verdaderamente extraordinario y fuera
de lo comtn. (b) Mds adelante (cf. 328e), Socrates manifiesta
que tiene una duda pequefia —que en realidad es grande— en
torno al tema de si la virtud es una o no, pero que no se pre-
ocupa por ello, pues estd seguro de que Protdgoras obviamen-
te resolverd el asunto con suma facilidad, lo que por cierto
no fue el caso. (c¢) En determinado momento de la conversa-
cién se presenta una situacion en la que se quiere buscar un
“conductor” del debate. ;Quién serd? Anuncia Sdcrates que
claramente este papel le corresponde a Protdgoras, pues €l es
el mds sabio (cf. 338¢).

En cuarto lugar, el lector sonrie con las distinciones seman-
ticas de Prodico, y en esta ocasion el sofista se luce bastante.
“Imparcial” no es lo mismo que “igual”; se debe “discutir”,
mas no “disputar”, se puede ser “estimado”, pero no ‘“alaba-
do” y se tiene “recocijo”, pero no “placer” (cf. 337a ss.). Lue-
go se hace la distincidn entre “querer” y “desear” (cf. 340b).

En quinto lugar, en el curso de la obra, llega un momento
en que Sdcrates y Protdgoras estdn de acuerdo en que el ser
capaz de hablar de poesia forma parte de la cultura de una
persona. En este contexto se trae a colacion una oda de Simo-



NOVA TELLVS, 26-2, 2008, pp. 121-133 127

nides, la cual se pretende interpretar. La exégesis del poema
de Simdnides presenta un tratamiento irénico de cierto tipo de
discurso; es una brillante parodia de una lectura sofistica. Sin
lugar a dudas, la conversacion que se da en torno a esta oda
es uno de los lugares del Protdgoras que mds incitan a la risa;
hay derroche de gracia y de sofismas intencionados por parte
de Platén/Sdcrates. Valdria la pena ver todo el pasaje, pero
por razones de espacio me tendré que restringir a unos pocos
puntos. Pero antes de ello, es licito preguntarse si todo este
derroche de sofismas tiene un fondo serio, porque el asom-
brado lector se plantearia ;esto es lo que iban a aprender los
futuros alumnos de Protdgoras?

La discusion sobre el poema de Simodnides es muy larga y
compleja; la oda trata, al menos parcialmente, el tema de la
virtud. En ella Siménides afirma que “en verdad, dificil es por
cierto devenir un hombre bueno, sélido de manos, pies y espi-
ritu, hecho sin falta”.> Mds adelante se lee: “no me es suficien-
te medida la palabra de Pitaco, aunque dicha por un hombre
sabio: dificil es permanecer bueno”.* Una vez que Protdgoras
concluye su comentario acerca del texto, Sécrates se muestra
“asustado” ante la elocuencia del sofista y dice: “...en un
primer momento, como golpeado por un buen pugilista [que
seria Protdgoras] se me nublo la vista y me dio un mareo...”
(subrayado mio).?

Durante la discusion en torno al poema, hay una interpre-
tacion de Sdcrates donde sostiene que si bien es dificil llegar
a ser un hombre bueno, una vez siéndolo, es facil permanecer
en el estado de bondad (cf. 340d), lo cual es dificil de aceptar
y sumamente rebuscado, y ademds exactamente el contrario

3 PL, Prot., 339b: évdp’ dyoov uév dAabémg yevésBou / yakendy, xepoiy te kol toci
Kol VO / TeTpdy®vov, Gvev woyou TETUYHEVOV.

4 PL., Prot., 339¢c: 0vd¢ pot éuuerémg 1o Mirtdxetov / véueton kodtol Goeod mopd.
etOg el- / pnuévov- yokemov ot écBAOV Euuevar.

5 PL., Prot., 339d-e: xai éy® 10 pgv tpdrov, donepel H1O dyood mhkTov TANYELC,
goxotdOny e kol eilyyiaoco...



128 SCHMIDT OSMANCZIK / ASPECTOS LUDICOS EN EL PROTAGORAS

de lo que se acaba de indicar lineas arriba. Protdgoras muestra
gran sensatez al sostener lo siguiente: “seria gran ignorancia
del poeta ... si afirmara que poseer la virtud es algo simple,
lo cual es lo mds dificil de todo, como les parece a todos los
hombres” (340 e).

Luego, un poco mds adelante, se presenta un punto verda-
deramente grotesco, si bien se seflala que puede tratarse de
una broma: Sdcrates / Platon hace que Prddico, el sofista fa-
moso por sus conocimientos acerca del significado de las pa-
labras, interprete en determinado momento el vocablo “dificil”
(xorendv) como “malo” (xoxév). El contexto es el siguiente:
‘es dificil permanecer bueno’, esto es, es dificil mantener el
estado de bondad. Ahora bien, si “dificil” significa “malo”,
tendriamos la lectura fantdstica: “es malo permanecer bueno”
(341c: éotiv xaxov £60A0v Euuevor). Ante este insolito enun-
ciado, Protdgoras actia con sensatez y contesta: “Yo sé bien
que... Simonides se referia con ‘dificil’, como lo hacemos
todos nosotros, no a lo ‘malo’, sino a ‘lo que no es fécil... lo
que se obtiene con mucho trabajo’” (341d).

Hay otro lugar extremadamente curioso en la misma oda
de Siménides. Al principio del poema se habia dicho “en ver-
dad (&AaBéwq), dificil es... devenir un hombre bueno ...” (cf.
339b). En 343d se retoma el mismo asunto: “...devenir un
hombre bueno es... dificil de verdad...”,° y se afiade, un poco
incomprensiblemente “no uno bueno en verdad ...”. Sdcrates
seflala que se tiene que interpretar del modo siguiente: “de
verdad” no se dice en el sentido ““...como si hubiera algunos
que son buenos de verdad y otros que son buenos, pero no de
verdad...” (cf 343e). El “en verdad” simplemente se debe leer
como un hipérbaton. Aqui, y también en lo que sigue (cf. 343
ss.), Platén hace gala de una erudicidn sofistica que cualquier
sofista le envidiaria.

6 ... yevéoOa pev yodemov Gvdpo dyoov éotv... dg dAnBaC...



NOVA TELLVS, 26-2, 2008, pp. 121-133 129

Contradicciones

En primer lugar, Protdgoras opina que la virtud es ensefable,
que su propia ensefianza es “la prudencia en asuntos familia-
res... y en los asuntos de la ciudad...” (318e-319a). Para de-
mostrar su tesis a SOcrates, relata un mito, una fabula, la cual
termina por afirmar que la virtud (politica) es un don divino
que fue dado a todos los hombres, esto es, a cada individuo;
ello equivale a sostener que es innata, tesis que posteriormen-
te se desarrollard detenidamente en el Menon. Ahora bien,
si todos tenemos la virtud por intervencién divina, no hace
falta que se enseiie. Sin embargo, en lo que sigue, Protdgoras
se afana por aducir argumentos que pretenden demostrar la
ensefiabilidad de la virtud (cf. 323a ss.). El sofista demuestra,
pues, justamente lo contrario de lo que queria demostrar.

En segundo lugar, el tema de los discursos largos y cortos
es otro punto que muestra contradicciones. En 334d, Sdcrates
anuncia que es olvidadizo, enunciado del que cualquier cono-
cedor de Sdcrates se rie, aparte de saber que es completamen-
te falso, y que Alcibiades rectificard un poco mds adelante,
y por ello le pide a Protdgoras: “recértame las respuestas”.’
Pues bien, a la vez que pide a Protdgoras que conteste con
brevedad, el mismo Sdcrates lanza después discursos bastante
largos: uno de 16 lineas (cf. 335d-336b), otro de 25 lineas (cf.
338 b-e) y otro mds que comprende desde 342a-347a.

En tercer lugar, quiero hacer hincapié en una simple fal-
sedad. En 345a leemos lo siguiente: “;Quién podria devenir
un médico malo? Obviamente quien primero resulta médico
y luego, un médico bueno, pues éste podria devenir también

7 Esto recuerda una situacion en el Gorgias (cf. 449d), donde el propio Gorgias,
exhortado por Sdcrates para que responda brevemente, se contenté en dos ocasio-
nes consecutivas con un simple “si”’, a lo que su interlocutor dijo: “por Hera, me
gustan tus respuestas”.



130 SCHMIDT OSMANCZIK / ASPECTOS LUDICOS EN EL PROTAGORAS

malo”, y mds adelante,® siempre en relacién con el médico: un
médico sélo puede llegar a ser malo si antes era bueno. Ahora
bien, esto no es en modo alguno asi pues se puede ser un mal
médico desde un principio; no hace falta haber sido bueno al
principio de una carrera para luego llegar a ser incompetente.
Asfi, Platén aplica el mismo razonamiento a la calidad moral
de una persona: alguien puede llegar a ser moralmente malo
sOlo si antes era bueno, lo cual también es falso: se puede ser
malo desde un principio.

La sensatez de Protdgoras

Por tltimo, quisiera mostrar algunos pasajes en los que se ma-
nifiesta una marcada sensatez de Protdgoras, lo cual no se puede
afirmar de Sdcrates en estos mismos pasajes.

El primer punto a abordar en este contexto es el de la uni-
dad de las virtudes. En el didlogo se presenta la siguiente si-
tuacion: Socrates quiere demostrar a toda costa que la justicia,
la moderacidn, la sabiduria, sophia (que también se puede tra-
ducir por “inteligencia”), la piedad y la valentia son una sola
virtud. Este tema ocupa muchas pdginas de la obra y, en un
primer momento, Protdgoras sefiala muy correctamente: “Mu-
chos son valientes, pero injustos, y muchos a su vez son justos,
pero no sabios” (329¢). Mds adelante, el mismo Protdgoras
admite que la piedad, la justicia, la moderacion y la sabidu-
ria se parecen en demasia (cf. 349d), pero “...la valentia es
mucho muy distinta de todas éstas. Y de la siguiente manera
reconocerds que digo la verdad: encontrards muchos hombres
que son extremadamente impios, desenfrenados e ignorantes,
pero valientes en grado excelso”.’

8 Pl., Prot., 345b: Sotig 8¢ uh ilotpodg av yévorto koakde mpdEog, dHlov dtt ovdE
kakog totpdc. OVt kol O pev dyofog dvip yévort’ &v mote kol KoKoOG...

9PL, Prot., 349d: ... 7 8¢ avdpeia mévv moAd Stogépov mévtmv todtav. *Qe 8¢ yvhoet



NOVA TELLVS, 26-2, 2008, pp. 121-133 131

Esto es indudablemente cierto, pero Socrates es tenaz. Nue-
vamente en relacién con la valentia, Protdgoras critica un modo
de argumentar socrdtico, mostrando un gran sentido comtn. Se
argumenta mds o menos asi (cf. 349e ss.): los valientes son,
aparte de valientes, temerarios, y se arriesgan a muchas cosas a
las que la mayoria de las personas no se arriesgaria. Ahora
bien, por otro lado, la valentia es parte de la virtud, y ésta es
en su conjunto algo bello. Las personas que temerariamente
se lanzan al agua, lo hacen porque saben nadar, esto es, tienen
el conocimiento de la natacion, son expertos. Los conocedores
(¢miotnuoveg) son mds temerarios que los no-conocedores.

Pero, también hay individuos que sin conocimiento de la
natacion se arrojan al agua. En tal caso la valentia se conver-
tirfa en algo feo, y los temerarios sin conocimientos se tornan
en locos, mas no son valientes. De tal suerte, los valientes
ya no serian los temerarios. Todo este asunto, que se trata de
manera muy parecida en Laques 192c ss., estd ligado a las
nociones de episteme y/o sophia. Si estd presente el conoci-
miento, se da valentia o temeridad, pero si falta, se produce
una simple temeridad sin la “belleza” de la virtud entera, de la
cual la valentia es parte. Ahora bien, esta conduccion socratica
de ideas, con tales premisas, provoca el justisimo comentario de
Protdgoras de que Sdcrates cree ““...que la valentia y la sabi-
duria (conocimiento) son lo mismo” (350d).

En dicho contexto donde se busca a toda costa la unidad de
las virtudes, Sdcrates quiere demostrar que la piedad, la justi-
cia, la moderacion y la sabiduria son tan parecidas entre si que
se puede considerar que se trata de la misma virtud. Protdgo-
ras contesta (331c): “A mi, Sdcrates, no me parece que sea tan
sencillo que se pueda estar de acuerdo en que la justicia sea
pia y la piedad, justa, sino me parece que hay algo distinto
en ello”. Ante la insistencia de Socrates de que las virtudes

Ot &yo GANOR Aéyo- ebpficelg Yop moAlolg 1@V dvBpdnwv ddikmtdrovg pev dvtog kol
Avoc1mTdTong Kol dkoAoctotdtoug kol duabestdtovg, dvdpelotdtovg 8¢ Sropepdvime.



132 SCHMIDT OSMANCZIK / ASPECTOS LUDICOS EN EL PROTAGORAS

se parecen muchisimo, Protdgoras dice, ya molesto (331d):
“Pero por supuesto ... la justicia se parece en algo a la piedad,
pues cualquier cosa se parece a otra de un modo u otro...”,
pero —y esto no lo dice, pero se infiere—, no por ello son
lo mismo. Mas adelante sefiala Socrates (331e): “;Para ti lo
justo y lo pio se comportan de tal modo entre si que tienen
s6lo poco de semejante?” Protdgoras responde (332a): “No
completamente asi, pero por cierto no como tu por tu parte
pareces opinar’. Claramente es Protdgoras quien aqui hace el
trabajo mads fino, detallado y matizado.

Todavia dentro de la supuesta demostracion de la unidad de
las virtudes, Sécrates usa una “prueba” nada convincente y cuya
conclusion no es evidente a primera vista. Se trata del ejemplo
de que una cosa s6lo puede tener un solo contrario (cf. 332a ss.):
Se argumenta asi: la insensatez (&ppoovvn) es el contrario de
la sabiduria (coeio). Mds adelante, a través de distintos pasos,
resulta que es la sensatez (cogpocovn) la que es el contrario de
la insensatez (d@pocvvn). La insensatez tendria, entonces, dos
contrarios, a saber, la sabiduria y la sensatez; pero, puesto que
se admitid antes que algo sélo puede tener un solo contrario, se
infiere que la sensatez y la sabiduria son lo mismo.

En segundo lugar, se da una discusion acerca del placer y
del dolor. Sécrates quiere conceder, al menos aparentemente,
que lo doloroso (molesto) es malo, y lo placentero, bueno.
Dice Protagoras (351 c-d):

No sé, Sdcrates, asi de sencillo, como tu preguntas, si debo con-
testar que las cosas placenteras son todas buenas y las molestas,
malas; pero me parece no sélo con respecto a la respuesta de
ahora que se debe contestar con mds exactitud, sino también con
respecto a toda mi vida; que hay, por un lado, cosas entre las
placenteras que no son buenas, y por otro, a su vez, cosas entre
las molestas que no son malas...

Otra vez Protdgoras enfatiza que se deberfa profundizar mds
en este tema de lo que Sdcrates lo hace (en esta ocasion).



NOVA TELLVS, 26-2, 2008, pp. 121-133 133

En tercer lugar, en 360a, Protdgoras muestra nuevamente
mucha sensatez; sefiala acertadamente que se habia admitido
una premisa que después, con otro tipo de argumentacion, no
necesariamente correcta, se vendria abajo. Dice: “Pero si con-
cedemos esto [de que los cobardes no quieren ir hacia lo mds
bello y placentero], destruimos las concesiones anteriores”,
[de que lo bello y bueno también es placentero y, por lo tanto,
deseable por todos].

Finalmente, quisiera hacer un comentario con respecto a
este afdn platonico de hacer de las virtudes, especialmente de
la valentia, conocimientos. El Protdgoras es una de las prime-
ras obras de Platon, en la cual el filésofo prepara ya el camino
para hacer de las virtudes un conocimiento, “puesto que sélo
conocimientos son ensefiables”, doctrina eminentemente im-
portante en el pensamiento platonico. En el Menon ya tenemos
la virtud como idea innata que debe ser desarrollada median-
te la ensefianza. Ello permite que en el mismo Menon se pos-
tule un estadista que sepa hacer estadista a otro; esto es, que
sepa ensefiar la virtud, incluyendo la valentia. Ese es exacta-
mente el programa de la Republica, del estado ideal y perfec-
to, una de cuyas condiciones es la ensefiabilidad de la virtud,
y justo presenciamos los primeros pasos de este camino, no
todos logrados, en el didlogo que aqui nos ocupd.

Protdgoras muestra un hermoso rasgo de cardcter al finali-
zar la obra (361c), despidiéndose asi de Sdcrates:

... Socrates, alabo tu brio y tu modo de conducir los discursos ...
a muchos he dicho ... que ... te quiero especialmente ... y digo ...
que no me extrafiaria si llegaras a estar entre los varones afama-
dos por su sabiduria.





