
nova tellvs, 26 ◆2, 2008121

Aspectos lúdicos en el Protágoras de Platón
y unas cuantas contradicciones

Ute Schmidt Osmanczik
Universidad Nacional Autónoma de México

alster12@prodigy.net.mx

Resumen: En su diálogo Protágoras, Platón hace derroche de buen humor en 
varios pasajes, rasgo que se contrapone a su habitual seriedad. En este pequeño 
escrito quiero rescatar algunos de estos pasajes a la vez que deseo mostrar algunas 
contradicciones y errores.

* * *

Abstract: In his dialogue Protagoras, Plato shows in various passages a very 
good sense of humour, which is not usual in him. In this little article I want to 
point out some of these passages, and, at the same time, I wish to exhibit some 
contradictions and errors.

Palabras clave: aspectos lúdicos, ética, filosofía griega, Platón, Protágoras.
Recepción: 14 de agosto de 2008.
Aceptación: 13 de octubre de 2008.

Protagoras.indd   121 14/11/08   09:08:33



nova tellvs, 26  ◆2, 2008123

Aspectos lúdicos en el Protágoras de Platón
y unas cuantas contradicciones

Ute Schmidt Osmanczik

La manera platónica de escribir en forma de diálogo, no de 
tratado, permite la ficción de conversaciones. Dichas conver­
saciones, que en el Platón viejo se asemejan muchas veces a 
tratados, se desarrollan en determinado “ambiente” que puede 
ser de extrema seriedad y tristeza (por ejemplo en Fedón), 
puede presentar un tono estrictamente científico (por ejemplo 
en Teeteto) o ser de otra índole. Por lo general, Platón se de­
cide por un tono más bien serio; pocos son los lugares en los 
cuales el lector sonríe o francamente ríe durante la lectura.

En el Protágoras participan muchos interlocutores; esta obra 
es un diálogo que realmente ofrece, en varias partes, un derro­
che de buen humor, aspecto rarísimo en la obra platónica (con 
la excepción del Eutidemo). En este pequeño artículo quisiera 
rescatar unos cuantos de estos aspectos, junto con algunos otros 
puntos relevantes.

Desde hace varios años estoy impartiendo el curso “Lectura 
de textos filosóficos griegos”. En dos ocasiones opté por leer, 
junto con los alumnos, el diálogo platónico Protágoras (cuyo 
contenido doy aquí por sabido), y fue en estas ocasiones en 
las que me percaté de que esta obra resulta temática y estilís­
ticamente abierta; tiene de todo un poco: pasajes muy serios 
e importantes, como, por ejemplo, el tema de la enseñanza y 
procedencia de la virtud, la unidad de las virtudes y la asi­
milación de aspectos morales al modelo de la téchne; pero 
también se dan situaciones realmente cómicas y/o irónicas y 
no faltan contradicciones y falsedades, todo lo cual constituye 

Protagoras.indd   123 14/11/08   09:08:33



124	 schmidt osmanczik / aspectos lúdicos en el protágoras

el tema de este escrito. Hay que añadir que en el diálogo que 
lleva su nombre, Protágoras, el sofista, se muestra, en térmi­
nos generales, bastante más sensato que Sócrates, asunto al 
que también me voy a referir, si bien ello no figura en el título 
de este pequeño ensayo.

El trabajo aquí presentado es fruto de enseñanza, mucho 
más que de investigación. Los puntos que mencionaré a con­
tinuación no me saltaron a la vista cuando traduje la obra de 
la que aquí se trata; llamaron mi atención al leer el diálogo 
en clase con los papeles repartidos entre los alumnos, cuando 
yo misma me convertí en buena medida en un “espectador” 
u “oyente” de esta obra muy vivaracha; era como si la leyera 
por primera vez. Tal es la razón por la cual este trabajo carece 
de una bibliografía explícita.

Este artículo presenta tres apartados: en primer lugar, se re­
fiere a lugares cómicos y/o irónicos; en segundo lugar, a ciertas 
contradicciones y en tercer lugar, a la sensatez que Protágoras 
exhibe en la obra que Platón le dedica.

Lugares cómicos e irónicos

En primer lugar, el Protágoras empieza con unas palabras que 
hacen reír o sonreír de inmediato: se alude a una situación 
homoerótica, de la cual todo platonista sabe que no era tal. 
Dice uno de los interlocutores de la obra: “¿De dónde vienes, 
Sócrates? ¿No es obvio que de rondar la floreciente edad de 
Alcibíades?”1 Y en efecto, Sócrates confirma que justo viene 
de ver a Alcibíades, el bello Alcibíades, pero que vio a al­
guien aún más bello, a saber, al sabio Protágoras. En cuanto 
a Alcibíades, sabemos cómo era su relación con Sócrates en 
realidad: no fue de modo alguno homoerótica, pues como se 

1 Pl., Prot., 309a: PÒyen, Œ S≈kratew, fa¤nei; ÖH d∞la dØ ˜ti épÚ kunhges¤ou toË 
per‹ tØn 'Alkibiãdou Àran;

Protagoras.indd   124 14/11/08   09:08:33



nova tellvs, 26 ◆2, 2008, pp. 121-133	 125	

sabe bien por el final del Banquete, Sócrates había rechazado 
tajantemente sus insinuaciones eróticas; pese a ello, Sócrates 
no se indigna acerca de la alusión de buscar a Alcibíades, sino 
que se sigue prestando a las habladurías de tener que ver algo 
con el joven.

En el Protágoras se presenta una situación que se suele 
llamar el “congreso de los sofistas”, porque en la escenogra­
fía del diálogo se reúnen muchos de ellos (cf. 314d), como 
Hipias de Elis y Pródico de Ceos. El segundo punto que se 
refiere a una situación cómica tiene que ver con este “con­
greso”, en el cual se manifiesta una deliciosa e irónica riva- 
lidad por un lado entre Protágoras, que encanta, como Orfeo, 
a sus seguidores (cf. 315b) y Pródico e Hipias, por otro. Se­
ñala Sócrates que él sospechaba que Protágoras “quería darse 
importancia y mostrar a Pródico e Hipias” que Sócrates e Hi­
pócrates, un probable alumno de Protágoras, habían llegado 
como “admiradores” de Protágoras. Se quiere dar a entender 
que no habían llegado como admiradores de los otros dos so­
fistas. Más adelante sigue el juego; dice Protágoras: “Ahora, 
Sócrates, ya que éstos [Hipias y Pródico] están presentes, po­
drías decirme lo que poco antes mencionabas acerca de este 
joven” [Hipócrates].2 Protágoras se exhibe delante de Pródico 
e Hipias; quiere dar la impresión de ser más competente que 
ellos, y da rienda suelta a cierta vanidad.

Dentro de la misma rivalidad (cf. 318 d-e), Protágoras “ata­
ca” a otros sofistas por el tipo de enseñanza que imparten; 
hablando de Hipócrates, el alumno en ciernes, dice: 

…si llega conmigo, no sufriría lo que hubiera sufrido al juntarse 
con algún otro sofista, pues los otros maltratan a los jóvenes, a 
quienes, ya libres de las artes, conducen en contra de su voluntad 
de nueva cuenta a las artes, enseñándoles cálculo, astronomía, 
geometría y música —y en eso miró a Hipias—; pero si llega 

2 Pl., Prot., 317e: NËn dØ ên, ¶fh, l°goiw, Œ S≈kratew, §peidØ ka‹ o·de pãresin, per‹ 
Œn Ùl¤gon prÒteron mne¤an §poioË prÚw §m¢ Íp¢r toË nean¤skou.

Protagoras.indd   125 14/11/08   09:08:33



126	 schmidt osmanczik / aspectos lúdicos en el protágoras

conmigo, no aprenderá otra cosa, sino aquella por la cual vino. 
(Subrayados míos.)

En otras palabras, Hipias maltrata a sus alumnos con algo tan 
común como materias de tipo escolar, mientras que él, Protá­
goras, les enseña algo de más valía, a saber, ocuparse exitosa­
mente de los asuntos de la ciudad, administrar bien sus casas, 
ser buenos ciudadanos y oradores. 

En tercer lugar, Sócrates a su vez “ataca” a Protágoras ama­
blemente unas cuantas veces: (a) cuando (cf. 328d) Protágoras 
terminó un discurso largo acerca de la posiblilidad de enseñar 
la virtud y acerca de su propia utilidad como maestro, Só­
crates comenta: “yo, todavía fascinado, lo contemplaba por 
mucho tiempo…” (subrayados míos); pensaba que Protágoras 
iba a decir todavía algo verdaderamente extraordinario y fuera 
de lo común. (b) Más adelante (cf. 328e), Sócrates manifiesta 
que tiene una duda pequeña —que en realidad es grande— en 
torno al tema de si la virtud es una o no, pero que no se pre­
ocupa por ello, pues está seguro de que Protágoras obviamen-
te resolverá el asunto con suma facilidad, lo que por cierto 
no fue el caso. (c) En determinado momento de la conversa­
ción se presenta una situación en la que se quiere buscar un 
“conductor” del debate. ¿Quién será? Anuncia Sócrates que 
claramente este papel le corresponde a Protágoras, pues él es 
el más sabio (cf. 338c).

En cuarto lugar, el lector sonríe con las distinciones semán­
ticas de Pródico, y en esta ocasión el sofista se luce bastante. 
“Imparcial” no es lo mismo que “igual”; se debe “discutir”, 
mas no “disputar”, se puede ser “estimado”, pero no “alaba­
do” y se tiene “recocijo”, pero no “placer” (cf. 337a ss.). Lue­
go se hace la distinción entre “querer” y “desear” (cf. 340b).

En quinto lugar, en el curso de la obra, llega un momento 
en que Sócrates y Protágoras están de acuerdo en que el ser 
capaz de hablar de poesía forma parte de la cultura de una 
persona. En este contexto se trae a colación una oda de Simó­

Protagoras.indd   126 14/11/08   09:08:34



nova tellvs, 26 ◆2, 2008, pp. 121-133	 127	

nides, la cual se pretende interpretar. La exégesis del poema 
de Simónides presenta un tratamiento irónico de cierto tipo de 
discurso; es una brillante parodia de una lectura sofística. Sin 
lugar a dudas, la conversación que se da en torno a esta oda 
es uno de los lugares del Protágoras que más incitan a la risa; 
hay derroche de gracia y de sofismas intencionados por parte 
de Platón/Sócrates. Valdría la pena ver todo el pasaje, pero 
por razones de espacio me tendré que restringir a unos pocos 
puntos. Pero antes de ello, es lícito preguntarse si todo este 
derroche de sofismas tiene un fondo serio, porque el asom­
brado lector se plantearía ¿esto es lo que iban a aprender los 
futuros alumnos de Protágoras?

La discusión sobre el poema de Simónides es muy larga y 
compleja; la oda trata, al menos parcialmente, el tema de la 
virtud. En ella Simónides afirma que “en verdad, difícil es por 
cierto devenir un hombre bueno, sólido de manos, pies y espí­
ritu, hecho sin falta”.3 Más adelante se lee: “no me es suficien­
te medida la palabra de Pítaco, aunque dicha por un hombre 
sabio: difícil es permanecer bueno”.4 Una vez que Protágoras 
concluye su comentario acerca del texto, Sócrates se muestra 
“asustado” ante la elocuencia del sofista y dice: “…en un 
primer momento, como golpeado por un buen pugilista [que 
sería Protágoras] se me nubló la vista y me dio un mareo…” 
(subrayado mío).5

Durante la discusión en torno al poema, hay una interpre­
tación de Sócrates donde sostiene que si bien es difícil llegar 
a ser un hombre bueno, una vez siéndolo, es fácil permanecer 
en el estado de bondad (cf. 340d), lo cual es difícil de aceptar 
y sumamente rebuscado, y además exactamente el contrario 

3 Pl., Prot., 339b: êndrÉ égayÚn m¢n élay°vw gen°syai / xalepÒn, xers¤n te ka‹ pos‹ 
ka‹ nÒƒ / tetrãgvnon, êneu cÒgou tetugm°non.

4 Pl., Prot., 339c: oÈd° moi §mmel°vw tÚ Pittãkeion / n°metai ka¤toi sofoË parå 
fvtÚw efi- / rhm°nvn: xalepÚn fãtÉ §sylÚn ¶mmenai.

5 Pl., Prot., 339d-e: ka‹ §g∆ tÚ m¢n pr«ton, …spere‹ ÍpÚ égayoË pÊktou plhge¤w, 
§skot≈yhn te ka‹ efiligg¤asa...

Protagoras.indd   127 14/11/08   09:08:34



128	 schmidt osmanczik / aspectos lúdicos en el protágoras

de lo que se acaba de indicar líneas arriba. Protágoras muestra 
gran sensatez al sostener lo siguiente: “sería gran ignorancia 
del poeta … si afirmara que poseer la virtud es algo simple, 
lo cual es lo más difícil de todo, como les parece a todos los 
hombres” (340 e).

Luego, un poco más adelante, se presenta un punto verda­
deramente grotesco, si bien se señala que puede tratarse de 
una broma: Sócrates / Platón hace que Pródico, el sofista fa­
moso por sus conocimientos acerca del significado de las pa­
labras, interprete en determinado momento el vocablo “difícil” 
(xalepÒn) como “malo” (kakÒn). El contexto es el siguiente: 
‘es difícil permanecer bueno’, esto es, es difícil mantener el 
estado de bondad. Ahora bien, si “difícil” significa “malo”, 
tendríamos la lectura fantástica: “es malo permanecer bueno” 
(341c: §st‹n kakÚn §sylÚn ¶mmenai). Ante este insólito enun­
ciado, Protágoras actúa con sensatez y contesta: “Yo sé bien 
que… Simónides se refería con ‘difícil’, como lo hacemos 
todos nosotros, no a lo ‘malo’, sino a ‘lo que no es fácil… lo 
que se obtiene con mucho trabajo’ ” (341d).

Hay otro lugar extremadamente curioso en la misma oda 
de Simónides. Al principio del poema se había dicho “en ver­
dad (élay°vw), difícil es… devenir un hombre bueno …” (cf. 
339b). En 343d se retoma el mismo asunto: “…devenir un 
hombre bueno es… difícil de verdad…”,6 y se añade, un poco 
incomprensiblemente “no uno bueno en verdad …”. Sócrates 
señala que se tiene que interpretar del modo siguiente: “de 
verdad” no se dice en el sentido “…como si hubiera algunos 
que son buenos de verdad y otros que son buenos, pero no de 
verdad…” (cf 343e). El “en verdad” simplemente se debe leer 
como un hipérbaton. Aquí, y también en lo que sigue (cf. 343 
ss.), Platón hace gala de una erudición sofística que cualquier 
sofista le envidiaría.

6 ... gen°syai m¢n xalepÚn êndra égayÒn §stin... …w élhy«w...

Protagoras.indd   128 14/11/08   09:08:34



nova tellvs, 26 ◆2, 2008, pp. 121-133	 129	

Contradicciones

En primer lugar, Protágoras opina que la virtud es enseñable, 
que su propia enseñanza es “la prudencia en asuntos familia­
res… y en los asuntos de la ciudad…” (318e-319a). Para de­
mostrar su tesis a Sócrates, relata un mito, una fábula, la cual 
termina por afirmar que la virtud (política) es un don divino 
que fue dado a todos los hombres, esto es, a cada individuo; 
ello equivale a sostener que es innata, tesis que posteriormen­
te se desarrollará detenidamente en el Menón. Ahora bien, 
si todos tenemos la virtud por intervención divina, no hace 
falta que se enseñe. Sin embargo, en lo que sigue, Protágoras 
se afana por aducir argumentos que pretenden demostrar la 
enseñabilidad de la virtud (cf. 323a ss.). El sofista demuestra, 
pues, justamente lo contrario de lo que quería demostrar.

En segundo lugar, el tema de los discursos largos y cortos 
es otro punto que muestra contradicciones. En 334d, Sócrates 
anuncia que es olvidadizo, enunciado del que cualquier cono­
cedor de Sócrates se ríe, aparte de saber que es completamen­
te falso, y que Alcibíades rectificará un poco más adelante, 
y por ello le pide a Protágoras: “recórtame las respuestas”.7 
Pues bien, a la vez que pide a Protágoras que conteste con 
brevedad, el mismo Sócrates lanza después discursos bastante 
largos: uno de 16 líneas (cf. 335d-336b), otro de 25 líneas (cf. 
338 b-e) y otro más que comprende desde 342a-347a.

En tercer lugar, quiero hacer hincapié en una simple fal­
sedad. En 345a leemos lo siguiente: “¿Quién podría devenir 
un médico malo? Obviamente quien primero resulta médico 
y luego, un médico bueno, pues éste podría devenir también 

7 Esto recuerda una situación en el Gorgias (cf. 449d), donde el propio Gorgias, 
exhortado por Sócrates para que responda brevemente, se contentó en dos ocasio­
nes consecutivas con un simple “sí”, a lo que su interlocutor dijo: “por Hera, me 
gustan tus respuestas”.

Protagoras.indd   129 14/11/08   09:08:34



130	 schmidt osmanczik / aspectos lúdicos en el protágoras

malo”, y más adelante,8 siempre en relación con el médico: un 
médico sólo puede llegar a ser malo si antes era bueno. Ahora 
bien, esto no es en modo alguno así pues se puede ser un mal 
médico desde un principio; no hace falta haber sido bueno al 
principio de una carrera para luego llegar a ser incompetente. 
Así, Platón aplica el mismo razonamiento a la calidad moral 
de una persona: alguien puede llegar a ser moralmente malo 
sólo si antes era bueno, lo cual también es falso: se puede ser 
malo desde un principio.

La sensatez de Protágoras

Por último, quisiera mostrar algunos pasajes en los que se ma- 
nifiesta una marcada sensatez de Protágoras, lo cual no se puede 
afirmar de Sócrates en estos mismos pasajes.

El primer punto a abordar en este contexto es el de la uni­
dad de las virtudes. En el diálogo se presenta la siguiente si­
tuación: Sócrates quiere demostrar a toda costa que la justicia, 
la moderación, la sabiduría, sophía (que también se puede tra- 
ducir por “inteligencia”), la piedad y la valentía son una sola 
virtud. Este tema ocupa muchas páginas de la obra y, en un 
primer momento, Protágoras señala muy correctamente: “Mu­
chos son valientes, pero injustos, y muchos a su vez son justos, 
pero no sabios” (329e). Más adelante, el mismo Protágoras 
admite que la piedad, la justicia, la moderación y la sabidu­
ría se parecen en demasía (cf. 349d), pero “…la valentía es 
mucho muy distinta de todas éstas. Y de la siguiente manera 
reconocerás que digo la verdad: encontrarás muchos hombres 
que son extremadamente impíos, desenfrenados e ignorantes, 
pero valientes en grado excelso”.9

8 Pl., Prot., 345b: ˜stiw d¢ mØ fiatrÚw ín g°noito kak«w prãjaw, d∞lon ˜ti oÈd¢ 
kakÚw fiatrÒw. OÏtv ka‹ ı m¢n égayÚw énØr g°noitÉ ên pote ka‹ kakÚw...

9 Pl., Prot., 349d: ... ≤ d¢ éndre¤a pãnu polÁ diaf°ron pãntvn toÊtvn. äVde d¢ gn≈sei 

Protagoras.indd   130 14/11/08   09:08:34



nova tellvs, 26 ◆2, 2008, pp. 121-133	 131	

Esto es indudablemente cierto, pero Sócrates es tenaz. Nue­
vamente en relación con la valentía, Protágoras critica un modo 
de argumentar socrático, mostrando un gran sentido común. Se 
argumenta más o menos así (cf. 349e ss.): los valientes son, 
aparte de valientes, temerarios, y se arriesgan a muchas cosas a 
las que la mayoría de las personas no se arriesgaría. Ahora 
bien, por otro lado, la valentía es parte de la virtud, y ésta es 
en su conjunto algo bello. Las personas que temerariamente 
se lanzan al agua, lo hacen porque saben nadar, esto es, tienen 
el conocimiento de la natación, son expertos. Los conocedores 
(§pistÆmonew) son más temerarios que los no-conocedores.

Pero, también hay individuos que sin conocimiento de la 
natación se arrojan al agua. En tal caso la valentía se conver­
tiría en algo feo, y los temerarios sin conocimientos se tornan 
en locos, mas no son valientes. De tal suerte, los valientes 
ya no serían los temerarios. Todo este asunto, que se trata de 
manera muy parecida en Laques 192c ss., está ligado a las 
nociones de episteme y/o sophía. Si está presente el conoci­
miento, se da valentía o temeridad, pero si falta, se produce 
una simple temeridad sin la “belleza” de la virtud entera, de la 
cual la valentía es parte. Ahora bien, esta conducción socrática 
de ideas, con tales premisas, provoca el justísimo comentario de 
Protágoras de que Sócrates cree “…que la valentía y la sabi­
duría (conocimiento) son lo mismo” (350d).

En dicho contexto donde se busca a toda costa la unidad de 
las virtudes, Sócrates quiere demostrar que la piedad, la justi­
cia, la moderación y la sabiduría son tan parecidas entre sí que 
se puede considerar que se trata de la misma virtud. Protágo­
ras contesta (331c): “A mí, Sócrates, no me parece que sea tan 
sencillo que se pueda estar de acuerdo en que la justicia sea 
pía y la piedad, justa, sino me parece que hay algo distinto 
en ello”. Ante la insistencia de Sócrates de que las virtudes 

˜ti §g∆ élhy∞ l°gv: eÍrÆseiw går polloÁw t«n ényr≈pvn édikvtãtouw m¢n ˆntaw ka‹ 
énosivtãtouw ka‹ ékolastotãtouw ka‹ émayestãtouw, éndreiotãtouw d¢ diaferÒntvw.

Protagoras.indd   131 14/11/08   09:08:34



132	 schmidt osmanczik / aspectos lúdicos en el protágoras

se parecen muchísimo, Protágoras dice, ya molesto (331d): 
“Pero por supuesto … la justicia se parece en algo a la piedad, 
pues cualquier cosa se parece a otra de un modo u otro…”, 
pero —y esto no lo dice, pero se infiere—, no por ello son 
lo mismo. Más adelante señala Sócrates (331e): “¿Para ti lo 
justo y lo pío se comportan de tal modo entre sí que tienen 
sólo poco de semejante?” Protágoras responde (332a): “No 
completamente así, pero por cierto no como tú por tu parte 
pareces opinar”. Claramente es Protágoras quien aquí hace el 
trabajo más fino, detallado y matizado.

Todavía dentro de la supuesta demostración de la unidad de 
las virtudes, Sócrates usa una “prueba” nada convincente y cuya 
conclusión no es evidente a primera vista. Se trata del ejemplo 
de que una cosa sólo puede tener un solo contrario (cf. 332a ss.): 
Se argumenta así: la insensatez (éfrosÊnh) es el contrario de 
la sabiduría (sof¤a). Más adelante, a través de distintos pasos, 
resulta que es la sensatez (sofrosÊnh) la que es el contrario de 
la insensatez (éfrosÊnh). La insensatez tendría, entonces, dos 
contrarios, a saber, la sabiduría y la sensatez; pero, puesto que 
se admitió antes que algo sólo puede tener un solo contrario, se 
infiere que la sensatez y la sabiduría son lo mismo.

En segundo lugar, se da una discusión acerca del placer y 
del dolor. Sócrates quiere conceder, al menos aparentemente, 
que lo doloroso (molesto) es malo, y lo placentero, bueno. 
Dice Protágoras (351 c-d): 

No sé, Sócrates, así de sencillo, como tú preguntas, si debo con­
testar que las cosas placenteras son todas buenas y las molestas, 
malas; pero me parece no sólo con respecto a la respuesta de 
ahora que se debe contestar con más exactitud, sino también con 
respecto a toda mi vida; que hay, por un lado, cosas entre las 
placenteras que no son buenas, y por otro, a su vez, cosas entre 
las molestas que no son malas…
 

Otra vez Protágoras enfatiza que se debería profundizar más 
en este tema de lo que Sócrates lo hace (en esta ocasión).

Protagoras.indd   132 14/11/08   09:08:34



nova tellvs, 26 ◆2, 2008, pp. 121-133	 133	

En tercer lugar, en 360a, Protágoras muestra nuevamente 
mucha sensatez; señala acertadamente que se había admitido 
una premisa que después, con otro tipo de argumentación, no 
necesariamente correcta, se vendría abajo. Dice: “Pero si con­
cedemos esto [de que los cobardes no quieren ir hacia lo más 
bello y placentero], destruimos las concesiones anteriores”, 
[de que lo bello y bueno también es placentero y, por lo tanto, 
deseable por todos].

Finalmente, quisiera hacer un comentario con respecto a 
este afán platónico de hacer de las virtudes, especialmente de 
la valentía, conocimientos. El Protágoras es una de las prime­
ras obras de Platón, en la cual el filósofo prepara ya el camino 
para hacer de las virtudes un conocimiento, “puesto que sólo 
conocimientos son enseñables”, doctrina eminentemente im­
portante en el pensamiento platónico. En el Menón ya tenemos 
la virtud como idea innata que debe ser desarrollada median- 
te la enseñanza. Ello permite que en el mismo Menón se pos­
tule un estadista que sepa hacer estadista a otro; esto es, que 
sepa enseñar la virtud, incluyendo la valentía. Ese es exacta­
mente el programa de la República, del estado ideal y perfec­
to, una de cuyas condiciones es la enseñabilidad de la virtud, 
y justo presenciamos los primeros pasos de este camino, no 
todos logrados, en el diálogo que aquí nos ocupó.

Protágoras muestra un hermoso rasgo de carácter al finali­
zar la obra (361c), despidiéndose así de Sócrates: 

... Sócrates, alabo tu brío y tu modo de conducir los discursos ... 
a muchos he dicho ... que ... te quiero especialmente ... y digo ... 
que no me extrañaría si llegaras a estar entre los varones afama­
dos por su sabiduría.

Protagoras.indd   133 14/11/08   09:08:34




