Modelos de conversion e iniciacion a la filosofia:
analisis de un tépico biografico

Sergi GRAU
Universidad de Barcelona
sgrau@csm.cat

RESUMEN: Se clasifican en este articulo las diversas formas de conversion a la filo-
soffa tal como aparecen en las biografias griegas antiguas, particularmente en las
Vidas y doctrinas de los filosofos mds ilustres de Didgenes Laercio, con el fin de
evidenciar que se trataba de un tdpico biogrdfico perfectamente constituido. A con-
tinuacion, se repasan también los “ritos” de iniciacion a la actividad filosdfica y los
mecanismos de legitimacidn social de los fildsofos, siempre desde la perspectiva de
las biograffas antiguas. El andlisis permite acceder a la imagen que los griegos an-
tiguos tenfan de sus propios fildsofos, diferenciados de otros operadores culturales
como los poetas, y de otras figuras del imaginario colectivo, como los héroes.

L

ABSTRACT: In this paper I work out a classification of the various types of con-
version to philosophy as they appear in ancient Greek biographies, especially in
Diogenes Laertius’ Lives and tenets of eminent philosophers, to the purpose of
making clear that it was a well-established biographical topic. Moreover, the “rites”
of initiation to philosophical activity and the different means employed to socially
legitimate a philosopher are reviewed from the point of view of ancient biography.
This analysis allows us to shed some light on the image ancient Greeks had about
their own philosophers as a kind different from other “cultural agents”, like poets,
as well as from other figures belonging to the collective imagery, like heroes.

PALABRAS CLAVE: biograffa griega, conversion, DiGgenes Laercio, fildsofos grie-
gos, iniciacidn, tépicos biogrificos.

RECEPCION: 10 de julio de 2008.

ACEPTACION: 31 de octubre de 2008.

67 NOVA TELLVS, 26+2, 2008



Modelos de conversion e iniciacion a la filosofia:
analisis de un tépico biografico

Sergi GRAU

L. Precedentes y objeto de este andlisis

El cardcter marcadamente tépico de la conversion a la filosofia
en los pensadores griegos antiguos ha sido ya sefialado desde
hace tiempo por los estudiosos.! Esta conversion a la filosofia,
cuyo término griego habitual es émistpogn,? suele, en efecto,
conducir a un auténtico proceso de iniciacion, durante el cual
el nuevo filésofo abandona una vida anterior de lujos, excesos
y supersticiones para entrar en una vida disciplinada, basada
en la contemplacion (Bewpic), de cardcter mds cientifico o mis-
tico. En definitiva, puede considerarse, como habitualmente
hace la critica, un verdadero cambio de vida. Habitualmente,
el filésofo ya estaba llamado a la vocacidn filoséfica, como lo
muestran a menudo sus extraordinarias habilidades desde nifio
y una considerable precocidad intelectual,® pero es necesaria

! Sobre todo por O. Gigon, 1946, pp. 1-2. El estudio cldsico es el de A. D.
Nock, 1933, pp. 164-186. Para Didgenes Laercio en particular, cf. R. Hope, 1930,
pp- 102-103.

2 Cf. Platon, Republica, 518d. La conversion es presentada alli como la finali-
dad de la educacion filosdfica.

3 Por poner sélo algunos ejemplos, Crisipo tenfa una inteligencia desmesurada
y superaba a sus maestros (DL VII 179), lo mismo que Epicuro, quien entré en
contacto con la filosoffa a la edad de catorce afios, tras polemizar con sus maestros
acerca del pasaje hesiddico sobre el Caos (DL X 2), Aristételes edité la lliada
para Alejandro siendo atin un jovencito, y en tierna edad escribié sobre problemas
homéricos, sobre poética y retdrica, e incluso sobre fisica, medicina, dptica, mecd-
nica, leyes e historia (Vira Marciana 4 Diiring).

69 NOVA TELLVS, 26-2, 2008



70 GRAU /MODELOS DE CONVERSION E INICIACION A LA FILOSOFIA

una “llamada” concreta que lo incardine en un proceso educa-
tivo hacia la filosoffa, siempre al lado de un maestro, puesto
que la transmision de la actividad filoséfica resulta impensa-
ble al margen de la escuela, como minimo al margen de la re-
lacion entre maestro y discipulo, como iremos viendo.

El modelo de estos procesos de conversidon es, como en
tantos otros topicos biogréficos, Sdcrates:

His sense of a mission which led him finally to martyrdom, his
preoccupation with personality and with the quest for a basis for
right conduct, his power of attracting and influencing disciples
[...] Adhesion to Socrates somehow meant giving your soul to
him.*

Los argumentos para la conversion, ademds, apelan al corazon
mds que a la inteligencia: el maestro solicita de los discipulos
que crean en su persona mas que en su doctrina,’ en un esque-
ma que recuerda enormemente las formas de conversion reli-
giosa posteriores; algo fdcilmente comprensible, si se tiene en
cuenta que la filosoffa ocupa, en el imaginario de los griegos
antiguos, el lugar que en otras culturas estaba reservado a los
sistemas religiosos, no sélo como interpretacion coherente y
estructurada de la verdad sobre el universo, sino incluso como
estilo de vida perfectamente organizado y sometido a normas
concretas, a menudo antitéticas respecto a los valores estable-
cidos.® Por decirlo con las palabras de P. Hadot,

la philosophie devient essentiellement un acte de conversion. Cette
conversion est un événement provoqué dans I’ame de 1’auditeur
par la parole d’un philosophe. Elle correspond a une rupture to-
tale avec la maniére habituelle de vivre: changement de costu-
me, et souvent de régime alimentaire, parfois renonciation aux

4 Nock, 1933, pp. 165-166.
5 Cf., por ejemplo, Epicuro, fr. 523 Usener, y Epicteto, Diss., I 19.34.
% En este sentido es fundamental el estudio de P. Hadot, 1995.



NOVA TELLVS, 26-2, 2008, pp. 67-102 71

affaires politiques, mais surtout transformation totale de la vie
morale, pratique assidue de nombreux exercices spirituels.’

Falta todavia, sin embargo, un estudio de conjunto que clasifi-
que y analice los distintos modelos de conversién e iniciacion
a la filosoffa, tal como los presentan las biografias antiguas, en
especial, como no puede ser de otro modo, las Vidas y doctri-
nas de los filosofos mds ilustres, obra de Didgenes Laercio, la
Unica obra completa del género que ha pervivido. Por supues-
to, hay que aclarar que dificilmente un estudio de este tipo
puede pretender presentarse como rigurosamente histdrico: las
biografias antiguas, como se sabe, raramente pueden utilizarse
en ese sentido.® Mds bien se trata de clasificar y analizar el
sentido, cuando sea posible, de los diversos tépicos biografi-
cos a proposito de la conversion e iniciacion filosoficas que
aparecen en estas narraciones, con el fin de acceder, cuanto
menos, a la imagen de los filésofos y de la filosofia que tenian
los propios antiguos.

II. Modelos de conversion a la filosofia

La conversion, pues, puede producirse fundamentalmente de
las siguientes formas:

1. Atraccién por la fama de un maestro eminente
El discipulo es atraido, a menudo desde muy lejos, por la

fama del maestro. Es el caso de Aristipo, que se dirige a Ate-
nas cautivado por la fama de Sécrates (DL II 65).° Mdénimo,

7 P. Hadot, 20022, p. 226.

8 Baste citar los estudios de D. R. Stuart, 1931; J. Fairweather, 1974 y 1983; M.
R. Lefkowitz, 1981, y, para el dambito de las biograffas de fildsofos, A. S. Riginos,
1976; M. Untersteiner, 1980, y A. Chitwood, 2004.

9 Para las circunstancias de este encuentro, cf. Plutarco, De curiositate, 516c.



72 GRAU /MODELOS DE CONVERSION E INICIACION A LA FILOSOFIA

que habia oido hablar de Didgenes a Jeniades, se hace pasar
por loco para conseguir que lo liberen de su condicion de es-
clavo y parte enseguida en busqueda del maestro (DL VI 82).
Menedemo de Eretria es enviado por los eretrios a Megara
con una guarnicion y se acerca a la Academia sélo para ver
a Platén, de quien conocia la fama; cautivado por el filosofo,
deja la expedicion e ingresa en la escuela del maestro (DL II
125). Ni que decir tiene que la cronologia hace imposible tal
encuentro,'® pero esto a la biografia antigua le interesa mds
bien poco a la hora de construir tépicos significativos.

2. Intervencion de un ordculo

Otras veces, es un ordculo el que impele al discipulo a iniciar-
se en la filosoffa, e incluso a buscar a su maestro. Socrates,
evidentemente, es el caso paradigmadtico, si tenemos en cuenta
lo que €l mismo explica en la Apologia (20e-21a, 23b): dirigi6
su vida hacia la busqueda de la verdad a partir de un ordculo.
Siguiendo esta linea, en fuentes tardias Aristételes también fue
exhortado a dedicarse a la filosoffa por el ordculo délfico, y
se fue a Atenas para encontrar precisamente a Sdcrates; sola-
mente a la muerte de éste se convirtié en discipulo de Platon
(Vita Marciana 5 Diiring = Vita Vulgata 4 Diiring). En rea-
lidad, la intervencion délfica en la conversidon de Aristoteles
podria explicarse sencillamente como un calco tépico de la
conversién oracular de Sdcrates.!!

El contrapunto parddico al ordculo inicidtico lo ofrece Di6-
genes, a quien el ordculo impele, no a la filosofia, sino a falsi-

10 Sobre este detalle cronoldgico en particular, cf. D. Knoepfler, 1991, p. 171.
' De esta opinidn es A. S. Riginos, 1976, p. 131. O. Gigon, 1946, pp. 7-8, to-
davia va mds lejos y afirma que las conversiones de Pitdgoras, Didgenes y Zenon
podrian estar igualmente basadas en el modelo de conversion socrdtica. En nuestra
clasificacion, en cambio, como se verd mds adelante, no se establece ninguna rela-
cion, al menos explicita: el modelo socrdtico sin duda afecta a todos los filésofos



NOVA TELLVS, 26+2, 2008, pp. 67-102 73

ficar moneda (DL VI 20).!2 La existencia de esta parodia, tan
del gusto cinico, demuestra, no obstante, que el topico del
ordculo como punto de partida en la conversién filosofica era
bien conocido por la biografia antigua. Por otro lado, Didge-
nes acaba refugidndose en Atenas, huyendo de su patria, pre-
cisamente a causa de este ordculo malentendido, y es alli don-
de conoce a Antistenes, de nuevo en contra de la cronologia, y
empieza efectivamente a filosofar, de manera que, en realidad,
podriamos decir que la iniciacion oracular se completa a pesar
de si mismo.

3. La imagen de la “caza” filosofica

Una de las formas mds interesantes de conversion a la filo-
soffa es aquella en que el maestro “caza” (Bnpdw), captura al
discipulo, a menudo después de un encuentro fortuito, que en
realidad suele ser interpretado como el resultado de un azar o
gracia providencial, aquello que el helenismo llamaba toyn.'?
Es la manera como Jenofonte es “cazado” por Sdcrates cuando
se encuentran casualmente por las calles de Atenas y el maes-
tro le pregunta: “;Do6nde se hacen los hombres personas de
bien?” (mod 8¢ xaloi kdryoBol yiyvovton dvBpwnot;); al no poder

que experimentan una conversion a la filosoffa como cambio de vida, pero no pa-
rece que esté en la base de sus procesos desde un punto de vista narrativo o tépico.

12 Didgenes no comprende el ordculo, como suele suceder en la mitologia: Apo-
lo concede a Didgenes 10 noAitikov vopopo, donde vopope designa ambiguamente
“moneda” y “costumbre”; lo que Apolo concede en realidad a Didgenes es pues ir
contra corriente de las normas y prdcticas sociales, pero €l interpreta el ordculo en
sentido literal y se dedica a falsificar la moneda de su ciudad. Sobre esta anécdota
biogrdfica, que ha sido objeto de muiltiples interpretaciones, y que incluso podria
basarse en datos histdricos, cf. M.-O. Goulet-Cazé, 1991-1992, pp. 3892-3894; G.
B. Donzelli, 1958, pp. 96-107; y, mds recientemente, F. Casadests, 2007, pp. 45-
62; véase también el andlisis mds de tipo doctrinal que hace I. Gugliermina, 2006,
pp. 97-102.

13 Una breve referencia a esta forma de conversion puede hallarse en J. P. Du-
mont, 1987, pp. 87-88.



74 GRAU / MODELOS DE CONVERSION E INICIACION A LA FILOSOFIA

aquél responder, Sdcrates lo insta a seguirlo para que pueda
aprenderlo (DL II 48). Estilpon captura de idéntica manera a
Demetrio discutiendo con €l sobre la naturaleza del bien (DL
II 116). Polemén llevaba una vida depravada y se embriagaba
constantemente, hasta que paso un dia ebrio, casualmente, por
delante de la escuela de Jendcrates, quien estaba en aquel mo-
mento pronunciando un discurso precisamente sobre la mode-
racion: el joven Polemon fue “cazado” en el acto por sus pa-
labras (dxodwv 8n 10 petpdkiov kot dAiyov €0npdbn), entré en
la escuela, y al cabo de los afios llegé incluso a superar a los
demads discipulos y a suceder a su maestro al frente de la misma
(DL 1V 16). Crantor fue a su vez “cazado” (810 kol OnpacOijvor
Kpavtopa b’ ovtod) por la voz de Polemon, que no era ni
demasiado aguda ni demasiado grave (DL IV 24). Y Parmé-
nides fue atraido a la vida contemplativa por los razonamien-
tos de Aminias, el pitagérico (DL IX 21). La captura, por
tanto, suele producirse mediante un juego rdpido de preguntas
y respuestas, o bien mediante un discurso, es decir, con el uso
del instrumento privilegiado de los filésofos, que, como el de
los poetas, es la palabra.

Semejante “caza” no deja de tener connotaciones eréticas en
numerosos casos. Arcesilao, que habia sido discipulo de Teo-
frasto, es capturado por Crantor, que se habia enamorado de
él, mediante un juego de citaciones euripideas (DL IV 29):

0 8¢ p1hocogiog fipo, kol adTod Kpdvtmp épmtixie Srortebeic énibe-
10 10 €€ "Avdpouédag Evpinidov mpoeveykdevog:

@ mopBév’, el coouui ’, elon pot xéprv; (fr. 129 Kannicht)
Kol 0¢ T0r &xOpeva:

dyov e, @ Eéve, elte Suwid’ £0éderc elt’ dhoyov. (fr. 129a Kan-
nicht)
£x T00TOVL GLVNGTNY GAANALOLY.

Pero €l sentia pasion por la filosofia, y Crantor, que se sentia
atraido amorosamente por él, le preguntd citdndole las palabras
de la Andromeda de Euripides:

“Oh joven doncella, si te salvara, ;me quedards agradecida?”



NOVA TELLVS, 26-2, 2008, pp. 67-102 75

Y €l contestd con el verso siguiente:

“Llévame, extranjero, tanto si me quieres de criada como de
esposa’.
Desde entonces vivieron uno con otro. (Traduccién de C. Garcia
Gual)'#

Idéntica relacion, naturalmente, se produce entre la pareja de
filésofos mds célebre de la tradicidon biogrdfica, Crates e Hi-
parquia. Ella se enamoro del maestro a causa de su manera de
hablar, literalmente “fue cazada” por sus palabras, siguiendo
la imagen que venimos comentando: £0npdfn 3¢ toic Adyoic.
A partir de este momento, amenazd a sus padres con suici-
darse si no la entregaban en matrimonio a Crates (DL VI 96).
Y también Zenon de Elea es discipulo y a la vez amante de
Parménides (DL IX 25). En realidad, la doctrina estoica sobre
el enamoramiento consistia precisamente en una caza (6Mpo.)
de los jovenes imperfectos pero naturalmente dispuestos a la
virtud,' y de ahi que, en la doxografia misma de Zendn, se
insista en que “también sentird amor el sabio hacia los jovenes
que en su aspecto evidencian su noble disposicion natural ha-
cia la virtud, segtin dicen Zendn en su Repuiblica y Crisipo en
el libro primero de Sobre las formas de vida, y Apolodoro en su
Etica” (DL VII 129). La “caza” de discipulos quedé comple-
tamente asociada, segun parece, a otro topico biografico: el de
las relaciones amorosas entre maestro y discipulo.'¢

La imagen de la caza para el proceso de captacion de un dis-
cipulo por parte de un maestro que, como acabamos de ver, es
bastante recurrente en las biografias, parece haber sido toma-
da de Jenofonte (Memorables, 11 6.28).!7 En el momento dlgi-

14 C. Garcfa Gual, 2007.
15 Cf. Plutarco, De communibus notitiis aduersus Stoicos, 1073c.
16 Cf. S. Grau, en prensa.

17 Véase, asimismo, el final del Cinegético del mismo Jenofonte, donde se
afirma que la verdadera caza filosdfica, que persigue la virtud y busca auténticos
talentos, se opone a la caza sofistica.



76 GRAU / MODELOS DE CONVERSION E INICIACION A LA FILOSOFIA

do de la discusion sobre el modo como deben ser los hombres
con quienes vale la pena trabar amistad y como hay que obte-
nerla, Sécrates usa con Critobulo esta metafora de la caza:

A Boppdv, Egn, & KprtoPovde, melpd dyabog yiyvesBor, kol
T0100T0¢ Yevopevoc Onpdv émyeipet Tovg kaholg e kdryaBoic. Towmc
& v 11 oot k&yw cvAlaPely eig TV 1OV KoADY Te K&yolbdy OMpov
Exout 101 TO £pOTIKOG eivarl.

iAnimo, pues, Critobulo! Intenta ser bueno, y, cuando lo hayas
conseguido, trata de cazar a los hombres de bien. Tal vez yo tam-
bién podria ayudarte un poco en esta caceria por el hecho de que
soy entendido en cosas de amor. (Traduccién de J. Zaragoza)'®

Se trata, por tanto, de una imagen claramente socratica, que
tiene que ver con el afdn del maestro por descubrir almas no-
bles que merezcan ser convertidas a la filosofia, a la cual no
falta de origen un claro componente erético, ya presente en los
Memorables, explicito en la relacién de Crates e Hiparquia, o de
Créntor y Arcesilao, como hemos visto. La conversion, ademads,
es en todos estos casos el resultado de un azar providencial
que designa para el discipulo al maestro que su vocacion ya
le llamaba a seguir. En el caso especial de Platon, es su futuro
maestro Socrates quien suefia el dia antes del encuentro entre
ambos que un cisne se eleva volando de su regazo al crecer y
encandila con su canto a cuentos lo escuchan; la interpretacion,
que el mismo Laercio ofrece, resulta obvia: el discipulo estd
destinado, desde antes, incluso, de entrar en contacto con su
maestro, a superarlo (DL III 5)."

Las condiciones de tales encuentros se reproducen idénti-
cas, aunque es cierto que solo se usa explicitamente la imagen
de la “caza” en algunas ocasiones. Sin embargo, que la ima-
gen era en si misma un tépico biogrifico, independiente de la

18 J. Zaragoza, 1993.

19 La tradicién pervive en Olimpiodoro, In Platonis Alcibiadem commentarii, 82-
85 Westermann; Vita Platonis Anonima, 26-30 Westermann; y en la Suda, s. u.



NOVA TELLVS, 26-2, 2008, pp. 67-102 77

doxografia particular de cada personaje, lo demuestra el hecho
de que aparece en las biografias de fildsofos de escuelas y
épocas muy distintas, como hemos visto, si bien sélo se ex-
plicita en la doxografia estoica, que la habria, por asi decirlo,
oficializado. Hasta tal punto se trataba de un tdpico habitual
que Jeronimo de Rodas afirma (DL IX 112 = fr. 7 Wehrli):

‘Qc mopd Toig Trvbong kol ot pedyovteg toedovot kol ol SidkovTec,
oVtm tdv 91hocdewv ol pév Sidkoviec Onpdot Tovg pabntdc, ot 8¢
pevyovieg, koBdmep kol 6 Tipwv.

Como entre los escitas disparan sus flechas tanto los que atacan co-
mo los que se retiran, también entre los fildsofos unos cazan a
sus discipulos persiguiéndolos, y los otros retirdindose, como Ti-
mon [de Fliunte]. (Traduccién de C. Garcia Gual)

La imagen, naturalmente, no puede ser casual y su uso debia
de ser habitual, al menos en la tradicion biogrdfica, desde los
autores peripatéticos. Por otro lado, cuando no se usa expli-
citamente la imagen de la caza, los verbos para indicar que
un filésofo sigue a un maestro suelen ser diversos: “escuchd”
(fxovoe), “siguid” (MkoAovBer), “se dirigid a” (érpeye), “filoso-
f6 con” (cuvvepihocdget, 0 simplemente ¢ép1locdeer), y, espe-
cialmente “arribé a puerto” (rapélofe), una metdfora intere-
sante que prosigue con la idea providencialista del encuentro
del discipulo con su maestro.?

4. Captura mediante la lectura de un libro
Una variante del modelo anterior es la captura del discipulo

no por la intervencion directa, fisica, del maestro, sino me-
diante la lectura de un libro, de un pasaje concreto de un autor

0 Debo agradecer al Dr. J. L. Lépez Cruces, de la Universidad de Almeria, que
llamara mi atencidén sobre este uso metaférico. Véase, asimismo, F. Alesse, 2000,
p- 30.



78 GRAU /MODELOS DE CONVERSION E INICIACION A LA FILOSOFIA

(no necesariamente un filésofo), o incluso a través de una
representacion dramdtica. El cambio de vida consiguiente a
la conversién se realiza de la misma manera, y el proceso es
igualmente subito, de “caza”, con la diferencia de que en este
caso no interviene directamente el maestro, sino que el azar
providencial habitual en el tipo anterior de conversién actia
aqui de una forma ain mds impactante.

Epicuro es atraido de este modo a la filosofia, al leer un
libro de Demdcrito (DL X 2), o bien, seguin otras versiones,
después de haber leido el pasaje hesiddico sobre el Caos, al no
convencerle las explicaciones que le daban sus maestros (DL
X 2). Un caso especialmente significativo es el de Zendn de
Citio, a quien un ordculo habia aconsejado que frecuentara a
los muertos, es decir, los libros de los antiguos: de ahi nacié
su inclinacion a la filosoffa (DL VII 2). O, segtin otra version,
tras el naufragio del barco en el que viajaba, llega a Atenas
por azar, y mientras lefa un dia los Memorables de Jenofonte
—precisamente el libro de donde, como hemos visto, parece
extraida la imagen de la “caza” filoséfica—, pregunta al libre-
ro donde puede encontrar un maestro a la altura de Sdcrates;
éste le aconseja seguir a Crates, que pasaba casualmente por
alli (DL VII 2-3). Todavia una tercera version: el padre de
Zendn, comerciante, ya le trafa desde que era pequefio li-
bros de los socraticos (DL VII 31). Todas las versiones no
son mds que variantes minimas de un mismo topico sobre la
conversion filosofica a partir de la lectura de un libro, aunque
aparecen también combinadas diversas formas de conversion
de las que ya hemos analizado: la intervencion de un ordculo,
la “caza” providencial por parte de Crates y naturalmente la
intervencién del libro; queda claro, sin embargo, que predo-
mina este tercer elemento, a la vez que es constante también
la referencia a la toyn providencial, muy del gusto estoico
(DL VII 5). Segun su biografia, muchos se hicieron discipulos
de Her4clito tras leer su enigmadtico libro, caso especialmente
raro (DL IX 6). Y en este apartado debe colocarse también la



NOVA TELLVS, 26-2, 2008, pp. 67-102 79

conversion de Crates, que se produjo después de ver, en una
tragedia, a Télefo vestido a la manera cinica;?! a partir de este
instante, repartié entre sus conciudadanos todos sus bienes y
abraz¢ la filosoffa cinica (DL VI 87). En esta misma estela to-
pica debe situarse, por supuesto, la célebre conversion de San
Agustin, donde interviene igualmente un libro, en este caso la
Biblia, y el contexto presenta idénticos ecos providenciales,
con la famosa exhortacion tolle, lege (Confesiones VII 29).

5. Cambios de escuelas

Existen también algunas conversiones de una escuela filosofi-
ca a otra: Bion, el caso mds curioso, cambio de escuela varias
veces, de la Academia al Cinismo vy, finalmente, al Peripato
(DL IV 51); Dionisio, después de ser discipulo de Zenén de
Citio, se pasé a los Cirenaicos,?? y por ese motivo se le apodé
“el transfuga” (DL VII 166); Arcesilao abandoné a Teofrasto
para hacerse discipulo de Crantor, alegando que era un dios o
que pertenecia sin duda a la raza de los hombres de la Edad de
Oro (DL IV 22. 29); Metrocles habia sido discipulo de Teo-
frasto antes de ser ganado por Crates para el cinismo (DL VI
94, 95); Crisipo dejé el Portico y se pasé a la Academia (DL
VII 183); y Metrodoro de Estratonicea dejo a Epicuro para
hacerse discipulo de Carnéades (DL X 9).

Cambiar de escuela, en todo caso, es una decision que siem-
pre se produce por el contacto personal con un maestro, como
hemos ido observando en todos los modelos, y, desde luego,
no estaba muy bien visto, como parece 1gico: a propodsito de
Metrodoro, Didgenes Laercio afirma que seguramente aban-
dono a Epicuro porque estaba desbordado por las bondades

21 Télefo y Heracles son tomados habitualmente como héroes cinicos: cf. R.
Hoistad, 1948, pp. 33-63.

220 a los epictreos, segtin Ateneo, 281d.



80 GRAU /MODELOS DE CONVERSION E INICIACION A LA FILOSOFIA

insuperables del maestro (DL X 9), y también critica a Crisipo
por dejar el Pértico, en el epigrama que le dedica (DL VII 184):

Ayylaose Bdiyov ékmiav yovdov
Xpvownmog, 008’ épelcato
0V THg 6700, 0VY N¢ TATPNG, 0V THG YuxAc,
SN’ AAOe S’ é¢ Aldew. (= Antologia Palatina, VII 706)
Sinti6 vértigos Crisipo al trasegar un chorro
del licor de Baco, y no dej6 a buen recaudo
ni el Pértico, ni su patria, ni su vida,
sino que se encamind a la mansién de Hades. (Traduccién de C.
Garcia Gual)

También llama desertor a Ariston (uetéBeto), por haber aban-
donado a Zendn de Citio mientras €ste estaba enfermo (DL
VII 162), y por tal motivo le dedica igualmente un epigrama
cargado de malicia, burldndose de la forma en que muri6 (DL
VII 164). Pero donde mejor se observa que cambiar de escue-
la no estaba muy bien connotado en la tradicion biogréfica es
en la respuesta de Arcesilao a uno que le preguntaba por qué
los filésofos se pasaban de otras escuelas a la de Epicuro, pero
nunca de la de Epicuro a las demds: responde Arcesilao que
un hombre puede convertirse en eunuco, pero un eunuco ya
no puede convertirse en hombre (DL IV 43). Es evidente que
estas anécdotas se generaron en el contexto de las rivalidades
entre las escuelas, de manera que es facil pensar que no vieran
con buenos ojos que algunos de los suyos se pasaran, por asi
decirlo, a la competencia.

6. Algunas conversiones peculiares

Existe un par de conversiones curiosas, dificiles de encajar en
esta clasificacion, sin duda porque se desarrollan en contexto
cinico. Didgenes se convirtio a la filosofia al ver una rata que
corria arriba y abajo sin parar, que no temia la oscuridad ni



NOVA TELLVS, 26-2, 2008, pp. 67-102 81

sentia deseo por nada: de esta manera descubrié Didgenes el
remedio a sus propias dificultades y se hizo discipulo de An-
tistenes (DL VI 22).23 Y Metrocles se hizo discipulo de Crates
después de que éste le convenciera, con una gran profusion
de ejemplos practicos, de que dejar escapar ventosidades es
algo bien natural y no ha de avergonzar a nadie; Metrocles,
en aquel momento, se encontraba al borde del suicidio porque
se le habia escapado un sonoro pedo mientras pronunciaba un
discurso (DL VI 94). Naturalmente, ambas conversiones tie-
nen resonancias comicas y pertenecen a una escuela, la cinica,
empeifiada en contravenir los valores establecidos y reputados
socialmente, por lo que no es de extrafiar que su clasificacion
resulte dificil; sin embargo, no dejan de presentar contactos
con el azar providencial de un encuentro que aparece en no
pocos modelos de conversion, seglin acabamos de analizar.

III. Signos externos de la conversion a la filosofia
1. Ruptura con el propio pasado

Un signo de conversidn inequivoco y frecuente es renegar del
propio pasado, algo que se manifiesta a menudo en la destruc-
cion de las obras escritas anteriormente por el nuevo filésofo,
en especial tragedias y composiciones poéticas. El paradigma
en este caso es Platon, que habia escrito tragedias y ditiram-
bos en su juventud, pero los quemd al convertirse (DL III 5).%
También Metrocles, al hacerse discipulo de Crates, quemd los
apuntes que habfa tomado de su maestro anterior, Teofrasto
(DL VI 95), lo cual demuestra que el tépico de la conversion
funciona narrativamente de la misma forma, aunque se trate

23 Cf. también Eliano, V. H., XIII 26.

24 La anécdota se recoge también en fuentes mds tardfas: Olimpiodoro, In Pla-
tonis Alcibiadem commentarii, 74-76 Westermann, y Platonis vita anonyma, 113-
116 Westermann.



82 GRAU /MODELOS DE CONVERSION E INICIACION A LA FILOSOFIA

de una conversion de una escuela a otra. El cardcter tépico de
estos signos de conversion se confirma ademas en el hecho
de que Metrocles y Platon emplean exactamente la misma
formula al quemar los escritos de su vida anterior, una cita
de la Iliada (XVIII 392): ““Heatote, npdpol’ @de- Oftic vi 11
oeto yoriler”.

Lo mismo podemos afirmar de Empédocles, que quema sus
poemas de juventud, entre los cuales constaba un Himno a
Apolo, de estilo homérico; €l, sin embargo, no renuncia a sus
tragedias, en claro contraste con Platén (DL VIII 57).% Bidn,
al convertirse en liberto, quemo también los libros de su anti-
guo amo, que era rétor, y se consagro a la filosofia (DL IV 47).
Este caso llama la atencion porque lo que se quema no son los
libros del propio filésofo, pero la estructura narrativa, que es
lo importante para la construccion de un sentido tipificado,
es idéntica: quema de obras que pertenecen a una vida ante-
rior, para manifestar la radicalidad de la nueva opcion de vida.
Se confirma de este modo su cualidad de tépico biografico es-
tablecido.

Crisipo, a su vez, no quema los libros al convertirse, pero
abandona las carreras de fondo a las que se dedicaba anterior-
mente (DL VII 179). Otro signo de conversion es deshacerse
de todas las propiedades antes de cambiar definitivamente de
vida, algo que no sélo hardn los santos posteriores, cuyas bio-
graffas beben también de esta tradicién:?® es lo que hace Hi-
parquia cuando se une a Crates (DL IX 96), asi como Pirrén
(DL IX 63), o Antistenes, quien, después de su encuentro con
Sdcrates, vende todas sus posesiones y se queda tinicamente

%5 No obstante, algunas versiones recogen que no fue €l mismo quien quemao
sus poemas, sino su esposa o una hija suya. Los motivos que lo impulsan a hacerlo
son igualmente variados: por negligencia o descuido, o bien porque estaba inaca-
bado. Todo entra, pues, dentro de los pardmetros habituales del tépico de la quema
de la propia obra.

26 En efecto, este signo de conversién de los filésofos griegos interesaba mucho
a los cristianos, como no podia ser de otro modo: véanse, por ejemplo, los comen-
tarios a la conversién de Antistenes que hace San Jerénimo, louin. II 14.



NOVA TELLVS, 26+2, 2008, pp. 67-102 83

con su wuatov (San Jerénimo, louin. 11 14), o igualmente Cra-
tes, que, tras convertirse, reparte todos sus bienes entre sus
conciudadanos (DL VI 87). También Crisipo abandona todos
sus bienes al convertirse y cambia de vida (DL VII 179), aun-
que una tradicion peor intencionada afirma que se dedico a
la filosofia sélo después de que le embargasen todas las pose-
siones (DL VII 181): se trata, naturalmente, de una deforma-
cion parddica del mismo tdpico. Queda claro, en todo caso,
que la conversidn a la filosofia conlleva una renuncia a la vida
anterior para abrazar con radicalidad el nuevo estilo de vida.
Incluso Didgenes afirma que falsific6 moneda antes de con-
vertirse en fildsofo, pero en su situacion actual no lo haria de
ningin modo (DL VI 56).

2. Cambio de nombre

La conversion puede implicar también un cambio de nombre,
algo habitual en algunos héroes como resultado de un proceso
inicidtico,?’” y que sucede también posteriormente en la tradi-
cion cristiana tras el bautizo o el ingreso en una orden monds-
tica. Del mismo modo, algunos filésofos cambian su nombre
al convertirse a la filosoffa, aunque el nombre que adoptan
puede tener origenes muy variados, habitualmente relaciona-
dos con la etimologia popular. Epiménides, por ejemplo, era
llamado Cures por los cretenses, después de un verdadero ri-
tual inicidtico, en este caso (DL I 115). Clitémaco adopté este
nombre al llegar a Atenas para aprender filosofia, ya que antes
se llamaba Asdrubal, como buen cartaginés que era (DL IV
67). A Teofrasto, que antes se llamaba Tirtamo, le cambié el
nombre el mismo Aristételes (DL V 38), a causa del caracter

27 Un buen resumen en A. Moreau, 1992, pp. 228-230. El cambio de nombre
se convierte en simbolo de una muerte y resurreccion rituales tras un proceso ini-
cidtico, del mismo modo que aquf el filésofo entra en una nueva vida después de
su conversion.



84 GRAU /MODELOS DE CONVERSION E INICIACION A LA FILOSOFIA

divino de su discurso, 81 10 O¢lov tfi¢ ppdoemg (Olimpiodoro,
In Platonis Alcibiadem commentarii, 26-33 Westermann; Pla-
tonis vita anonyma, 17-21 Westermann). Y, naturalmente, el
cambio de nombre mds célebre es el de Platén, que se llamaba
originalmente Aristocles, como su abuelo, y pasé a llamarse
asf ya sea por la amplitud de su espalda o de su frente (y en-
tonces fue Ariston, su maestro del gimnasio, quien le cambid
el nombre), ya sea por la amplitud de su discurso (DL III 4).28
La construccién, claramente por etimologia popular, aparece
relacionada en las fuentes precisamente con la anécdota de
Teofrasto, y no parece tener fundamento real alguno, por su-
puesto: J. A. Notopoulos demuestra que el nombre “Platon” era
habitual en la Atenas del siglo 1v a. C., de manera que se trata
de un simple juego etimoldgico.? El mismo juego que apare-
cerfa en el nombre de Didgenes cinico, a partir de Ato-yevng,
“hijo de Zeus”: Cércidas se refiere al cinico en un meliambo
(fr. 1 Powell = 54 Livrea) como Zavog yovog, y este epiteto
solo se reencuentra en las Traquinias de Soéfocles (vv. 956
y 1066), aplicado a Heracles, precisamente el modelo de los
cinicos, de manera que podria tratarse de un juego literario.*
Si a ello le afladimos que, segtin la Suda, s. u. Awyévng, Didge-
nes se llamaba inicialmente Cledn, y habria cambiado de nom-
bre tras escuchar a Antistenes disertar contra la fama (xA£oc),
tendriamos, quizd, otro filésofo que habria cambiado signifi-
cativamente de nombre al abrazar la opcion de vida filoséfica.

Otros filosofos reciben un sobrenombre, por diversos mo-
tivos, a partir de una caracteristica personal propia, normal-
mente con cierta malicia: Teodoro es llamado “el ateo” (DL 11

28 También en Olimpiodoro, In Platonis Alcibiadem commentarii, 25, 26-33
Westermann; Platonis vita anonyma, 17-21 W; Suda, s. u.

2 Cf. J. A. Notopoulos, 1939. El autor demuestra que todas las explicaciones
del nombre de Platén remontan a fuentes peripatéticas, o cuanto menos alejandri-
nas, y concluye que la construccion entera es “the product of the aetiological and
etymological tradition that was a concern of the Alexandrians”.

30 Cf. J. L. Lopez Cruces, 2004.



NOVA TELLVS, 26-2, 2008, pp. 67-102 85

100), Ariston, “el calvo™ o “el sirena” (DL VII 160), Dionisio
“el renegado”, porque no afirmaba, como el resto de estoicos,
que el dolor es un indiferente, a causa de una enfermedad en
los ojos de la que sufria muchismo (DL VII 166); Licon era
apodado Glicén (TAvkwv), por la dulzura de su hablar (DL
V 66), Cleantes, “el que saca agua del pozo” (®pedviing),
porque mientras se dedicaba a la filosofia regaba jardines (DL
VII 168), o, por supuesto, Didgenes “el perro”. Hasta diez so-
brenombres maliciosos se le atribuyen a Pitaco (DL I 81), algo
que debe interpretarse como un ataque a la figura de un tirano,
de notable gusto popular. A Cleantes se le llamaba “el burro”,
porque era el unico capaz de cargar el fardo de Zenon: a0tog
uévog dvvacBon Bactdley 10 ZAvmvog eoptiov (DL VII 170).

Aristoteles recibid diversos sobrenombres de su maestro
Platon, todos ellos elogiosos y referidos a su gran capacidad
intelectual: avayvootng (Vita Marciana 6 Diiring), por su in-
gente actividad lectora, y 6 Novg (Vita Marciana 7 Diiring).
También Demdcrito llevaba el sobrenombre de Sofia (DL IX
50; DK 68 A 18), y Protdgoras era denominado Logos (DK 80
A 3). Aunque lo mds habitual es que el filésofo reciba el so-
brenombre a partir de su escuela o de su maestro, o incluso de
su actividad primordial, como en el caso de Arquelao el Fisico
(DL II 16).3!

Finalmente, algunos nombres se interpretan de un modo
popular, directamente como nombres parlantes a partir de la
peripecia biogréfica del fildsofo. Los casos mds notables son
Eudoxo, llamado asi, naturalmente, por su gran fama (DL
VII 91), y Pitdgoras, porque proclamaba la misma verdad
que el dios Pitio, es decir, Apolo (ITvBiov dyopebewv), quizds
también por alusion maliciosa al plagio que hizo, segun la
tradicion biogréfica negativa, de la pitia Temistoclea (DL VIII
21). Esta forma de cambio de nombre puede ponerse por tanto
en relacion con lo que les sucede a algunos héroes tras haber

31 En este punto se entretenia R. Hope, 1930, p. 147.



86 GRAU / MODELOS DE CONVERSION E INICIACION A LA FILOSOFIA

llevado a cabo alguna gesta,*? pero parece mds bien que se
trate de simples explicaciones de falsa etimologia popular, en
la que el nombre explica aquello que designa, tan gratas a la
mentalidad griega antigua; en todo caso, no se informa que
estos personajes tuvieran antes otro nombre. Un buen ejemplo
de esta préctica es el cambio de nombre de Crisipo a Cripsipo
(de xponto y (nrnog) que hizo Carnéades para bromear sobre
el hecho de que su estatua del Cerdmico quedaba tapada por
una estatua ecuestre cercana, tan diminuto era el personaje
(DL VII 182). No obstante, es importante remarcar que la tra-
dicion biogrédfica conserva la nocién de que un filésofo, como
un héroe, puede cambiar de nombre tras su iniciacién o bien
después de haber realizado una “gesta” significativa, en esta
ocasion su conversion a la nueva vida filoséfica.

IV. “Ritos” de iniciacion a la filosofia

Una vez que el nuevo filésofo se ha convertido a la filosofia
a todos los efectos, comienza propiamente el proceso de su
iniciacion. Es posible que los maestros tengan un gran nimero
de seguidores, en forma de masas enfervorizadas por sus cua-
lidades, normalmente de tipo taumatuirgico, como le ocurre a
Empédocles (DL VIII 70), o bien porque han quedado prenda-
dos de su libro, tal como veiamos en el caso de Heraclito (DL
IX 6), pero habitualmente la actividad filoséfica se organiza
en escuelas, cuya estructura aparece perfectamente definida.

1. Iniciaciones en el contexto de una escuela
0 de la mano de un maestro

La estructura de las escuelas filoséficas, en efecto, suele pare-
cerse a la de un Museo.? Y, ciertamente, Platén consagré un

32 Cf. A. Moreau, 1992, pp. 228-230.
33 Aunque sus argumentos han sido desestimados en varios aspectos, es cldsica
para la organizacion de las escuelas filoséficas la obra de P. Boyancé, 1972, espe-



NOVA TELLVS, 26-2, 2008, pp. 67-102 87

bosque a las Musas al fundar la Academia (DL III 7);** a par-
tir del testamento de Teofrasto podemos deducir igualmente la
existencia de un Museo en el Liceo, cuando pide que se eri-
ja allf mismo una estatua en honor de Aristételes (DL V 51);y
la casa de Pitdgoras era denominada por los habitantes de Me-
taponto “templo de Deméter” o “templo de las Musas” (DL
VIII 15). Otra cuestion distinta son las famosas practicas mis-
téricas y sectarias, con doctrinas secretas incluidas, que apa-
recen a menudo en las fuentes para referirse sobre todo a los
circulos pitagdricos (DL VIII 14-18; Porfirio, Vita Pyth., 19,
20; Jamblico, De uita Pyth., 30).% Lo cierto es que Empédo-
cles, discipulo de Pitdgoras segun la tradicion, fue acusado
de revelar sus secretos y se le prohibié entonces participar en
las reuniones (DL VIII 54), algo parecido a lo que le sucedio,
siempre segun las fuentes biogrdficas, también a Platén (DL
VIII 54, 55).

Sea como fuere, entrar en una escuela filoséfica implicaba,
como hemos visto, un cambio de vida e incluso una cierta
“regla” al estilo de los posteriores monasterios, de los cuales
estas escuelas son en cierto modo precedentes: Pitdgoras es
de nuevo el caso mds explicito, con su propuesta de un gran
numero de prescripciones que tienen mds de religiosas que
de filoséficas,?® e incluso con su forma de vida comunitaria,
donde todos los bienes son puestos en comun.” Pero también

cialmente la tercera parte, pp. 229-347. Segtin el autor, estaban estructuradas como
un auténtico Biocog alrededor de las Musas, cuyo origen habria que rastrearlo en
los circulos pitagoricos, que Platén habrfa incorporado mds tarde en la Academia
(p. 265), la cual “se présente comme un véritable thiase des Muses” (p. 261); de
aqui se habria llegado hasta las prescripciones casi litirgicas de Licén para las
reuniones del Liceo (pp. 320-322).

3 Tambiénen Olimpiodoro, In Platonis Alcibiadem commentarii, 152-154 Wester-
mann; Platonis vita anonyma, 154-155 Westermann.

3 Sobre este controvertido tema, cf. W. Burkert, 1962 [1972], pp. 162-163.

3 Porfirio, Vita Pyth., 20, 40; Jamblico, De uita Pyth., 30, 68, 188, 225; DL
VIII 22-24.

37 Jéamblico, De uita Pyth., 28, 30, 74-75, 167; Porfirio, Vita Pyth., 33.



88 GRAU /MODELOS DE CONVERSION E INICIACION A LA FILOSOFIA

Cleobulo da una larga lista de normas de conducta (DL I 92),
Epicuro vive en el Jardin con sus seguidores, unidos por lazos
de amistad y observando una serie de prescripciones y cos-
tumbres comunes (DL X 9-10), e incluso Didgenes prescribe
normas de conducta y de vida comunitaria a sus discipulos
(DL VI 31). Ademds, puede inferirse que la forma de vida
del Liceo debia también ser algo parecido a una comunidad,
especialmente a partir de la lectura de los testamentos peri-
patéticos,*® y quién sabe si el modelo hay que rastrearlo en la
Academia.

La lealtad al maestro era ciertamente la mayor virtud que
puede encontrarse en un filésofo segtin las biografias: se dice
explicitamente, para elogiar a Espeusipo (DL IV 1) y a Jend-
crates (DL IV 11), que fueron siempre fieles a las doctrinas
de Platén, e incluso se elogia esto mismo en Aristételes (DL
V 1), a pesar de las rivalidades entre ambos en las que se en-
tretienen morbosamente otras fuentes,* por no hablar de Epi-
curo, que proclama en su testamento la importancia de man-
tenerse fiel a las ensefianzas del maestro (DL X 17). En el
contexto de los elogios a Jenofonte por su gran piedad, el mo-
tivo mdximo de alabanza es que fue muy fiel a su maestro
Sdcrates (DL II 56). Al contrario, por supuesto, la secesion es
un terrible “pecado”, especialmente si se produce en vida del
maestro, tal como veremos mas adelante.

Es frecuente que los maestros busquen jovenes para la es-
cuela, siguiendo la imagen ya analizada de la “caza”. Timon,
por ejemplo, se dedicaba a capturar discipulos en los jardines

3 Especialmente significativa es la mencidn, dentro del testamento de Estra-
tén, de toda una serie de mobiliario para comer en comunidad (DL V 62). Sobre
la autenticidad y la transmision de estos documentos, véase, sin embargo, H. B.
Gottschalk, 1972.

% Como el alejamiento de la Academia por parte de Aristdteles mientras Platén
aun vivia (DL V 2, Suda, s. u. 'Apistotéing, Eliano, V. H., III 19; IV 9), o la mas
terrible, que preserva Eusebio de Cesarea (Praep. euang., XV 2.5), segun la cual
Aristételes ni siquiera asistié a los funerales de Platdn, e incluso intentd destruir
sus libros. Evidentemente, se trata de biografias hostiles a Aristételes.



NOVA TELLVS, 26-2, 2008, pp. 67-102 89

(DL IX 112). E incluso, en alguna ocasidon, reldnen en la es-
cuela a sus propios parientes, como Epicuro (DL X 3).

En ocasiones, el discipulo tiene que insistir con mucha
perseverancia para que el maestro quiera incorporarlo a su
escuela, en lo que podriamos considerar auténticos procesos
inicidticos. Son especialmente significativos los que ocurren
en el marco de la escuela cinica, algo que no es de extrafar
porque es la escuela que propone un cambio de vida mds ra-
dical. Asi, Hiparquia tuvo que practicar el mismo género de
vida que su maestro y amante, Crates, para conseguir ser a la
vez su discipula y su esposa (DL VI 96). Ménimo tuvo que
hacerse pasar por loco para convertirse en discipulo de Di6-
genes (DL VI 82). Y de lo mds largo y costoso fue el proceso
inicidtico de Zendn, a quien su maestro Crates, para curarlo
de golpe de todo pudor, le ordend que pasease por el Cerdmi-
co de Atenas con una olla llena de puré de lentejas sobre la
cabeza; Zenon, por vergiienza, quiso cubrirla para esconderla,
pero entonces el maestro se la rompié de un golpe de bastdn,
y el puré se le iba derramando por entre las piernas, de mane-
ra que Zendn salié huyendo, mientras Crates le reprochaba: ti
pevyetg, Povikidiov; o0dev Sewvov mémovBoc (DL VII 2, 3, 31).
Paradigmatico es el proceso de Didgenes, que fue aceptado
por Antistenes s6lo después de que lo estuvo persiguiendo con
gran insistencia, hasta el punto de dejarse golpear en la cabeza
por el maestro (DL VI 21).

La iniciacién puede presentar, pues, pruebas mds 0 menos
duras para el nuevo discipulo, e incluso algunas recuerdan de
cerca las iniciaciones rituales que recogen los antropélogos.*
Si dura era la iniciacidn de Zendn que acabamos de comentar,
por cuanto su maestro lo ridiculizaba en publico para hacerle
aprender el impudor cinico (DL VII 3), no menos interesante
era el proceso al que sometia Didgenes a sus “iniciandos”, a

40 Para los rituales griegos, véanse especialmente A. Brelich, 1969, y A. Mo-
reau, 1992.



90 GRAU /MODELOS DE CONVERSION E INICIACION A LA FILOSOFIA

quienes obligaba a llevar el pelo completamente afeitado, a
vestir sin tunica ni calzado, a guardar silencio, con los ojos
bajos, y a ejercitarse en conseguir alimento cazando por las
calles, segin Eubulo (DL VI 31).*! También Pitdgoras exigia
iniciaciones arduas a sus discipulos, que debian guardar silen-
cio durante cinco afos, durante los cuales, ademds, no podian
ver al maestro, sino solamente oirlo (DL VIII 10, 15; Jambli-
co, De Vita Pyth., 72, 89).

Tenemos también noticia, por cierto, de algunos alumnos
que no llegaron a superar tan duras pruebas inicidticas, como
un rodio hermoso y rico que intenta hacerse discipulo de Ze-
non, pero no soporta las dos pruebas a las que le somete su
maestro: sentarse en bancos mugrientos donde se corroa su lu-
joso manto y juntarse con los mendigos, para codearse con
sus harapos; el muchacho no lo resiste y abandona (DL VII
22). Otra iniciacion frustrada la protagoniza Didgenes: a uno
que queria filosofar con él, le dio un sarpedo* y le dijo que
lo siguiera de esta guisa; el otro, avergonzado, se marché (DL
VI 36). Se trata, por tanto, de auténticas pruebas inicidticas,
que siguen un modelo muy similar y tipico de toda suerte de
iniciacion: llevar al aspirante hasta el extremo para comprobar
si resiste. La prueba en cuestion va variando de una escuela a
la otra, naturalmente, en funcién del acento doctrinal que se
desee resaltar, aunque, como hemos visto, las mds extremas
son las de la escuela cinica.

La filosoffa constituye, en definitiva, una actividad emi-
nentemente corporativa, un proceso educativo que, salvo ra-
ras excepciones, se realiza siempre en el seno de escuelas
o dentro de sucesiones maestro-discipulo, que transmiten un
determinado cardcter y una particular forma de vida. Tanto es

4 De todos modos, el pasaje es de interpretacién controvertida, sobre todo por
la identidad de Eubulo, que podria ser el autor cémico contempordneo: cf. M.-O.
Goulet-Cazé, 1986, pp. 83-84.

42 Una especie de pescado salado, como un arenque, tipico del Ponto Euxino,
segin W. d’Arcy Thompson, 1947.



NOVA TELLVS, 26-2, 2008, pp. 67-102 91

asi, que, en las biograffas, para comprender a un filésofo, es
imprescindible conocer con qué maestro estudio, y cualquier
filésofo es identificado habitualmente con la etiqueta de la es-
cuela a la que pertenece. Tal como afirmaba J. Fairweather,

obviously there must have been cases in antiquity where a fa-
mous man really did receive some instruction from the leading
exponent of his art of the previous generation [...] However,
when one reads solemn assertions about the master/pupil rela-
tionships between epic poets before Homer, one realizes to what
an extent ancient scholarship was beset with a desire to pingeon-
hole everyone into succession lists.*?

2. Rituales especiales de tipo chamdnico

En pocas ocasiones, no obstante, el fildsofo experimenta una
iniciacion a la filosofia mediante un ritual especial, de cardc-
ter individual. Es el célebre caso de la dormicion en la cueva
del Ida, durante cincuenta y siete afos, de Epiménides de
Creta (DL I 109, 112). También Pitdgoras habria acompafiado
a Epiménides en esta experiencia inicidtica cretense, aunque
solo durante “tres veces nueve dias” (DL VIII 3; Porfirio,
Vita Pyth., 17), con todo el valor simbdlico de tales cifras.**
Evidentemente, este modelo de iniciacion es irreducible a los
otros modelos, que implican siempre relaciones entre maestro
y discipulo: el cardcter peculiar de Epiménides, a medio cami-
no entre el fildsofo y el chamdn, explicaria esta forma especial
de iniciacion, que habria pasado a Pitdgoras en algunas ramas de
su tradicion biogrdfica, precisamente para insistir en su carac-
ter también marcadamente chamdnico y taumaturgico: los dos
grandes taumaturgos de la tradicion filoséfica antigua, précti-

43 J. Fairweather, 1974, p. 262.

# Una versién diferente, mds racionalista, es la que da Jdmblico, De Vita Pyth.,
25, segtn el cual Pitdgoras estuvo en Creta, y también en Esparta, con el tinico fin
de examinar sus leyes.



92 GRAU /MODELOS DE CONVERSION E INICIACION A LA FILOSOFIA

camente los unicos, en realidad, reciben la misma iniciacion,
en forma de ritual de dormicidn prolongada en una cueva,
algo que puede fdcilmente interpretarse como una catdbasis
de tipo chamédnico.®

Con todo, semejantes iniciaciones forman parte de una no-
cién excepcional respecto a la norma que venimos observan-
do, y nos presentan al filésofo como un ser especial, que se ha
formado lejos de las relaciones habituales de maestro y disci-
pulo tipicas del resto de las trasmisiones de sabiduria, poesia
incluida. Her4clito, que se declara autodidacta (DL IX 5), es
otra excepcion, cuya problematica es distinta: en su caso, se
trata de una declaracion de misantropia, tal como toda la tra-
dicion biografica se encarga de manifestar.

3. Iniciacién gracias a viajes y contactos con otras culturas

El filésofo cambia de vida o aprende de los sabios de otras
culturas gracias a sus viajes. Demdcrito aprende teologia y as-
tronomia de los magos y los caldeos (DL IX 34), y entra tam-
bién en contacto con los sacerdotes egipcios y los gimnosofis-
tas indios, aparte de sus viajes a Persia y Etiopia (DL IX 35).46
Pitdgoras aprende, a su vez, gracias a sus nNUMerosos viajes,
especialmente a Egipto, y también de los caldeos y los magos,
donde se inicid en todo tipo de misterios, griegos y bdrba-
ros, aunque también se dice que fue discipulo de Epiménides
en el Ida, como hemos visto (DL VIII 2-3). Pirrén, que era un
joven dvido de gloria, entré en contacto con los gimnosofistas

4 Asf lo hace W. Burkert, 1962 [1972], pp. 208-217; mds recientemente, ha
vuelto sobre el tema M. A. Santamarfa Alvarez, en prensa.

46 A. Chitwood, 1993, p. 213, opina que Demdcrito viajé muchisimo, de for-
ma “unusual in their extent”. Simplemente, podemos ver en él resumidos lo que
podriamos denominar “los espacios formativos o inicidticos de los filésofos anti-
guos”, siempre seglin el tépico biogrdfico. El mérito de Chitwood es demostrar que
el espiritu viajero de Demdcrito proviene, como tantas otras peripecias biograficas,
de las afirmaciones que el autor hace en su propia obra (ibidem, pp. 213-217).



NOVA TELLVS, 26+2, 2008, pp. 67-102 93

indios y con los magos, y a partir de ese momento no quiso
ya hacer discursos publicos, sino que se escondia de las mul-
titudes (DL IX 61, 63).#” Eudoxo fue a Cicico y a la Caria, y
también se formé en Egipto con los sacerdotes (DL VIII 87).
Tales se formé en Egipto (DL I 24, 27),*8 como también hi-
cieron otros Sabios, como Solén (DL I 50)* y Cleobulo (DL I
89). Platon entrd en contacto con los sacerdotes egipcios (DL
III 6)* y con los magos en Fenicia (DL IIT 7).°! Aristételes
se relaciond con los brahmanes indios, durante la campafia en
la que acompafi a Alejandro, segtin una tradicion que segu-
ramente lo confunde con Calistenes (Vita Vulgata 23 Diiring),
interesante porque muestra hasta qué punto el viaje del filoso-
fo para aprender de otras culturas se habfa convertido en poco
mds que un tépico de prestigio con escaso fundamento real.

Parece que, a pesar de la insistencia de Didgenes Laercio
en defender que la filosofia es un invento claramente heléni-
co (DL I 3), la tradicion biografica considera el Oriente, en
especial Egipto, Persia y la India, el lugar remoto donde los
fildsofos griegos mds eminentes van a formarse, a partir de
la sabiduria, marcadamente religiosa, de sacerdotes, magos y
brahmanes. El contacto con estas culturas diversas de la hele-
na, proporciona una especie de saber especial, que reviste al
filésofo de una autoridad superior a la de sus conciudadanos,
confiriéndole ademds habitualmente la capacidad de legislar.
De hecho, se trata de un proceso inicidtico que comparten filo-
sofos y legisladores.>?

47 Sobre la realidad, discutida, de estos viajes, cf. E. Flintoff, 1980.

4 Cf., también, Clemente de Alejandria, Str., 1.62, 4, y Pdmfila, FGrHist, 111
520.

4 Cf., también, Plutarco, Sol., 26.1, 31.6-32.2, y Herodoto, 1.29.

0 También en Olimpiodoro, In Platonis Alcibiadem commentarii, 139-141 Wes-
termann; Platonis vita anonyma, 138 Westermann.

5! También en Olimpiodoro, In Platonis Alcibiadem commentarii, 145-148 Wes-
termann; Platonis vita anonyma, 140-141 Westermann.

32 Asi sucede con Licurgo, que mantuvo en la India conversaciones con los gim-
nosofistas antes de convertirse en legislador de Esparta: cf. Estrabén, X 14.9 (que



94 GRAU /MODELOS DE CONVERSION E INICIACION A LA FILOSOFIA

En contraste con este topico inicidtico, de Sdcrates se afir-
ma explicitamente que no viajo jamds, aunque la mayoria de
fildsofos lo hicieran, sencillamente porque no sintié la necesi-
dad de hacerlo: "Anodnuicg 8¢ ovk £8en0n, xaBdnep ol nhelovg,
v el uh otporedecsBon £8et (DL I 22),3 ni siquiera salié de
Atenas, excepto para participar en la expedicion de Potidea
(DL II 23).°* Es una ruptura con el tépico que demuestra, de
paso, que el tépico existia.

Viajar, por tanto, es un tépico biografico en si mismo,’ que
persigue un claro objeto: esencialmente inicidtico, pretende
resaltar algo que ya la propia lengua griega manifiesta en su
verbo oida, es decir, que aquel que posee sabiduria es, en defi-
nitiva, quien “ha visto” mucho mundo. Fairweather>®opina que
en estos viajes a Oriente de los filésofos cabe interpretar una
simple trasposicion biogréfica de la notable influencia que las
doctrinas orientales ejercieron sobre su propia filosofia, algo
que la critica ha sefialado con frecuencia.’’” Riginos,’® a su vez,

cita como fuente a Eforo, FGrHist, 70 F 149), Diodoro, I 96.2-3 (que cita a He-
cateo, FGrHist, 264 F 25) y Plutarco, Mor., 345¢; Lyc., 4 (que cita a Aristdcrates,
FGrHist, 591 F 2). Véanse también los estudios de A. Szegedy-Maszak, 1978,
p.- 202; M. R. Lefkowitz, 1981, pp. 13, 21, 128.

33 Siguiendo, naturalmente, a Platén, Crit., 52b.
54 Cf. Platén, Conu., 219e-220e; Charm., 153a.

35 Tépico evidente lo consideran J. Fairweather, 1974, p. 268, R. Hope, 1930,
pp. 158-160, y A. S. Riginos, 1976, p. 64 y n. 16, aunque discrepa sobre la realidad
histdrica de estos viajes. Un andlisis reciente de los viajes a Egipto en la tradicion
biogrdfica, con atencion especial a Platén y Eudoxo, lo ofrece M. R. Lefkowitz,
2007. Que se trata de una caracteristica tipificada de los filésofos lo demuestran las
listas de sabios que viajaron a Egipto, como las que citan Cicerdn, Fin., 5.19.50;
Tusc., IV 19.44, Plinio, N. H., XXX 1.9, o Diodoro de Sicilia, I 96.2-3. Cf. F. J.
Gomez Espelosin, 1997, pp. 163-185.

3 J. Fairweather, 1974, p. 268.

7 Cf. G. S. Kirk & J. E. Raven, 1955, p. 77; M. L. West, 1971, pp. 3 y 201.
Algunos autores intentan, no obstante, demostrar la realidad de tales viajes lejanos
de los fildsofos, argumentando que existe de forma evidente una influencia doc-
trinal, como E. Flintoff, 1980: se trata, en todo caso, de aseveraciones dificiles de
verificar.

3 A. S. Riginos, 1976, p. 64 y n. 16.



NOVA TELLVS, 26-2, 2008, pp. 67-102 95

sin entrar en estas valoraciones, afirma que el modelo de este
tipo de viajes formativos a Oriente hay que buscarlo en Pitd-
goras, y que a partir de €l debieron de haber pasado a formar
parte del repertorio biogréfico tipificado de otros fildsofos, es-
pecialmente Platon. Sea como fuere, lo cierto es que el filésofo
es, en la tradicion biogréfica, alguien que viaja por el mundo
para aprender de otras culturas, algo que debia resultar muy
raro, especial ya por si mismo, en una época en que el viaje
no era precisamente algo habitual ni cotidiano, por las penali-
dades que implicaba para los viajeros.”® Viajar, en definitiva,
hace sabio al filésofo, apto para afrontar su papel dentro de la
colectividad. También en la tradicion posterior, Apolonio de
Tiana adquiere su saber en contacto con otros pueblos, los ti-
picos de la biografia antigua, como Persia (Fil6strato, V. Ap., 1
19-40), India (ibidem, II 17-41; 3) y Egipto (ibidem, VI 1-26);
e incluso Plotino pretendia llegar hasta Persia y la India para
conocer sus doctrinas siguiendo al ejército de Gordiano, pero
la derrota de la armada imperial frustré sus planes.®

V. Recapitulacion y conclusiones

El proceso incidtico del filésofo, por tanto, podia seguir, en
las biografias, caminos variados, pero su estructura se resume
de forma bastante simple. Se produce, fundamentalmente, una
atraccion por parte del maestro, que “caza” al discipulo, ya
sea mediante una fama que el otro conoce, o bien porque se
lo encuentra casualmente, o incluso por influencia de factores
externos, de cardcter “providencial” (un orédculo, un libro, u
otros elementos mds o menos particulares), y que contiene
numerosos elementos de connotacidn erdtica. Este encuentro

3 Cf. F. J. Gémez Espelosin, 2000, pp. 23-35; G. Marasco, 1978, pp. 15 ss.; J.
M. André & M. F. Baslez, 1993, pp. 483 ss.

% Cf. O. Lacombe, 1950.



96 GRAU / MODELOS DE CONVERSION E INICIACION A LA FILOSOFIA

produce en el discipulo un cambio de vida inesperado y su-
bito, generalmente profundo, que hace que cambie de manera
radical su forma de vida y de comprension de la realidad, y
que lo lleva incluso a cambiar de nombre en algunos casos.
La conversion, en efecto, no es nunca una simple adhesion
intelectual, sino la adopcion de un nuevo modelo de vida, a
veces a partir de una vida anterior de depravacion o simple-
mente distraida de la contemplacion filosofica. En palabras de
J. P. Dumont, “I’dme se trouve en quelque sorte capturée a la
chasse ou séduite par I’exemple philosophique qui lui est pro-
posé. Ces deux derniers traits correspondent a 1’operation de
la grace qui ne s’adresse plus a ’intellect mais touche 1’dme
en son fond”.%!

Esta imagen de la “caza” es tipica también de la iniciacion
heroica. E. Pellizer afirma que “la fase dell’iniziazione attra-
versa principalmente una serie di esperienze di predazione”,®?
que conllevan la adquisicion “della donna, il giusto corteggia-
mento, le buone maniere e il buon uso del matrimonio, le nor-
me esogamiche, la generazione di una discendenza™.%® Pero si,
en los héroes, “la vittoria sulla preda pitt 0 meno mostruosa ¢
legata a una trasformazione qualificante dello statuto eroico,
ed ¢ di solito correlata con 1’acquisizione della dominanza,

con I’assunzione di una qualche forma di potere”,* en los fil6-

61 J. P. Dumont, 1987, p. 94. El autor propone en su articulo un modelo de
iniciacion con el que estamos de acuerdo en términos generales, pero que es valido
unicamente para algunos fildsofos, fundamentalmente socrdticos, estoicos y cini-
cos, y que no profundiza en los mecanismos que hemos estudiado aqui. Esto es
porque se propone Unicamente demostrar que el modelo de conversion filoséfica
de las Vidas laercianas influyé después en los modelos de conversion cristiana,
en el sentido que “Diogene Laérce prépare son siecle a I’idée que ce n’est pas le
discours philosophique de la littérature protreptique qui convertit, mais seulement
Dieu lui-méme” (p. 97). Las conversiones de los fildsofos griegos son, sin em-
bargo, bastante mds ricas, aunque la conexion con las cristianas posteriores resulta
evidente.

2 E. Pellizer, 1986, p. 47.
9 Ibidem, p. 48.
% Ibidem, p. 48.



NOVA TELLVS, 26-2, 2008, pp. 67-102 97

sofos, en cambio, quien “vence” es el maestro, y la presa es el
discipulo. Esta “victoria”, en todo caso, hace que el discipulo
se incorpore, como hemos visto, en la escuela, que se sitte,
por tanto, en una sucesion filoséfica, que se convierta en fil6-
sofo, en definitiva; es decir, el resultado del proceso inicidtico
es idéntico: la adquisicion de nuevos “poderes” heroicos, aun-
que, evidentemente, las biografias presentan al filésofo como
un tipo de héroe distinto, incluso diverso de los poetas. En
efecto, M. Lefkowitz afirma, refiriéndose a las iniciaciones
de los poetas, que “while these men [sc. heroes] establish
themselves as heroes by deeds of strength, the poets discover
their calling passively or accidentaly”.% Idéntica constatacién
puede hacerse para los fil6sofos, pero con dos diferencias im-
portantes: la presencia habitual de la providencia (toyn) del
encuentro; y el esfuerzo notable del maestro en “cazar” al
discipulo, algo que no sucede nunca con los poetas, donde la
iniciativa es de las Musas u otras divinidades del canto.

Otra opcion es que el maestro no sea griego, sino un sabio
extranjero: entonces la sabiduria de adquiere a través de via-
jes, cuanto mds frecuentes y exdticos mejor, y el filésofo pre-
senta una forma de saber especial, ademds de la habitual, que
le lleva a legislar y a fundar realidades culturales nuevas.

Un tema distinto es el cambio de escuela, por las repercu-
siones adversas que tiene en toda la tradicion biografica, dada
la competencia comprensible entre las diversas escuelas filo-
soficas; la estructura de la conversion, sin embargo, persiste:
responde al modelo del maestro que “caza” al discipulo, por di-
versas vias.

Parece probado, ademds, que los mecanismos de legitima-
cion de un filésofo, en la mentalidad general que manifiestan
las biograffas, no eran tan distintos de los que permiten, en la
misma Grecia antigua, legitimar a otros operadores culturales,
especialmente los poetas. Este sistema habitual, en efecto, es por

% M. R. Lefkowitz, 1979, p. 200.



98 GRAU /MODELOS DE CONVERSION E INICIACION A LA FILOSOFIA

intervencion divina, en forma de suefio, inspiracion u ordculo.
La confirmacion y legitimacion definitiva, sin embargo, no se
realiza, como también sucede en el caso de héroes y poetas,
hasta después de su muerte.

Es célebre, en este sentido, la confirmacion oracular de Tales,
con toda la historia del tripode (DL I 33): pertenece, natu-
ralmente, al ciclo de los Sabios, y tiene inevitablemente un
gusto folkldrico y mitologico. Lo mismo sucede con otros
sabios de la tradicién, como Misén (DL I 106) y Solén (Plu-
tarco, Sol., IX 1). No obstante, este modelo de legitimacion
de la sabiduria mediante un ordculo deviene paradigmadtica en
la tradicion biogréfica, hasta el punto de penetrar también en la
biografia de Sdécrates, quien es confirmado en su sabiduria de
forma absolutamente andloga a la de los Sabios (DL II 37).%6
Algo parecido se observa también con Eudoxo, a quien un
ordculo egipcio le indica que serd célebre, como su nombre
indica, pero vivird pocos afios (DL VIII 90), tal como efectiva-
mente sucede. Ferécides recibe la inspiracion divina a través
de un suefio, concretamente de parte de Heracles, para que ad-
vierta a los lacedemonios que no deben adorar el oro ni la
plata (DL I 117):%7 su palabra proviene, pues, directamente de
la esfera divina. La relacion privilegiada de Epiménides con la
divinidad, en especial con las Ninfas (DL I 114), legitima sus
palabras y obras. Y cabe afiadir también a todos los fildsofos
que son impelidos a la filosoffa por un ordculo, tal como ana-
lizdbamos mds arriba: si el ordculo los impulsa a filosofar es
porque la divinidad sanciona, incluso antes de que empiecen,
su condicion de fildsofos.

La esfera apolinea, délfica, participa, pues, en la certifica-
cién de quién es sabio y quién no, seguramente a partir del

% Cf., también, Platon, Ap., 20e-21a; Jenofonte, Ap., 14; escolios a Arist6fanes,
Nub., 144.

7 Cabe decir, sin embargo, que la anécdota se atribuye también a Pitdgoras en
la misma fuente, y que el ataque a las riquezas, unido a la figura de Heracles, hace
pensar en una elaboracién posterior, incluso quizds de cardcter cinico.



NOVA TELLVS, 26-2, 2008, pp. 67-102 99

paradigma de Tales, que posteriormente se extiende, quizds a
través de Sdcrates, también a otros filésofos. En efecto, por lo
menos los tres grandes filésofos de la tradicidn, Sdécrates, Pla-
tén y Aristételes, quedan ligados entre si por su relacién con
Apolo: Sdécrates inicia su trayectoria impelido por un ordcu-
lo, y es otro ordculo el que lo legitima; Platon presenta claras
asociaciones con Apolo desde su nacimiento, hasta el punto de
pasar por hijo suyo en algunas tradiciones tardias;*® Aristéte-
les recibe de la Pitia el encargo de ir en busca de Sdocrates para
iniciarse en la filosoffa. Resulta importante constatar que, si
el dmbito apolineo (Musas, Apolo mismo u otras divinidades
eventualmente relacionadas con el canto, como las Ninfas)
representa a menudo la sancion, la legitimacién divina de un
poeta, la legitimacidn de la palabra funciona de forma andloga
para el sabio, y por extension también para el filésofo, aun-
que esencialmente a través de un ordculo. Sin embargo, en su
proceso inicidtico, filésofos y poetas comparten pocos rasgos,
y los que comparten son comunes también a los héroes. Todo
ello va configurando una imagen diferenciada del fildsofo,
dentro del perfil que pretenden plasmar las biografias.

Por otro lado, como se ha comprobado, el prestigio de un
filésofo proviene también del hecho de haber estudiado con
un determinado maestro, de su linea de “genealogia intelec-
tual”, que lo sitda en una linea sucesoria ininterrumpida, al
estilo de las genealogias heroicas o divinas, en la cual el fun-
dador confiere prestigio a los miembros posteriores.® Por este
motivo el enfoque habitual de la tradicidn filoséfica, de la
cual Didgenes Laercio también participa, estd fundamentado
en las diadoyai, donde la sucesidn otorga legitimidad tanto o
mds que la sabiduria o la experiencia acumulada por los otros
mecanismos que hemos ido desgranando aqui.

% Cf. Olimpiodoro, In Platonis Alcibiadem commentarii, 20-21 Westermann;,
Platonis vita anonyma, 25-26,46-48, 157 Westermann.
% Cf. M. L. Finley, 1975, pp. 11-33.



100 GRAU /MODELOS DE CONVERSION E INICIACION A LA FILOSOFIA

BIBLIOGRAFIA

ALESSE, E., La Stoa e la tradizione soratica, Napoles, Bibliopolis, 2000.

ANDRE, J. M., & M. F. BASLEz, Voyager dans I’ Antiquité, Paris, Fayard,
1993.

BoYANCE, P, Le culte des Muses chez les philosophes grecs, Paris, E. de
Boccard, 1972.

BRELICH, A., Paides e Parthenoi, Roma, Edizioni dell’ Ateneo, 1969.

BURKERT, W., Weisheit und Wissenschaft: Studien zu Pythagoras, Philo-
laos und Platon, Nuremberg, H. Carl, 1962 [traduccion inglesa: Lore
and Science in Ancient Pythagoreanism, Cambridge, Harvard Univer-
sity Press, 1972].

CASADESUS, F., “Didgenes Laercio VI 20-21: ;en qué consistié la falsi-
ficacién de la moneda (to nomisma paracharattein) de Didgenes de
Sinope?”, Estudios Cldsicos, 131, 2007, pp. 45-62.

CHITWOOD, A., The deaths of the Greek philosophers, tesis, Baltimore, The
John Hopkins University, 1993.

—, Death by Philosophy. The Biographical Tradition in the Life and Death
of the Archaic Philosophers Empedocles, Heraclitus, and Democritus,
Michigan, University of Michigan Press, 2004.

D’ARCY THOMPSON, W., A Glossary of Greek Fishes, Londres, Oxford Uni-
versity Press, 1947.

DoNzeLLI, G. B., “Del Mopoyoapdrtewy 10 vououo”, Siculorum Gymnasium,
11, 1958, pp. 96-107.

DuMonT, J. P, “Les modeles de conversion a la philosophie chez Diogene
Laérce”, Augustinus, 23, 1987, pp. 79-97.

DURING, L., Aristotle in the Ancient Biographical Tradition, Goéteborg,
1957 [reimpr. Nueva York, 1987, Greek & Roman Philosophy, 13].

FAIRWEATHER, J., “Fiction in the biographies of ancient writers”, Ancient
Society, 5, 1974, pp. 231-275.

—, “Traditional narratives, influence and truth in the lives of the greek
poets”, Papers of the Liverpool Latin Seminar, 4, 1983, pp. 315-369.

FINLEY, M. 1., “Myth, Memory and History”, en The use and abuse of His-
tory, Nueva York, Viking Press, 1975.

FLINTOFF, E., “Pyrrho and India”, Phronesis, 25, 1980, pp. 88-108.

GARCIA GUAL, C., Diogenes Laercio. Vidas de los filosofos ilustres, Ma-
drid, Alianza Editorial, 2007.

GIGON, O., “Antike Erzéhlungen iiber die Berufung zur Philosophie”, Mu-
seum Helveticum, 3, 1946, pp. 1-21.

GOMEz EsPELOSIN, F. J., “La ruta de los sabios. Tépico y verdad del viaje
a Egipto a lo largo de la cultura griega”, en L. A. Garcia Moreno & A.



NOVA TELLVS, 26-2, 2008, pp. 67-102 101

Pérez Larchaga (eds.), Egipto y el Mediterrdneo, Alcald de Henares,
1997.

GOMEz ESpeLOSIN, F. J., El descubrimiento del mundo. Geografia y viaje-
ros en la antigua Grecia, Madrid, Akal, 2000.

GoTTsCHALK, H. B., “Notes on the wills of the Peripatetic scholars”, Her-
mes, 100, 1972, pp. 314-342.

GOULET-CAZE, M.-O., L’ascése cynique. Un commentaire de Diogéne
Laérce VI, 70-71, Paris, J. Vrin, 1986.

—, “Le livre VI de Diogene Laérce: analyse de sa structure et réflexions
méthodologiques”, en Aufstieg und Niedergang des Romischen Welt,
Band 11.36.5 y 11.36.6, Nueva York-Berlin, 1991-1992, pp. 3880-4048.

GRAU, S., “La vida sentimental y sexual de los filésofos griegos: andlisis
de un tépico biodoxogrifico a partir de Didgenes Laercio”, en Actas
del I Congreso Internacional de Filosofia Griega, Palma de Mallorca,
24 a 26 de abril de 2008, en prensa.

GUGLIERMINA, 1., Diogéne Laérce et le Cynisme, Villeneuve d’Ascq, Pres-
ses Universitaires du Septentrion, 2006.

Hapor, P., Qu’est-ce que la philosophie antique?, Paris, Gallimard, 1995.

—, Exercises spirituels et philosophie antique, Paris, A. Michel, 20022,

HoistAD, R., Cynic Hero and Cynic King. Studies in the Cynic Conception
of Man, Uppsala, s. d., 1948.

Hork, R., The Book of Diogenes Laertius: its Spirit and its Method, Nueva
York, Columbia University Press, 1930.

KirK, G. S., & J. E. RAVEN, The Presocratic Philosophy, Cambridge, Cam-
bridge University Press, 1955.

KNOEPFLER, D., La Vie de Ménédéme d’Eréirie de Diogeéne Laérce: contri-
bution a I’histoire et a la critique du texte des Vies des philosophes,
Basilea, F. Reinhardt, 1991.

LAcomBE, O., “Note sur Plotin et la pensée indienne”, EPHE (Sciencies
religieuses), 1950, pp. 3-17.

Lerkowitz, M. R., “The Euripides Vita”, Greek, Roman & Byzantine Stu-
dies, 20, 1979, pp. 187-210.

—, The Lives of the Greek Poets, Baltimore, Johns Hopkins University
Press, 1981.

—, “Visits to Egypt in the Biographical Tradition”, en M. Erler & St.
Schorn (eds.), Die griechische Biographie in Hellenistischer Zeit,
Berlin, W. de Gruyter, 2007, pp. 101-113.

Lopez CRUCES, J. L., “Séfocles, Didgenes y Cércidas”, en A. Pérez Jimé-
nez, C. Alcalde & R. Caballero (eds.), Sdfocles el hombre, Sofocles
el poeta. Congreso internacional con motivo del XXV centenario del
nacimiento de Sofocles (497/6 a.C.-2003/4), Mdlaga, 29-31 de mayo
de 2003, Malaga, 2004, pp. 245-257.



102 GRAU /MODELOS DE CONVERSION E INICIACION A LA FILOSOFIA

MaRrAsco, G., I viaggi nella Grecia antica, Roma, Edizioni dell’ Ateneo,
1978.

MOREAU, A., “Initiation en Gréce antique”, Dialogues d’histoire ancienne,
18.1, 1992, pp. 191-244,

Nock, A. D., Conversion: The Old and the New in Religion from Alexan-
der the Great to Augustine of Hippo, Oxford, Oxford University Press,
1933.

NoToPOULOS, J. A., “The Name of Plato”, Classical Philology, 34, 1939,
pp. 135-145.

PELLIZER, E., “La peripezia dell’eletto. Strutture del racconto e biografie
eroiche”, Itaca, 2, 1986, pp- 43-53.

RiGINOS, A. S., Platonica. The anecdotes concerning the life and writings
of Plato, Leiden, E. J. Brill, 1976.

SANTAMARIA ALVAREZ, M. A., “La catdbasis de Pitdgoras”, en Actas del 1
Congreso Internacional de Filosofia Griega, Palma de Mallorca, 24 a
26 de abril de 2008, en prensa.

STUART, D. R., “Authors’ Lives as revealed in their Works”, en Classical
Studies in honor of John C. Rolfe, Philadelphia, 1931, pp. 285-304.

SZEGEDY-MASZAK, A., “Legends of the Greek Lawgivers”, Greek, Roman
and Byzantine Studies, 19, 1978 [pp. 199-209].

UNTERSTEINER, M., Problemi di filologia filosofica, Mildn, Cisalpino-
Goliardica, 1980.

WEsT, M. L., Early Greek Philosophy and the Orient, Oxford, Clarendon
Press, 1971.

WESTERMANN, A., BIOT'PA®OLI. Vitarum scriptores Graeci minores, Paris,
A. M. Hakkert, 1845 [reimpr. Amsterdam, 1961].

ZARAGOZA, J., Jenofonte. Recuerdos de Socrates. Economico. Banquete.
Apologia de Socrates, Madrid, Gredos, 1993.





