
nova tellvs, 26 ◆2, 200837

Estrategias argumentativas filonianas
en De aeternitate y De providentia

Marcelo Boeri
Universidad de los Andes
marcelo.boeri@gmail.com

Resumen: Este artículo discute un argumento estoico sobre el problema de la iden-
tidad individual (recogido por Filón en De aeternitate, 47-51) y algunos argumentos 
de Filón a favor de la existencia de la providencia en el mundo (en De providentia, 
1-4; 6-10; 11; 13; 16; 18-21; 35, 37; 47). El autor trata de mostrar que Filón no 
sólo toma de los filósofos griegos (principalmente de Platón y los estoicos) varios 
de los argumentos que discute, sino también que los incorpora a su propio enfoque 
y discusión general en los tratados mencionados. En la sección final se procura 
dilucidar las estrategias argumentativas que Filón utiliza.

* * *

Abstract: This paper discusses a Stoic argument on the problem of individual 
identity (recorded by Philo in De aeternitate, 47-51) and some arguments put for-
ward by Philo in favor of the existence of providence in the world (such as they can 
be found in De providentia, 1-4; 6-10; 11; 13; 16; 18-21; 35, 37; 47). This study 
intends to show both that Philo takes from Greek philosophers (mainly from Plato 
and the Stoics) several of the arguments he discusses and that he also incorporates 
them into his own approach and for his general discussion in the above mentioned 
treatises. In the final section of the paper an attempt is made to elucidate the argu-
mentative strategies Philo makes use of. 

Palabras clave: argumentación, De aeternitate, De providentia, estoicismo, 
estrategias, Filón. 

Recepción: 3 de julio de 2008.
Aceptación: 3 de noviembre de 2008.

Estrategias2.indd   37 14/11/08   09:02:52



nova tellvs, 26  ◆2, 200839

Estrategias argumentativas filonianas
en De aeternitate y De providentia*

Marcelo Boeri

I

Comenzaré con una breve referencia autobiográfica que pue-
de ser importante para entender el carácter de este ensayo: 
conocí la existencia de Filón de Alejandría hace algo más de 
dos décadas cuando tuve mi primer deslumbramiento con los 
estoicos. Durante mucho tiempo utilicé, como cualquier estu-
dioso del estoicismo, diversos pasajes de obras de Filón como 
fuente de la Estoa. Pero hace relativamente pocos años llevé 
a cabo la extraña experiencia de leer completos en griego al- 
gunos tratados filonianos. Mi impresión fue que estaba ante 
un autor multifacético y, en cierto modo, asombroso: con una 
facilidad sorprendente Filón hacía coincidir el Antiguo Testa-
mento con lo que decían los filósofos griegos. Además de esta 
característica, que puede ser vista como un aspecto idiosincrá-
tico de su pensamiento y su metodología, no hay duda de que 
para entender bien a Filón se requieren varias competencias 
que hacen muy exigentes las condiciones necesarias para su 
comprensión: un conocimiento exhaustivo del judaísmo y del 
Antiguo Testamento (en la versión de los Setenta, que es la 

* Una versión diferente de este texto fue presentada en el Simposio Interna­
cional Helenismo y Crisitianismo (Universidad Nacional de General Sarmiento, 
Provincia de Buenos Aires, Argentina, 8-10 de mayo de 2008). Agradezco a los 
organizadores y especialmente a José Pablo Martín por la invitación y por sus co-
mentarios. La versión final de este texto fue redactada gracias al apoyo financiero 
de la John Simon Guggenheim Foundation.

Estrategias2.indd   39 14/11/08   09:02:52



40	 boeri / estrategias argumentativas filonianas

que lee Filón), así como de filosofía y literatura griegas, que 
Filón cita profusamente. 

Comencé con esta referencia autobiográfica debido a que 
este artículo continúa la línea que siempre he seguido al hablar 
de Filón, esto es, como un autor que construye su pensa-
miento con el trasfondo de la filosofía griega y de la Biblia, 
aunque yo omitiré por completo cualquier referencia bíblica, 
pues se trata del aspecto de Filón que menos comprendo. En 
lo que sigue voy a centrar mi discusión en algunos argumen-
tos, de origen probablemente estoico, que se encuentran en 
dos tratados de Filón (De aeternitate mundi [Aet.] y De pro­
videntia [De prov.]) que he traducido para el proyecto Philo 
Hispanicus, que dirige el Profesor José Pablo Martín.1 Lo que 
me interesa enfatizar en este trabajo es que Filón es la úni-
ca fuente de al menos uno de los argumentos estoicos que 
voy a exponer y discutir (el que se encuentra en Aet.); pero, 
además, me interesa considerar el contexto en el que Filón 
presenta estos argumentos y el modo en que los integra a su 
discusión general en los tratados mencionados. Me propongo 
argumentar que, a pesar de los intereses teológicos que pare-
cen gobernar los tratados filonianos, Filón argumenta filosó-
ficamente y que, al hacerlo, en algunos casos se apropia (y 
amplía) algunos argumentos utilizados antes por los filósofos 
griegos. Voy a comenzar entonces por hacer una exposición 
interpretativa de los dos argumentos (sobre todo, el primer 
argumento requiere que se lo interprete pues es bastante elíp-
tico); finalmente, reinsertaré ambos argumentos en sus con-
textos, de modo de ver el uso que de ellos hace Filón en su 
argumento general en Aet. y De prov. 

1 José Pablo Martín (editor general), Filón de Alejandría. Obras completas, 
Madrid, Trotta, en curso de impresión.

Estrategias2.indd   40 14/11/08   09:02:52



nova tellvs, 26 ◆2, 2008, pp. 37-65	 41	

II

1. El primer pasaje se encuentra en Aet., 47-51 (SVF, 2.397; 
LS 28P; FDS, 847)2 y es el llamado “argumento creciente”:

texto 1:3 Aet., 47-51 “Sin embargo, ahora se apartaron tanto de 
la doctrina verdadera que incluso a ellos mismos les ha pasado 
inadvertido que, al imponer la destrucción a la providencia —que 
es el alma del mundo—, están filosofando de un modo inconsis-
tente. Así, pues, Crisipo, el más reputado de ellos, en sus tratados 
Sobre lo que crece establece portentos del siguiente tipo: des-
pués de establecer que “es imposible que dos [individuos] pecu- 
liarmente cualificados4 se den en la misma sustancia” dice: “con-
sidérese, en vista del argumento, que un individuo está completo, 
y concíbase que a otro le falta un pie. Llámese al que está com-
pleto ‘Dión’, y al incompleto ‘Teón’, y luego ampútesele a Dión 
uno de sus pies. Entonces, si se pregunta cuál de los dos ha sido 
destruido, lo más apropiado es responder que Teón”. Ésta, em-
pero, es la respuesta de quien gusta de paradojas más que de la 
verdad, pues ¿cómo puede ser que Teón, al que no se le había mu- 
tilado ninguna parte, haya sido arrebatado, y que Dión, al que se 
le cortó el pie, no se destruya?5 “Necesariamente”, dice [Crisipo], 
“pues Dión, al que se le cortó el pie,6 ha caído en la sustancia im-
perfecta de Teón, y como dos [individuos] peculiarmente cualifi-

2 Siempre que me es posible, hago referencia a las tres colecciones de textos 
estoicos más importantes que recogen el pasaje citado: (i) SVF (von Arnim; como 
es habitual el primer número remite al volumen y el segundo al número de texto); 
(ii) FDS (Hülser 1987-1988); (iii) LS (Long-Sedley 1987).

3 Mis traducciones de Aet. y De prov. se basan en la edición del texto griego 
debida a Cohn-Wendland, 1896-1906. 

4 Leyendo fid¤vw poioÁw con Long-Sedley (fid¤vw poiå Cumont : fid¤vw poio‹ von 
Arnim : efidopoioÁw codd.).

5 Leyendo di°fyartai con el cod. M (¶fyartai cet. codd.).
6 Leyendo §ktmhye‹w con los codd. MU (oÈ tmhye‹w codd. HP : oÈktmhye‹w Cu-

mont).

Estrategias2.indd   41 14/11/08   09:02:52



42	 boeri / estrategias argumentativas filonianas

cados7 no pueden8 darse en relación con el mismo sustrato,9 se si-
gue que Dión debe permanecer y que Teón es destruido”. “No por 
otros, sino por los propios alados son vencidas las cosas”, dice el 
poeta trágico. Pues si uno reproduce la forma de este argumento 
y lo aplica al mundo en su totalidad probará de la manera más 
clara que incluso la providencia misma es destruida. Examínese 
[el asunto] del siguiente modo: supóngase, por un lado, que el 
mundo es como Dión —pues es completo—; por otro lado, que 
el alma del mundo es como Teón, porque la parte es menor que el 
todo. Luego, tal como el pie de Dión, así también ampútese del 
mundo cuanto le es corpóreo. Hay que decir, entonces, que el mun- 
do no ha sido destruido, aunque su cuerpo haya sido amputado, 
tal como tampoco lo ha sido Dión, aunque su pie haya sido 
cortado, sino que el alma del mundo [ha sido destruida], como 
Teón, que sin sufrir mutilación alguna, [fue destruido]. El mundo, 
en efecto, ha pasado a ser una sustancia más pequeña cuando lo 
corpóreo de él fue amputado, y el alma fue destruida por cuanto 
no es posible que dos [individuos] peculiarmente cualificados se 
den respecto del mismo sustrato. Sin embargo, decir que la provi-
dencia es destruida es una atrocidad; y dado que [la providencia] 
es indestructible, el mundo también debe ser indestructible” (mi 
traducción).

El pasaje es de una sofisticación técnica importante y es ultra-
comprimido en lo que a trasfondos filosóficos se refiere. Lo 
primero que, como filósofos, podríamos preguntarle a Filón 
es cuál es la “doctrina verdadera” de la que se han apartado 
los estoicos. Uno puede sospechar a qué se refiere Filón con 
esa expresión (i.e., la Biblia), pero ningún filósofo estaría dis-
puesto a aceptar que puede hablarse de “doctrina verdadera” si 
una doctrina en particular no ha sido respaldada por un argu-
mento que la haga persuasiva o razonable. Éste, sin embargo, 

7 Leyendo fid¤vw poio‹ con von Arnim y Long-Sedley (fid¤vw poiå Cumont : efido­
poioÁw codd.).

8 Leyendo dÊnantai con el cod. M, von Arnim y Long-Sedley (dÊnatÉ codd. 
HP). 

9 Leyendo tÚ aÈtÚ Ípoke¤menon con Bernays (toË aÈtoË Ípokeim°nou codd.).

Estrategias2.indd   42 14/11/08   09:02:52



nova tellvs, 26 ◆2, 2008, pp. 37-65	 43	

es probablemente un aspecto que no le interesa demasiado a 
Filón, aunque es cierto que se esfuerza por argumentar filosó
ficamente sus tesis más fuertes, a saber, que el mundo es indes-
tructible y que hay providencia en el mundo. En cierto modo, 
no deja de ser sorprendente que Filón solamente esté preocu-
pado por el hecho de que la providencia pueda estar ame- 
nazada con ser destruida y que intente mostrar que el mundo 
es indestructible. Si, como cree la tradición judía, el mundo ha 
sido creado por Dios, no habría razones para pensar que el 
mundo es indestructible ya que todos lo creado está, por de-
finición, sujeto a destrucción. Sin embargo, como se ve en la 
conclusión del pasaje recién citado, Filón cree que si la pro-
videncia es indestructible, también debe ser indestructible el 
mundo. El supuesto es, claramente, que el mundo es un ser 
viviente (como creían Platón y los estoicos) y si la providen-
cia es el alma del mundo (en efecto, un ser vivo sin alma ya 
no está vivo) y ella es indestructible, se sigue que el mundo 
también debe ser indestructible. 

La primera referencia filosófica relevante que aparece en 
el texto 1 es la mención del “alma del mundo” en las líneas 
2-3 (cuxØ dÉ §st‹ toË kÒsmou), una noción platónica en su ori- 
gen (Timeo, 34b-36b) que, antes de Filón, los estoicos retoman 
e incorporan a algunos de los supuestos básicos de su cos-
mología (Plutarco, De stoicorum repugnantiis, 1052C = SVF, 
2.604). Pero a diferencia de lo que dice Platón, para los estoi-
cos el alma del mundo es una expresión del pneËma, que todo 
lo penetra y, como el pneËma, es un ítem de tipo corpóreo.10 

En un sentido macrocósmico los estoicos consideraron a dios 

10 A pesar de lo que infirieron los platónicos, el carácter corpóreo del pneËma 
no le da carácter pasivo, sino todo lo contrario. En efecto, de acuerdo con la on
tología estoica, lo único activo y estrictamente real es lo corpóreo (sobre este punto 
cf. Boeri, 2001). Véase Plutarco, De communibus notitiis, 1073E (incluido en SVF, 
2.525); Plotino, 6.1, 28 (incluido en SVF, 2.319); Alejandro, Comentario a los Tó- 
picos de Aristóteles, 301, 22-23, ed. Wallies (incluido en SVF, 2.329; cf. LS, 
27B).

Estrategias2.indd   43 14/11/08   09:02:52



44	 boeri / estrategias argumentativas filonianas

como pneËma que se difunde por todas las cosas y que, al 
mismo tiempo, garantiza la unidad del mundo. Como Platón, 
los estoicos también sostuvieron que el mundo es un ser vivo 
dotado de inteligencia (Platón, Timeo, 30b7-8; DL 7.142), de 
modo que también debía tener alma. En la línea 4 de mi texto 1 
aparece ya la referencia específica a los estoicos. La expresión 
griega §n to›w Per‹ aÈjanom°nou, que yo he traducido “en sus 
tratados Sobre lo que crece”, hace referencia al libro de Crisipo 
en el que éste discutía el “argumento creciente”, una locución 
probablemente forjada por los académicos del siglo iii a. C.,11 
pero que rápidamente fue incorporada por los estoicos.

El “argumento creciente” tiene una conexión directa con la 
segunda categoría o, más precisamente, género del ser estoico: 
“lo cualificado” (tÚ poiÒn). El segundo género del ser (“cualifi-
cado”) se remonta a una discusión que, según Simplicio, tuvo 
lugar entre Antístenes y Platón. La objeción de Antístenes era 
la siguiente: “Veo ‘caballo’, pero no veo ‘caballidad’ ”, a lo 
que Platón replicó: “porque tienes aquello con lo cual se ve ‘ca-
ballo’, a saber, este ojo, pero aquello con lo cual se contempla 
‘caballidad’ aún no lo posees” (Simplicio, In Cat., 208, 30-32: 
“Œ Plãtvn, ¶fh, ·ppon m¢n ır«, flppÒthta d¢ oÈx ır«”. ka‹ ˘w 
e‰pen: “˜ti ¶xeiw m¢n ⁄ ·ppow ırçtai tÒde tÚ ˆmma, ⁄ d¢ flppÒthw 
yevre›tai, oÈd°pv k°kthsai”). Más allá de la verosimilitud 
que esta anécdota pueda tener, es claro que el problema de la 
cualidad y lo cualificado, así como del estatuto ontológico de 
esos ítems ya comenzó a ser intensamente discutido en época 
de Platón, quien, además, parece haber forjado por primera vez 
el tecnicismo poiÒthw, “cualidad”, con clara conciencia de que 
estaba introduciendo un término nuevo en el vocabulario filo-
sófico.12 Ahora bien, el sujeto o sustrato “Sócrates” está cua-

11 Cf. Plutarco, De communibus notitiis, 1059B ss.; 1083A-1084A = SVF, 2.762; 
LS, 28A; Estobeo, Eclogae, I 177, 21-179, 17 = LS, 28D; FDS, 844; Frag. 96, EK; 
véase también Sedley 1982: 272, n.17.

12 Platón, Teeteto, 182a3-9: “¿no estábamos diciendo que ellos sostienen que el 
origen del calor o de la blancura o de cualquier otra cosa es poco más o menos así: 

Estrategias2.indd   44 14/11/08   09:02:52



nova tellvs, 26 ◆2, 2008, pp. 37-65	 45	

lificado de dos maneras, según los estoicos: en un sentido 
peculiar o en un sentido común. Desde el punto de vista de su 
cualificación peculiar (fid¤vw poiÒn) el sustrato es “Sócrates” 
(porque es un sujeto que es portador de la cualidad peculiar 
“Socrateidad”); desde el punto de vista de su cualificación 
común o general (koin«w poiÒn), en cambio, ese mismo sus-
trato o sujeto es “hombre”, ya que además es portador de esa 
cualidad común (cf. Simplicio, In Cat., 48, 11, 49, 9; LS, 28E; 
FDS, 834). Para los estoicos lo “comúnmente cualificado” es 
técnicamente un nombre común o “apelativo” (proshgor¤a), 
es decir, un nombre de clase. Los nombres en cuanto signos 
son objetos físicos (son una parte del lÒgow y, como él, son 
ítems físicos; DL 7.58), pero sus significados son incorpóreos. 
Los estoicos parecen sugerir que las cosas que clasificamos 
bajo una clase (“caballo”, “hombre”) no son más que porcio-
nes de pneËma que cambia sus denominaciones según sea la 
alteración de la materia por la que pasa (cf. Aecio, I 7 33 = Ps. 
Plutarco, 882a; SVF, 2.1027; LS, 46A). Cada cosa singular, 
además de pertenecer a una clase, debe caracterizarse como la 
cosa singular que es: este hombre al que llamo “Sócrates” o 
este caballo al que llamo “Bucéfalo”; tales individuos deben 
entenderse como ejemplificaciones apropiadas de la cualidad 
común “hombre” y “caballo”, respectivamente (en su sentido 
técnico estricto “Bucéfalo” y “Sócrates” son nombres (ÙnÒma­
ta), “una parte del lÒgow que revela o indica una cualidad 
peculiar”; DL 7.58). Como Platón en el Teeteto, los estoicos 
distinguieron “cualidad” (poiÒthw) de “cualificado” (poiÒn); 
Simplicio parece distinguir al menos tres significados de “cua-
lificado” (In Cat., 212, 12, 213, 7; SVF, 2.390; LS, 28N), 
aunque, como algunos intérpretes han señalado,13 es probable 

cada una de esas cosas se traslada junto con la sensación entre lo que actúa y lo 
que padece, y que en tanto lo pasivo se vuelve algo sentido, no sensación, lo activo 
se vuelve algo cualificado, no cualidad? Ahora bien, tal vez el término ‘cualidad’ te 
parezca inaudito y no lo comprendas como una expresión general” (mi traducción).

13 Menn, 1999, p. 223, n. 12.

Estrategias2.indd   45 14/11/08   09:02:53



46	 boeri / estrategias argumentativas filonianas

que el significado intermedio de poiÒn (que excluye “correr” 
como ejemplo pero incluye “estirar el puño”) no correspon- 
da propiamente a “cualificado”, sino a “encontrarse dispuesto 
de cierto modo”, la tercera categoría estoica (p«w ¶xon), no a la 
segunda.14 El primer significado de poiÒn es el más inme-
diatamente comprensible en el sentido común, es decir, todo 
lo diferenciado (pçn tÚ katå diaforãn): uno puede decir que 
x es F porque x es portador de una cierta cualidad que lo dis
tingue o diferencia de otra cosa o, como define Simplicio tÚ 
katå diaforãn (In Cat., 165, 32-166, 29; SVF, 2. 403; LS, 
29C; FDS, 833), lo diferenciado es “lo que es caracterizado de 
acuerdo con una cierta forma” (In Cat., 165, 37-166, 1). Esa 
diferencia que distingue al sujeto como tal, puede ser peculiar 
o común y se aplica tanto a procesos como a estados perma-
nentes. Siempre según el testimonio de Simplicio (In Cat., 
212, 12, 213, 7), “cualidad” (poiÒthw) debe coincidir con el 
tercer significado distinguido de “cualificado”, i.e. cualificado 
como lo que se encuentra en un estado permanente; ejemplos 
de este tercer significado de “cualificado” son “gramático” y 
“prudente”, casos que “coinciden con la expresión” pues ellos 
no son más amplios ni más concisos respecto de la cualidad. 
O sea que cualificado en este sentido (es decir, el que coincide 
con “cualidad”) debe ser un estado permanente del individuo 
cualificado. Una cualidad es la “F-eidad” o propiedad; lo cua-
lificado, en cambio, es la cosa u objeto (el Ípoke¤menon) que 
satisface tal F-edidad en la medida en que es una ejemplifica- 
ción apropiada de F.15 A cualidades (propias o peculiares) como 
“Socrateidad” o “Diogeneidad” y a una cualidad común tal 
como “humanidad” corresponden, respectivamente, individuos 
peculiarmente cualificados, como “Sócrates” o “Diógenes”, o 

14 Esta interesante sugerencia, sin embargo, no cuadra con el hecho de que Sim-
plicio expresamente afirma que “cualificado” se dice de tres maneras y atribuye 
esta posición a los estoicos. 

15 Cf., además de los pasajes de Simplicio recién citados, Siriano, In Metaph., 
28, 18-29, 11; SVF, 2.398.

Estrategias2.indd   46 14/11/08   09:02:53



nova tellvs, 26 ◆2, 2008, pp. 37-65	 47	

incluso dios mismo, que es uno de los significados de mundo, 
según los estoicos, entendido como un individuo peculiarmen-
te cualificado a partir de la sustancia total (cf. DL 7.137) y lo 
comúnmente cualificado (como “humano”). 

La teoría estoica de la mezcla, como la interpenetración 
(éntipar°ktasiw) de dos individuos que conservan tanto su 
sustancia como sus cualidades,16 generó no pocas dificultades 
entre los críticos de los estoicos. Los estoicos estaban dis-
puestos a defender la tesis de que dos gemelos o dos huevos 
(aparentemente idénticos) se diferencian, aunque más no sea 
mínimamente, y que una persona con el suficiente entrena-
miento epistémico es capaz de distinguir el uno del otro (en el 
dominio más propiamente epistemológico esto explica que el que 
conoce en sentido estricto sea capaz de distinguir una presen-
tación cognitiva (katalhptikØ fantas¤a) de una presentación 
aparentemente cognitiva pero falsa.17 Si, como parece que ar- 

16 Alejandro de Afrodisia, De mixtione, 216, 17-218, 10 (SVF, 2. 473; LS, 48C); 
Filón, De confusione linguarum, 184-185 (SVF, 2.472).

17 Sexto Empírico, AM, 7.402-410 (SVF, 2.67; LS, 40H): “Los discípulos de 
Carnéades dicen que admitirán el resto de estas cosas a los de la Estoa, pero la 
sentencia ‘tal que no podría provenir de lo que no es’ es inadmisible, pues las pre
sentaciones provienen tanto de lo que no es como de lo que es. El hecho de que se 
descubra que ellas son igualmente evidentes e impresivas es una prueba de su 
indiscernibilidad, y una prueba de que son igualmente impresivas y evidentes es el 
hecho de que las acciones consecuentes están vinculadas a [ambos tipos de presen-
taciones]. […] Por tanto, si algunas presentaciones son cognitivas, en la medida en 
que nos inducen al asentimiento y a unir a ellas la acción consecuente, puesto que 
las [presentaciones] falsas evidentemente también son de esta índole, debe decirse 
que las presentaciones no cognitivas son indiscernibles de las cognitivas. Tal como 
el héroe recibió una presentación a partir de las flechas, así también [recibió la pre-
sentación] de que sus propios hijos eran los hijos de Euristeo. Pues la presentación 
preexistente era una y la misma y [el héroe] se encontraba en la misma condición. 
Sin embargo, la presentación que procedía de las flechas era verdadera, en tanto 
que la que procedía de los niños era falsa. Ahora bien, dado que ambas [presen-
taciones] lo pusieron igualmente en movimiento, hay que reconocer que una era 
indiscernible de la otra, y si la que procede de las flechas se llama “cognitiva” por-
que la acción consecuente con ella se unió a las flechas cuando él las usó como fle-
chas, que digan que la [presentación] que proceden de los hijos no se diferencia de 
ésta, en la medida en que la acción consecuente también estuvo unida a esta [pre- 

Estrategias2.indd   47 14/11/08   09:02:53



48	 boeri / estrategias argumentativas filonianas

gumentaron los académicos, es posible que dos ítems sean 
cualitativamente indiscernibles (llamemos a esta posición la 
“Tesis de la Indiscernibilidad de los Idénticos”; TII), se sigue 
que un ítem peculiarmente cualificado se daría en dos sustan
cias,18 lo cual es un absurdo para los estoicos pues, según ellos, 
es imposible que dos individuos peculiarmente cualificados se 
den en la misma sustancia o sustrato. El argumento crecien- 
te de los académicos parte de la premisa según la cual la iden- 
tidad peculiar de un individuo es una función de su compo
sición material,19 es decir, el supuesto básico del argumento 
creciente académico es que la materia es el único principio de  
dentidad. Pero como la constitución material de nuestro cuerpo 
está en permanente cambio y nuestra identidad está estrecha-
mente asociada a la composición material de nuestro cuerpo, 
entonces (concluyen los académicos) nuestra identidad también 
se encuentra en constante cambio (cf. Plutarco, De communi­
bus notitiis, 1083A-1084A (SVF, 2.762; LS, 28A). 

En el contexto de este debate sobre la identidad individual 
irrumpe el argumento de Crisipo en el texto de Filón (cf. mi 
texto 1). El argumento se puede articular en los siguientes pasos:

sentación], esto es, que hay que apartar a los niños del enemigo. Pues bien, esta 
indiscernibilidad entre las presentaciones cognitivas y no cognitivas con respecto a 
la evidencia e intensa peculiaridad queda establecida. Los académicos en nada se 
muestran menos efectivos en cuanto a la característica y la marca; urgen a los es-
toicos a dirigirse a las cosas que se presentan, pues en los casos de cosas similares 
en forma, pero diferentes en cuanto al objeto, es imposible distinguir la presenta-
ción cognitiva de la que es falsa y no cognitiva. Por ejemplo, si le doy a un estoico 
primero uno y después otro de dos huevos similares entre sí para que los distinga, 
¿será el sabio, al concentrarse en ellos, capaz de decir de un modo infalible si un 
huevo que se está mostrando es ése más que el otro? El mismo argumento también 
se aplica en el caso de los gemelos. Pues el virtuoso recibirá una presentación 
falsa, aunque se trate de la presentación impresa y estampada a partir de lo que es 
y según lo que exactamente es, si la presentación que recibe de Castor es como la 
que recibe de Polinices” (mi traducción). Para un comentario pormenorizado de 
éste y otros pasajes similares, véase Boeri, 2007, pp. 315-341. 

18 Cf. Plutarco, De communibus notitiis, 1077C-E (SVF, 2.112; 2. 1064. FDS, 
851; LS, 280).

19 Cf. LS, I, 175; Bowin, 2003, p. 241.

Estrategias2.indd   48 14/11/08   09:02:53



nova tellvs, 26 ◆2, 2008, pp. 37-65	 49	

	 (i)	 supónganse, en vista del argumento, dos individuos Dión y Teón; 
éste es incompleto (le falta un pie) y aquél completo (posee todos 
sus miembros). 

	(ii)	 Supóngase ahora que a Dión se le amputa un pie; si se pregunta 
cuál de los dos ha sido destruido, la respuesta apropiada es, se-
gún Crisipo, decir que Teón, porque Dión, al que se le amputó 
el pie, “ha caído en la sustancia imperfecta de Teón” y como 
dos individuos peculiarmente cualificados no pueden darse en el 
mismo sustrato, Dión debe sobrevivir y Teón perecer. Que Dión 
“ha caído en la sustancia imperfecta de Teón” debe significar 
que Dión (sin un pie) es lo mismo que Teón, o sea, no hay dos 
individuos (pues si los hubiera cada uno de ellos estaría pecu-
liarmente cualificado), porque dos individuos peculiarmente 
cualificados no pueden darse en la misma sustancia. 

(iii)	 De acuerdo con el enfoque avalado por Filón en el texto que 
acabo de citar, sin embargo, Dión debe perecer y Teón sobre-
vivir, porque a Teón no se le había mutilado nada y a Dión se 
le cortó un pie. Si fuera el caso de que Dión y Teón pudieran 
sobrevivir habría dos objetos materiales que coincidirían en es-
pacio y tiempo, que poseerían la misma determinación material 
(i.e. están cualificados peculiarmente según la misma cualidad) 
y que, por tanto, se dan en el mismo sustrato (ésta es la posición 
respaldada por TII que, para ser cierta, debe presuponer que 
Dión y Teón son dos individuos diferentes). Algunos intérpretes 
del estoicismo20 sostienen que lo que se propone hacer Crisipo 
es reducir al absurdo la premisa de que la materia es el único 
principio de identidad, y esa reducción la lleva a cabo reducien-
do al absurdo la premisa de que Teón y Dión están relacionados 
como la parte al todo. Según Sedley, Crisipo “toma prestada” 
del argumento creciente una premisa en la que Teón y Dión se 
relacionan como la parte con el todo. Aunque no puede saber- 
se con seguridad si efectivamente Crisipo tomó prestada esa 
premisa o si efectivamente creyó que tal premisa era verdadera, 
como se ve en la sección final del pasaje de Filón, es evidente 
que Crisipo (según la interpretación filoniana del argumento) 
pensó la relación entre Teón y Dión como la de una parte con 
el todo (como aparentemente también pensaron los académi-

20 Sedley, 1982, p. 270, seguido por Bowin, 2003, p. 242.

Estrategias2.indd   49 14/11/08   09:02:53



50	 boeri / estrategias argumentativas filonianas

cos), pero en tanto los académicos creyeron que la parte y el 
todo eran individuos diferentes (cf. Plutarco, De communibus 
notitiis, 1083A-1084A, donde queda claro que los académi-
cos sostienen que transformaciones tales como “crecimiento” 
y “decrecimiento” deben entenderse como “generaciones” y 
“destrucciones”), los estoicos pensaron que eran el mismo in- 
dividuo. En la obra referida, 1077C-E, Plutarco expone el 
argumento académico en contra de los estoicos y trata de ha-
cer evidente que éstos, al admitir que Zeus y la providencia 
ocupan el éter durante la conflagración, caen en contradicción, 
pues ése sería un claro caso en el cual dos individuos peculiar-
mente cualificados (Zeus y la providencia) ocupan una única 
sustancia (en contra de lo que sostiene Crisipo en el pasaje de 
Filón). Pero una probable respuesta de los estoicos sería decir 
que Zeus y la providencia no son individuos distintos, como 
tampoco lo son el hombre y su alma, sino aspectos de una 
misma entidad. Además, la última sección del texto de Filón 
muestra que Dión y Teón no pueden ser dos individuos dife- 
rentes, sino dos partes de un mismo individuo —la misma idea 
aparece en Estobeo, Ecl., I 177, 21-179, 17 = LS 28D; FDS, 
844; Frag. 96, EK—, donde queda claro que, aunque una parte 
no es idéntica al todo, tampoco es completamente diferen- 
te de él. En efecto, en la reformulación del argumento creciente 
que se da en la última sección del pasaje de Filón (texto 1), 
Dión (el que está completo) es el mundo (o sea el todo) y Teón 
(el incompleto) es como el alma del mundo (esta reformula-
ción del argumento hace persuasiva la respuesta a la objeción 
académica presentada por Plutarco en De communibus notitiis, 
1077C-E). Entonces, si se le amputa al mundo (= Dión) todo 
lo que es corpóreo (= el pie de Dión), aunque se le haya am-
putado lo corpóreo, el mundo no ha sido destruido, ya que el 
mundo solamente ha pasado a ser una sustancia más pequeña 
cuando se le quitó lo corpóreo. 

Hasta aquí mi análisis del texto 1; hacia el final de este ensayo 
lo reubico a este texto en el contexto en el que es citado por 
Filón en Aet.

Estrategias2.indd   50 14/11/08   09:02:53



nova tellvs, 26 ◆2, 2008, pp. 37-65	 51	

2. El segundo conjunto de argumentos que quiero examinar 
ahora se encuentra en De prov., §§ 1-17; como en el caso an-
terior, cito el pasaje y luego lo comento.

texto 2: De prov., Fragmento II, 1-4; 6-10; 11; 13; 16; 18-21; 
35; 37, 47: [1] “¿Dices que, en medio de tanta turbación y con-
fusión entre las cosas, hay providencia? En efecto, ¿cuál de las 
cosas de la vida humana se encuentra en orden? ¿Cuál, pues, no 
está llena de desorden y destrucción? ¿O es que eres el único que 
ignora que, entre los peores y más viles, los bienes en abundan-
cia se amontonan, la riqueza, la reputación, los honores que les 
rinde la multitud? Y, de nuevo, mando, salud, sensibilidad apro-
piada, belleza, fuerza, el goce de los placeres sin impedimento 
[que se les da] no sólo gracias a la provisión de sus recursos, sino 
también a la excelente condición de sus cuerpos. Todos los que 
son amantes y practicantes de la sabiduría y de cualquier virtud, 
en cambio, apenas necesito decirlo, son pobres, oscuros, sin re-
putación, humildes.” [...] [2] Dios no es un tirano que practique 
la crueldad y la violencia, y todas las acciones que lleva a cabo 
un déspota en su gobierno incivilizado, sino que es un rey que 
detenta un mando civilizado y legal, y dirige con justicia todo el 
universo [3] y el mundo. Pero para un rey no hay denominación 
más apropiada que la de “padre”, pues lo que los padres son a 
sus hijos en las familias, eso es la ciudad a un rey y Dios al mun-
do, Dios que, por los preceptos inmutables de la naturaleza, está 
en armonía en una unión indisoluble con dos factores excelentes: 
lo rector y el cuidado. [4] Ahora bien, tal como los progenitores 
no se descuidan de sus hijos pródigos, sino que, dado que se 
apiadan de su infortunio, los cuidan y atienden, [así también] 
juzgan que es tarea de enemigos implacables aprovecharse de las 
desventuras [ajenas], en tanto que es tarea de los amigos y pa-
rientes aligerar las desgracias. [...] [6] Del mismo modo también 
Dios, que es un padre de una inteligencia racional, se preocupa 
por todos los que están dotados de razón, y también vela por los 
que viven de un modo reprochable, dándoles oportunidad de que 
se corrijan sin transgredir su naturaleza benevolente, cuya com-
pañera es la virtud y el amor a la humanidad, que son dignas de 
vigilar el orden divino. [7] Ésta es una primera explicación; ad-

Estrategias2.indd   51 14/11/08   09:02:53



52	 boeri / estrategias argumentativas filonianas

mítela, alma mía, como prenda de Dios. Admite también esta 
otra, que concuerda y está en armonía con la anterior: nunca te 
apartes tanto de la verdad como para creer que, entre los viles, 
hay alguno que es feliz, aunque sea más rico que Creso, de vista 
más aguda y clarividente que Linceo, más valiente que Milón de 
Crotona, o más bello que Ganímedes, “aquél al que, por su belle-
za, los dioses capturaron para que fuera el escanciador de Zeus”. 
Sin duda, si revelara su [8] demonio privado —me refiero a su 
propio intelecto— como un lacayo de miles de amos (del deseo 
erótico, del apetito, del placer, del miedo, del dolor, de la insen-
satez, de la intemperancia, de la cobardía, de la injusticia), nunca 
podría ser feliz, aun cuando muchos, engañados y privados del 
juicio verdadero, así lo crean, seducidos por un mal doble: arro-
gancia y vana opinión, hábiles para perjudicar y desviar las al-
mas sin aplomo, asuntos en relación con los cuales [9] destruyen 
a la mayor parte de la raza humana. Si quisieras extender el ojo 
del alma para contemplar la providencia de Dios, en la medida 
en que es posible a la razón humana, tendrás una vista más clara 
del verdadero bien y te reirás de nuestros bienes, los mismos que 
hasta ahora admirabas. En efecto, siempre en ausencia de lo me-
jor, se honra lo peor, que usurpa el sitio de lo mejor. Pero cuando 
reaparece lo mejor, lo peor se retira y se conforma con el segun-
do premio. [10] Por consiguiente, cuando admires aquel sem-
blante divino, que es no sólo bueno, sino también noble, enten-
derás por completo que nada de lo mencionado antes puede por 
sí mismo tenerse como porción del bien en comparación con 
Dios, porque las minas de plata u oro son la porción más vil de 
la tierra, porción que es completa y absolutamente inferior a la 
que se [11] deja abandonada para la producción de los frutos. [...] 
[13] [...] Pero si alguien está orgulloso de su fama y acoge con 
aceptación lo que viene de los viles, que sepa que también él 
mismo debe ser una persona vil, pues lo semejante se alegra con 
lo semejante. [...] [16] Pues bien, como estaba diciendo, Dios no 
ha considerado ninguna de estas cosas como parte del bien. ¿Y 
por qué nos asombramos de que Dios no las considere como 
tales si ni siquiera las consideran así los hombres amados por 
Dios, quienes estiman las cosas verdaderamente buenas y nobles, 
a quienes les ha tocado en suerte parte de la naturaleza y la han 
embellecido con cuidado y práctica, las que son producidas por 

Estrategias2.indd   52 14/11/08   09:02:53



nova tellvs, 26 ◆2, 2008, pp. 37-65	 53	

la genuina filosofía. [...] [18] También los filósofos, al recono- 
cer que practican la medicina del alma, reina por naturaleza, ten-
drían que despreciar todas aquellas cosas que forjan las opinio-
nes vanas y, al avanzar al interior, entrar en contacto con el 
pensamiento mismo, de modo de ver si las pulsaciones movidas 
por la ira son irregulares y contrarias a la naturaleza; y entrar en 
contacto con la lengua, para ver si es áspera y difamadora; y 
entrar en contacto también con el estómago, para ver si está in-
flamado con una forma insaciable de apetito y, en general, si 
parece haber una mezcla de pasiones, enfermedades y debilida-
des e investigar cada una de ellas para no dejar nada que sea [19] 
conveniente para recobrar la salud. Ahora, sin embargo, encandi-
lados por el brillo de las cosas exteriores e incapaces de ver la 
luz inteligible, han seguido estando extraviados por siempre, sin 
ser capaces de alcanzar al Rey Razón, y con dificultad llegan 
hasta el vestíbulo. Y rendían homenaje a los que, a las puertas de 
la virtud, [20] se han admirado de la riqueza, la reputación, la 
salud y cosas análogas. Por cierto que tal como es un exceso de 
locura valerse del juicio de los ciegos sobre los colores o del 
de los sordos sobre los sonidos musicales, así también lo es va-
lerse del de las personas perversas sobre los verdaderos bienes. 
Pues tales personas han mutilado lo más importante que hay en 
ellas, su mente, sobre la cual su estupidez ha hecho prevalecer 
una profunda oscuridad. [21] Luego, ¿nos admiramos ahora de 
que Sócrates, cualquier persona, o cualquier virtuoso siga vivien-
do en la pobreza, y de que estas personas no hayan practicado 
jamás un método de ganar dinero ni hayan considerado tomar 
cuanto procedía de amigos ricos o importantes regalos que le 
ofrecían los reyes, por creer que solamente es bueno y noble ad-
quirir la virtud, en relación con la cual trabajaban, despreciando 
[22] todos los demás bienes? ¿Quién no despreciaría lo ilegítimo 
por la previsión de lo legítimo? Pero si participan de un cuerpo 
mortal y están llenos de desgracias humanas y viven con una 
cantidad tan grande de injusticias que no sería posible descubrir 
su número, ¿por qué acusamos a la naturaleza, si hay que repro-
char a la crueldad de los que [23] las aplican? [...] [35] Y si algu-
nas personas violentas —que no hemos mencionado, que se su-
blevaron gracias a la muchedumbre y esclavizaron no sólo a 
otros pueblos, sino también a sus propias ciudades— permane-

Estrategias2.indd   53 14/11/08   09:02:53



54	 boeri / estrategias argumentativas filonianas

cieron continuamente libres de castigo, no es para nada sorpren-
dente. Pues, primero, el juicio del hombre y el de Dios son dife-
rentes, porque nosotros investigamos los hechos evidentes, en 
tanto que Dios, penetrando sin ruido hasta lo íntimo del alma, 
hace ver nuestra mente resplandeciente, como el sol, y despoján-
dole de las envolturas con las que está envuelta, examina nues-
tras resoluciones en su desnudez y, de modo directo, distingue lo 
falso de lo genuino. [...] [37] En segundo lugar, noble amigo, no 
juzgues que la tiranía, a su debido momento, carece de provecho. 
En efecto, tampoco el castigo carece de provecho, sino que la 
aplicación de castigos o es más beneficiosa o no es algo menor 
para los bienes. Ésa es la razón de que [el castigo] se incluya en 
todas las legislaciones rectamente redactadas. Y los que así las 
redactan son elogiados por todos, pues aquello que el tirano es en 
el pueblo, el castigo es en la ley. [...] [41] ¿Por qué nos asombra-
mos de que Dios se valga de tiranos [para eliminar] el vicio que 
se ha difundido en ciudades, comarcas y naciones? Pues con fre-
cuencia, sin utilizar otros servidores, Él mismo lleva a cabo esta 
acción por sí mismo cuando ocasiona hambre, peste, un terremo-
to y todo lo demás de origen divino,21 cosas por las cuales enor-
mes y muy populosas muchedumbres perecen día a día, y una 
vasta parte de la tierra habitada es desolada por el cuidado [de 
Dios] por la virtud” (mi traducción).

El argumento del que objeta la existencia de providencia en el 
mundo (cf. sección 1 de este texto 2) constituye una objeción 
bastante típica a cualquier teoría providencialista como la de 
Filón y, antes de él, como la de los estoicos. Pero la objeción 
tiene también un interesante rastro de un argumento que apa-
rece en un contexto platónico en el que se discute el problema 
de la justicia y la supuesta conveniencia de vivir justamente. 
Me refiero a la objeción que presenta el personaje Glaucón en 
Platón, República, II. Glaucón sostiene —como parte de su 
tesis más fuerte— que los que practican la justicia lo hacen 
involuntariamente y no como un verdadero bien, sino como 

21 Cf. sin embargo § 53, donde se argumenta lo contrario.

Estrategias2.indd   54 14/11/08   09:02:53



nova tellvs, 26 ◆2, 2008, pp. 37-65	 55	

algo necesario; más tarde nos enteramos de que esto signifi- 
ca que, en opinión de Glaucón, cualquier persona, sea justa 
o injusta, siempre preferiría llevar a cabo actos injustos si 
tuviera alguna garantía de que sus injusticias pudieran quedar 
impunes. En otras palabras, si hubiera dos anillos de Giges, y 
se diera uno al injusto y otro al justo, los dos se comportarían 
injustamente. Ésta es para Glaucón una “significativa prueba” 
(m°ga tekmÆrion) de que nadie es justo de buen grado (oÈde‹w 
•k∆n d¤kaiow; República, 360c6-7). Esto también mostraría, 
de acuerdo con Glaucón, que lo que es verdaderamente va-
lioso no es ser justo, sino sólo parecerlo. Resulta en cierto 
modo sorprendente que Glaucón encuentre tan significativa 
esta prueba; creo que hay razones para pensar que Glaucón 
siente tan natural la afirmación de que todo el mundo estaría 
de acuerdo en que los que llevan una vida justa lo hacen in-
voluntariamente porque parte del supuesto implícito de que 
hay ciertas cosas que considera bienes (riqueza, reputación) 
y que no están garantizadas en el curso de una vida justa, 
pero parecen estarlo en el de una vida injusta. Es, en efecto, 
un hecho que en muchos casos los que practican la justicia 
carecen de dinero, fama u otros bienes convencionalmente 
reconocidos como tales. Si confiamos en Glaucón y, por tan-
to, pensamos que de buena fe no se atrevería a suscribir sin 
más la tesis de que la vida del injusto es mucho mejor que 
la del justo, es fácil advertir en qué consiste su estado de 
perplejidad (épor«). Su perplejidad puede surgir del hecho 
de advertir que, de hecho, al injusto parece irle mejor en 
su vida; para tomar el ejemplo de Trasímaco, si en una so- 
ciedad entre un justo y un injusto, éste estafa a aquél y se 
sale con la suya (República, 343d-e), resulta al menos para-
dójico admitir que es mucho mejor ser justo que injusto. La 
respuesta de Platón a esta objeción implícitamente es que eso 
sólo vale en una explicación que presuponga que la riqueza 
o la fama son verdaderos bienes. Como se ve, el pasaje de 
Filón parece ser una versión sintetizada de la idea de que a 

Estrategias2.indd   55 14/11/08   09:02:53



56	 boeri / estrategias argumentativas filonianas

los injustos les va mejor que a los justos.22 Pero la réplica que 
presenta Filón al que objeta la posibilidad de que el mundo 
sea el resultado de una inteligencia providencial es fuertemen-
te estoica y constituye un argumento que puede articularse en 
los siguientes pasos: 

	 (i)	 Dios no es un tirano, sino que es un rey que detenta un mando 
civilizado y legal. Sabemos que los estoicos no tenían ningún 
problema en identificar a dios con la razón, y dios, como expre-
sión suprema de racionalidad en conformidad con la cual hay 
que vivir, según los estoicos, no puede ser un agente arbitrario, 
sino que su dirección del mundo y el universo es justa o, como 
también dice el estoicos Cleantes, “pilotea todas las cosas con 
su ley” (cf. Cleantes, Himno a Zeus, v. 2: nÒmou m°ta pãnta 
kubern«n), es decir, gobierna todas las cosas con racionalidad. 
Dios, argumenta Filón, es un “padre” dotado de inteligencia 
o comprensión racional (logikØ sÊnesiw) que se preocupa por 
todos los que están dotados de razón. Se trata de una versión 
muy resumida de una tesis estoica bien documentada en los 
textos, a saber, que la naturaleza cósmica tiene una estructura 
racional (o es lo mismo que la razón universal) y que nuestras 
naturalezas (que según el estoico Crisipo son ejemplificaciones 
microcósmicas de la naturaleza universal en la medida en que 
nuestras naturalezas son partes de la naturaleza universal; DL 
7.87-88) también tienen dicha estructura racional. Esta idea 
también asume que nuestra vida práctica tiene algo que ver con 
la naturaleza universal en la medida en que la naturaleza uni-
versal puede tener un carácter normativo que funciona como 
criterio de la acción moral, y que la razón humana, al ser una 
ejemplificación de la razón universal y, por ende, afín a ella, es 
capaz de conocer la razón universal y de considerar los aconte-
cimientos desde el punto de vista de la razón universal.

	(ii)	 La segunda réplica a la objeción de la tesis del plan providen-
cial de Dios como diseñador y productor del mundo comienza 
en la sección 7 de De prov. (y se extiende al menos hasta la 

22 Para una discusión más detallada del desafío de Glaucón a Sócrates en Repú­
blica, II, me permito remitir a Boeri, 2007, pp. 63-85.

Estrategias2.indd   56 14/11/08   09:02:53



nova tellvs, 26 ◆2, 2008, pp. 37-65	 57	

sección 13) y su núcleo argumentativo es que no hay razones 
para creer que una persona vil sea, en realidad, feliz, no im-
porta que posea riquezas, belleza o incluso valentía. La base 
del argumento evoca un motivo platónico, presente en diálogos 
como Protágoras, Eutidemo y Gorgias, donde la riqueza, la 
fama y la belleza son listados del lado de los bienes conven-
cionales (que son condicionales) y no de los bienes en sentido 
estricto que son incondicionales. Se trata de una tesis que los 
estoicos recuperan y hacen propia al establecer (como el Só-
crates platónico de los diálogos tempranos) que la riqueza y la 
belleza no son verdaderos bienes y que el bien se identifica con 
la virtud. El verdadero bien puede conocerse si se hace un es-
fuerzo por “extender el ojo del alma” (otra expresión platónica) 
que mostrará los considerados bienes como ejemplos grotescos 
de lo que, realmente, es un bien. El trasfondo de esta expli-
cación revela, una vez más, un argumento típicamente estoi- 
co que reduce la errónea consideración de los bienes a un pro-
blema de índole cognitiva. En efecto, es “un exceso de locura” 
(ÍperbolØ man¤aw) valerse del juicio de personas perversas en 
la determinación de los verdaderos bienes (De prov., § 20). 

Si este argumento es razonable (y Filón cree, como el Platón 
temprano y los estoicos, que lo es), no hay ninguna razón para 
sorprenderse de que Sócrates o cualquier otra persona virtuosa 
sigan viviendo en la pobreza y nunca hayan inventado un mé-
todo para ganar dinero, ya que su correcto estado de creencia 
les indicaba que “solamente es noble y bueno adquirir la vir-
tud” (§ 21). Ahora bien, esto, de todos modos, no explica por 
qué los perversos permanecen libres de castigo: la respuesta 
de Filón es que “el juicio del hombre y el de Dios son diferen-
tes”: nuestro juicio conlleva errores (los engañadores sentidos, 
las acechantes pasiones y la extremadamente agobiante fortifi-
cación de los vicios, § 36); el de Dios sólo conlleva ausencia 
de engaño, justicia y verdad. La segunda explicación puede 
resultar, en cierto modo, sorprendente: no hay que juzgar que 
la tiranía carece de provecho, pues tampoco el castigo carece 
de provecho (§ 37). La tesis de que el castigo es provechoso 

Estrategias2.indd   57 14/11/08   09:02:53



58	 boeri / estrategias argumentativas filonianas

es, una vez más, una tesis de origen platónico (cf. Gorgias, 
474b2-475e6). Pero que la tiranía puede ser provechosa o 
beneficiosa en algo es más difícil de entender en el contexto; 
la explicación de Filón es que Dios utiliza a los tiranos para 
eliminar el vicio que se ha difundido en las ciudades (§ 41). 
No veo una filiación muy clara de esta explicación con lo 
que sostienen los estoicos u otros filósofos en los que Filón 
esté pensando, aunque su aclaración de esa tesis en términos 
de que Dios mismo lleva a cabo esa acción (es decir, cuando 
no se vale de los tiranos) cuando ocasiona hambre, pestes, 
terremotos, etcétera, me hace pensar que tiene a la vista una 
tesis estoica, frecuente en el estoicismo tardío de Epicteto y 
Marco Aurelio, pero que también puede remontarse al estoico 
Crisipo, a saber: ciertos males aparentes, si se los examina 
con cuidado, pueden ser entendidos como bienes. Así, cuando 
las ciudades son muy populosas, las personas se mudan a las 
colonias o se comienza una guerra contra alguien. Según Cri-
sipo, “de este modo dios permite los principios de la destruc-
ción” (Plutarco, De stoicorum repugnantiis, 1049B3: oÏtvw ı 
yeÚw fyorçw érxåw d¤dvsi); tal destrucción, sin embargo, está 
contemplada en la economía del todo y, de este modo, com-
prende un resultado beneficioso.

 

III

Para terminar, quiero examinar ahora el modo en que Filón 
aprovecha la discusión de los dos textos que he citado y co-
mentado, para aclarar en qué consisten las estrategias argumen- 
tativas de Filón. Si lo que he sugerido hasta aquí es al menos 
razonable, hay que admitir que Filón hace un uso constructivo 
de los trasfondos filosóficos en los que probablemente estaba 
pensando al formular sus argumentos en contra de, primero, 
los que sostienen que el mundo es destructible (los estoicos) y, 
segundo, en contra de los que niegan el carácter providencial 

Estrategias2.indd   58 14/11/08   09:02:53



nova tellvs, 26 ◆2, 2008, pp. 37-65	 59	

del mundo (todos aquellos que se oponen a una explicación 
teleológica del universo). Si mi examen de los textos que he 
estado comentado resulta al menos plausible, hay que con-
cluir que Filón opera como cualquier filósofo, i.e. utilizando 
los textos sin que ello signifique, necesariamente, forzarlos. 
Por ejemplo, en el De prov. es bastante claro que Filón echa 
mano de varios argumentos e ideas estoicas para replicar al 
que objeta la tesis de la providencia en el mundo. Pero en el 
texto de Aet., que discutí al comienzo, es bastante obvio que 
los estoicos son los representantes de la tesis que Filón está 
atacando, i.e. que el mundo es destructible (o sea, no hay 
nada de malo en utilizar una misma corriente de pensamiento 
a favor —cuando se está de acuerdo con un aspecto de dicha 
corriente de pensamiento— o en contra —cuando no se está 
de acuerdo—; uno puede encontrar este tipo de estrategia en 
varios textos de Platón y de Aristóteles). En otros pasajes del 
mismo tratado, Filón insiste en que no hay nadie que sea tan 
tonto como para plantearse la dificultad de si el mundo se 
destruye en el no ser; lo relevante es ver si admite el cambio a 
partir de una reorganización cósmica, como sostienen los es-
toicos (Aet., § 6). Si seguimos leyendo, advertimos que de las 
tres opiniones que, según Filón, se han planteado respecto del 
tema —“[i] unos sostienen que el mundo es eterno, ingénito e 
imperecedero;23 (ii) otros, por el contrario, que es generado y 
destructible;24 (iii) otros, por su parte, admitieron ambas posi-
ciones: de los últimos toman la tesis de que se genera, de los 
primeros la de que es indestructible, y, al pensar que el mundo 
es generado e indestructible, admitieron una opinión combina-
da (Aet., § 7)—25 los estoicos se encuentran entre los que de-

23 Cf. Parménides, B 8, 3 (DK); “imperecedero” (anólethron) es el calificativo 
que Anaximandro le da a “lo infinito” (ápeiron; cf. B 3, 1. DK = Aristóteles, Física, 
203b1). Véase también Platón, Fedón, 88 b6; 106 a2-7; 106 c9-e9, y Timeo, 52a. 

24 Demócrito, Epicuro y la mayor parte de los estoicos, según Filón.
25 Probablemente, ciertos atomistas (cf. Eusebio, Preparación Evangélica, XIV 

23, 2); véase también Platón, Timeo, 41 a-b.

Estrategias2.indd   59 14/11/08   09:02:54



60	 boeri / estrategias argumentativas filonianas

fienden la posición (ii).26 Si uno quisiera entender el modo en 
que Filón está argumentando, debería preguntarse si interpreta 
correctamente la posición estoica; es llamativo el hecho de 
que ubique a los estoicos junto a Demócrito y Epicuro (Aet., 
§ 8), dos filósofos que con su enfoque mecanicista del mundo 
se ubican en la antípoda de los estoicos, quienes, por el con-
trario, defendieron una visión teleológica y, por ende, provi-
dencialista del mundo. Es cierto que Filón aclara que, aunque 
Demócrito, Epicuro y la mayor parte de los estoicos admiten 
la generación y destrucción del mundo, no lo hacen de la mis- 
ma manera. Pero, en todo caso, esa enumeración resulta al me-
nos un poco confusa. En efecto, como el propio Filón recono-
ce, aunque los estoicos sostuvieron que hay un solo mundo,27 
cuya causa es dios, “la fuerza de un fuego infatigable”28 que 
se produce en lo existente y que disuelve durante largos pe­
ríodos de tiempo todas las cosas en sí misma (i.e. los estoicos 
admiten la “destrucción” del mundo), es esa misma fuerza (el 
fuego en su función artesanal o constructiva) la que reconsti-
tuye el mundo gracias al designio del artesano. Además, como 
también admite Filón, los estoicos creen que el mundo puede, 
en un sentido, ser llamado “eterno” y, en otro, “destructible”: el 
que se da en la reorganización cósmica es destructible, el que 
se da en la conflagración es eterno, pues se inmortaliza con sus 
regeneraciones y ciclos que no cesan jamás. O sea, el mismo 

26 Resulta completamente radical (y probablemente implausible) la sugerencia 
de Leisegang de que en Aet., Filón se haya propuesto asumir como propia la tesis 
estoica de la destrucción y reconstitución del mundo (cf. Leisegang, 1937, pp. 165-
167). Como creo que queda claro en lo que he argumentado recién, en el contexto 
parece bastante obvio que la estoica es la posición que Filón está atacando, i.e., la 
tesis que sostiene que el mundo es destruido. Véase, en cambio, los comentarios 
más moderados de Arnaldez, 1969, pp. 34-35, y de Runia, 1981, pp. 110-111. La 
contribución de Runia que acabo de mencionar es probablemente uno de los estu-
dios más completos y balanceados que hay sobre los problemas de autenticidad y 
doctrinales de Aet. 

27 Cf. DL 7.143 (= SVF, 2.531); Filón, Abr., 180 (SVF, 2.532).
28 La expresión “fuego infatigable” es homérica (cf. Ilíada, V 4; XV, 597-98; 

730; XVI 122). [Aristóteles], De mundo, 401b2.

Estrategias2.indd   60 14/11/08   09:02:54



nova tellvs, 26 ◆2, 2008, pp. 37-65	 61	

texto de Filón permite entender que, en realidad, la posición 
estoica fue que la regeneración, reconstitución o reorganiza-
ción cósmica (diakÒsmhsiw) es eterna; pero, ¿por qué prefiere 
poner énfasis en el sentido que dice que el mundo es destruc-
tible? Independientemente de Filón sabemos que los estoicos 
no sólo argumentan que tal repetición es eterna sino también 
que dios —una de cuyas expresiones es el mundo—, como 
principio activo o como fuego artesano o productivo (pËr tex­
nikÒn), continúa operando en forma continua, y tal actividad 
se da en el tiempo.29 En un sentido, la conflagración es el fin de 
un ciclo (por cuanto es la “destrucción” de un estado de cosas 
que se disuelve en fuego), pero al mismo tiempo es el comienzo 
de otro ciclo porque sin conflagración no puede haber reordena-
ción cósmica (diakÒsmhsiw). La conflagración es entonces, por 
un lado, fuego destructivo pero, por el otro, es fuego artesano 
o constructivo porque lleva en sí misma la semilla de “otro” 
mundo (DL 7.156; Ps. Plutarco, Opiniones de los filósofos, I 7 
33 = SVF, II 1027). En cuanto fuego constructivo o artesano la 
conflagración no es más que otra expresión del principio acti- 
vo que siempre está operando: dios, hálito (pneËma), razón (lÒ­
gow), providencia (prÒnoia) o destino (eflmarm°nh). Pero lo que 
es importante enfatizar es que dios no es diferente del mundo ni 
del fuego en sus diferentes fases. En Aet., § 83, Filón sigue in-
sistiendo en las dificultades que involucra postular una confla-
gración cósmica y, un poco retóricamente, se pregunta “¿qué 
estará haciendo dios durante ese tiempo? ¿Nada en absoluto?” 
(t¤ katÉ §ke›non ı yeÚw prãjei tÚn xrÒnon; ∑ tÚ parãpan oÈd°n;) 
Sin embargo, ése no puede ser el caso, porque dios para los 
estoicos no es esencialmente diferente de la conflagración ni 

29 Cf. Plutarco, De stoicorum repugnantiis, 1053B [= SVF, 2.605], parafraseando 
palabras de Crisipo; Orígenes, Contra Celso, IV, 14 = SVF, 2.1052: durante la con-
flagración lo hegemonikón —“lo conductor del alma”— contiene la totalidad de la 
sustancia. Plutarco, De communibus notitiis, 1077E: “Crisipo afirma que Zeus y el 
mundo se asemejan al hombre y la providencia al alma”; cf. también Alejandro, De 
mixtione, 226, 16-19, ed. Bruns, incluido en SVF, 2.1047).

Estrategias2.indd   61 14/11/08   09:02:54



62	 boeri / estrategias argumentativas filonianas

de la reorganización cósmica, que son fases en la vida de dios. 
En Aet., § 85, Filón vuelve a subrayar que la “destrucción” 
que se da en la conflagración debe entendérsela como una ver-
dadera aniquilación. Que éste es el modo en el que entiende 
Filón la explicación estoica se hace evidente en el siguiente 
pasaje: 

si todas las cosas se disuelven en fuego, ¿cómo se dará la rege-
neración? Pues si la sustancia es consumida por el fuego, tam-
bién éste, al no tener ya alimento, deberá apagarse. Ahora bien, 
si [el fuego] permanece, se conservará la razón seminal de la 
reordenación cósmica, pero si perece, es eliminada junto con él. 
La impiedad y la irreligiosidad, sin embargo, es doble: no sólo 
atribuir la destrucción al mundo sino también suprimir su rege-
neración, como si Dios estuviera disfrutando con el desorden, 
con la inacción y con todo tipo de transgresiones (Aet., § 85; mi 
traducción).

Las conexiones que establece Filón no podían ser más ten-
denciosas y, hasta cierto punto, inexactas: en primer lugar, no 
se puede creer que no haya advertido que el fuego en el que se 
disuelven todas las cosas no puede ser idéntico al fuego em-
pírico que, sin combustible, se apaga (el recurso de ridiculizar 
una tesis filosófica para desacreditarla es bastante habitual en 
Platón y en Aristóteles).30 La “razón seminal”, una vez más, 
no puede ser diferente de la reordenación cósmica y del fuego 
cósmico. Las razones seminales son, más bien, manifestacio-
nes de la actividad del principio activo que es dios, de manera 
que no hay tal “inacción” en la vida divina según los estoicos.31 
Además, la “destrucción” y regeneración del mundo es parte 

30 Véase, a modo de ejemplo, Platón, Teeteto, 161c-d; 167a-c.
31 Cf. DL 7.135-136; en otros pasajes, en cambio, dios es presentado como 

“fuego artesano o creador (pûr technikón) que se encamina metódicamente en la 
generación del cosmos y que abarca las razones seminales, en virtud de las cuales 
cada cosa se genera según destino” (Ps. Plutarco, Opiniones de los filósofos, I 7, 
33 = SVF, 2.1027).

Estrategias2.indd   62 14/11/08   09:02:54



nova tellvs, 26 ◆2, 2008, pp. 37-65	 63	

inherente al “orden” de dios, no signo de desorden. Por último, 
como he sugerido antes, es probable que los estoicos no hayan 
concebido la conflagración (y, en general, el proceso de “des-
trucción” y de regeneración del mundo) como una destrucción 
en sentido estricto. Se trata, como creo que correctamente 
interpreta Eusebio (en Preparación Evangélica, XV 18, 2 ed. 
Mras = SVF, II 596), no de una destrucción en sentido abso- 
luto sino, más bien, de una “transformación o cambio natural” 
(t∞w katå fÊsin metabol∞w xr«ntai). 

Para terminar, regreso ahora brevemente al argumento cre-
ciente: tal como lo entiende Filón no sólo plantea una dificultad 
en torno del problema de la identidad individual (Aet., § 48), 
sino también en torno de la identidad del mundo, que también 
puede entenderse como un individuo (§ 49). Porque si en virtud 
de la conflagración y posterior reorganización cósmica todo vol- 
verá a repetirse hasta en sus más mínimos detalles (como sos-
tienen los estoicos; cf. Nemesio, Sobre la naturaleza del hom­
bre, 111, 14-112, 3, ed. Morani = SVF, 2.625), cabe preguntarse 
si la identidad sustancial de los sujetos particulares del mundo 
y la identidad del mundo mismo se mantienen inalterables a lo 
largo de los infinitos ciclos. Si hubiera dos individuos cualita-
tivamente indistinguibles (como creen los académicos), sería 
el caso de que un individuo peculiarmente cualificado se dé en 
dos sustratos diferentes, una tesis que los estoicos, por las razo-
nes antes aducidas, consideran falsa. Si dos individuos peculiar-
mente cualificados se dieran en u ocuparan el mismo sustrato, 
habría que suponer que Dión y Teón son dos cuerpos; pero, 
como se indicó antes, Teón es solamente una parte de Dión 
(i.e., Dión sin un pie y, aunque una parte no es idéntica al todo, 
tampoco es completamente diferente de él) o el mismo Teón 
pero en un momento diferente. Es claro que Dión y Teón ocu-
pan el mismo lugar y se dan en la misma sustancia, pero no 
son dos individuos diferentes, sino el mismo individuo en un 
estado diferente. El otro detalle importante es que Filón pien-
sa que este argumento aplicado al mundo dará por resultado 

Estrategias2.indd   63 14/11/08   09:02:54



64	 boeri / estrategias argumentativas filonianas

la destrucción de la providencia; en efecto, en la analogía que 
ahora hace Filón el mundo es Dión (porque es completo). El 
alma del mundo, en cambio, es como Teón (que es una parte 
del mundo). Ahora bien, si al mundo se le amputa lo que es 
corpóreo, el mundo no ha sido destruido (como ocurría con 
el pie que se le amputaba a Dión), sino que lo que se ha des-
truido es el alma (como ocurría con Teón que, aunque no se 
le amputó nada, es destruido). O sea, el mundo y el alma son 
dos partes del mismo individuo, porque, si el mundo es un ser 
vivo, no puede serlo sin un alma. Filón, entonces, interpreta y 
aplica el argumento de Crisipo muy estoicamente, porque dos 
individuos peculiarmente cualificados no pueden darse en el 
mismo sustrato.

Mi conclusión provisoria es que Filón argumenta filosófi-
camente y para hacerlo utiliza parámetros interpretativos que 
no son muy diferentes de los que emplearon los filósofos grie-
gos que ocuparon el Olimpo filosófico griego durante el s. iv 
a.C.; más aún, Filón se vale del rico pasado filosófico que lo 
precede y lo incorpora como propio a su forma mentis. Uno 
siempre puede tener la tentación de creer que sabe más de los 
estoicos o de filosofía griega que lo que Filón sabía; pero la 
tentación debe ser resistida, no sólo porque Filón hablaba en 
griego y escribía en griego, sino también porque sin él sabría-
mos mucho menos de los estoicos de lo que creemos saber.

BIBLIOGRAFÍA

Arnaldez, R., y J. Pouilloux, De aeternitate mundi. Les oeuvres de 
Philon d’ Alexandrie, introduction et notes par R. Arnaldez, traduction 
par J. Pouilloux, Paris, Editions du Cerf, 1969.

Arnim, H. von, Stoicorum Veterum Fragmenta, Leipzig, B. G. Teubneri, 
1903-1905, 3 vols. (citado SVF).

Bowin, J., “Chrysippus’ Puzzle About Identity”, en Oxford Studies in An­
cient Philosophy, 2003, 24, pp. 239-251.

Cohn, L., y P. Wendland, Philonis Alexandrini Opera quae supersunt, 
Berlin, Georgii Reimeri, 1896-1906.

Estrategias2.indd   64 14/11/08   09:02:54



nova tellvs, 26 ◆2, 2008, pp. 37-65	 65	

Hülser, K., Die Fragmente zur Dialektik der Stoiker. Neue Sammlung 
der Texte mit deutscher Übersetzung und Kommentaren, Stuttgart, 
Frommann-Holzboog, 1987-1988 (citado FDS).

Leisegang, H., “Philons Schrift über die Ewigkeit der Welt”, en Philolo­
gus, 92, 1937, pp. 156-176.

Long, A. A., & D. N. Sedley, The Hellenistic Philosophers, Cambridge, 
Cambridge University Press, 1987, 2 vols. (citado LS).

Menn, S., “The Stoic Theory of Categories”, en Oxford Studies in Ancient 
Philosophy, 17, 1999, pp. 215-247.

Runia, D., “Philo’s De Aeternitate mundi: The Problem of its Interpreta-
tion”, en Vigiliae Christianae, 35, 1981, pp. 105-151.

Sedley, D. N., “The Stoic criterion of identity”, en Phronesis, 27, 1982, 
pp. 255-275. 

Estrategias2.indd   65 14/11/08   09:02:54




