StemicH, Martina, Parmenides’ Einiibung in die Seinser-
kenntnis, Frankfurt, Ontos Verlag, 2008, 266 pdgs., ISBN
978-3-938793-80-0.

La morte prematura non consentira a Martina Stemich (1957-2005)
di sviluppare ulteriormente il progetto di ricerca articolato, sin dalla
meta degli anni novanta, nel suo saggio su Eraclito (Martina Ste-
mich Huber, Heraklit. Der Werdegang des Weisen, 1996) e ripreso
in questa Habilitationsschrift pubblicata postuma: dimostrare come,
gia nella tradizione presocratica —un paio di secoli prima che il
modello si affermasse nella cultura ellenistica—, si fosse delineata
I’idea della filosofia come sistematica indagine intorno alle possibi-
lita della conoscenza umana e come ordinata formazione spirituale.
In questa prospettiva, 1’indirizzo della analisi insiste sulla “teoria
dell’apprendimento” (Lerntheorie) di Parmenide, in altre parole sul-
la rappresentazione —all’interno del poema Peri physeds interpre-
tato come esercizio didattico-dottrinale (Lehrgedicht)— dell’avvia-
mento del kouros al pensiero filosofico.

Sebbene originale nel suo disegno, scandito sulle figure chiave
della sapienza arcaica (Omero, Esiodo, Eraclito, Parmenide, Seno-
fane, Empedocle), il saggio della Stemich si inserisce in una piu
generale attenzione per la tecnica comunicativa arcaica: negli ultimi
vent’anni si ¢ assistito, in effetti, a una progressiva focalizzazione
del problema nel campo degli studi sulla cultura greca, come dimo-
strano Vermittlung und Tradierung des Wissens in der griechischen
Kultur, a cura di W. Kullmann und J. Althoff (1993) —con uno spe-

PALABRAS CLAVE: essere, Parmenide, Peri physeos, tradizione presocratica.
RECEPCION: 30 de septiembre de 2008.
ACEPTACION: 6 de noviembre de 2008.

305 NOVA TELLVS, 262, 2008



326 ZUCCHELLO / STEMICH, PARMENIDES’ EINUBUNG IN DIE SEINSERKENNTNIS

cifico contributo di G. Wohrle sull’Eleate —, e il recente La costru-
zione del discorso filosofico nell’eta dei Presocratici, a cura di Ma-
ria Michela Sassi (2006). Appare soprattutto significativo —proprio
nell’ambito delle ricerche sull’eleatismo— la convergenza, almeno
in alcuni elementi interpretativi di fondo, tra I’accostamento della
Stemich al poema e il contributo di Chiara Robbiano nel suo Beco-
ming Being. On Parmenides’ Transformative Philosophy (2006).

La Robbiano, infatti, ¢ interessata a marcare gli elementi di sugge-
stione e influenza comunicazionale nelle scelte espressive del poema,
per definirne la intenzione “trasformativa™: la “lettura” del poe-
ma sarebbe stata occasione per una performance, la cui efficacia si
sarebbe misurata nell’effetto di conversione a un punto di vista, e a
un conseguente atteggiamento, filosofici. L’unita del poema sarebbe
cosi da individuare non nella proposta di una dottrina (magari me-
tafisica), bensi di un percorso (un “progetto”) di graduale approssi-
mazione dell’audience a un obiettivo di comprensione della realta,
e, insieme, di comprensione di s€ nella realta. Analogamente alla
Stemich, anche la Robbiano rileva come nel poema di Parmenide la
filosofia sia delineata come “stile di vita”, anticipando 1’accezione
che si sarebbe poi affermata, attraverso il socratismo, nella cultura
ellenistica (secondo la lezione di P. Hadot, Exercices spirituels et
philosophie antique, 1987). Analogamente alla Stemich, anche la
Robbiano ¢ convinta che la filosofia arcaica, in genere (salvo rare
eccezioni), palesi una ispirazione “trasformativa”, il tentativo, cioe,
di forgiare I’atteggiamento critico del lettore\ascoltatore e di modi-
ficarne radicalmente il modo d’essere.

La ricerca della Stemich ¢ organizzata intorno a due nuclei te-
matici fondamentali: i) il percorso proposto da Parmenide verso la
conoscenza dell’essere; ii) la relazione intercorrente tra tale obiet-
tivo di conoscenza e I’atteggiamento spirituale di colui che vi ¢
coinvolto.

Nella sua contestualizzazione del poema, la Stemich sottolinea
come il filosofo abbia sviluppato il proprio discorso sfruttando, in
modo originale, immagini e temi di una tradizione ben nota ai frui-
tori del poema (audience, Horerschaft), cosi da poterli coinvolgere
e condurre lungo una insolita pista di ricerca. Nella prospettiva
di questa reinvenzione della tradizione, Parmenide non si propone
come autodidatta: 1’autrice si sofferma sulla scelta della Dea guida



NOVA TELLVS, 26-2, 2008, pp. 325-334 327

e sul consapevole coinvolgimento (passivo e attivo) del kouros, il
quale, progressivamente, rovescia il proprio ruolo da discente a
(potenziale) docente.

Risulta in questo senso di grande interesse 1’analisi della con-
clusione del proemio, in cui la Stemich determina il programma
pedagogico della Dea. 1l kouros dovra padroneggiare (meistern) due
ambiti teorici ben distinti: il “cuore che non trema della verita” da
un lato, le “opinioni dei mortali che non sono degne di fede” dall’al-
tro. La denuncia dell’ambito delle opinioni, in particolare, svol-
gerebbe una duplice funzione —“diagnostica” e “prognostica”—,
contribuendo per un verso a mettere in discussione le certezze quo-
tidiane, per altro a superarle. La tesi di fondo della Stemich ¢ che
si debba evitare di cedere alla tentazione platonica di ritrovare, nel
poema, una distinzione di aree ontologiche. Piu semplicemente, Par-
menide sarebbe stato interessato a delineare due distinte modalita di
percezione della realta: la effettiva conoscenza dell’essere contrap-
posta a un conoscere solo presunto (un mero “opinare parvenze”,
Scheinmeinen).

I passaggi didattici fondamentali del poema —che definirebbero i
graduali livelli di competenza, dalla iniziale condizione di ignoran-
za alla estrema possibilita cognitiva— sono schematicamente ridotti
atre: il kouros deve i) conoscere tutto, ii) interiorizzare quanto dalla
Dea proposto alla conoscenza, iii) mettere alla prova razionalmente
le parole della Dea, la quale, in questo senso, fa concretamente ap-
pello alla sua (del kouros) autonomia razionale. Il terzo passaggio
comporta, di fatto, il superamento del ruolo discente del kouros e il
conseguimento della stessa dignita cognitiva della Dea.

Nella chiave pedagogica proposta, la Stemich si concentra sulla
analisi di due frammenti cruciali, B 16 ¢ B 4: in entrambi i casi
Parmenide avrebbe offerto una vera e propria lezione teoretico-
cognitiva, in cui alla intelligenza (noos) sarebbe stato attribuito il
compito di intervenire a correggere la ordinaria percezione della re-
alta quotidiana, per superarne le contraddizioni, assicurando quella
omogeneizzazione dei dati della esperienza in una totalitd armonica
(harmonischer Ganzheit), corrispondente alle proprieta essenziali
dell’essere. In questo modo il poema fornirebbe una vera e propria
formazione delle facolta con cui 'uvomo ¢ in grado di acquisire
conoscenza: ogni passaggio comporta lo sviluppo del potenziale



328 ZUCCHELLO / STEMICH, PARMENIDES’ EINUBUNG IN DIE SEINSERKENNTNIS

spirituale del kouros, attraverso cui egli, progressivamente, si rivela
capace di conoscere 1’essere.

Affrontando il secondo nodo della sua ricerca —Ia relazione tra
obiettivo di conoscenza e atteggiamento spirituale del kouros—,
a partire dal problema dei “segni dell’essere”, la Stemich osserva
come la tradizione interpretativa si sia per lo piu concentrata sul
versante ontologico della analisi della aléetheia e, di conseguenza,
dei “sémata”: il suo interesse principale, invece, ¢ rivolto a sta-
bilire una correlazione tra i Seinsmerkmale e il Geisteszustand di
colui che conosce (Erkennender), secondo le indicazioni stesse del
poema (B 3: identita di pensiero e essere). | sémata sarebbero per
il kouros a un tempo indicatori ontologici, segnavia e descrittori
della sua situazione cognitiva: essi, in altre parole, illustrerebbero
la disposizione del pensiero nella conoscenza dell’essere. 1l kouros
puo conoscere una realta omogenea, compiuta e immutabile, nella
misura in cui, con il suo logos, egli si ponga in una condizione di
assoluta immobilita, concentrazione in sé, immutabilita. I “segni”,
insomma, sarebbero introdotti in quanto oggetti della conoscenza
del kouros: priorita del filosofo sarebbe stata, allora, delineare la
condizione del kouros rispetto alla conoscenza, non determinare
una realta sferiforme di nome essere.

Nella interpretazione ‘“pedagogica” del poema, la Stemich ¢
—come del resto la tradizione interpretativa contemporanea (Mou-
relatos, Ruggiu, Kingsley, Cerri)— molto sensibile alla contestua-
lizzazione, sia (i) perché, evidentemente, la sua analisi ¢ inserita
di fatto in una ricognizione pit ampia della cultura presocratica
(@il volume su Eraclito e il chiaro interesse, forse preliminare a un
approfondimento specifico, per Empedocle), sia (ii) in quanto I’in-
quadramento ¢ essenziale per definire il valore dei termini-chiave
(kouros, daimon, aletheia, doxa, ecc.) della sua lettura, sia, ancora,
(iii) poiché ¢ solo nel contesto che le ¢ possibile marcare la origi-
nalita della soluzione di Parmenide. In ogni caso questa operazione
—reiterata nel corso dei nove capitoli in cui, dopo la introduzione, ¢
scandita I’indagine— consente all’autrice di confrontarsi critica-
mente con quel segmento della tradizione interpretativa piu attento
alla ricostruzione dell’ambiente culturale e intellettuale eleatico.

Esemplari in questo senso i rilievi della Stemich sull’approccio
di P. Kingsley (In the Dark Places of Wisdom, 1999), di cui rifiuta



NOVA TELLVS, 26-2, 2008, pp. 325-334 329

la lettura sciamanica di Parmenide, irriducibile a mero “guaritore” o
maestro di katabasis (pholarkos, iatromantis). Sebbene riconosca a
Kingsley il merito di aver recuperato aspetti trascurati della figura
e del pensiero del filosofo, la studiosa gli contesta il mancato rilievo
dell’approdo critico della via di ricerca eleatica, che conduce non
a una silenziosa esperienza interiore, ma a limpida consapevolez-
za razionale e chiara padronanza logica. Inoltre la Stemich puo,
giustamente, sottolineare come la lettura sciamanica non riesca a
giustificare efficacemente la presenza del contenuto scientifico nella
seconda parte del poema. La conversione di Parmenide a una forma
di hésuchia (quiete contemplativa), di cui, in relazione alla figura
del pitagorico Aminia, parla Diogene Laerzio (IX 21), sarebbe allo-
ra da interpretare nel senso della conquista, attraverso la conoscen-
za della assoluta immobilita dell’essere, di tranquillita e fermezza
d’animo, ben diverse dalla immobilita della incubation di matrice
sciamanica di cui parla Kingsley.

Richiamandosi alle analisi di W. Burkert (“Goés. Zum griechi-
schen Schamanismus”, Rheinisches Museum, 105, 1962, p. 263), la
Stemich esclude che, a eccezione del proemio, il discorso di Parme-
nide possa essere interpretato come viaggio sciamanico. Alle letture
religiose, I’autrice contrappone, in generale, quattro osservazioni di
fondo: i) il poema descrive un processo di apprendimento, di cui si
rileva, sin dalla apertura, la radice nel desiderio di conoscenza del
kouros: esso conduce alla verita della Dea attraverso un percorso
razionalmente garantito; ii) nel corso di tale procedere, il kouros
¢ costantemente richiamato all’esercizio autonomo del logos, a un
ruolo attivo nella ricerca della conoscenza (esclusa dal modello
rivelativo); iii) al kouros si richiede esplicitamente di mettere alla
prova, giudicare criticamente, la dottrina proposta dalla Dea; iv) la
metaforica della via, le indicazioni e le forme verbali imperativo-
esortative della Dea escluderebbero il modello (puntuale) della rive-
lazione (a dispetto della proposta di Jaap Mansfeld in Die Offenba-
rung des Parmenides und die menschliche Welt, 1964).

Nella economia della interpretazione complessiva della Stemich
ha un peso particolare, proprio per le presunte implicazioni reli-
giose, la lettura del proemio, in cui sono riscontrati la strategia di-
dascalica del poema, il creativo reimpiego metaforico di materia-
le tradizionale e, soprattutto, I’impianto cognitivo della pedagogia



330 ZUCCHELLO / STEMICH, PARMENIDES’ EINUBUNG IN DIE SEINSERKENNTNIS

eleatica. Rilanciando una prospettiva sostenuta, tra gli altri, da H.
Friankel (Wege und Formen friihgriechiscehn Denkens, 1960) e da
P. Curd (The Legacy of Parmenides, 1998), la Stemich, nel tenta-
tivo di rimanere piu aderente alla dinamica interna del testo, evita
di situare il viaggio descritto nell’ambito della alternativa anabasis
o katabasis, proponendolo piuttosto come esperienza di un al di la
(Jenseits), ben lontano (weit weg) da e oltre (hinter) la quotidianita
dei “mortali”, e dunque riconoscendogli essenzialmente la funzione
di rappresentare un processo di trasformazione spirituale. La com-
binazione delle scelte verbali (aoristo, imperativo) rafforzerebbe il
valore esemplare del percorso verso la Dea rievocato nel proemio,
emblematico della graduale approssimazione alla conoscenza ricer-
cata dal filosofo: si spiega cosi il ricorso a simboli della tradizione
religiosa, giustificato dalla pervasivita esistenziale della quest, che
¢ destinata a plasmare 1’intera personalita del kouros.

La opposizione tra kouros e brotoi nei versi B 1.28-30 risponde,
per la Stemich, a una precisa alchimia didascalica, diagnostica ti-
spetto ai pregiudizi della ordinaria condizione umana, prognostica
riguardo alle possibilita umane di conseguire la conoscenza della
daimon. 11 kouros deve imparare “ogni cosa”: in altre parole, il
programma non intende solo comunicare i contenuti del sapere, ma
anche informare sullo status cognitivo dei due ambiti complementa-
ri —*“il cuore che non trema della verita” e le “opinioni dei mortali
in cui non ¢ vera certezza” —. Cosi i versi finali del proemio non si
riferirebbero genericamente a “opinione” e “verita” ma alla condi-
zione degli uomini intrappolati nelle opinioni e a quella degli uo-
mini che conoscono la verita della Dea. Nell’impegno a conoscere
“tutto”, la daimon di Parmenide romperebbe dunque due volte con
i modelli della tradizione: (i) negando che solo dei e uomini ispirati
possano conoscere la verita divina; (ii) riconoscendo alla doxa un
nuovo significato (diagnostico) accanto alla verita.

Di particolare interesse il contributo filologico con cui la Ste-
mich chiarisce come le scelte verbali che designano I’apprendi-
mento —punthanomai € manthano— veicolino I’idea di un sapere
acquisito sulla scorta della esperienza (puthesthai), ma anche fatto
proprio nel giudizio (mathesai). Per il kouros la dea innominata
prevede un impegno articolato: panta puthesthai rievocherebbe uno
stile di indagine riconducibile alla historie ionica, propedeutica (ma



NOVA TELLVS, 26-2, 2008, pp. 325-334 331

non identica) alla comprensione della verita dell’essere. Le forme
di apprendimento indicate con punthanomai e manthano non corri-
sponderebbero, secondo I’autrice, immediatamente all’obiettivo del
sapere filosofico: un’ampia raccolta di dati non ¢ sufficiente per co-
noscere la profondita dell’essere, ma ne costituisce una necessaria
premessa.

D’altra parte, la stessa nozione di doxa conterrebbe —rispetto al
mero apparire (phainesthai)— il riferimento a una scorretta presa
di posizione cognitiva, a un giudizio erroneo dei “mortali” sui dati
percettivi. Il kouros, che aspira al sapere della Dea, deve render-
si conto che le proprie conoscenze quotidiane sono solo opinioni,
prendere coscienza dell’errore (dei mortali) che risiede nella super-
ficiale interpretazione della esperienza da parte di un noos, che non
rimane atremes: il filosofo non contrappone percezione sensibile e
comprensione razionale, ma contesta il modo insoddisfacente di re-
lazionarle. I due ambiti, cui allude la conclusione del proemio, non
sono ambiti di realta, piuttosto due distinte modalita di percezione
della realta.

Per la determinazione dell’obiettivo cognitivo del poema, come
abbiamo sopra ricordato, la Stemich si concentra sui frammenti B
16 e B 4, in cui —a ragione— riconosce la piu efficace illustrazio-
ne del ruolo del noos nella prospettiva di Parmenide. E indicativo,
rispetto alla sua interpretazione del programma educativo contenuto
nel proemio, il fatto che entrambi siano di difficile collocazione nel-
le due sezioni del poema, sostanzialmente a cavallo tra la comune
esperienza e la corretta comprensione della realta. B 16, in partico-
lare, verterebbe sul nesso tra intelligenza umana e dato sensibile: la
scelta di evitare la forma imperativa, e di trattare non dei “mortali”,
né del kouros, ma in genere degli “uomini”, ha, per la studiosa,
significato didattico. Il termine anthropoi assumerebbe nel contesto
valore descrittivo, marcando il fatto che (gli uomini) “tutti” (kai pa-
sin kai panti) hanno una identica natura (meleon physin). 1l soggetto
umano puo conseguire doxa o alétheia, secondo il suo atteggiamen-
to mentale: puo diventare kouros, iniziato alla verita, ovvero brotos,
incarnazione della diffusa condizione di fraintendimento risultante
dalla incomprensione delle proprie facolta cognitive. In B 16, quin-
di, la Dea mostrerebbe al kouros come superare, nella compren-
sione della intelligenza, il molteplice disperso della percezione: il



332 ZUCCHELLO / STEMICH, PARMENIDES’ EINUBUNG IN DIE SEINSERKENNTNIS

perfetto amalgama dei dati sensibili, la loro omogenea fusione, ¢
risultato del pensare corretto.

B 4 ¢ analogamente proposto dalla Stemich come una vera e
propria istruzione operativa per la conoscenza dell’essere. La forma
imperativa di apertura (leusse, considera! osserva!), congiuntamente
al successivo nooi, si appella a un contemplare che porta con sé
chiarezza (klar sehen, sehend klar werden): il kouros deve ricorrere
alla facolta chiarificatrice della intelligenza, per una visione d’insieme
(Zusammenschau) che raccolga gli oggetti dispersi della percezio-
ne nella unita dell’essere. B 4 indicherebbe esplicitamente come cor-
reggere la superficiale modalita quotidiana di percezione della realta,
per superarne la contraddizione di fondo: muovendo dalla pluralita
delle cose, la Dea introduce 1’unita dell’essere. 11 centro di attrazione
del frammento ¢ dato da noos (la considerazione dell’intelligenza),
in virtd del quale i termini contrapposti —apeonta (cose lontane o
assenti), pareonta (cose vicine o presenti)— sono intimamente con-
nessi. Se B 4.1 invita il kouros a dirigere correttamente il noos per
conoscere ’essere, i versi B 4.2-4 propongono tracce ontologiche
(I’essere non puo essere diviso e disperso), che la Stemich tende a
interpretare in senso epistemologico, come se investissero, in altre
parole, la qualita della conoscenza dell’essere da parte dell’uomo.

La lettura prospettata dall’autrice ¢ interessante e valorizza un
insieme di elementi filologici che possono concorrere a rinnovare
I’approccio a Parmenide, in una direzione originale rispetto alle
recenti proposte —alternative alle interpretazioni tradizionali— di
Kingsley e Robbiano. Merito della Stemich aver individuato alcuni
snodi concettuali del poema e averli analiticamente decostruiti per
rideterminarne il significato: appare particolarmente efficace il la-
voro svolto su B 1.28-30 e la discussione di B 16 e B 4. Di piu era
tuttavia necessario fare su B 6, B 7 e B 9 affinché la lettura risultas-
se nel complesso testualmente corroborata. Si ricava, inoltre, I’im-
pressione che la acribia con cui ¢ condotto I’esame di alcuni versi
finisca per rendere piu frettoloso I’accostamento ad altri, che, alla
luce del dibattito interpretativo, avrebbero richiesto, invece, mag-
giore attenzione: ¢ il caso, soprattutto, di B 1.31-32 e B 8.50-53, un
buon banco di prova per la tenuta della ipotesi di lettura adottata.

Elemento di forza della interpretazione di fondo del poema ri-
mane la reiterata sottolineatura della natura epistemica della distin-



NOVA TELLVS, 26-2, 2008, pp. 325-334 333

zione doxa-aletheia, contro la tendenza a leggervi una prototeoria
metafisica dei due mondi, di sapore platonico, ovvero una facile
contrapposizione tra percezione sensibile e ragione. In questo senso
sarebbe stata perd opportuna una maggiore concentrazione formale
sulla “confutazione” (elenchos, fr. B 7.5) della Dea, alla cui me-
ditazione ¢ invitato il kouros, e sulla argomentazione dei sémata
(B 8.1-49), per enuclearne il modello di razionalita cui il giovane
iniziato ¢ richiamato.

La loro dimostrazione, in effetti, procede rovesciando le posizioni
del senso comune, in altri termini predicando dell’essere attributi rica-
vati dalla confutazione dei caratteri, opposti, affermati sulla scorta di
una superficiale valutazione della esperienza. Si tratta di una matura
pratica dimostrativa, una forma di esercizio discutivo-confutatorio,
del tipo cui ancora Aristotele riconduceva le origini della razionalita
dialettica: tale sfondo dialettico risulta essenziale per comprendere
I’uso avanzato delle formule modali (“¢ e non ¢ possibile che non
sia”, “non ¢ ed ¢ necessario che non sia”) e il consapevole ricorso
a nozioni —come ‘“possibile”, “necessario”, “impossibile”—, che
rivelano la dimestichezza con la pratica delle discussioni, documen-
tata sin dai poemi omerici. Con il marcato rigore di questo processo
argomentativo —che potrebbe rinviare ai procedimenti della geo-
metria greca (¢ la tesi di Abel Rey —in La jeunesse de la science
greque, 1933 — a proposito della “dimostrazione per assurdo” di
Zenone) ovvero averli profondamente influenzati (secondo Arpad
Szabd, The Beginnings of Greek Mathematics, 1978)— Parmenide
traccia i contorni del “sentiero della Persuasione” (Peithous keleu-
thos) che conduce alla Verita, e, soprattutto, determina la natura dei
segni (immutabilita in primis) che la stessa Stemich, giustamente,
collega a una chiara conoscenza razionale. Della pratica dialettica
fissata nei Topici aristotelici, ritroviamo nel poema la formulazione
introduttiva di un probléma, (enigma, ostacolo: nel poema la krisis,
sollecitata dalla Dea, tra “¢” e “non-¢”, fr. B 8.15-16), proposto in
forma dilemmatica, e I’ammissione della contraddizione come segno
della falsita o insostenibilita di una tesi (fr. B 2): colui che interrogava
raggiungeva la vittoria quando ricavava dalla tesi iniziale I’impossi-
bile (to adynaton) o il paradossale (to paradoxon), dimostrando cosi
la falsita della tesi, ossia confutando 1’affermazione dell’avversario,
espressa nella risposta iniziale.



334 ZUCCHELLO / STEMICH, PARMENIDES’ EINUBUNG IN DIE SEINSERKENNTNIS

Il rilievo di questa struttura formale avrebbe, tra 1’altro, consen-
tito alla Stemich di confermare la propria interpretazione “cogni-
tiva” della lezione della daimon, nella misura in cui la necessita
che Parmenide aggiunge alla enunciazione delle due vie sarebbe
difficilmente comprensibile in un contesto d’uso del verbo “esse-
re” diverso da quello veritativo. Il filosofo sarebbe stato dunque
interessato a marcare la peculiarita della esperienza di verita cui
—rigorosamente— conduce la ragione (per esempio in ambito ma-
tematico, come hanno suggerito G. E. L. Owen e P. Aubenque): lo
svolgimento argomentativo, scandito da passaggi necessari, manife-
sterebbe progressivamente vincoli e connessioni interni al reale. In
questo senso il pensiero cui ¢ educato il kouros si costituisce come
rivelazione dell’ “essere”, il cui valore veritativo si coniugherebbe
cosi, nel poema, con quello esistenziale.

Dario ZUCCHELLO





