
nova tellvs, 26 ◆2, 2008325

Palabras clave: essere, Parmenide, Peri physeōs, tradizione presocratica.
Recepción: 30 de septiembre de 2008.
Aceptación: 6 de noviembre de 2008.

Stemich, Martina, Parmenides’ Einübung in die Seinser-
kenntnis, Frankfurt, Ontos Verlag, 2008, 266 págs., ISBN 
978-3-938793-80-0.

La morte prematura non consentirà a Martina Stemich (1957-2005) 
di sviluppare ulteriormente il progetto di ricerca articolato, sin dalla 
metà degli anni novanta, nel suo saggio su Eraclito (Martina Ste-
mich Huber, Heraklit. Der Werdegang des Weisen, 1996) e ripreso 
in questa Habilitationsschrift pubblicata postuma: dimostrare come, 
già nella tradizione presocratica —un paio di secoli prima che il 
modello si affermasse nella cultura ellenistica—, si fosse delineata 
l’idea della filosofia come sistematica indagine intorno alle possibi-
lità della conoscenza umana e come ordinata formazione spirituale. 
In questa prospettiva, l’indirizzo della analisi insiste sulla “teoria 
dell’apprendimento” (Lerntheorie) di Parmenide, in altre parole sul-
la rappresentazione —all’interno del poema Peri physeōs interpre-
tato come esercizio didattico-dottrinale (Lehrgedicht)— dell’avvia-
mento del kouros al pensiero filosofico.

Sebbene originale nel suo disegno, scandito sulle figure chiave 
della sapienza arcaica (Omero, Esiodo, Eraclito, Parmenide, Seno-
fane, Empedocle), il saggio della Stemich si inserisce in una più 
generale attenzione per la tecnica comunicativa arcaica: negli ultimi 
vent’anni si è assistito, in effetti, a una progressiva focalizzazione 
del problema nel campo degli studi sulla cultura greca, come dimo-
strano Vermittlung und Tradierung des Wissens in der griechischen 
Kultur, a cura di W. Kullmann und J. Althoff (1993) —con uno spe-

Stemich.indd   325 14/11/08   09:09:27



326	 zucchello / stemich, parmenides’ einübung in die seinserkenntnis

cifico contributo di G. Wöhrle sull’Eleate—, e il recente La costru-
zione del discorso filosofico nell’età dei Presocratici, a cura di Ma-
ria Michela Sassi (2006). Appare soprattutto significativo —proprio 
nell’ambito delle ricerche sull’eleatismo— la convergenza, almeno 
in alcuni elementi interpretativi di fondo, tra l’accostamento della 
Stemich al poema e il contributo di Chiara Robbiano nel suo Beco-
ming Being. On Parmenides’ Transformative Philosophy (2006).

La Robbiano, infatti, è interessata a marcare gli elementi di sugge-
stione e influenza comunicazionale nelle scelte espressive del poema, 
per definirne la intenzione “trasformativa”: la “lettura” del poe- 
ma sarebbe stata occasione per una performance, la cui efficacia si 
sarebbe misurata nell’effetto di conversione a un punto di vista, e a 
un conseguente atteggiamento, filosofici. L’unità del poema sarebbe 
così da individuare non nella proposta di una dottrina (magari me-
tafisica), bensì di un percorso (un “progetto”) di graduale approssi-
mazione dell’audience a un obiettivo di comprensione della realtà, 
e, insieme, di comprensione di sé nella realtà. Analogamente alla 
Stemich, anche la Robbiano rileva come nel poema di Parmenide la 
filosofia sia delineata come “stile di vita”, anticipando l’accezione 
che si sarebbe poi affermata, attraverso il socratismo, nella cultura 
ellenistica (secondo la lezione di P. Hadot, Exercices spirituels et 
philosophie antique, 1987). Analogamente alla Stemich, anche la 
Robbiano è convinta che la filosofia arcaica, in genere (salvo rare 
eccezioni), palesi una ispirazione “trasformativa”, il tentativo, cioè, 
di forgiare l’atteggiamento critico del lettore\ascoltatore e di modi-
ficarne radicalmente il modo d’essere.

La ricerca della Stemich è organizzata intorno a due nuclei te-
matici fondamentali: i) il percorso proposto da Parmenide verso la 
conoscenza dell’essere; ii) la relazione intercorrente tra tale obiet-
tivo di conoscenza e l’atteggiamento spirituale di colui che vi è 
coinvolto.

Nella sua contestualizzazione del poema, la Stemich sottolinea 
come il filosofo abbia sviluppato il proprio discorso sfruttando, in 
modo originale, immagini e temi di una tradizione ben nota ai frui-
tori del poema (audience, Hörerschaft), così da poterli coinvolgere 
e condurre lungo una insolita pista di ricerca. Nella prospettiva 
di questa reinvenzione della tradizione, Parmenide non si propone 
come autodidatta: l’autrice si sofferma sulla scelta della Dea guida 

Stemich.indd   326 14/11/08   09:09:28



nova tellvs, 26 ◆2, 2008, pp. 325-334	 327	

e sul consapevole coinvolgimento (passivo e attivo) del kouros, il 
quale, progressivamente, rovescia il proprio ruolo da discente a 
(potenziale) docente.

Risulta in questo senso di grande interesse l’analisi della con-
clusione del proemio, in cui la Stemich determina il programma 
pedagogico della Dea. Il kouros dovrà padroneggiare (meistern) due 
ambiti teorici ben distinti: il “cuore che non trema della verità” da 
un lato, le “opinioni dei mortali che non sono degne di fede” dall’al-
tro. La denuncia dell’ambito delle opinioni, in particolare, svol-
gerebbe una duplice funzione —“diagnostica” e “prognostica”—, 
contribuendo per un verso a mettere in discussione le certezze quo-
tidiane, per altro a superarle. La tesi di fondo della Stemich è che 
si debba evitare di cedere alla tentazione platonica di ritrovare, nel 
poema, una distinzione di aree ontologiche. Più semplicemente, Par- 
menide sarebbe stato interessato a delineare due distinte modalità di 
percezione della realtà: la effettiva conoscenza dell’essere contrap-
posta a un conoscere solo presunto (un mero “opinare parvenze”, 
Scheinmeinen).

I passaggi didattici fondamentali del poema —che definirebbero i 
graduali livelli di competenza, dalla iniziale condizione di ignoran-
za alla estrema possibilità cognitiva— sono schematicamente ridotti 
a tre: il kouros deve i) conoscere tutto, ii) interiorizzare quanto dalla 
Dea proposto alla conoscenza, iii) mettere alla prova razionalmente 
le parole della Dea, la quale, in questo senso, fa concretamente ap-
pello alla sua (del kouros) autonomia razionale. Il terzo passaggio 
comporta, di fatto, il superamento del ruolo discente del kouros e il 
conseguimento della stessa dignità cognitiva della Dea.

Nella chiave pedagogica proposta, la Stemich si concentra sulla 
analisi di due frammenti cruciali, B 16 e B 4: in entrambi i casi 
Parmenide avrebbe offerto una vera e propria lezione teoretico-
cognitiva, in cui alla intelligenza (noos) sarebbe stato attribuito il 
compito di intervenire a correggere la ordinaria percezione della re-
altà quotidiana, per superarne le contraddizioni, assicurando quella 
omogeneizzazione dei dati della esperienza in una totalità armonica 
(harmonischer Ganzheit), corrispondente alle proprietà essenziali 
dell’essere. In questo modo il poema fornirebbe una vera e propria 
formazione delle facoltà con cui l’uomo è in grado di acquisire 
conoscenza: ogni passaggio comporta lo sviluppo del potenziale 

Stemich.indd   327 14/11/08   09:09:28



328	 zucchello / stemich, parmenides’ einübung in die seinserkenntnis

spirituale del kouros, attraverso cui egli, progressivamente, si rivela 
capace di conoscere l’essere.

Affrontando il secondo nodo della sua ricerca —la relazione tra 
obiettivo di conoscenza e atteggiamento spirituale del kouros—, 
a partire dal problema dei “segni dell’essere”, la Stemich osserva 
come la tradizione interpretativa si sia per lo più concentrata sul 
versante ontologico della analisi della alētheia e, di conseguenza, 
dei “sēmata”: il suo interesse principale, invece, è rivolto a sta-
bilire una correlazione tra i Seinsmerkmale e il Geisteszustand di 
colui che conosce (Erkennender), secondo le indicazioni stesse del 
poema (B 3: identità di pensiero e essere). I sēmata sarebbero per 
il kouros a un tempo indicatori ontologici, segnavia e descrittori 
della sua situazione cognitiva: essi, in altre parole, illustrerebbero 
la disposizione del pensiero nella conoscenza dell’essere. Il kouros 
può conoscere una realtà omogenea, compiuta e immutabile, nella 
misura in cui, con il suo logos, egli si ponga in una condizione di 
assoluta immobilità, concentrazione in sé, immutabilità. I “segni”, 
insomma, sarebbero introdotti in quanto oggetti della conoscenza 
del kouros: priorità del filosofo sarebbe stata, allora, delineare la 
condizione del kouros rispetto alla conoscenza, non determinare 
una realtà sferiforme di nome essere.

Nella interpretazione “pedagogica” del poema, la Stemich è 
—come del resto la tradizione interpretativa contemporanea (Mou-
relatos, Ruggiu, Kingsley, Cerri)— molto sensibile alla contestua-
lizzazione, sia (i) perché, evidentemente, la sua analisi è inserita 
di fatto in una ricognizione più ampia della cultura presocratica 
(il volume su Eraclito e il chiaro interesse, forse preliminare a un 
approfondimento specifico, per Empedocle), sia (ii) in quanto l’in-
quadramento è essenziale per definire il valore dei termini-chiave 
(kouros, daimōn, alētheia, doxa, ecc.) della sua lettura, sia, ancora, 
(iii) poiché è solo nel contesto che le è possibile marcare la origi-
nalità della soluzione di Parmenide. In ogni caso questa operazione 
—reiterata nel corso dei nove capitoli in cui, dopo la introduzione, è 
scandita l’indagine— consente all’autrice di confrontarsi critica-
mente con quel segmento della tradizione interpretativa più attento 
alla ricostruzione dell’ambiente culturale e intellettuale eleatico.

Esemplari in questo senso i rilievi della Stemich sull’approccio 
di P. Kingsley (In the Dark Places of Wisdom, 1999), di cui rifiuta 

Stemich.indd   328 14/11/08   09:09:28



nova tellvs, 26 ◆2, 2008, pp. 325-334	 329	

la lettura sciamanica di Parmenide, irriducibile a mero “guaritore” o 
maestro di katabasis (phōlarkos, iatromantis). Sebbene riconosca a 
Kingsley il merito di aver recuperato aspetti trascurati della figura 
e del pensiero del filosofo, la studiosa gli contesta il mancato rilievo 
dell’approdo critico della via di ricerca eleatica, che conduce non 
a una silenziosa esperienza interiore, ma a limpida consapevolez-
za razionale e chiara padronanza logica. Inoltre la Stemich può, 
giustamente, sottolineare come la lettura sciamanica non riesca a 
giustificare efficacemente la presenza del contenuto scientifico nella 
seconda parte del poema. La conversione di Parmenide a una forma 
di hēsuchia (quiete contemplativa), di cui, in relazione alla figura 
del pitagorico Aminia, parla Diogene Laerzio (IX 21), sarebbe allo-
ra da interpretare nel senso della conquista, attraverso la conoscen-
za della assoluta immobilità dell’essere, di tranquillità e fermezza 
d’animo, ben diverse dalla immobilità della incubation di matrice 
sciamanica di cui parla Kingsley.

Richiamandosi alle analisi di W. Burkert (“Goēs. Zum griechi-
schen Schamanismus”, Rheinisches Museum, 105, 1962, p. 263), la 
Stemich esclude che, a eccezione del proemio, il discorso di Parme-
nide possa essere interpretato come viaggio sciamanico. Alle letture 
religiose, l’autrice contrappone, in generale, quattro osservazioni di 
fondo: i) il poema descrive un processo di apprendimento, di cui si 
rileva, sin dalla apertura, la radice nel desiderio di conoscenza del 
kouros: esso conduce alla verità della Dea attraverso un percorso 
razionalmente garantito; ii) nel corso di tale procedere, il kouros 
è costantemente richiamato all’esercizio autonomo del logos, a un 
ruolo attivo nella ricerca della conoscenza (esclusa dal modello 
rivelativo); iii) al kouros si richiede esplicitamente di mettere alla 
prova, giudicare criticamente, la dottrina proposta dalla Dea; iv) la 
metaforica della via, le indicazioni e le forme verbali imperativo-
esortative della Dea escluderebbero il modello (puntuale) della rive-
lazione (a dispetto della proposta di Jaap Mansfeld in Die Offenba-
rung des Parmenides und die menschliche Welt, 1964).

Nella economia della interpretazione complessiva della Stemich 
ha un peso particolare, proprio per le presunte implicazioni reli-
giose, la lettura del proemio, in cui sono riscontrati la strategia di-
dascalica del poema, il creativo reimpiego metaforico di materia-
le tradizionale e, soprattutto, l’impianto cognitivo della pedagogia 

Stemich.indd   329 14/11/08   09:09:28



330	 zucchello / stemich, parmenides’ einübung in die seinserkenntnis

eleatica. Rilanciando una prospettiva sostenuta, tra gli altri, da H. 
Fränkel (Wege und Formen frühgriechiscehn Denkens, 1960) e da 
P. Curd (The Legacy of Parmenides, 1998), la Stemich, nel tenta-
tivo di rimanere più aderente alla dinamica interna del testo, evita 
di situare il viaggio descritto nell’ambito della alternativa anabasis 
o katabasis, proponendolo piuttosto come esperienza di un al di là 
(Jenseits), ben lontano (weit weg) da e oltre (hinter) la quotidianità 
dei “mortali”, e dunque riconoscendogli essenzialmente la funzione 
di rappresentare un processo di trasformazione spirituale. La com-
binazione delle scelte verbali (aoristo, imperativo) rafforzerebbe il 
valore esemplare del percorso verso la Dea rievocato nel proemio, 
emblematico della graduale approssimazione alla conoscenza ricer-
cata dal filosofo: si spiega così il ricorso a simboli della tradizione 
religiosa, giustificato dalla pervasività esistenziale della quest, che 
è destinata a plasmare l’intera personalità del kouros.

La opposizione tra kouros e brotoi nei versi B 1.28-30 risponde, 
per la Stemich, a una precisa alchimia didascalica, diagnostica ri-
spetto ai pregiudizi della ordinaria condizione umana, prognostica 
riguardo alle possibilità umane di conseguire la conoscenza della 
daimōn. Il kouros deve imparare “ogni cosa”: in altre parole, il 
programma non intende solo comunicare i contenuti del sapere, ma 
anche informare sullo status cognitivo dei due ambiti complementa-
ri —“il cuore che non trema della verità” e le “opinioni dei mortali 
in cui non è vera certezza”—. Così i versi finali del proemio non si 
riferirebbero genericamente a “opinione” e “verità” ma alla condi-
zione degli uomini intrappolati nelle opinioni e a quella degli uo-
mini che conoscono la verità della Dea. Nell’impegno a conoscere 
“tutto”, la daimōn di Parmenide romperebbe dunque due volte con 
i modelli della tradizione: (i) negando che solo dei e uomini ispirati 
possano conoscere la verità divina; (ii) riconoscendo alla doxa un 
nuovo significato (diagnostico) accanto alla verità.

Di particolare interesse il contributo filologico con cui la Ste-
mich chiarisce come le scelte verbali che designano l’apprendi-
mento —punthanomai e manthanō— veicolino l’idea di un sapere 
acquisito sulla scorta della esperienza (puthesthai), ma anche fatto 
proprio nel giudizio (mathesai). Per il kouros la dea innominata 
prevede un impegno articolato: panta puthesthai rievocherebbe uno 
stile di indagine riconducibile alla historiē ionica, propedeutica (ma 

Stemich.indd   330 14/11/08   09:09:28



nova tellvs, 26 ◆2, 2008, pp. 325-334	 331	

non identica) alla comprensione della verità dell’essere. Le forme 
di apprendimento indicate con punthanomai e manthanō non corri-
sponderebbero, secondo l’autrice, immediatamente all’obiettivo del 
sapere filosofico: un’ampia raccolta di dati non è sufficiente per co-
noscere la profondità dell’essere, ma ne costituisce una necessaria 
premessa.

D’altra parte, la stessa nozione di doxa conterrebbe —rispetto al 
mero apparire (phainesthai)— il riferimento a una scorretta presa 
di posizione cognitiva, a un giudizio erroneo dei “mortali” sui dati 
percettivi. Il kouros, che aspira al sapere della Dea, deve render-
si conto che le proprie conoscenze quotidiane sono solo opinioni, 
prendere coscienza dell’errore (dei mortali) che risiede nella super-
ficiale interpretazione della esperienza da parte di un noos, che non 
rimane atremes: il filosofo non contrappone percezione sensibile e 
comprensione razionale, ma contesta il modo insoddisfacente di re-
lazionarle. I due ambiti, cui allude la conclusione del proemio, non 
sono ambiti di realtà, piuttosto due distinte modalità di percezione 
della realtà.

Per la determinazione dell’obiettivo cognitivo del poema, come 
abbiamo sopra ricordato, la Stemich si concentra sui frammenti B 
16 e B 4, in cui —a ragione— riconosce la più efficace illustrazio-
ne del ruolo del noos nella prospettiva di Parmenide. È indicativo, 
rispetto alla sua interpretazione del programma educativo contenuto 
nel proemio, il fatto che entrambi siano di difficile collocazione nel-
le due sezioni del poema, sostanzialmente a cavallo tra la comune 
esperienza e la corretta comprensione della realtà. B 16, in partico-
lare, verterebbe sul nesso tra intelligenza umana e dato sensibile: la 
scelta di evitare la forma imperativa, e di trattare non dei “mortali”, 
né del kouros, ma in genere degli “uomini”, ha, per la studiosa, 
significato didattico. Il termine anthrōpoi assumerebbe nel contesto 
valore descrittivo, marcando il fatto che (gli uomini) “tutti” (kai pa-
sin kai panti) hanno una identica natura (meleōn physin). Il soggetto 
umano può conseguire doxa o alētheia, secondo il suo atteggiamen-
to mentale: può diventare kouros, iniziato alla verità, ovvero brotos, 
incarnazione della diffusa condizione di fraintendimento risultante 
dalla incomprensione delle proprie facoltà cognitive. In B 16, quin-
di, la Dea mostrerebbe al kouros come superare, nella compren-
sione della intelligenza, il molteplice disperso della percezione: il 

Stemich.indd   331 14/11/08   09:09:28



332	 zucchello / stemich, parmenides’ einübung in die seinserkenntnis

perfetto amalgama dei dati sensibili, la loro omogenea fusione, è 
risultato del pensare corretto.

B 4 è analogamente proposto dalla Stemich come una vera e 
propria istruzione operativa per la conoscenza dell’essere. La forma 
imperativa di apertura (leusse, considera! osserva!), congiuntamente 
al successivo noōi, si appella a un contemplare che porta con sé 
chiarezza (klar sehen, sehend klar werden): il kouros deve ricorrere 
alla facoltà chiarificatrice della intelligenza, per una visione d’insieme 
(Zusammenschau) che raccolga gli oggetti dispersi della percezio- 
ne nella unità dell’essere. B 4 indicherebbe esplicitamente come cor-
reggere la superficiale modalità quotidiana di percezione della realtà, 
per superarne la contraddizione di fondo: muovendo dalla pluralità 
delle cose, la Dea introduce l’unità dell’essere. Il centro di attrazione 
del frammento è dato da noos (la considerazione dell’intelligenza), 
in virtù del quale i termini contrapposti —apeonta (cose lontane o 
assenti), pareonta (cose vicine o presenti)— sono intimamente con-
nessi. Se B 4.1 invita il kouros a dirigere correttamente il noos per 
conoscere l’essere, i versi B 4.2-4 propongono tracce ontologiche 
(l’essere non può essere diviso e disperso), che la Stemich tende a 
interpretare in senso epistemologico, come se investissero, in altre 
parole, la qualità della conoscenza dell’essere da parte dell’uomo.

La lettura prospettata dall’autrice è interessante e valorizza un 
insieme di elementi filologici che possono concorrere a rinnovare 
l’approccio a Parmenide, in una direzione originale rispetto alle 
recenti proposte —alternative alle interpretazioni tradizionali— di 
Kingsley e Robbiano. Merito della Stemich aver individuato alcuni 
snodi concettuali del poema e averli analiticamente decostruiti per 
rideterminarne il significato: appare particolarmente efficace il la-
voro svolto su B 1.28-30 e la discussione di B 16 e B 4. Di più era 
tuttavia necessario fare su B 6, B 7 e B 9 affinché la lettura risultas-
se nel complesso testualmente corroborata. Si ricava, inoltre, l’im-
pressione che la acribia con cui è condotto l’esame di alcuni versi 
finisca per rendere più frettoloso l’accostamento ad altri, che, alla 
luce del dibattito interpretativo, avrebbero richiesto, invece, mag-
giore attenzione: è il caso, soprattutto, di B 1.31-32 e B 8.50-53, un 
buon banco di prova per la tenuta della ipotesi di lettura adottata.

Elemento di forza della interpretazione di fondo del poema ri-
mane la reiterata sottolineatura della natura epistemica della distin-

Stemich.indd   332 14/11/08   09:09:28



nova tellvs, 26 ◆2, 2008, pp. 325-334	 333	

zione doxa-alētheia, contro la tendenza a leggervi una prototeoria 
metafisica dei due mondi, di sapore platonico, ovvero una facile 
contrapposizione tra percezione sensibile e ragione. In questo senso 
sarebbe stata però opportuna una maggiore concentrazione formale 
sulla “confutazione” (elenchos, fr. B 7.5) della Dea, alla cui me-
ditazione è invitato il kouros, e sulla argomentazione dei sēmata 
(B 8.1-49), per enuclearne il modello di razionalità cui il giovane 
iniziato è richiamato.

La loro dimostrazione, in effetti, procede rovesciando le posizioni 
del senso comune, in altri termini predicando dell’essere attributi rica-
vati dalla confutazione dei caratteri, opposti, affermati sulla scorta di 
una superficiale valutazione della esperienza. Si tratta di una matura 
pratica dimostrativa, una forma di esercizio discutivo-confutatorio, 
del tipo cui ancora Aristotele riconduceva le origini della razionalità 
dialettica: tale sfondo dialettico risulta essenziale per comprendere 
l’uso avanzato delle formule modali (“è e non è possibile che non 
sia”, “non è ed è necessario che non sia”) e il consapevole ricorso 
a nozioni —come “possibile”, “necessario”, “impossibile”—, che 
rivelano la dimestichezza con la pratica delle discussioni, documen-
tata sin dai poemi omerici. Con il marcato rigore di questo processo 
argomentativo —che potrebbe rinviare ai procedimenti della geo-
metria greca (è la tesi di Abel Rey —in La jeunesse de la science 
greque, 1933— a proposito della “dimostrazione per assurdo” di 
Zenone) ovvero averli profondamente influenzati (secondo Arpad 
Szabó, The Beginnings of Greek Mathematics, 1978)— Parmenide 
traccia i contorni del “sentiero della Persuasione” (Peithous keleu-
thos) che conduce alla Verità, e, soprattutto, determina la natura dei 
segni (immutabilità in primis) che la stessa Stemich, giustamente, 
collega a una chiara conoscenza razionale. Della pratica dialettica 
fissata nei Topici aristotelici, ritroviamo nel poema la formulazione 
introduttiva di un problēma, (enigma, ostacolo: nel poema la krisis, 
sollecitata dalla Dea, tra “è” e “non-è”, fr. B 8.15-16), proposto in 
forma dilemmatica, e l’ammissione della contraddizione come segno 
della falsità o insostenibilità di una tesi (fr. B 2): colui che interrogava 
raggiungeva la vittoria quando ricavava dalla tesi iniziale l’impossi-
bile (to adynaton) o il paradossale (to paradoxon), dimostrando così 
la falsità della tesi, ossia confutando l’affermazione dell’avversario, 
espressa nella risposta iniziale.

Stemich.indd   333 14/11/08   09:09:28



334	 zucchello / stemich, parmenides’ einübung in die seinserkenntnis

Il rilievo di questa struttura formale avrebbe, tra l’altro, consen-
tito alla Stemich di confermare la propria interpretazione “cogni-
tiva” della lezione della daimōn, nella misura in cui la necessità 
che Parmenide aggiunge alla enunciazione delle due vie sarebbe 
difficilmente comprensibile in un contesto d’uso del verbo “esse-
re” diverso da quello veritativo. Il filosofo sarebbe stato dunque 
interessato a marcare la peculiarità della esperienza di verità cui 
—rigorosamente— conduce la ragione (per esempio in ambito ma-
tematico, come hanno suggerito G. E. L. Owen e P. Aubenque): lo 
svolgimento argomentativo, scandito da passaggi necessari, manife-
sterebbe progressivamente vincoli e connessioni interni al reale. In 
questo senso il pensiero cui è educato il kouros si costituisce come 
rivelazione dell’ “essere”, il cui valore veritativo si coniugherebbe 
così, nel poema, con quello esistenziale.

Dario Zucchello

Stemich.indd   334 14/11/08   09:09:28




