Perez.indd 415

PErez CortEs, Sergio, Palabras de filosofos. Oralidad, escri-
tura y memoria en la filosofia antigua, México, Siglo XXI
Editores, 2004, 325 pags.

Hace ya cuatro afios se publico el libro de Sergio Pérez Cortés,
Palabras de filosofos. A pesar del tiempo transcurrido, no es inopor-
tuno hacer una presentacion de esa obra y poner a consideracion del
publico interesado algunos comentarios al respecto, por tres razones.
La primera es que, hasta hoy —que yo sepa—, no se ha publicado
ninguna resefia sobre este volumen que yo considero merecedor de la
atencion de los especialistas. En nuestro medio no se ha dado a esa
obra la importancia que merece, aunque el Collége International de
Philosophie y la editorial Kimé han decidido publicar este libro en tra-
duccidn al francés.

La segunda: Sergio Pérez Cortés, doctor en Lingiifstica (1981)
y Filosofia (1987) por la Universidad de Paris (X-Nanterre y I-Sor-
bonne, respectivamente), es un académico de reconocido prestigio
en el ambito internacional. Fue director de programa del Collége In-
ternational de Philosophie, con sede en Paris desde 2001 hasta 2003;
desde 1984 es profesor y director del Departamento de Filosofia
de la Universidad Auténoma Metropolitana, Unidad Iztapalapa,' y

! Podemos agregar otros datos interesantes: Sergio Pérez Cortés es el responsa-
ble de la Cdtedra Michel Foucault, creada por la Universidad Auténoma Metropo-
litana-Iztapalapa y la Embajada de Francia en México, por lo que el Gobierno de la

PALABRAS CLAVE: escritura, filosoffa antigua, filésofos, memoria, oralidad.
RECEPCION: 27 de marzo de 2008.
ACEPTACION: 12 de mayo de 2008.

415 NOVA TELLVS, 26-1, 2008

5/6/08 14:38:12



Perez.indd 416

416 RAMIREZ VIDAL / PEREZ CORTES, PALABRAS DE FILOSOFOS

ha publicado obras valiosas, cuya temdtica gira en torno a la filo-
soffa.?

La tercera razon es que la obra que ahora comentamos debe con-
siderarse como un libro de primer orden en el campo de los estu-
dios filoséficos en México. Su consistencia, su dptica y su seriedad
justificarfan un amplio comentario en una revista como Nova Tellus,
cuya mision es dar cuenta de las investigaciones que se publican
en nuestro paifs sobre la Antigiiedad grecolatina y su influencia en
épocas posteriores.

La obra no es una historia de la filosoffa ni una exposicién de
las doctrinas de los grandes filésofos o corrientes de pensamiento,
sino que constituye un andlisis puntual de las condiciones de pro-
duccion, transmision y recepcion de las doctrinas filosoficas en el
mundo antiguo griego y romano: las diversas maneras en que las
palabras orales son verbalizadas y organizadas, los modos en que
el filésofo las manipula para transmitir sus doctrinas con el concur-
so de la escritura, las formas en que las reciben sus destinatarios
originales y los espacios y los ambientes en que estas pricticas se
realizan.

El tema de la oralidad en el mundo griego y romano no es nove-
doso. En su tesis de doctorado sobre el verso homérico publicada en
1928, Milman Parry (1902-1935) habia llamado la atencién sobre la
transmision oral de la épica arcaica griega. A su muerte prematura

Republica Francesa lo condecord en 2006 con la Orden de las Palmas Académicas,
en grado de Caballero; fue Visiting Fellow del Clare Hall College, Universidad
de Cambridge, Inglaterra, en 1998, del que es miembro vitalicio, y pertenece al
Sistema Nacional de Investigadores (nivel III).

2 Han llamado la atencion dos obras en especial. Una lleva por titulo La prohi-
bicion de mentir (México, Siglo XXI, 1998), donde Pérez Cortés reflexiona: “los
hombres no pueden vivir mintiendo, porque se destruyen, pero no pueden vivir sin
mentir, porque la mentira forma parte de la vida”. Otro libro tiene por titulo La
travesia de la escritura. De la cultura oral a la cultura escrita (México, Taurus,
2006), en el que el autor retoma uno de sus temas predilectos de los estudiosos de
la antigua Grecia y la Edad Media. Otros libros suyos publicados son: Conflits de la
Sformalisation en Linguistique (Paris, Université de Paris X Nanterre, 1983); La Pri-
mera Critica a la Economia Politica (México, UAM-Iztapalapa, 1983); La politica
del Concepto (México, UAM-Iztapalapa, 1989); La razon autocritica (México,
UAM-Xochimico, 1988), y Escribas (México, UAM-Coordinacién General de Pu-
blicaciones, 2005).

5/6/08 14:38:13



Perez.indd 417

NOVA TELLVS, 26+1, 2008, pp. 415-429 417

sus discipulos continuaron con estos estudios. Albert B. Lord esta-
blecid un proyecto de rescate de la literatura oral y publicé El cantor
de cuentos, en 1960.* A partir de los afios sesenta varias obras de este
género tuvieron un gran impacto en las investigaciones de literatura
y filosofia antiguas. Erick A. Havelock publicé varios estudios fun-
damentales: en 1963 Prefacio a Platon, el mds conocido de ellos,
y en 1986 La musa aprende a escribir, su ultimo libro. Havelock
habfa llegado a las siguientes conclusiones: en una sociedad de co-
municacién oral la transmision de la cultura se basa en la memo-
rizacién que se logra gracias a una serie de mecanismos poéticos
como el ritmo. Homero pertenece por entero a una sociedad oral. La
escritura se va abriendo paso durante los siglos que separan al poeta
del filésofo Platén, quien reemplaza la narrativa y el pensamiento
orales por el texto escrito, que hace inoperantes los mecanismos de
la memoria oral. La mentalidad alfabetizada se logré gracias a la
eficacia fonética del sistema de escritura griega. El verso fue sus-
tituido por la prosa y los poetas dejaron su lugar a los filésofos.
La idealizacion de los atributos literarios de la poesia épica, como
si fuera un producto escrito, oscurecia el cardcter analfabeto de la
épica, pues se consideraba que la ausencia de escritura es un signo
de primitivismo. Habria entonces que corregir los criterios tradicio-
nales: la sociedad oral no es menos civilizada que la escrita, sino
que se basa en otros patrones de vida y elabora artefactos culturales
propios. La posesion de la escritura no es un criterio vdlido para dis-
tinguir las culturas superiores de las inferiores, pero si es un factor
muy util para entender los cambios culturales de los pueblos.
Durante los afios ochenta el tema de la oralidad recibe la atencion
de una gran cantidad de estudiosos en un sentido recapitulativo, como
sucede con el texto La musa aprende a escribir. En 1982 Walter
Ong publica Oralidad y escritura, donde sintetiza y sistematiza la
enorme cantidad de material sobre el tema.* La dltima década del

z

3 El proyecto se llamé “The Milman Parry Collection of Oral Literature” y es-
tuvo al cuidado de Stephen Mitchell y Gregory Nagy. Edicion original del libro de
Lord: A singer of tales, Cambridge, Harvard University Press, 1960.

* Erick. A. Havelock, Preface to Plato, Cambridge, Harvard University Press,
1963; The Muse Learns to Write: Reflections on Orality and Literacy from Anti-
quity to the Present, New Haven, Yale University Press, 1986. Sobre este tema me

5/6/08 14:38:13



Perez.indd 418

41 8 RAMIREZ VIDAL / PEREZ CORTES, PALABRAS DE FILOSOFOS

siglo pasado los conocimientos al respecto, en el caso de la cultura
griega, habfan sido ampliamente asimilados y permitieron entender
con mds claridad la naturaleza de la poesia lirica arcaica. A este
momento pertenece el libro del discipulo de Havelock, Kevin Robb,
sobre la escritura y la educacion en la Grecia antigua,’ cuya premisa
central es que el mayor descubrimiento de la filologia cldsica en el
siglo xx fue el redescubrimiento de la dimensidn oral en la vida de
los griegos de los periodos geométrico y arcaico y los efectos que
esa dimensidon tuvo en la época cldsica.

A inicios del siglo xx1 se ha continuado el estudio de dicho tema
con rectificaciones, amplificaciones y aplicaciones de las teorfas so-
bre la oralidad en el mundo cldsico, particularmente en relacion con
la ejecucidn, la apreciacion del texto como objeto, la vinculacién
binaria de la oralidad y la escritura, la interaccion del género y las
circunstancias de la ejecucidon, enfocados en Homero, la época arcai-
ca y la Biblia. El libro que ahora nos ocupa de Sergio Pérez Cortés
se inscribe en esta drea de conocimiento con nuevos enfoques, pues
no se trata de la repeticion de la historia contada con otras palabras,
sino de la ampliacion del campo de estudio y de la rectificacion de
algunas teorfas.

El libro dirige su atencion en particular a un tema poco tratado
y que podria tal vez parecer paradéjico: aunque se piensa que la
produccién filoséfica estd mds vinculada a una cultura escrita que
a una oral, entre otras muchas razones por la sistematicidad que la
caracteriza, se estudia el papel de la voz y la memoria en el queha-
cer filosofico a partir de la época de Sdcrates y hasta Plotino (siglo
m d. C.) en el mundo grecorromano, es decir, en un periodo de su-
puesto predominio de la escritura. De esta manera, el autor amplia
el estudio de la oralidad mas alld de la época arcaica y cldsica y del
dmbito helénico, mientras que tradicionalmente los tratados sobre
la oralidad se han enfocado a los periodos arcaico y cldsico y a la
Biblia.

parecen muy ilustrativas las observaciones de Walter Ong, Orality and Literacy:
The Technologizing of the Word, London, Methuen, 1982, traducida al espafiol por
el Fondo de Cultura Econémica.

> Cf. K. Robb, Literacy and Paideia in Ancient Greece, Oxford, Oxford Uni-
versity Press, 1994.

5/6/08 14:38:14



Perez.indd 419

NOVA TELLVS, 26-1, 2008, pp. 415-429 419

La expansioén indicada presupone la rectificacion de las hipdtesis
sobre el cambio de una cultura oral a otra escrita, en determinado
periodo de la civilizacion griega y, en consecuencia, queda superada
también la divisidon en dos grandes etapas del pensamiento griego,
la del mito y la del logos.

Es bien sabido que la escritura habia experimentado una lenta
pero constante extension desde su introduccion en época oscura pri-
mero en las relaciones comerciales, luego en las prdcticas legislati-
vas y finalmente en el dmbito educativo. Es completamente enten-
dible entonces que, ya a inicios del siglo v, se hubieran establecido
escuelas donde se ensefiaba a leer y a escribir a los nifios y que
fuera entonces también cuando la invencion de las técnicas que re-
querian del texto escrito empezo a cobrar impulso. A pesar de esta
constatacion, en un principio se presumio que el fendmeno de la
escritura se habia difundido en amplias capas de la sociedad en
Atenas y en otros lugares sélo hasta mediados del siglo v, y que
debido a ello se inventd la retdrica, cosa que atestiguan Platon y
Aristoteles. Posteriormente se rechazé que el fendmeno de la di-
fusion hubiera sucedido en esa €poca, y se postuld la hipotesis de
que la reforma del alfabeto dtico en 403 y la creacion del archivo
de Atenas a finales del siglo v son indicios de que la difusion de la
escritura sucedid solo hasta ese momento. K. Robb fue mds all4:
la sociedad ateniense estuvo alfabetizada, en el sentido “institucio-
nal”, solamente hacia el 350 a. C., sin que necesariamente se hubie-
ra alcanzado una alfabetizacion completa de todos los ciudadanos.
Pérez Cortés seiiala, por su parte, que en la época de Platon sélo un
15% de la poblacidn sabia leer y escribir y en la Roma de Séneca
un 20%, de manera que, segun los estdndares modernos, se trataria en
ambos casos de “comunidades analfabetas” (p. 16), aunque indi-
ca que los estdndares actuales no pueden aplicarse a la Antigtiedad.

De tal manera, hoy se estd de acuerdo en que la expansidn de la
escritura debié haberse dado paulatinamente en diversas capas de
la poblacién y que se puede hablar de una sociedad alfabetizada
solo en la Atenas del siglo 1v. Pérez Cortés sostiene que la educa-
cion basada en la escritura se verific en la segunda mitad del siglo
v y que este fendmeno fue crucial en la historia de la educacién,
pues fue entonces cuando nacié el “hombre de letras” en occidente
(p- 33), pero no existié un periodo especifico de introduccion o de

5/6/08 14:38:14



Perez.indd 420

420 RAMIREZ VIDAL / PEREZ CORTES, PALABRAS DE FILOSOFOS

interiorizacion de la escritura que implicara su uso masivo, ni la es-
critura suplant6 a la oralidad en algiin momento de los siglos v y 1v
a. C., sino que mds bien se dio una colaboracién entre oralidad, me-
moria y escritura en la produccién filoséfica y fue esa colaboracion
que hizo posible la filosoffa antigua: “la cultura antigua era una
civilizacidn poseedora de la escritura, pero no era una civilizacién
de la escritura” (p. 9).

Con estos antecedentes, pasemos brevemente a explicar el conte-
nido. El libro se compone de cinco capitulos, ademads del prélogo, la
bibliografia y el indice onomastico. Este tltimo puede resultar muy
util al lector interesado en algunos personajes en especial. Podemos
observar que las figuras centrales son Platon, Aristdteles y Sdcrates,
por el nimero de veces que aparecen en el texto, y que Epicuro y
Epicteto aparecen con mds frecuencia que los filésofos presocrati-
cos, debido a que el autor fija su atencién en la filosoffa griega y la-
tina de Sdcrates a Plotino, como ya hemos dicho. Extrafiamente por
tratarse de un libro sobre la memoria, el inventor de la nemotecnia,
Simédnides de Ceos, se menciona una sola vez de pasada.

En el capitulo primero (pp. 15-63) el autor refuta la idea ge-
neralizada de que, por lo menos después de Sdcrates, la filosofia
se transmitia mediante el texto escrito y de que la operacion de
escribir era un quehacer comtn entre los fildsofos. En realidad, los
fildsofos tenfan la opcion de seguir utilizando los mecanismos tra-
dicionales de la oralidad o bien recurrir a la nueva tecnologia de la
escritura o a ambos a la vez, que es lo que sucedi6 mds a menudo
en el periodo estudiado. No se trataba de una decision superficial,
sino que dependia de la idea que se tenia de la propia filosoffa. Al-
gunos filésofos optaron por no escribir, por el simple hecho de que
consideraban que, para la formacion espiritual de sus discipulos,
bastaba con la expresion oral. El caso de Sdcrates es el mds cono-
cido, pero se sabe también que Epicteto, quien vivid en el siglo 1
de nuestra era, no escribié nada. Hubo también quienes escribieron
poco o que tenfan una actitud critica ante la escritura. La cautela de
Platén frente la escritura es bien conocida; para €l y para otros la
ensefianza oral era irremplazable, siendo el texto escrito un suceda-
neo del que podia prescindirse. De manera paraddjica, Platon es el
unico filésofo de quien se ha conservado la obra completa. El tercer
grupo es el de los escritores tenaces que veian en la escritura el me-

5/6/08 14:38:14



Perez.indd 421

NOVA TELLVS, 26+1, 2008, pp. 415-429 421

dio idéneo de ser dtiles a la posteridad. Entre ellos encontramos a
Epicuro, quien habria escrito 300 volimenes y a su rival, el estoico
Crisipo, los fildsofos mds fecundos de la Antigliedad. Plotino perte-
nece al primer y tercer grupo, pues inicié a escribir sélo después de
los 50 afios de edad.

Los filésofos se ponian ante el problema de cdmo conservar las
ensefianzas y lo resolvieron inicialmente mediante recursos nemo-
técnicos de naturaleza poética, como el ritmo, las asonancias, las
repeticiones, las formulas, etcétera, que permitieron la conserva-
cion no sélo de los poemas homéricos, sino también de la filosofia
arcaica escrita en verso. Después, la memoria continué siendo un
aspecto imprescindible en la educacidn, desde el aprendizaje de la
lectura y de la escritura hasta la instruccion superior. Fue ese tipo
de formacidn la que hizo posible las proezas de la memoria en las
culturas cldsicas antiguas, de las que Sdcrates es uno de los mejores
ejemplos, segun el testimonio de Platén: “Al filésofo parece bastarle
escuchar una vez para producir con una gran fidelidad, sin ninguna
intervencion de la lectura o la escritura” (p. 38). Pérez Cortés ana-
liza detenidamente estrategias de la dialéctica de Socrates y de la
diatriba de Epicteto, cuyas obras escritas son notas de clase redac-
tadas por Arriano, uno de sus discipulos. Ambos se basaron exclu-
sivamente en la palabra oral y la memoria para desarrollar su acti-
vidad filosdfica.

La necesidad de preservar sus palabras llevo a los fildsofos a
recurrir a otro instrumento mds alld de la ensefianza oral y de sus
mecanismos que les permitiria alcanzar su propdsito: la escritura.
Esta constituia un mejor medio de conservacién que la memoria,
aunque tampoco garantizaba su trasmision, como puede entenderse,
por la gran cantidad de obras antiguas de fildsofos que se perdieron
en el transcurso del tiempo. Memoria y escritura son mecanismos
utiles contra el olvido, pero para que rindan frutos es necesario
que las generaciones sucesivas tengan estimacion por las palabras
y los textos. Los poemas homéricos lograron conservarse durante
trescientos afios sin el concurso de la pdgina escrita y es probable
que se hubieran preservado sin haber sido transcritas durante mas
tiempo por la gran estimacion de que eran objeto. Asi, los grandes
maestros recurrieron a ambos medios como soportes eficaces de
transmision.

5/6/08 14:38:15



Perez.indd 422

422 RAMIREZ VIDAL / PEREZ CORTES, PALABRAS DE FILOSOFOS

La preocupacion de las generaciones posteriores por ordenar su
legado filoséfico por escrito los llevo a inventar diversas modalida-
des de escritura, entre las que sobresalen las sucesiones de fil6sofos,
las historias de las corrientes de pensamiento, la doxografia y la bio-
graffa o formas que mezclaban varios de estos géneros, como suce-
di6 con las Vidas y doctrinas de los filosofos ilustres de Didgenes
Laercio (siglo nr d. C.), quien al parecer no era filésofo.

En el capitulo segundo (pp. 64-101), Sergio Pérez Cortés estudia
con detenimiento tres géneros de transmision escrita con base en
la obra mencionada de Laercio, poniendo especial atencion en sus
fuentes. En primer lugar, la doxografia, esto es, repertorios de opi-
niones (doxai, placita) de los fil6sofos, ordenados a partir de crite-
rios y con objetivos diversos que empezaron a circular desde la épo-
ca de Hipias en forma de listas de citas. Estas compilaciones eran
usadas como obras de consulta para la elaboracion de textos.

El libro de Laercio en diferentes secciones contiene primero la
biografia del filésofo y luego, aunque no siempre, el aparato doxo-
grifico. El segundo género analizado es precisamente la biografia
que, a diferencia de lo que sucede en nuestra época, era considerada
como un género filosoéfico, pues mediante la presentacidn del ca-
rdcter y de las acciones del personaje se ofrecia al lector-oyente un
ejemplo vivo y memorable que podia guiar su propia vida. El retra-
to moral no necesariamente debifa contener datos veridicos ni actos
dignos de memoria, sino que podia estar enriquecido con noticias
dudosas y pormenores triviales, lo que no resultaba censurable si
con ello se lograba el propdsito de retratar mejor al filésofo ejem-
plar. Precisamente el tercer género que analiza Pérez Cortés es la
anécdota, relato breve, a menudo humoristico, de algin suceso in-
solito en la vida del filésofo, cuya funcién era fijar en la memoria
de manera viva alguna nota tipica del cardcter o la doctrina del per-
sonaje. El autor analiza el significado, las caracteristicas, los aspec-
tos formales y la fortuna que tuvo este género en la Antigtiedad.

De estos géneros, hoy secundarios pero que tuvieron un papel
central en la transmision del legado filoséfico antiguo, el autor pasa
a abordar, en el capitulo tercero (pp. 102-170), el ambiente espiri-
tual que privaba en las escuelas filosdficas y que promovia las di-
versas formas de transmision: oral y escrita. Inicia el autor sefa-
lando la perspectiva predominante de las filosoffas helenisticas que

5/6/08 14:38:15



Perez.indd 423

NOVA TELLVS, 26+1, 2008, pp. 415-429 423

heredaron de Sdcrates: la orientacion ética en relacidn con la vida
que es digna de ser vivida. El hombre no tiene en el exterior (los
dioses, la ciudad) alivio a su desdicha, sino en si mismos mediante
la razon. Asi, las diferentes escuelas ofrecen al hombre diversos
caminos para alcanzar la felicidad, y los discipulos entran en esas
comunidades buscando la transformacion interior que les permitie-
ra, bajo la direccidn de un guia espiritual, alcanzar esa tranquilidad,
autosuficiencia o indiferencia del espiritu frente al poder, la riqueza
o la gloria en la que se afanan generalmente los seres humanos. El
autor describe entonces el ambiente que prevalecia en esas escuelas
filosoficas: su cardcter laico y privado, los espacios ptiblicos en que
se desenvolvia la ensefianza oral, su funcién educativa, su organiza-
cion y los vinculos de amistad entre sus miembros. La importancia
de la voz y la memoria fueron los pilares en que descanso la trans-
mision de la filosofia de la virtud, pero no se desdefd el texto escri-
to, que fue considerado como el medio idéneo para la expresidn de
contenidos filoséficos de una manera rigurosa. Pero la palabra oral
no se hallaba detrds de la hoja escrita, sino que esta ultima era la
transcripcidon o duplicacion de la voz del maestro. No se escribfan
palabras para luego ser pronunciadas, como ahora hacernos, sino,
por el contrario, se reproducia en caracteres alfabéticos la palabra
oral que imponia su naturaleza a los signos escritos que registraban
solo imperfectamente los rasgos propios de la oralidad.

Pérez Cortés analiza estos dos mecanismos de preservacion de
la palabra en la ensefianza de la filosofia. El autor aborda el caso
singular de Platén, quien tenfa en alta estima el texto escrito, pero al
mismo tiempo daba al didlogo directo y frontal una funcion esencial
en el proceso de indagacidn y en la ensefianza, con el rechazo ex-
preso de la escritura, lo cual resulta paraddjico. Mas no sélo Platén
adopta esta actitud, sino que también la manifestaron otros autores
de la época, como Isdcrates y Alcidamante. El didlogo escrito tiene
sus funciones especiales: en primer lugar, una funcion introductiva
y protréptica para los nuevos discipulos; en segundo, una rememo-
rativa de lo ya conocido para los avanzados (p. 131). El caso de la
escuela de Aristételes pareceria diferente, por la importancia que
en el Liceo se le daba al texto escrito y al libro y por la natura-
leza misma de la actividad filoséfica, que consistia mds en la coo-
peracion hacia un fin comin que la guia espiritual del maestro me-

5/6/08 14:38:15



Perez.indd 424

424 RAMIREZ VIDAL / PEREZ CORTES, PALABRAS DE FILOSOFOS

diante el didlogo. La voz y la memoria tenfan su lugar privilegiado,
de lo que dan cuenta los propios escritos del maestro, la mayoria de
los cuales no fue destinada a la publicacidn, sino que se trata de notas
de preparacién de cursos o apuntes de sus lecciones. Los escritos
publicados en forma de didlogo se perdieron. Las notas o apuntes
conservan los rastros de la oralidad y las resonancias de la voz, pero
no fueron concebidos para ser publicados como tratados para un
publico anénimo y distante. La parte restante del capitulo aborda la
colaboracion de la memoria y la escritura en las escuelas de Epic-
teto, Plotino y Epicuro.

El siguiente capitulo (pp. 171-224) inicia con la descripcion de
los dispositivos creados para preservar la memoria en las culturas
orales, que son de cardcter temporal y lineal, y de la naturaleza es-
pacial y simultdnea de la escritura en la superficie de la hoja. El ob-
jetivo de esta parte es analizar como se encuentra reproducida la voz
y la memoria en el texto escrito, de qué manera éste refleja la na-
turaleza oral de la expresion filosdfica. Se examina el empleo del
verso, los procedimientos ritmicos y acusticos en algunos tipos de
escritos como la sentencia, en la cual se condensan estrategias que
permiten su recuerdo y que la dotan de un fuerte poder persuasivo,
aunque al mismo tiempo resultan enigmdticos. El uso del verso es
un vivo reflejo de esos mismos mecanismos orales en las obras de
autores como Pitdgoras, Jendfanes, Parménides, Empédocles y Lu-
crecio. En la primera prosa se siguieron preservando estrategias de
la oralidad, como la terminologia, el estilo sentencioso, la concisién
e incluso el ritmo. El autor estudia en especial algunos géneros que
reproducen la vinculacién oral que se establecia entre el filésofo y
sus destinatarios, como en los casos de la carta y el didlogo —que
era la continuacién de la conversacion directa—, y se detiene parti-
cularmente en los géneros populares de la filosoffa cinica.

En el dltimo capitulo (pp. 225-298), el autor muestra los rastros
de la voz y la memoria en las obras filoso6ficas, cuya expresion origi-
nal era oral. Pérez Cortés analiza cémo el proceso de la elaboracidn,
transmisidn y recepcion del texto filosdfico estaba estrechamente
vinculado con las pricticas orales y memoristicas. Es realmente in-
teresante entender las diferentes fases del proceso de la expresion
filosofica desde este enfoque poco conocido. El filésofo elaboraba
de memoria lo que después habria de dictar o escribir €l mismo,

5/6/08 14:38:16



Perez.indd 425

NOVA TELLVS, 26+1, 2008, pp. 415-429 425

aunque lo primero era lo comun. La construccion concreta del tex-
to era posible gracias al empleo de instrumentos de escritura y de
utensilios como la mesa (que no servia, sin embargo, para escribir),
al manejo de materiales como el papel, a la intervencion de perso-
nas en la actividad escritural. Se trataba de un proceso enteramente
diferente de los actuales sistemas de elaboracion textual.

Por otra parte, se describe la recepcion de la obra. El texto filo-
sofico no estaba destinado a lectores que en la tranquilidad de sus
estudios fijaran la vista en las lineas de un texto escrito de manera
silenciosa. Pérez Cortés pasa revista a las numerosas fuentes que
muestran que los textos filosdficos de las culturas griega y latina
eran leidos generalmente no sélo en voz alta, sino también de ma-
nera dramatizada (la performance es un tema de moda en los es-
tudios actuales), no por una persona solitaria, sino frente a varios
oyentes. Este fendmeno no tenfa nada de extravagante, pues era la
forma funcional en las condiciones de recepcion tan particulares.
Podremos imaginar al esclavo que escribe sobre las rodillas en un
rollo de papiro, escuchando la voz de su duefio en condiciones
realmente incomodas. Del mismo modo, habrd que pensar que las
circunstancias de la lectura no eran féciles por la misma forma de
escritura continua y sin separacion de palabras, oraciones o parrafos
y sin signos de puntuacion, ademds de que el lector debia reflejar
las caracteristicas orales originales. Este capitulo es bastante rico e
interesante y contiene mucho mds de lo que aqui se ha condensado
de manera imperfecta, pero baste lo dicho para darnos una idea de
su contenido, subrayando una vez mds que, para entender correcta-
mente la filosoffa antigua, es necesario tomar en consideracion los
elementos orales, memoristicos y de la escritura en el proceso de la
generacion, transmision y recepcion de las obras.

® ok ok

No quisiéramos perder la oportunidad de hacer algunos comentarios
sobre este libro interesante, actualizado y muy bien escrito (excepto
las constantes erratas en los términos griegos).

En primer lugar, no parece que sea muy clara la posicion del
autor en torno a la memorizacion de los Didlogos de Platén. Doy
uno de los ejemplos de proezas de la memoria (p. 27): el Parmé-

5/6/08 14:38:16



Perez.indd 426

426 RAMIREZ VIDAL / PEREZ CORTES, PALABRAS DE FILOSOFOS

nides. Cuando habfa apenas alcanzado la edad de 20 afios (esto es
hacia el 450 a. C.) Sécrates sostuvo un didlogo con Zenén y Parmé-
nides, estando presente Pitodoro. Este conservé en la memoria toda
la conversacidn que repitid varias veces a sus amigos. Antifonte, el
hermanastro mayor de Platon, escuché varias veces el relato vivo y
también se aprendié de memoria aquella célebre conversacion, pero
no la transcribid ni tenfa la intencion de hacerlo. Luego de muerto
Socrates (399), algunos fildsofos del extranjero encabezados por
Céfalo de Clazémenes, llegaron a Atenas en busca de Antifonte,
para que les relatara a ellos aquella lejana conversacion. Este per-
sonaje se resistio en un principio, pero accedi6 al final a repetir la
larga y famosa conversacion. Céfalo también guard6 en su memoria
toda la conversacion con sus detalles y, a su vez, la relaté varias
veces. El didlogo fue reproducido por el filésofo Platén, ya en su
vejez, entre 370 y 365.

En otras palabras, entre la conversacion original y la elaboracién
definitiva del didlogo platénico habian pasado poco mds de ochenta
afios. Se trata, en efecto, de un prodigio de la memoria, pues se
logré que se conservaran intactas las palabras de los filosofos por
ocho décadas. Pero no se trataba en aquella época de un caso ex-
traordinario, si tomamos en consideracién que los poemas homéri-
cos pudieron conservarse por trescientos ainos antes de ser puestos
por escrito. Tanto en el caso de la lliada y la Odisea, como en el
del didlogo entre Sécrates, Parménides y Zendn, fue necesario que
intervinieran una serie de memorizadores que conservaran verbatim
palabras pronunciadas mucho tiempo antes. En el caso de Parméni-
des podrian identificarse cuatro (no tres) transmisores del didlogo:
Pitodoro de Atenas (un soldado), Antifonte de Atenas (dedicado a
la hipica), Céfalo de Clazémenes (un viajero) y el propio Platon, si
estamos de acuerdo en que €l es el autor y que €l lo reproduce de
memoria a partir de Céfalo. En el didlogo se registran minucias tan
intrascendentes como el hecho de que, durante la lectura que Zendn
hacia de un escrito suyo, Socrates, Parménides y un tal Aristételes
se habfan quedado fuera y entraron cuando la lectura estaba casi
por terminar.

Independientemente de que la hazafla memoristica pudiera ser
creible o no, lo que resulta desconcertante es que el autor del libro
no haya tomado en cuenta el probable caricter ficticio de esta obra

5/6/08 14:38:16



Perez.indd 427

NOVA TELLVS, 26+1, 2008, pp. 415-429 427

platénica, si observamos que el Parménides ha sido considerado
por la critica como “el enigma de todos los enigmas de la herme-
néutica platénica” o tal vez la obra “mds controvertida de toda la
civilizacion occidental”.® El propio Pérez Cortés manifiesta en otra
parte (pagina 130) sus dudas sobre la veracidad de los didlogos:
“admitiendo que los elaborados didlogos no son transcripciones de
lo ocurrido, sino cuidadosos montajes literarios que ofrecen situa-
ciones tipicas con resultados concluyentes o aporéticos...”. La hi-
potesis de que los didlogos son conversaciones ficticias, inventadas
por Platon, fue sostenida por Havelock en su libro Alle origini della
filosofia greca (Bari, Laterza, 1996) quien afirma, entre otras cosas
lo siguiente:

no se nos obliga a creer que, por ejemplo, un didlogo socrdtico tenido
con Trasimaco en un ambiente doméstico o en la cdrcel con un grupo
de devotos seguidores haya tenido lugar realmente y no en la fantasia
filosofica de Platén [...] aparte del hecho de que Sécrates se encontraba
al reparo, en su tumba, la ausencia de cualquier documentacién le per-
mitia [a Platon] tener toda la libertad. Estas conversaciones y discursos
en prosa, adaptados a modelos teatrales anteriores, se deben incluir en
aquella categorfa de composiciones que Aristételes identificaba como
‘mimos’ (p. 54).

En segundo lugar, en cuanto a la utilizacién de los gimnasios como
espacios publicos destinados a la exposicion de las lecciones, pare-
ce que el propio autor se encarga de desmentirse. En la pdgina 111,
al tratar sobre las propiedades privadas de las escuelas, asevera: “si
no hubo adquisicion de bienes, como en los casos de Aristoteles y
Zenon, las escuelas elegian lugares publicos como un gimnasio o el
Portico Pintado, donde resultaba sencillo reunirse a filosofar”. Sin
embargo, poco después, en el mismo capitulo (p. 139), luego de des-
cribir el aula de la escuela, afirma: “Aunque el término ‘peripatéti-
co’ parece sugerir que en la escuela profesores y alumnos deambu-
laban, esto no parece aplicarse a Aristételes mismo. No es factible
que Aristdteles ofreciera su instruccidn en el gimnasio, porque su
pedagogia requeria un lugar privado y permanente”. Pero luego se-

¢ La dltima expresion es de Franco Ferrari (Platone, Parmenide, Milano, BUR,
2004, p. 9), la primera de E. A. Wyller, ap. Ferrari.

5/6/08 14:38:17



Perez.indd 428

428 RAMIREZ VIDAL / PEREZ CORTES, PALABRAS DE FILOSOFOS

nala que, al inicio de la leccion, Aristoteles se cuidaba de prevenir
al inexperimentado publico con un bosquejo del contenido y del
método del curso a quienes acudian a escucharlo, “para evitarse un
fracaso semejante al que habia presenciado tiempo atrds, en la con-
ferencia de Platon acerca del Bien”, y agrega que en la escuela
de Liceo existia la costumbre de “ofrecer lecturas publicas ante
auditorios numerosos” como los dos mil alumnos que Teofrasto
llegd a reunir en alguna ocasién. No es clara, entonces, la relacidn
entre la escuela de Aristoteles y el gimnasio del Liceo. El autor se
refiere a las lecturas publicas: las matutinas, ofrecidas a los alumnos
mds avanzados, y las vespertinas expuestas a todos los jévenes que
quisieran escucharlas, pero no sefiala si habia un cambio de espa-
cios. Habria que distinguir tal vez las lecciones propiamente dichas
dentro de la escuela y las conferencias, que podrian pronunciarse
en el gimnasio del Liceo o en otros espacios amplios del dominio
publico.

Un tltimo aspecto es oportuno resaltar. El autor observa que “en
la ensefianza antigua, la filosofia y la retdrica no estaban refiidas,
porque la segunda era una habilidad indispensable para la prictica
de la primera” (p. 150). Los ejemplos que muestran esta vinculacién
son frecuentes a lo largo del libro. El caso de Carneades es paradig-
mdtico: en 156 a. C., habia sido enviado junto con los representantes
del Liceo (Critolao) y del estoicismo (Didgenes) para litigar a favor
de Atenas por un multa exagerada que se le impuso por haberse
apropiado de bienes del pueblo de Oropos. Aparte del éxito obteni-
do, el acontecimiento mds recordado fue que Carneades, durante su
estancia en Roma, un dfa persuadio a los romanos de la virtud de la
justicia y al dia siguiente de lo contrario. Independientemente de
la veracidad del acontecimiento (Carneades debi6 manejar de ma-
nera estupenda el latin para haber alcanzado el éxito que se le adju-
dica o los romanos sabian muy bien el griego), la anécdota muestra
entre otras cosas que, en efecto, la retdrica no estd peleada con la
filosoffa. Sin embargo, en relacion con Platén sefiala nuestro autor
que “nunca ejercio el arte retérico y tampoco apreciaba la retdrica
como medio de enseflanza” (p. 133).

Habria que sefalar que a Platon le repugnaba la retdrica politi-
ca, pero tenfa en alta estima su propia retorica que posibilitaba la
conduccion de las almas hacia lo bello y lo bueno. Platén critica las

5/6/08 14:38:17



Perez.indd 429

NOVA TELLVS, 26-1, 2008, pp. 415-429 429

imperfecciones de la retdrica de su tiempo y el dafio que podia pro-
ducir si se usaba mal, pero al mismo tiempo propone —tdcitamen-
te— una retorica filoséfica de naturaleza psicagogica, que sistemati-
za sus partes y sus elementos. Atn mas, podriamos decir que Platon
fue el fundador de la sistematizacidn de ese arte y que los fil6sofos
subsiguientes continuaron desarrollando esa tarea de la filosoffa anti-
gua. A ello se debe que los textos fundamentales de retdrica sean
sobre todo obra de fil6sofos. Bastaria pensar en Aristoteles, en Anaxi-
menes de Lampsaco (autor de la Retorica a Alejandro), en el and-
nimo autor de la Retorica a Herenio, en Filodemo de Gddara y
en muchos otros filésofos que escribieron sobre este asunto. En
cambio, Isdcrates, considerado el rétor por excelencia en la cultura
griega, no elaboré ningin manual de ese arte y tampoco empled la
palabra “(arte) retdrica”.” Ademads, denomind a su disciplina “filo-
sofia de los discursos” (esto es, “filosofia retdrica”), entendiendo
por “filosoffa” el conocimiento prictico o la enseflanza de una de-
terminada competencia, en este caso, la discursiva.

Estas ultimas reflexiones no desmerecen el valor de la obra que
ahora comentamos, cuya lectura ayudard no sélo a enriquecer nues-
tro conocimiento del proceso prdctico de la transmision y la ense-
flanza de la filosoffa antigua, sino que, también y sobre todo, nos
ayudard a corregir los prejuicios sobre esa actividad que en gran
medida ha sido malentendida y malinterpretada por la importancia
que nuestra cultura ha otorgado a la vista, al papel escrito y al libro,
invalidando la voz modulada, el oido y la memoria.

Gerardo RAMIREZ VIDAL

"Utiliza la palabra “retdrico” para designar a la persona que era capaz de hablar
ante la multitud (Antidosis 256).

5/6/08 14:38:17





