Platon y los privilegios de los amantes

Maria Angélica kErro

Universidad Nacional Autbnoma de México
msmariangelica@yahoo.co.uk

ReEsUMEN. Segun las lecturas tradicionales Belnquetey el Fedroel amor y la
creacion poética en su sentido habitual serian despreciados por Platén frente a
la actividad filoséfica. Por otra parte, lecturas innovadoras proponen, en cambio,
que en estas obras se presenta mas bien en tragico conflicto dos concepciones del
#pwg: por un lado, el amor a la Idea, que es des-instanciado e impersonal, y, por
el otro, el amor como la pasion amorosa por un individuo en particular. Esta
Ultima interpretacion conllevaria la valoracién de la poesia como apropiada comu-
nicadora de dicha experiencia. Defendemos aqui una exégesis alternativa a las
dos mencionadas respecto al papel del enamoramiento, y también de la poesia,
por parte de Platén en Blanquetey en elFedro. Segun la misma, el enamo-
ramiento es reinvindicado en tanto transmisor de la verdad acefgacdsi bien

sélo a través de la filosofia los amantes, asi como los poetas, pueden comprender
el sentido trascendente de esta experiencia.

ABSTRACT. According to the most traditional interpretations in Bymposium

and thePhaedrusPlato scorns love and poetry in their usual form. On the other
hand, according to some new ways of reading these same dialogues, he would be
presenting two different conceptions of love in a tragic conflict: the philosopher’s
impersonal love for the Idea against love as the passion for an individual. Here
a different understanding of this issue is suggested according to which Plato
would be valuing the experience of falling in love, insofar as it is appropriate to
communicate faithfully the truth aboépwg, although lovers, as well as poets
who narrate their love experience, are only able to comprehend the transcendental
meaning of it by doing philosophy.

PALABRAS CLAVE: amor,Banquetegpac, Fedro,filosofia, Platon, poética, Sécra-
tes, verdad.

REcEPCION 5 de septiembre de 2006.

ACEPTACION. 18 de octubre de 2006.

167 Noua tellus, 24-2, 2006






Platén y los privilegios de los amantés

Maria Angélica kerro

... que demostrando esto, que el amor no es enviado
por los dioses en provecho del amante y el amado, [ese
discurso] se lleve el premio. Por nuestra parte, es nece-
sario para nosotros demostrar lo contrario: que es para
la maxima buena fortuna que tal locura es concedida
por los dioses.

Phdr., 245b4-c1

Las luces y las sombras del amor eran tan conocidas para los
griegos como lo son hoy para nosotros mismos, asi como la
necesidad de simbolizar de algin modo la paraddjica natura-
leza deépwc.? Los testimonios literarios nos cuentan de su
intensidac?, su fijacién obsesiva y enferma en el objeto amo-
roso? su potencialidad constructora y creafivasi como de

! Las traducciones de los textos griegos mencionados, salvo que se indique lo
contrario, son mias, en conformidad con las ediciones de los textos griegos del
TLG. Las referencias a los textos griegos siguen también las edicionEsGlel
que en el caso de Platon es la de Burnet, 1901.

2 Al mismo tiempo el dios del amor y la emocién de la pasién amorosa. Por
ser épog experimentado como una fuerza actuante desde afuera, los griegos lo
consideraban no sélo como un sentimiento sino asimismo como una divinidad,
retratada artisticamente como un joven alado, quien eventualmente arroja flechas
amorosas a sus victimas. Cf. Dover, 1980, p. 1, Kitto, 1951, pp. 194-197, y Diez
de Velasco, 2006.

3 En el Frag. 7 del sofista Prodiégnc es “dobleémibuuic” (DK, 84, B, 7).

4 En elHipdlito de Euripides (vv. 27-28, 38-40, 1304) se reitera la idea de la
pasion amorosa como una “mordida”, una fuerza invasiva que se apodera del que
se enamora, e incluso un “mal” o una “enfermedaé’oc).

5 En laLisistratade Arist6fanesépog es presentado como una fuerza que puede
actuar incluso a nivel politico y conducir hacia a la paz. Cf.L4s, vv. 550-554.

169 Noua tellus, 24-2, 2006



170 FIERRO/ Noua tellus, 24-2, 2006, pp. 167-195

su capacidad tanto de perdernos en la desgracia extrema, como
de hacernos acceder a la mas excelsa felicidad. También de su
caracter obnubilante del sano juicio de hombres y dfoges,
mismo tiempo iluminante de un sentido y comprensién que de
otro modo se nos ocultaPlaton, seguramente en absoluto
ajeno a esta complejidad denc, entrevé y sefala la pasion
amorosa como unaa regiade relacionarnos con la verdad.

El Fedro otorga un lugar privilegiado a los amantes, quienes
participan, junto con los poetas, los adivinos y los exorcistas,
en unauovio de origen divind. En elBanquetese despliega

esta mirada innovadora sobre el erotismo humano de acuerdo
con la cual el enamoramiento, que es a lo que habitualmente
se refiere el griego antiguo cépwc, conserva un lugar espe-

cial en tanto experiencia primera que, si bien entendida, nos
puede revelar y elevar al verdadero conocimiénto.

El presente trabajo trata de mostrar que el enamoramiento es
para Platon un estado privilegiado, pues el amante, en la repe-
ticion de su discurso amoroso, enuncia algo verdadero, si bien
sblo a través del quehacer filoséfico es posible para él com-
prender el sentido de esta verdad que dice. De este modo ofre-
cemos una interpretacion alternativa tanto a la tradicional, segun
la cual, en su teoria del amor, Platon en el fondo descalifica la
pasion amorosa, y también la creacion poética, en su sentido
habitual y sélo valora lawlocoeic. €n tanto “amor a la sabi-
duria”'® como a lecturas mas recientes, que sugieren que en el
Banquetey en elFedro se quiere en realidad presentar dramé-
ticamente concepciones antitéticas e incompatibles del‘amor.

Paracumplir nuestro objetivaos centraremos en el texto del
Banquetedonde veremos que en su disefio discursivo, no solo se

6 S.,Ant., 793-794; Hes.Th.,120-122; Sapph., Fr. 31.
7 Cf., p. e., Sapph., Fr. 34.

8 Cf. Phdr.,244a3 y ss.

9 Cf. Fierro, 2006.

10p, e. Bury, 1932, y Rowe, 1998, passim.

11 Nussbaum, 1995, pp. 229-268.



LOS PRIVILEGIOS DE LOS AMANTES / Noua tellus, 242, 2006, pp. 167-195 171

reproduce, como se ha sefialado, la estructurdpdelen su
caracter carentepetato 0 “intermediario™? Ademas, la cadena
narrativa que re@era mas acabadamente p®tikol Adyor
pronunciados en aquella inolvidable fiesta de Agaton, inclui-
do el discurso de Diotimsobre la verdadera naturaleza y efec-
tos del amor, esta sostenida por Aristodemo, un “amante” o
épaotng, Y por Apolodoro, urttaipog uavikde, lo cual parece
querer destacar dramaticamente que, en su condicion de tales,
poseen una capacidad especial para preservar y propagar con
veracidad los mismos. En segurdgar, proponemos una lectu-

ra del discurso de Alcibiades, segun la @sie personaje es
presentado, en tanto amante, como fiel informante de su expe-
riencia amorosa, si bien incapaz de comprender el sentido de la
misma, de modo que pudiera transformarlaneilagacionfilo-

sofica, conducente a la busqueda de lo Bello, y con ello de lo
Bueno. En eBanquetedambién se sugiere que el poeta es feha-
ciente transmisor de la verdad de los amantes, endast@l

mito de Aristéfanes de las mitades que afioran reencontrarse es
una representacion genialmente evocadora de la experiencia del
enamoramiento, si bien el discurso de Sécrates-Diotima sugiere
las limitaciones del poeta para interpretar el significado de la
misma. Estas ideas dBanquetereaparecen, aunque en otro
contexto, en eFedro,donde se destaca el caracter excepcional
de la experiencia amorosa y de la creacion poéticaargn,
interpretadas a la luz de la actividad filoséfica, pueden recon-
ducirnos al conocimiento de la Idea de la Belleza.

1. Un épocthc Y UNétaipog povikdg COMO narradores
de losépotixoi Adyor del Banquete

En algunos diadlogos de Platon, en lugar de que el lector ingrese
directamente en la accion dramatica central, es introducido a

12 Halperin, 1992.



172 FIERRO/ Noua tellus, 24-2, 2006, pp. 167-195

ella a través de algun o algunos personajes intermediarios del
relato principal. Podriamos llamar a estos didlogos “narra-
dos”, y denominar al otro grupo “dramaticos”. A su vez estos
didlogos narrados pueden subdividirse en dos: aquellos en que
el narrador es un testigo ocular de las cuestiones que nos
informa, como por ejemplo Fedén en el didlogo homoriimo,
y aquellos en que el narrador depende del relato de un testigo
presencial. En este ultimo caso, el caracter indirecto de la
transmision aparece a veces acentuado porgue no se trata de
la primera narraciéon que el actual narrador hace del hecho,
sino que es la repeticion de un relato antéfior.

Esta estructura mediatizada de los dialogos narrados apare-
ce enfatizada en d@anquete,cuya intrincada organizacion
ha sido apropiadamente descrita como un juego de mufiecas
rusast®> Apolodoro va a repetir a un grupo de amigos no muy
bien definido (173c2-3) lo que ha relatado a Glaucon hace dos
dias (172aly ss.). A su vez Apolodoro ha recibido el relato de
Aristodemo (173b1-4), quien fue hace muchos afios testigo
ocular de la reuniéon. Por otra parte, cuando Aristodemo nos
transmite las palabras de Sdcrates, descubrimos que se trata
no de un discurso propio, sino de las ensefianzas de una sacer-
dotisa, Diotima (201d1-212a7). Se mencionan ademas cade-
nas narrativas subsidiarias: Glaucon también recibi6 el relato,
aunque de modo impreciso, a través de Fénix (172b3-4), quien,

13 Dentro de esta clase puede reconocerse, a su vez, un subgrupo que se
caracteriza por tener a Socrates como narrador. Son los cadasisledl Car-
mides,el Protagorasy la Republica

14 Por ejemplo, en €Teeteto,Terpsion y Euclides van a leer de un libro algo
qgue ya ha sido redactado por Euclides sobre la conversacion de Socrates, Teo-
doro y Teeteto. Mas intrincada es la red narrativaPdeménides:el narrador
inicial es Céfalo, pero éste se encuentra con Adimanto y Glaucén, quienes se di-
rigen a casa de Antifon para escuchar de su boca el relato que recuerda de memo-
ria desde adolescente de lo que le conté Pitodoro sobre la conversacién que man-
tuvieron Sécrates, Zenén y Parménides, acompafiados por Aristételes y el propio
Pitodoro.

15 Nussbaum, 1995, pp. 229-268, en especial p. 232, y Halperin, 1992,



LOS PRIVILEGIOS DE LOS AMANTES / Noua tellus, 24-2, 2006, pp. 167-195 173

de cualquier forma, resulta depender del relato de Aristodemo
(173bl). Por otra parte, Apolodoro ha confirmado su relato
con Sécrates (173b4-8). La intermediacion narrativa esta ade-
mas intensificada por el uso, de principio a fin, del estilo indi-
rectol® A ello hay que afiadir que, a través de la diferencia de
afos que media entre la fecha dramatica del relato inicial y la
de la fiesta en casa de Agaton, se sugiere que la transmisién
del relato ha sobrevivido de boca en boca por un tiempo con-
siderablé’

Se ha sefialado, respecto de este curioso disefio narrativo, la
intencion de querer reflejar en la forma misma del texto del
Banqueteel caractenetod 0 “intermediario” degpac,'® asi
como de hacer vivenciar al lector la falta constitutiva del de-
seo como motor para la blasqueda de la veliad.estas
legitimas interpretaciones podriamos afiadir algo mas: a través
de esta disposicion textual se muestra también dramaticamente
gue los amantes tienen un lugar privilegiado como transmi-
sores de la verdad respectosdec.

En el Banquete.el narrador principal es presentado como
¢pocthc de Sdécrates:

Era un tal Aristodemo de Cidateneo, un hombre pequefio, siem-
pre descalzo, quien habia asistido a la figsta, encontrarse
entre los mas enamorad@&aoctig...udhcte) de Sdcrateen

ese momento, segln creo (cf. 173b2%4).

16 Hornshy, 1956-7; Fierro, 2001.

17 El relato ha sobrevivido por un lapso de aproximadamente doce afios, puesto
que la fecha dramatica de la fiesta en la casa de Agatén seria el 416 a. C. (Ath.,
Deip.,216f-217a), y la de la conversacion inicial, alrededor del 404 a. C., teniendo
en cuenta que en ArRa, 83-85, del 405 a. C., se menciona el alejamiento de
Agaton de Atenas referido también 8mp.,172c4. A este respecto, cf. Bury,
1932, pp. Ixvi-Ixvii.

18 Cf. n. 16, supra.
19 Halperin, 1992.

20 °Ap1otédnpog Av Tig, Kudadnvaiede, optkpde, avorddntog del- Topoyeyével 8 év
11 cuvovoia, ZekpdETovg £pacTig dv &v Tolg Aot TdV TOTE, (g EUol doKeT.



174 FIERRO/ Noua tellus, 24-2, 2006, pp. 167-195

‘Epactic, Si bien designaba principalmente en la relacion
homoerética caracteristica de los tiempos de Platén al “aman-
te”, hombre mayor que cortejaba a algun bello y agraciado
jovencito, quien era su “amadd@®pouevoc O nodikd) para
conseguir sus favores sexuales a cambio de instruirlo en la
apety personal y politicd: podia significar de modo mas
amplio “entusiasta®? lo cual parece describir mas apropia-
damente el caso de Aristodemo.

Efectivamente, en el texto no se insinla que Aristodemo
estuviera consumido por una pasion que buscara la satisfaccion
de su deseo sexual en su frecuentacion con Socrates, como si
sucede en el caso de Alcibiad&sino que mas bien se sugiere
gue sentia una admiraci&hrayana en el fanatismo, con res-
pecto a su maestro. Se menciona, por ejemplo, su deseo de
imitarlo hasta en su atuendo —anda descalZ®n(dontog,
173b2) como él (220b6)—, y de frecuentar su compafia cuanto
sea posible: acompafia a Socrates a la casa de Agaton (174a3-
d3) y se queda con él en la fiesta, donde es recibido por ser un
reconocido acélito de Sdcrates, aunque probablemente no se
aguardara especialmente su asistencia (174€5Bgndona el
festejo junto con él y lo sigue al Liceo y a actividades cotidia-
nas, lo cual se dice que era el proceder habitual de Aristodemo:
Womep elwber €necBon (223d8-12). Por otra parte, su incansable
reiteracion, por mucho tiemffoy a diversas personas, del relato
de losépmrixol Adyor proferidos en aquella memorable reunién,
es una expresion de este fervor por todo lo que concierne a
Sdcrates.

21 Sobre la relaciérpostic-épduevog en Grecia clasica puede verse: Dover,
1978; Foucault, 1982, y Davidson, 1997.

22 Cf. LSJ,s. V. épaoctiic, Y Dover, 1978, pp. 156-157.

23 En 217e-219e Alcibiades relata sus intentos de seducir a Sécrates.
24 Rowe, 1998, p. 129.

25 Dover, 1980, p. 83, y Rowe, 1998, p. 132.

26 Cf. n. 17, supra.



LOS PRIVILEGIOS DE LOS AMANTES / Noua tellus, 242, 2006, pp. 167-195 175

Es el relato de este “amante” de Sdocrates, aunque sea en el
sentido mas amplio al que nos referimos, el que es presenta-
do desde la construccién ficcional como el mas cefiido a la
verdad, frente a otras narraciones que son calificadas como
“inexactas” y, de todos modos, dependientes de esta narracion
primera?’ Vemos entonces que dramaticamente, en tanto
¢, Aristodemo es presentado como palmario transmisor y
repetidor de discursos sobre el amor.

En cuanto al segundo narrador, Apolodoro, la razén por la
gue Glaucéon en él encuentra el mas apropiado relator de los
discursos de Sdcrates, en ocasion de la fiesta de Agaton, es,
como leemos en 172b, que se trata de un asiduo compariero
de Sécratesdicaidtorog yop el ToLg T0d £taipov Adyoug dmory-
véMew. Es cierto quetaipoc?® refiere, en principio, a una
relacion afectuosa mas simétrica de camaraderia y amistad, y
no tanto a la devocion de una de las partes hacia la otra, como
vimos que ocurre en el caso dehotic. Sin embargo, la
caracterizacion de Apolodoro es muy cercana a la de Aris-
todemo. En los tres afios que ha estado con Sdcrates no ha
hecho mas que ocuparse todos los dias de informarse acerca
de lo que éste dice y hace, tal como expresa en :y&c:
Zokpdrel cuvolaTpifo Kol émipuedec TEROMMUAL EKAGTNG UEPOG
eldévan 811 av Aéyn xoi mpdrtn. NO se trata ademas de un simple
interés por Sécrates, sino de una admiracion tan obsesiva que
para él todos son seres desgraciados, excepto Socrates, lo cual
le ha ganado el sobrenombre @e/xéc. Asi reflexiona el
amigo con quien habla en 173d4-10:

Siempre el mismo, Apolodoro. Pues siempre insultas a ti mismo
y al resto. Y me parece que consideras simplemente a todos

27 Con respecto al relato de Fénix, comenta Apolodoro a Glatie®finocty
#oucé oot 00dEv dinyelcbon capeg 6 dinyoduevog (172b8-cl).

28 Rowe, 1998, p. 129, sefiala justamente que Apolodoro ésoipg, en
contraposicién a Aristodemo que es#gnotic.



176 FIERRO/ Noua tellus, 24-2, 2006, pp. 167-195

desgraciados, excepto a Sécrates, empezando por ti mismo. Y de
donde sacaste este sobrenombre de ‘manidtieoixéc) no ten-

go idea [pero es apropiado] puesto dué) en tus palabras
siempre eres tal que te irritas contigo mismo y con el resto, ex-
cepto con Socratess,

Asimismo Apolodoro es presentado, como Aristodétrem-
sayando y repitiendo este relato cada vez que tiene ocasiéon
(172a1-2 y 173b10-c5).

Debe destacarse, ademas, que los discursos que Apolodoro
y Aristodemo transmiten en Banquetepertenecen a su vez a
individuos que, més alla de representar distintos “saberes” del
momento, son o bien reconocidsctai 0 épduevot; €n otras
palabras, que han vivido en carne propia la experiencia amo-
rosa —Eriximaco es presentado como el amante de Fedro;
Pausanias, de AgatShAlcibiades de Sécrates32-p bien se
les adjudica, como smétier,un conocimiento especial sobre

2% Dover, 1980, y Rowe, 1998 prefieremiaxdc —blando™— a pavixdc
—*“loco”—, ambos en los manuscritos, contra Burnet, 1901, y Bury, 1932. La
razon es que, si la lectura @s/xég, No se entiende la conexiéon causal sugerida
por vép. Sin embargo, Denniston (1950, p. 62) muestra que es posible leer con
sentidouavixég: Se trataria de un uso gig donde hay una explicacion elidida que
agrega el receptor con su pensamiento —“Y de donde obtuviste... el ser llamado
povikég, Yo no lo sé. (Pero tienes cierto derecho a ser llamado asi) puesto que
(yép)...". Un uso deldép de este tipo condice con el estilo conversacional de Platén.
Lo que responde Apolodoro en 173el-2" —";y es tan evidente entonces que, al
considerar asi a mi y a ustedes, estoy lpetvduor) y desvario?”— parece corro-
borar esta lectura. Sobre este punto ver especialmente Bury, 1932, p. 6.

30 Sabemos que Aristodemo le ha contado esto al menos a Fénix y Apolodoro
(173b1-2).

81 177a; 223b7.

32 176a4; 193b-c. ERrot., 315c-e, ya aparecen como parejas Eriximaco con
Fedro, y Pausanias con Agaton. Dado que el encuentro de los sofisastdel
goras habria acontecido c. el 430 a. C., desde un punto de vista dramatico estas
relaciones amorosas son representadas como habiendo perdurado a lo largo del
tiempo (cf. n. 17, supra).

33 Véase el discurso de Alcibiades y sus parlamentos desde que ingresa a la
casa de Agaton (213b-222d5). Una cita ejemplificadora seria 222¢453:0¢
N tadto tod "AhkiPrddov yédwto yevécsBou émi T moppnoie ovtod, St £80ker £t
£pOTIKAG EXELV TOD TOKPATOVG.



LOS PRIVILEGIOS DE LOS AMANTES / Noua tellus, 242, 2006, pp. 167-195 177

los asuntos amorosos, como es el caso de Aristéfanes, en
tanto poeta, y de Socrates, en tanto fil6sHfo.

En el caso de Apolodoro se nos dice, ademas, que su fana-
tismo por Sécrates esta ligado a una pasion por la filosofia.
Asi comenta Apolodoro en 173al-3, acerca de su existencia
en épocas previas a su frecuentacion de Sdcrates:

Antes de esto, andando de un lado para otro y creyendo hacer
algo, era mas infeliz que cualquiera, no menos que tu ahora
mismo, pensando que se debia hacer todo tipo de cosas excepto
filosofar.

En 173c2-5, expresa su incondicional interés de hablar, o de
escuchar a cualquiera, acerca de la filosofia, como él mismo
hara al contarles a sus amigos el relato de Aristodemo, tanto
por el beneficio como el placer que obtiene de ello. Esta afi-
cion por la filosofia no sélo le hace despreciar todo tipo de
asuntos, sino que le proporciona la certeza de un conocimien-
to: mientras los otros lo creen a él desgraciado, él en cambio
“sabe” que ellos en realidad lo son.

Sin embargo, las intervenciones de Apolodoro, asi como de
Aristodemo, no reflejan en ningln momento que sean posee-
dores de un conocimiento de este tipo. La declaracién de un
saber tal suena en verdad mas bien a una mera reproduccion,
sin que medie reflexion de lo que todo el tiempo escuchan de
Socrates estos acolitos.

Aristodemo no reaparece en ningun otro didlogo, pero la
caracterizacion de Apolodoro enFedonconfirma esta inter-
pretacion. Alli se halla entre los amigos intimos de SoOcrates
que lo acompafian en sus ultimos momentos, y es testigo,
como Fedon, el narrador, de todo lo que alli se dice y hace.
Pero, al final del dialogo, Apolodoro esta lejos de mostrarse
convencido por los argumentos de su maestro acerca de no
temer a la muerte, al vislumbrarla como una liberacion y al-

34 177d6-e3.



178 FIERRO/ Noua tellus, 24-2, 2006, pp. 167-195

cance de plenitud, sobre todo para aquel que ha llevado la
vida filoséfica, que, en édanquete Apolodoro dice admirar.

Por el contrario, él es el Unico que llora desesperadamente en
el momento que Sdcrates debe beber la cicuta, al punto que
éste amenaza con expulsarlo, como a las mujeres, si se mues-
tra incapaz de refrenardeEsta forma de actuar pone en evi-
dencia su apego apasionado por el amigo querido que va a
morir, asi como su incapacidad de comprender los razona-
mientos filosoficos que Socrates ha construido laboriosamente
para convencer a sus amigos, entre otras cosas, de que nada de
Su persona que sea realmente valioso se va a desvanecer.

La virtud de personajes como Apolodoro o Aristodemo pa-
rece entonces consistir mas bien en su facultad de repetir, con
fidelidad e infatigable devociéi,en tanto que admiradores
apasionados de Sdcrates y de sus dichos y acciones, aquellos
discursos sobréwc que atendieron al acompanarlo —inclu-
yendo la revelacién de la naturaleza y obraséged filoso-
fico, cuando nos cuenten el discurso de Diotima— pero sin
demostrar comprension alguna del sentido de esta verdad que
manifiestar’

2. Las experiencias de un enamorado:
el discurso de Alcibiadé&s

De acuerdo con la lectura mas tradicional, el discurso de Alci-
biades tiene la funcion de presentar a Sécrates como la encar-
nacion del Eros filoséfico descrito en el discurso de Socrates-

35 Fed.,117d3-6.

36 En elLisis, 204c-d, también encontramos representado dramaticamente este
rasgo de quien esta poseido @pec: Hipotales ha ensordecido a sus amigos
hablando sin cansancio de su amado Lisis.

37 Halperin, 1992.

38 Algunas de las ideas de este apartado y el siguiente son sugeridas en Fierro,
1999.



LOS PRIVILEGIOS DE LOS AMANTES / Noua tellus, 24-2, 2006, pp. 167-195 179

Diotima3® Y sin duda hay elementos textuales que hacen in-
cuestionable esta interpretacion.

Las coincidencias entre Eros, que es esencialmente filosofo,
y Sdcrates pueden sintetizarse del siguiente modo: como el
hijo de Poros y Penia, Socrates esta constituido en la falta:
siempre anda descalzo (203d1, 22¢b§)es pobre, puesto
gue desdeiia los bienes materiales (203c6, 216el); al modo
del Eros acechador de lo bello (203d4), Socrates siempre
frecuenta a bellos jévenes (216d2) y, como él, es maquinador
de estratagemas y feértil en recursos (203d5-6) para estar junto
a ellos (213c4-5, 223a6-7); se la pasa el dia pensando (220c7),
como un amante de la sabiduria (203d7); a la manera de un
mago, sofista y adivino (203d6), él también profiere discursos
encantadores (215el-4), y es audaz de modo sobresaliente
(203d5-6, 219d5). Es ademas un hombre maravill@sqé-
viog) (219c1), asi como Eros es &miuwv intermediario entre
los dioses y los hombres (202d13-&1).

Finalmente Sdcrates parece representar a aquél que, tal como
dice Diotima en 212a4-5, habiendo alcanzado la virtud me-
diante la captacion de lo Bello en si, es generador de verdadera
dpety Yy Nno de meras imagenes de la misma. Sécrates exhibe
una moderacion o autocontroleegposivn— sobresalientes
(216d7; 219d5): puede beber grandes cantidades de vino sin
emborracharse (214a, 220a), no siente apego a los bienes ma-
teriales (219e1-3, 216e1l), es capaz de resistir el frio del invier-
no sin cobijo (220a-c). Posee ademas una valenii®peto—
asombrosa (219d5), pudiendo soportar inclemencias intole-
rables para otros (220a®)al punto que ha sobrepasado en

39 Bury, 1932, p. Ix; Dover, 1980, p. 164, y Rowe, 1998, p. 206.

40 El calzado que lleva con ocasion de la fiesta de Agaton es una excepcion:
174a3-4.

41 Esta caracterizacion seguramente se relaciona cendeluéviov, la voz
interior de Socrates que lo disuade de hacer y que es al mismo tiempo una suerte
de voz divina:Ap., 31d, yPhdr., 242c.

42 Al término de su discurso Diotima enfatiza la valentigpde (212b8).



180 FIERRO/ Noua tellus, 242, 2006, pp. 167-195

valor a los famosos generales griegos Alcibiades y Laques
en las batallas de Potidea y Delio (220d3-221c1). Su devocion
por el conocimiento es también extraordinaria: permanece sin
descanso por dias enteros en reflexion e investigacion (220c3-
7). No busca, por otra parte, como la mayoria, el reconocimien-
to de sus actos heroicos en los premios y honores de los hom-
bres (220e6-7). Su recompensa debe estar entonces en algo
superior, no accesible a la mayoria. Finalmente, como aquél
correctamente iniciado e ¢potikd,*® considera que hay una
belleza mas valiosa que la belleza fisica (218e4-219a2) y que
produce, como él, bellos y verdadekdgor (215d2-e2).

Considerando todos estos elementos, no hay dudas, entonces,
de que al menos uno de los cometidos del discurso de Alci-
biades seria plasmar a Socrates como ejemplo vivo de quien ha
desarrollado elpac filoséfico descrito por Diotima, encerrando
ademas probablemente una intencion apologética con respecto
al cargo de “corrupcion a los jévenes” sobre el que se conti-
nuaba debatiendo aun después de su ejecucion y rtfuerte.

Sin embargo, como ha observado Shefftellp es un mero
elogio lo que presenta Alcibiades, sino mas bien un texto
complejo donde se mezcla la burla con la admiracién, el amor
con el rechazo, y que nos ofrece una paraddjica representacion
de Sécrates, de modo tal que d#tale del Banqueteseme-
ja el drama de satirtfsde los festivales teatral&sSdcrates,

43 210b6-c3.

44 Bury, 1932, p. lii, y Dover, 1980, p. 164.

45 Sheffield, 2001.

46 Véase la referencia en el texto misronp.,222d3-4.

47 En el final de los concursos dramaticos de las Grandes Dionisias, luego de
las tragedias y las comedias, se presentaba un drama de satiros, que era el ele-
mento mas patentemente dionisiaco. No se conoce mucho acerca de las carac-
teristicas del mismo, pero con los elementos conservados se puede conjeturar que
en el drama satirico se retomaba la trama de la tragedia, mas se la representaba
humoristicamente, lo cual implicaba modificaciones. Al yuxtaponer lo heroico
y lo ridiculo, y mezclando asi lo “serio” @xovdaiov propio de la tragedia, con
lo “vulgar” o gadrov propio de la comedia, se producia una incongruencia provo-



LOS PRIVILEGIOS DE LOS AMANTES / Noua tellus, 24-2, 2006, pp. 167-195 181

aungue grotesco e insoleli@pistic) como los satiros, oculta
una naturaleza interna tan maravillosa que, al descubrirse,
despierta estupor y devocion como si se estuviera ante “esta-
tuas de dioseséydipota Oedv).*® Del mismo modo, también

sus palabras poseen una doble condicion: como la musica de
Marsias, encantan y subyugan, pero no son, como pueden
parecer superficialmente, sélo razonamientos tramposos, para
confundir al interlocutof? Susiéyor hacen estremecer a las
personas y ver que llevan vidas indignas, como le ha ocurrido
al mismo Alcibiades, quien, al escuchar a Sécrates, siente
vergienza y sabe que deberia huir de los honores de los
hombres y perseguir una vida filoséfiéa.

En su famoso libr@he Fragility of Goodnes$yussbaurtt
sugirio, por su parte, una interpretacién polémica y novedosa
del discurso de Alcibiades. Para ella Platon se propone darle
voz alli a “otra” verdad acerca de la pasion amorosa. En con-
traposicion al amor abstracto e impersonal del discurso de
Diotima, encarnado en toda su crudeza por Sécrates, quien
s6lo ama a la Belleza en si y desprecia a los individuos par-
ticulares, incluidas las personas, Alcibiades manifiesta sin
ningun tapujo su enamoramiento por alguien en especial, S6-
crates. Confiesa etdboc de la experiencia, cuenta la des-
graciada historia de un amor no correspondido, y pone al
descubierto la crueldad con que Sécrates lo ha tratado, al re-

cadora de humor. Este tratamiento de los temas de la tragedia, tales como la
relacion entre hombres y dioses, la ley y la justicia humanas, la guerra y sus
consecuencias, ocasionaba una distancia y desplazamiento que permitian una mi-
rada distinta sobre lo mismo. Sheffield, 2001, sostiene que el discurso de Alci-
biades similarmente muestra al filésofo en sus notas mas sublimes y ridiculas a
fin de sugerir al mismo tiempo la grandeza de sus designios y el caracter fallido
de los mismos. Sobre Banquetecomo festival dionisiaco cf. Sider, 1980.

48 215a4-b6.

49221d7-222a6.

50 216b.

51 Nussbaum, 1995, pp. 229-268.



182 FIERRO/ Noua tellus, 242, 2006, pp. 167-195

chazarl®® Para Nussbaum la intencién de Platon eBagi-
gueteseria entonces la de establecer una confrontacién tragica
entre dos concepciones de amor incompatibles: la del amor
filosofico, desinteresado de las pasiones de este mundo, con-
trapuesta a la del enamoramiento por otro ser humano.

Por su parte, Rowd,expresando su desacuerdo con inter-
pretaciones como la de Nussbaum, sostiene que el discurso de
Alcibiades muestra que éste, lejos de haber accedido a “otra”
verdad sobre el amor, no ha aprendido nada de sus experien-
cias con Sdcrates, ya que: a) no comprende que Sécrates desea
hablar con él yno tener una relacion sexual; b) se ha negado
a escuchar a Sdécrates, a reconocerse como ignorante, a ini-
ciarse en la filosofia y a cambiar su vida; c) en su encomio
realiza una descripcion de Sdcrates que responde a la de Eros
llevada a cabo por Diotima, pero sin saberlo y sin proponér-
selo, y soélo trata de acumular caracteristicas sobresalientes
(como los restantes expositores menos Sdcrates), sin conside-
rar si pertenecen 0 no a Socrates.

Una interpretacion que sintetiza y supera las existentes pa-
rece posible a la luz de nuestra tesis respecto al lugar privile-
giado, aunque acotado, de los amantes en la transmision de la
verdad sobre el amor.

Alcibiades, enamorado y borracho, no realiza un acopio
indiscriminado de rasgos notables de Sdcrates, sinaligae
la verdad —tal como él mismo insiste (cf. 214e6-215a1l;
217b2; 217e3-4; 219c2)— sobre su experiencia amorosa con
Socrates, tanto cuando describe las caracteristicas y conductas
de éste, como al referirse a sus deseos, sentimientos y pensa-
mientos respecto de él. Alcibiades, no casualmente, representa
a Socrates con las verdaderas caracteristicas de Eros, asi como

52 Alcibiades le aconseja a Agatdn en 222bh#/eEonatdcdaot, GAL’ Gnd wév
Nuetépov nobnudtov yvovia eddafndivorl, kol un koo my nopotuioy dorep viriov
nobdvTo yvdvor.

53 Rowe, 1998, pp. 1-2.



LOS PRIVILEGIOS DE LOS AMANTES / Noua tellus, 24-2, 2006, pp. 167-195 183

con las del verdadero amante, procreador de virtudes ver-
daderas, tal como sefialara la critica tradicional. Por otra parte,
lejos de ofrecernos una alabanza ingenua de su amado, no
duda en retratar con verdad la paraddjica naturaleza de So6-
crates, a la que refiriera el analisis de Sheffield, y en presen-
tarlo, sin ambages, como realmente es, a la vez grandio-
so y ridiculo. También cuenta sinceramente, como apunta
Nussbaum, los desconsuelos del amor no correspondido por
un individuo en particular, el desdén y falta de piedad que lo
ha hecho sufrir la superioridad de Sdcrates. A esto hay que
afadir que Alcibiades no relata la historia de un amor comun,
sino un modo novedoso de amar y ser amado, generado por
un amante de la sabiduria, un filésofo. Sécrates, a través de su
propio obrar y vivir, ha hecho participe a Alcibiades de la
experiencia de¥poc filoséfico. De acuerdo con éste, si bien
Alcibiades es despreciado en sus aspectos habitualmente con-
siderados deseables —su belleza fisica, la concesién de sus
favores coma@pouevoc—, €s a la vez incentivado a buscar lo
gue es mejor para si: abandonar los falsos éxitos mundanos y
emprender €l mismo el camino de la vida filosofica (215e8-
216c¢3). Con el artilugio de sus discursos, Socrates ha movido
a Alcibiades de su lugar acostumbrado y esperadépdle
uevog, transformandolo eBpactic, y poniendo asi a la vista
gue Alcibiades no es bello y admirable, como todos lo creen,
sino constituido esencialmente en la falta, sujeto de déseo.
Sin embargo, aun desde esta nueva posicion, Alcibiades, quien
ha llegado tarde al discurso de Soécrétese ha mostrado
incapaz de comprender que la belleza, que ahora se descubre
deseando, no se expresa completa en un individuo bello —ni

54 Socrates reconoce amar a Alcibiades (213c8-d1), pero lo hace de un modo
particular, obligandolo a abandonar su lugar de amado (222a7-b4), de tal suerte
que Alcibiades se ve forzado a actuar coméebrig e intentar seducir a Sé-
crates (cf. 217ay ss.).

55 Cabe decir que Alcibiades apareleepronto(¢€aiovng) tras el discurso de
SocratesSmp.,212c4-8.



184 FIERRO/ Noua tellus, 24-2, 2006, pp. 167-195

siquiera en el interior del fabuloso Sécrates—, porque él
también es sujeto de deseo faltante, y no estatua divina y bella
a la cual adorar (215b3univovton évéoBev dydduato €xovieg
Oedv; 216€6-217a210 évtog dydiuato- [...] Belo kol ypvod
[...] kol méryxoha kol Oavpociog; 222a4)3°

Sin embargo, aunque lo que dice Alcibiades, en tanto que
enamorado, es verdad, s6lo puede repetir pero no comprender
su fidedigno relato. Dado su rechazo a iniciarse en la filosofia,
Alcibiades no ha podido discernir el verdadero sentido de la
nueva experiencia erotica a la que Socrates ha tratado de con-
ducirlo.

3. El discurso de Aristéfanes: el poeta como fiel transmisor
de la experiencia de los amantes

En elBanquete)os cinco discursos anteriores al de Sécrates
son ejemplos de las disciplinas o practicas que se disputaban
el lugar del saber con la filosofia. En tanto tales, quedan
ubicados en el texto, por un lado, como exposiciones acriticas
acerca dépac, interesadas soélo en producir argumentos exito-
sos y no en la adecuacién a la verdagero, por el otro,
constituyen también en muchos sentidos una anticipacion, aun-
que de modo fortuito, de algunas de las tesis centrales de la
teoria del amor expuesta en el discurso de Diotindaeste
respecto, la aportacion d&ristéfanes aparece en un lugar
privilegiado en eBanquetegen relacion con los otros cuatro
elogios a#pwg, con respecto al conocimiento de las cosas
amorosas. En primer término, es el Unico personaje, junto con
Sdcrates, que es presentado como experta gwtkd. Dice

56 “Ayaua €S UNa estatuilla sagrada de los dioses para adorar, a@ii).
Cf. Julia, 2004, p. 122.

57 Cf. Nightingale, 1995, cap. 3, “Eulogy, irony and parody”, esp. pp. 110-113.
58 Sobre los discursos anteriores al de Soécrates ver Hunter, 2004, pp. 38-77.



LOS PRIVILEGIOS DE LOS AMANTES / Noua tellus, 24-2, 2006, pp. 167-195 185

Sdcrates cuando Eriximaco propone, por sugerencia de Fedro,
componer elogios acerca 8o en 177d6-e2:

Nadie, Eriximaco, [...] te votar4 en contra. Pues en absoluto
podria rehusarme yo, que digo no saber de otra cosa que de
asuntos eroticos, ni por cierto Agatén y Pausaniasho menos
Aristéfanes,para quien su ocupacion toda es sobre Dioniso y
Afrodita.

Nos preguntamos cual seria el sentido de este reconocimiento
especial a Aristofanes, en contraste con los otros oradores,
teniendo en cuenta: a) la agresiva critica a la poesia presente
en didlogos como &bn, Apologia,22a8-c8, yRepublicaz-3,
376d9-402d9 y 10, 595a1-608b2, que consiste basicamente en
gue los poetas no tienen conocimiento de lo que hablan, y que
producen, por otra parte, “copias” degradadas, que imitan las
realidades sensibles, promoviendo el crecimiento de emocio-
nes y deseos perjudiciales y ensefiando malos ejemplos de
conducta; b) la invectiva contra Aristéfanes, en particular en
Apol., 18c8-d23° en tanto responsable de una adulterada re-
presentacion de Soécrates como cosmoélogo a la manera de
AnaxagorasApol.,26d6-e4), la cual es considerada como una
de las causas fundamentales de las falsas acusaciones que
derivardn en su condena a muerte.

En forma similar a lo que vimos a propdésito del discurso de
Alcibiades, encontramos posiciones opuestas respecto a la va-
loracion del parlamento de Aristéfanes. Rowe juzga que este
discurso no es mas que una etiologia de las relaciones sexua-
les, presentadas como un proceso bioldgico inconsciente, y
gue se trata, basicamente, de una historia divertida e inutil,
cuyo unico mérito seria, en todo caso, mostrar que el sexo
como objetivo resulta insatisfactorio. Aristéfanes no seria pre-

59 Apol., 18¢8-d2:8 8¢ mévtwv dAoydtatov, 3Tt 008E T¢ dGvopaTa 01OV TE ADTRY
eldévort kol elmely, TANV el 116 KOPOI0Tolde.



186 FIERRO/ Noua tellus, 242, 2006, pp. 167-195

sentado, entonces, por Platon como un penetrante conocedor
de la condicibn humana ni anticiparia en su relato la expe-
riencia del “amor”, sino un comediégrafo cuyo unico talento
era divertir. Esta caracterizacion coincidiria con la actitud de
Platén en otros dialogos hacia los poetas: mostrar que, en
comparacioén con el fildsofo, son incompetentes para la educa-
cion de los jovenes vy, por eso, peligro¥b&sta interpre-
tacion se sitia en las antipodas de la de Nussbaum, quien
sostiene que, en este discurso, Platon se propone mostrarnos,
en forma similar a la de Alcibiades, otra verdad acerca de
épwg, la del enamoramiento por otra persona, en tragico con-
trapunto respecto al amor abstracto del filésofo.

Nuevamente parece que es posible entender la intervencion
de Aristéfanes de un modo que explica tanto en qué sentido
ambas interpretaciones son correctas, como la valoracion es-
pecial, pero acotada, del poeta por parte de Platon.

Es cierto, como afirma Rowe, que la historia de las mitades
gue se buscan recurre, al modo de la comedia aristofanica, a
los condimentos del humor y de la fantasia. Pero, no es tan
infructifera y superflua como Rowe supone, puesto que alli no
soélo se da cuenta de las relaciones sexuales humanas como un
proceso bioldgico, sino también de algo més: el hecho de que
nos sentimos como si alguna vez hubiéramos sido seres com-
pletos —no carentes— y de que a través de cualquier unién
sexual buscamos entonces no sélo placer sino alcanzar, falli-
damente, esta completud. Como dice NussiFawmn el rela-
to del encuentro de las mitades verdaderamente complemen-
tarias, Aristéfanes, ademas del sexo (191b5-c8), da cuenta de
otra experiencia humana: la del enamoramiento mutuo. En
ella cada parte piensa que ha encontrado un otro tal que, al
unirse a él en la relacion sexual, se vuelve un ser completo
(192b5-d2). Para conservar para siempre este ser que los hace

60 Rowe, 1998, p. 9.
61 Nussbaum, 1995, pp. 229-268.



LOS PRIVILEGIOS DE LOS AMANTES / Noua tellus, 24-2, 2006, pp. 167-195 187

sentir completos, los enamorados conciben como méaximo
anhelo su unién mutua incluso tras la muerte, simbolizado
esto en términos extremos en su aceptacion de la amalgama
de Hefesto (192d2-e11). El poeta, Aristofanes, es capaz, enton-
ces, de reflejar fidedignamente el papel central de las relacio-
nes sexuales en la vida humana y las creencias de los amantes
en el enamoramiento, tal como las entenderia la sabiduria
popular®? Y es en este sentido que posee, como los que se
enamoran, un lugar privilegiado en la comunicacion de la
verdad de la experiencia del amor. Fracasa, sin embargo, como
ellos, en la explicacion: si practicara la investigacion filosofica
propuesta por Diotima, sabria qé&oc es un deseo “ni de
parte ni de todo” (205d10-el), sino deseo de lo bueno, y que
no hay un amado que nos completa, pues sélo es posible con
él, esencialmente carente de lo bello y lo bueno como nosotros,
procrear en la belleza. El poeta, entonces, como los enamo-
rados, dice y es transmisor de la verdad acerca del amor, en
tanto que refleja con autenticidad lo que es la experiencia
erdtica para los seres humanos. Lo que ocurre es que tampoco
él comprende el sentido de esta experiencia que percibe, con
acierto, como reveladofa.Para comprender el significado de

la misma es necesaria la filosdffa.

62 Sobre cémo el discurso de Aristéfanes, utilizando el género del “folk-tale”,
representa la sabiduria popular, al modo como sus comedias son reflejo también
de la misma, véase Dover, 1966.

63 192¢8-d2:6AL’ dAko Tt BovAopévn Exatépov 7 yoxh SHAN éotiv, § od Shvarat
einelv, GAAG povtevetar 0 BovAetot, Kol alvittetort.

64 Por otra parte, no se trata de que Platén rechace a la peesia Por el
contrario, tal como aparece sugerido en este discurso, el poeta puede en forma
privilegiada comprender y transmitir la verdad. Pero se trata de transmitir una verdad
fundamentada en un conocimiento o sabidufigs{iun, copic), 0 al menos en la
busqueda de tal ciencia tanto como sea posible. Por lo cual, el verdadero poeta seria
aquel que es al mismo tiempo filésofo. CorBahgquetemismo, que tiene muchos
rasgos de comedia, Platon parece querer dar una muestra ejemplar de como se haria
poesia filosofica. Cf. al respecto, p. e., Patterson, 1982, y Rowe, 1997.



188 FIERRO/ Noua tellus, 242, 2006, pp. 167-195

4. La filosofia como hermenéutica de la experiencia amorosa

El Fedroratifica y expande lo sugerido enBanqueteaespecto
al lugar privilegiado de los amantes quienes, junto con poetas,
adivinos y exorcistas, son participes de uaao concedida
por los dioses para su benefickh(r., 244a3 y ss3°

Alli se describe ampliamente y con evocadoras imagenes
distintos aspectos del fendmeno del enamoramiento: la con-
mocion ante la vision de la belleza en el amado; la adoracion
del mismo como a un dios; las reacciones que acompaian al
deseo erdtico, tales como irrigacion, sudor, acaloramiento, pal-
pitacion, irritacion y picazon; alegria y alivio en la presencia
del amado; sufrimiento en su ausencia; la obsesiva busqueda de
su compafiiaRhdr.,251al y ss.96

En forma similar a lo que veiamos anteriormente, la trastor-
nadora experiencia de la pasion amorosa es valorada, en este
caso, en tanto que, al poner al enamorado en contacto con lo
bello, lo aparta de los intereses mundanos, constituyendo una
via excepcional de comunicacién con lo diihBero, al mismo
tiempo, el amante es, en general, incapaz de comprender el
sentido de lo que le ocufey lo mismo podemos pensar que
le acontece al poeta que también no es fil6%ofo.

Es a través de la actividad filoséfica que se puede alcanzar
el sentido de esta verdad que se manifiesta en el enamora-

65 Sobre lauovio en la cultura griega antigua puede verse la tradicional obra
de Dodds, 1963.

66 Platon posiblemente incluso tuvo su propia vivencia del enamoramiento,
p. e., por Di6nAP, VII, 99.

67 Phdr., 249d4-250b1.

68 Phdr., 250a8-b1% & #ott 1 1ébog dryvoodot id o N ikavdg dStoncddvesda.

69 En elFedro, Platén pone en boca de Socrates el mito del carro alado, que es
una de sus mas grandiosas creaciones literarias, no para reinvidicar |p@ossja
sino en cuanto que puede transformarse, como el amor, en poesia filoséfica, es
decir para “ascender” a las Ideas.



LOS PRIVILEGIOS DE LOS AMANTES / Noua tellus, 24-2, 2006, pp. 167-195 189

miento’® En forma analoga a lo que se plantea esckla
amorisdel Banquet€} el ejercicio de la dialéctica —que es,

no casualmente, el tema de la segunda parté-ehiio—'2
permite reconocer, a partir de la belleza del amado, la Idea de
la Bellezal® es decir, “recordar” las Ideas (las cosas preciosas
—ahora perdidas— contempladas por el alma cuando se libe-
ra de la prisién del cuerpo), en particular la Belleza, sobresa-
liente entre todas por su claro resplanddbe este modo
resulta que el enamoramiento podria revelarnos que nuestra
existencia toda esta signada irremediablemente por esa falla,
ya que somos sujetos de deseo, constituidos en la carencia, no
s6lo, ni fundamentalmente, en relacién con un individuo en

70 Acerca de la propuesta de Nussbaum, 1995, pp. 269-310, en relacién con el
Fedro, nos parece que debe ser matizada. Platén valora sin duda el enamo-
ramiento pero, al mismo tiempo, supone también en este didlogo que es necesaria
la hermenéutica filosofica para comprender la trascendencia de esta experiencia.
En oposiciéon a Nussbaum puede verse Rowe, 1990.

7L Cf. Smp.,210al1-212a8, donde se describen grados de conocimiento de la
belleza, que consisten en el abandono de las instancias bellas y en una compren-
sion de creciente abstraccion que podemos resumir del siguiente modo: En primer
término, el amor a los cuerpos bellag {old chpota, 211¢3-5; véase también
210a5-b6) y la comprension de una hermosura Unica e idéntica, comin a todos
ellos @v te xoi todtov [...] 10 éni ndo tolg cduact kéAlog, 210b2-3); en segundo
lugar, la apreciacion de la belleza del alma como superior a la del céetp (
yoyoig kdAlog Tyidtepov, 210b8), y de la hermosura comun a las bellas activi-
dades y normas év toig énutndeduoct ki toig voporg koAb, 210¢3-5; 211c5-6);
luego, el amor a las bellas cienciasy pofquato, 211¢5-6, 1d¢ éniotipag,
210c6) y el “mar” de belleza que las unifiGai(to nodd néhoyog [...] 100 koD,
210d3-4); por ultimo, la contemplacion, para el que sea capaz, de la Belleza en si
(001 10 kv, 211e1).

2 El Fedroretoma el tema débwg del Banquetepero desde otra perspectiva,
siendo su tema la presentacion del método dialéctico como fundamento filoso6fico
de la verdadera retdrica, el cual es ejemplificado en la primera parte del didlogo
con los discursos de Socrates sofp®;, y particularmente con el segundo en
que el amor aparece insertado en una teoria del alma tripartita similar a la de
Republicay al mismo tiempo proyectado a un nivel césmico. Sobre la unidad del
Fedrovéase Rowe, 2000, pp. 7-11.

73 Phdr., 249b6-d3.
74 Phdr., 250b1-c6.



190 FIERRO/ Noua tellus, 242, 2006, pp. 167-195

particular —lo cual nos permitiria conservar la fantasia de que

al poseer a ese individuo compensariamos la falta de modo
permanente—, sino en relacién con la Belleza, imposible de

hallar en su plenitud en instancia alguna, y sélo parcialmente

accesible en forma des-instanciada en el caso de las almas
humanag?

Mucho se ha insistido en que, en la propuesta amatoria del
filésofo, el individuo amado queda rebajado a mero objeto,
al transformarselo en un medio de acceso a la Beflgzque
el amor filoséfico es, por lo tanto, despersonalizado y rayano
en la crueldad’! Contrariamente, sin embargo, esta hermenéu-
tica del enamoramiento que propone la filosofia no s6lo nos
permite descubrir el verdadero objeto de nuestro amor, sino
también reinterpretar benéficamente nuestra relacion con el
amado. Este deja de ser confundido con la Belleza en términos
absolutos (que puede proporcionarnos, si alguna vez la alcan-
zaramos plenamente, una completud perdida y afiorada) para
ser reconocido también él como sujeto faltante y deseante.

Lo anterior se sugiere en Banquetede diversos modos.
Sdcrates, quien se sabe a si mismo, segun se concluye del
discurso de Diotima, como sujeto esencialmente deseante y
carente, se empefia en lograr en sus “amados” este reconoci-
miento. En el didlogo con Agatdén (199d1-201c9), no sélo
trata de llevar a la comprension de la naturaleza fallada del
deseo precisamente a aquél que al elogi@pac se ha ala-
bado y erigido a si mismo comoépkuevoc ideal,® sin fisu-

S En elBanquetela Belleza en siufto 10 xeAdv, 211el), es caracterizada por
ser: pura, es decir, que posee como su Unica propiedad el ser bella sin estar
mezclada con otras propiedades, tal como ocurre en las cosas concretas; absoluta,
esto es, no relativa al momento, al lugar o a quien realiza el juicio de belleza;
inmutable e idéntica a si misma, divina, y de la cual las cosas bellas participan
sin que la Belleza en si crezca o disminuya (211al-b5).

76 VVl]astos, 1973.

77 Nussbaum, 1995, pp. 229-268.

8 Todos los elogios #Epwg en elBanquetetienen rasgos auto-referenciales,
aunque no sea mas que a la profesion o actividad propia de cada uno de los



LOS PRIVILEGIOS DE LOS AMANTES / Noua tellus, 24-2, 2006, pp. 167-195 191

ras; ademas, a través de la refutacion, trata de generar en
él, aunque de manera infructud8al reconocimiento de su
ignorancia (201b11-12), es decir, de la carencia de sabiduria,
lo que le que le permitiria descubrirse como sujeto deseante
de lo bello y de lo buend®or otra parte, ya hemos visto que
Alcibiades da testimonio, aunque sin saberlo, del modo par-
ticular en que ha sido amado por Sdcrates, justamente obli-
gandolo acorrerse de su posicidn éebuevoc, Y ubicarse en la
deépaoctig, tal como lo escuchamos quejarse en 221a7-b4:

Y ciertamente, no sé6lo a mi, sino también a Carmides, Glaucén, y
a Eutidemo de Diocles, a quienes éste [i.e. Sécrates], haciéndose
pasar por el amant@pactic), Se ubica mas bien como amado
(roudikd), en lugar de como amantev{’ épactod).&0

La historia de Aristofanes de los seres humanos divididos que
intentan reunirse con su fraccién originaria, ya sugeria cémo
en la experiencia del enamoramiento mutuo se vuelve inesqui-
vable para ambas partes el percibirse como sujetos incom-
pletos y deseantés.Por su parte, eRhdr., 255al1-256a6se
desarrolla una idea similar pero de mayor complejidad con la
concepcion dakvtépmto (255€l). El que ama verdaderamente
transforma a su vez en amante al amado, en tanto la belleza
gue en él descubre se refleja en su mirada y la corriente de
deseo rebota sobre el amado, generando deseo en él, aun-
que esto le resulte al mismo incomprensibI&i ocurriera

oradores, pero esto es particularmente cierto en el caso del discurso de Agaton
quien, al retratar &Epwg, esta realizando un obvio retrato de si mismo como el
¢pduevog ideal. Sobre este punto ver Hunter, 2004, pp. 71-77.

79 201c6-7.

80 Este quiza da una clave para entender la famosa frase de Lacan: “amar es
dar lo que no se tiene a aquél que no lo es”: SdAcrates, quien se apercibe a si
mismo como sujeto carente y deseante, trata de suscitar este mismo reconoci-
miento en aquellos que ama. Cf. Lacan, 1982, y Le Brun, 2004.

81 Cf. Halperin, 1986 y 1990.
82 Phdr., 255d3-4.



192 FIERRO/ Noua tellus, 242, 2006, pp. 167-195

gue ambos fueran filésof83podrian entender que el enamo-
ramiento les sefiala en realidad una falta mas esencial: la de la
Belleza en su plenitud que alguna vez pudieron contemplar.
Pero aun si éste no fuera el caso, la vivencia plena del mutuo
amor conlleva al menos el premio de auténtica felicitiad.

Hemos visto, entonces, que la experiencia de la pasion amo-
rosa para Platon es una via especial de comunicacién con lo
divino en la que se manifiesta una verdad fundamental para
Nosotros, que somos sujetos carentes y deseantes de lo bello y
lo bueno. Los enamorados son éptimos transmisores de dicha
experiencia, pues quién mejor que aquel que la ha vivido para
contarnos como realmente es. Los verdaderos poetas, por su
parte, igualmente receptores inspirados del &mbito divino, tam-
bién son capaces de reflejar con fidelidad las caracteristicas de
esta experiencia. Sin embargo, puede ser que ni unos ni otros
nunca comprendan el sentido profundo de lo que alli ocurre.
Solo a través de la hermenéutica filosofica se puede descubrir
gue somos portadores de una falla mas esencial y originaria:
en tanto que lo que deseamos en realidad es la Belleza en su
completud, nada de este mundo puede totalmente satisfacer
nuestro anhelo. Nada mas nos queda reconocernos como bus-
cadores perpetuos de lo Bello y esperar que sélo alguna vez
fugaz y parcialmente lo hayamos podido o podamos alcanzar.
Para Platén, mas que “condenados a ser libres”, estamos for-
zados, sepamoslo 0 noggv.

83 Phdr.,256b1 y ss.; 252e1-253b1; 254b3-7.
84 Phdr., 256d6-e2.



LOS PRIVILEGIOS DE LOS AMANTES / Noua tellus, 24-2, 2006, pp. 167-195 193

BIBLIOGRAFIA

Obras de referencia

DK = Diels H. and Kranz W.Die Fragmente der VorsokratikeBerlin,
Weidmannsche, 1951-2.

LSJ =Liddell H.G.-Scott D.D.-Jones H.S5reek English LexicorQxford,
Oxford Clarendon Press, 1940.

TLG = Thesaurus Linguae Graecae

Fuentes antiguas: ediciones, comentarios y traducciones de Platon

BurnEeT 1., Platonis Operab vols., Oxford, Oxford University Press, 1901.

Bury, R. G., The Symposiumof Plato, ed. con introd., nts. y com.,
Cambridge, Cambridge University Press, 1932.

Dover, K., Plato. Symposium, ed. con introd. y com., Cambridge, Cam-
bridge University Press, 1980.

JuuiA, V., Platén. Banquete, introd. con trad. y nts., Buenos Aires, Losada,
2004.

PLaTON, El banquetefrad. L. Gil, Madrid, Aguilar, 1969.

—, Diéalogos lll: Feddn, Banquete, Fedrtrad., introd. y nts. C. Garcia
Gual, M. Martinez Hernandez, E. Ilfigo Lledé, Madrid, Gredos, 1997.

Rogin, L., Platon. Oeuvres Complétes IV. Le Banqgueet, con introd. y
nts., Paris, Les Belles Lettres, 1951.

Rowe, C. J.,Plato. Symposium, ed. con trad. y com., Warminster, Aris &
Philips Ltd, 1998.

—, Plato. Phaedrus, introd., trad. y com., Warminster, Aris & Philips Ltd,
1998.

Vicare, P., Platon. Oeuvres Complétes. Le Banquetrod. L. Robin,
Paris, Les Belles Lettres, 1992.

Obras contemporaneas

Davipson, J.,Courtesans and Fishcakes: the consuming passions of Ancient
Greece New York, St. Martin’s Press, 1997.

Denniston, J. D., The Greek ParticlesQxford, Oxford Clarendon Press,
1934.

Diez be VELAsco, F., “La iconografia de lo er6tico en el mundo griego
antiguo: de lo divino a lo fisico'Revista del Museo de Bellas Artes
de la Corufia,l, 2006 (en prensa).



194 FIERRO/ Noua tellus, 24-2, 2006, pp. 167-195

Dobps, E. R.,The Greeks and the Irrational,os Angeles, University of
California Press, 1963.

Dover, K. J., “Aristophanes’speech in Plato3ymposiurfy Journal of
Hellenic Studies66, 1966, pp. 41-50.

—, Greek HomosexualityCambridge, Harvard University Press, 1978.

FiErro, M. A., Resefia de C. J. RowRlato: Symposiuml1998,Méthexis
Xll, 1999, pp. 146-149.

—, “Narrar el verdadero amor”, en V. Julia (ed.ps antiguos griegos y
su lenguaBuenos Aires, Biblos, 2001, pp. 23-38.

—, “El concepto deieto&h en elBanquetede Platon”,Actas del Con-
greso Nacional de FilosofialJniversidad Nacional Auténoma de
México, 2006 (en prensa).

FoucauLt, M., Historia de la sexualidad 2: El uso de los placeresagd.
Ulises Guinazu, México, Siglo Veintiuno, 1982.

HaLrerin, D. M., “Plato and the erotic reciprocityGlassical Antiquityb,
1986, pp. 60-80.

—, “Why is Diotima a woman?”, en D. M. Halperin (ed)ne Hundred
Years of Homosexuality and Other Essays on Greek lLarares,
Routledge, 1990, pp. 113-151, 190-211.

—, “Plato and the erotics of narrativity”, édxford Studies in Ancient
Philosophy,vol. supl., Oxford University Press, 1992, pp. 113-129.

Hornsay, R., “Significant action in th&ymposium”,Classical Journal,
52, 1956-7, pp. 37-40.

HunTER, R., Plato’s Symposium, Oxford, Oxford University Press, 2004.

Kitto, H. D. F.,The GreeksHarmondsworth, Penguin, 1951.

Lacan, J.,La transferenciatrad. T. Pizarro, C. Meyer y M. Mocchiutti,
Buenos Aires, Escuela Freudiana de Buenos Aires, 1982.

Le Brun, J.,El amor puro. De Platén a Lacatrad. S. Mattoni, Buenos
Aires, Literales, 2004.

NigHTINGALE, A. W., Genres in dialogue: Plato and the construct of philo-
sophy,Cambridge, Cambridge University Press, 1995.

Nusseaum, M., “El discurso de Alcibiades: una interpretacion Behque-
te”, enlLa fragilidad del bien: fortuna y ética en la tragedia y filo-
sofia griegajrad. A. Ballesteros, Madrid, Visor, 1995, pp. 229-268.

—, “ ‘No es cierto ese decir’: locura, razén y retractacion éeeto,en
La fragilidad del bien: fortuna y ética en la tragedia y filosofia
griega, trad. A. Ballesteros, Madrid, Visor, 1995, pp. 269-310.

—, and J. ivoLa (eds.),The Sleep of Reaso@hicago, The University of
Chicago Press, 2002.

SHerriELD, F., “Alcibiades’ speech: a satyric drama@&R, 48, 2001,
pp. 193-209.



LOS PRIVILEGIOS DE LOS AMANTES / Noua tellus, 24-2, 2006, pp. 167-195 195

PattErson, R., “The Ascent in Plato’Symposiufy Proceedings of the
Boston Area Colloquium in Ancient Philosopliy 1991, pp. 193-214.

—, “The Platonic art of comedy and tragedi?hilosophy and Literature,

6, 1982, pp. 76-92.

Rowe, C. J., “Philosophy, Love and Madness”, in C. Gill (e@ije Person
and the Human Mind: issues in ancient and modern philosophy,
Oxford, Oxford University Press, 1990, pp. 227-246.

—, “Plato: aesthetics and psychology”, in C. C. W. Taylor (&e&kdm
the Beginning to Platd,ondres, Routledge, 1997, pp. 425-455.

Sper, D., “Plato’s Symposiunas Dionisyan festival’QUCC, 33, 1980,
pp. 41-56.

Viastos, G., “The individual as an object of love in Plato”, en G. Vlastos,
Platonic StudiesPrinceton, Princeton University Press, 1973, pp. 3-42.



