
LOS PRIVILEGIOS DE LOS AMANTES / Noua tellus, 24 2, 2006, pp. 167-195 167◆

Noua tellus, 24 2, 2006167 ◆

Platón y los privilegios de los amantes

María Angélica FIERRO
Universidad Nacional Autónoma de México

msmariangelica@yahoo.co.uk

RESUMEN: Según las lecturas tradicionales del Banquete y el Fedro el amor y la
creación poética en su sentido habitual serían despreciados por Platón frente a
la actividad filosófica. Por otra parte, lecturas innovadoras proponen, en cambio,
que en estas obras se presenta más bien en trágico conflicto dos concepciones del
¶rvw: por un lado, el amor a la Idea, que es des-instanciado e impersonal, y, por
el otro, el amor como la pasión amorosa por un individuo en particular. Esta
última interpretación conllevaría la valoración de la poesía como apropiada comu-
nicadora de dicha experiencia. Defendemos aquí una exégesis alternativa a las
dos mencionadas respecto al papel del enamoramiento, y también de la poesía,
por parte de Platón en el Banquete y en el Fedro. Según la misma, el enamo-
ramiento es reinvindicado en tanto transmisor de la verdad acerca de ¶rvw, si bien
sólo a través de la filosofía los amantes, así como los poetas, pueden comprender
el sentido trascendente de esta experiencia.

* * *

ABSTRACT: According to the most traditional interpretations in the Symposium
and the Phaedrus, Plato scorns love and poetry in their usual form. On the other
hand, according to some new ways of reading these same dialogues, he would be
presenting two different conceptions of love in a tragic conflict: the philosopher’s
impersonal love for the Idea against love as the passion for an individual. Here
a different understanding of this issue is suggested according to which Plato
would be valuing the experience of falling in love, insofar as it is appropriate to
communicate faithfully the truth about ¶rvw, although lovers, as well as poets
who narrate their love experience, are only able to comprehend the transcendental
meaning of it by doing philosophy.

PALABRAS CLAVE: amor, Banquete, ¶rvw, Fedro, filosofía, Platón, poética, Sócra-
tes, verdad.

RECEPCIÓN: 5 de septiembre de 2006.
ACEPTACIÓN: 18 de octubre de 2006.



168 FIERRO / Noua tellus, 24 2, 2006, pp. 167-195◆



LOS PRIVILEGIOS DE LOS AMANTES / Noua tellus, 24 2, 2006, pp. 167-195 169◆

Noua tellus, 24 2, 2006

Platón y los privilegios de los amantes1

María Angélica FIERRO

1 Las traducciones de los textos griegos mencionados, salvo que se indique lo
contrario, son mías, en conformidad con las ediciones de los textos griegos del
TLG. Las referencias a los textos griegos siguen también las ediciones del TLG,
que en el caso de Platón es la de Burnet, 1901.

2 Al mismo tiempo el dios del amor y la emoción de la pasión amorosa. Por
ser ¶rvw experimentado como una fuerza actuante desde afuera, los griegos lo
consideraban no sólo como un sentimiento sino asimismo como una divinidad,
retratada artísticamente como un joven alado, quien eventualmente arroja flechas
amorosas a sus víctimas. Cf. Dover, 1980, p. 1, Kitto, 1951, pp. 194-197, y Diez
de Velasco, 2006.

3 En el Frag. 7 del sofista Pródico ¶rvw es “doble §piyum¤a”  (DK, 84, B, 7).
4 En el Hipólito de Eurípides (vv. 27-28, 38-40, 1304) se reitera la idea de la

pasión amorosa como una “mordida”, una fuerza invasiva que se apodera del que
se enamora, e incluso un “mal” o una “enfermedad” (nÒsow).

5 En la Lisístrata de Aristófanes, ¶rvw es presentado como una fuerza que puede
actuar incluso a nivel político y conducir hacia a la paz. Cf. Ar., Lys., vv. 550-554.

... que demostrando esto, que el amor no es enviado
por los dioses en provecho del amante y el amado, [ese
discurso] se lleve el premio. Por nuestra parte, es nece-
sario para nosotros demostrar lo contrario: que es para
la máxima buena fortuna que tal locura es concedida
por los dioses.

Phdr., 245b4-c1

Las luces y las sombras del amor eran tan conocidas para los
griegos como lo son hoy para nosotros mismos, así como la
necesidad de simbolizar de algún modo la paradójica natura-
leza de ¶rvw.2 Los testimonios literarios nos cuentan de su
intensidad,3 su fijación obsesiva y enferma en el objeto amo-
roso,4 su potencialidad constructora y creativa,5 así como de

169 ◆



170 FIERRO / Noua tellus, 24 2, 2006, pp. 167-195◆

su capacidad tanto de perdernos en la desgracia extrema, como
de hacernos acceder a la más excelsa felicidad. También de su
carácter obnubilante del sano juicio de hombres y dioses,6 y al
mismo tiempo iluminante de un sentido y comprensión que de
otro modo se nos oculta.7 Platón, seguramente en absoluto
ajeno a esta complejidad de ¶rvw, entrevé y señala la pasión
amorosa como una via regia de relacionarnos con la verdad.
El Fedro otorga un lugar privilegiado a los amantes, quienes
participan, junto con los poetas, los adivinos y los exorcistas,
en una man¤a de origen divino.8 En el Banquete se despliega
esta mirada innovadora sobre el erotismo humano de acuerdo
con la cual el enamoramiento, que es a lo que habitualmente
se refiere el griego antiguo con ¶rvw, conserva un lugar espe-
cial en tanto experiencia primera que, si bien entendida, nos
puede revelar y elevar al verdadero conocimiento.9

El presente trabajo trata de mostrar que el enamoramiento es
para Platón un estado privilegiado, pues el amante, en la repe-
tición de su discurso amoroso, enuncia algo verdadero, si bien
sólo a través del quehacer filosófico es posible para él com-
prender el sentido de esta verdad que dice. De este modo ofre-
cemos una interpretación alternativa tanto a la tradicional, según
la cual, en su teoría del amor, Platón en el fondo descalifica la
pasión amorosa, y también la creación poética, en su sentido
habitual y sólo valora la filosof¤a en tanto “amor a la sabi-
duría”,10 como a lecturas más recientes, que sugieren que en el
Banquete y en el Fedro se quiere en realidad presentar dramá-
ticamente concepciones antitéticas e incompatibles del amor.11

Para cumplir nuestro objetivo nos centraremos en el texto del
Banquete, donde veremos que en su diseño discursivo, no sólo se

6 S., Ant., 793-794; Hes., Th., 120-122; Sapph., Fr. 31.
7 Cf., p. e., Sapph., Fr. 34.
8 Cf. Phdr., 244a3 y ss.
9 Cf. Fierro, 2006.
10 P. e. Bury, 1932, y Rowe, 1998, passim.
11 Nussbaum, 1995, pp. 229-268.



LOS PRIVILEGIOS DE LOS AMANTES / Noua tellus, 24 2, 2006, pp. 167-195 171◆

reproduce, como se ha señalado, la estructura del ¶rvw en su
carácter carente y metajÊ o “intermediario”.12 Además, la cadena
narrativa que recupera más acabadamente los §rvtiko‹ lÒgoi
pronunciados en aquella inolvidable fiesta de Agatón, inclui-
do el discurso de Diotima sobre la verdadera naturaleza y efec-
tos del amor, está sostenida por Aristodemo, un “amante” o
§rastÆw, y por Apolodoro, un •ta›row manikÒw, lo cual parece
querer destacar dramáticamente que, en su condición de tales,
poseen una capacidad especial para preservar y propagar con
veracidad los mismos. En segundo lugar, proponemos una lectu-
ra del discurso de Alcibíades, según la cual este personaje es
presentado, en tanto amante, como fiel informante de su expe-
riencia amorosa, si bien incapaz de comprender el sentido de la
misma, de modo que pudiera transformarla en indagación filo-
sófica, conducente a la búsqueda de lo Bello, y con ello de lo
Bueno. En el Banquete también se sugiere que el poeta es feha-
ciente transmisor de la verdad de los amantes, en tanto que el
mito de Aristófanes de las mitades que añoran reencontrarse es
una representación genialmente evocadora de la experiencia del
enamoramiento, si bien el discurso de Sócrates-Diotima sugiere
las limitaciones del poeta para interpretar el significado de la
misma. Estas ideas del Banquete reaparecen, aunque en otro
contexto, en el Fedro, donde se destaca el carácter excepcional
de la experiencia amorosa y de la creación poética, en tanto,
interpretadas a la luz de la actividad filosófica, pueden recon-
ducirnos al conocimiento de la Idea de la Belleza.

1. Un §rastÆw y un •ta›row manikÒw como narradores
de los §rvtiko‹ lÒgoi del Banquete

En algunos diálogos de Platón, en lugar de que el lector ingrese
directamente en la acción dramática central, es introducido a

12 Halperin, 1992.



172 FIERRO / Noua tellus, 24 2, 2006, pp. 167-195◆

ella a través de algún o algunos personajes intermediarios del
relato principal. Podríamos llamar a estos diálogos “narra-
dos”, y denominar al otro grupo “dramáticos”. A su vez estos
diálogos narrados pueden subdividirse en dos: aquellos en que
el narrador es un testigo ocular de las cuestiones que nos
informa, como por ejemplo Fedón en el diálogo homónimo,13

y aquellos en que el narrador depende del relato de un testigo
presencial. En este último caso, el carácter indirecto de la
transmisión aparece a veces acentuado porque no se trata de
la primera narración que el actual narrador hace del hecho,
sino que es la repetición de un relato anterior.14

Esta estructura mediatizada de los diálogos narrados apare-
ce enfatizada en el Banquete, cuya intrincada organización
ha sido apropiadamente descrita como un juego de muñecas
rusas:15 Apolodoro va a repetir a un grupo de amigos no muy
bien definido (173c2-3) lo que ha relatado a Glaucón hace dos
días (172a1 y ss.). A su vez Apolodoro ha recibido el relato de
Aristodemo (173b1-4), quien fue hace muchos años testigo
ocular de la reunión. Por otra parte, cuando Aristodemo nos
transmite las palabras de Sócrates, descubrimos que se trata
no de un discurso propio, sino de las enseñanzas de una sacer-
dotisa, Diotima (201d1-212a7). Se mencionan además cade-
nas narrativas subsidiarias: Glaucón también recibió el relato,
aunque de modo impreciso, a través de Fénix (172b3-4), quien,

13 Dentro de esta clase puede reconocerse, a su vez, un subgrupo que se
caracteriza por tener a Sócrates como narrador. Son los casos del Lisis, el Cár-
mides, el Protágoras y la República.

14 Por ejemplo, en el Teeteto, Terpsión y Euclides van a leer de un libro algo
que ya ha sido redactado por Euclides sobre la conversación de Sócrates, Teo-
doro y Teeteto. Más intrincada es la red narrativa del Parménides: el narrador
inicial es Céfalo, pero éste se encuentra con Adimanto y Glaucón, quienes se di-
rigen a casa de Antifón para escuchar de su boca el relato que recuerda de memo-
ria desde adolescente de lo que le contó Pitodoro sobre la conversación que man-
tuvieron Sócrates, Zenón y Parménides, acompañados por Aristóteles y el propio
Pitodoro.

15 Nussbaum, 1995, pp. 229-268, en especial p. 232, y Halperin, 1992.



LOS PRIVILEGIOS DE LOS AMANTES / Noua tellus, 24 2, 2006, pp. 167-195 173◆

de cualquier forma, resulta depender del relato de Aristodemo
(173b1). Por otra parte, Apolodoro ha confirmado su relato
con Sócrates (173b4-8). La intermediación narrativa está ade-
más intensificada por el uso, de principio a fin, del estilo indi-
recto.16 A ello hay que añadir que, a través de la diferencia de
años que media entre la fecha dramática del relato inicial y la
de la fiesta en casa de Agatón, se sugiere que la transmisión
del relato ha sobrevivido de boca en boca por un tiempo con-
siderable.17

Se ha señalado, respecto de este curioso diseño narrativo, la
intención de querer reflejar en la forma misma del texto del
Banquete el carácter metajÊ o “intermediario” de ¶rvw,18 así
como de hacer vivenciar al lector la falta constitutiva del de-
seo como motor para la búsqueda de la verdad.19 A estas
legítimas interpretaciones podríamos añadir algo más: a través
de esta disposición textual se muestra también dramáticamente
que los amantes tienen un lugar privilegiado como transmi-
sores de la verdad respecto de ¶rvw.

En el Banquete, el narrador principal es presentado como
§rastÆw de Sócrates:

Era un tal Aristodemo de Cidateneo, un hombre pequeño, siem-
pre descalzo, quien había asistido a la fiesta, por encontrarse
entre los más enamorados (§rastØw…mãlista) de Sócrates en
ese momento, según creo (cf. 173b1-4).20

16 Hornsby, 1956-7; Fierro, 2001.
17 El relato ha sobrevivido por un lapso de aproximadamente doce años, puesto

que la fecha dramática de la fiesta en la casa de Agatón sería el 416 a. C. (Ath.,
Deip., 216f-217a), y la de la conversación inicial, alrededor del 404 a. C., teniendo
en cuenta que en Ar., Ra., 83-85, del 405 a. C., se menciona el alejamiento de
Agatón de Atenas referido también en Smp., 172c4. A este respecto, cf. Bury,
1932, pp. lxvi-lxvii.

18 Cf. n. 16, supra.
19 Halperin, 1992.
20 ÉAristÒdhmow ∑n tiw, kudayhnaieÊw, smikrÒw, énupÒdhtow ée¤: paragegÒnei dÉ §n

t∞ sunous¤a, Svkrãtouw §rastØw Ãn §n to›w mãlista t«n tÒte, …w §mo‹ doke›.



174 FIERRO / Noua tellus, 24 2, 2006, pp. 167-195◆

ÉErastÆw, si bien designaba principalmente en la relación
homoerótica característica de los tiempos de Platón al “aman-
te”, hombre mayor que cortejaba a algún bello y agraciado
jovencito, quien era su “amado” (§r≈menow o paidikã) para
conseguir sus favores sexuales a cambio de instruirlo en la
éretÆ personal y política,21 podía significar de modo más
amplio “entusiasta”,22 lo cual parece describir más apropia-
damente el caso de Aristodemo.

Efectivamente, en el texto no se insinúa que Aristodemo
estuviera consumido por una pasión que buscara la satisfacción
de su deseo sexual en su frecuentación con Sócrates, como sí
sucede en el caso de Alcibíades,23 sino que más bien se sugiere
que sentía una admiración,24 rayana en el fanatismo, con res-
pecto a su maestro. Se menciona, por ejemplo, su deseo de
imitarlo hasta en su atuendo —anda descalzo (énupÒdhtow,
173b2) como él (220b6)—, y de frecuentar su compañía cuanto
sea posible: acompaña a Sócrates a la casa de Agatón (174a3-
d3) y se queda con él en la fiesta, donde es recibido por ser un
reconocido acólito de Sócrates, aunque probablemente no se
aguardara especialmente su asistencia (174e5-8);25 abandona el
festejo junto con él y lo sigue al Liceo y a actividades cotidia-
nas, lo cual se dice que era el proceder habitual de Aristodemo:
Àsper efi≈yei ßpesyai (223d8-12). Por otra parte, su incansable
reiteración, por mucho tiempo26 y a diversas personas, del relato
de los §rvtiko‹ lÒgoi proferidos en aquella memorable reunión,
es una expresión de este fervor por todo lo que concierne a
Sócrates.

21 Sobre la relación §rastÆw-§r≈menow en Grecia clásica puede verse: Dover,
1978; Foucault, 1982, y Davidson, 1997.

22 Cf. LSJ, s. v. §rastÆw, y Dover, 1978, pp. 156-157.
23 En 217e-219e Alcibíades relata sus intentos de seducir a Sócrates.
24 Rowe, 1998, p. 129.
25 Dover, 1980, p. 83, y Rowe, 1998, p. 132.
26 Cf. n. 17, supra.



LOS PRIVILEGIOS DE LOS AMANTES / Noua tellus, 24 2, 2006, pp. 167-195 175◆

Es el relato de este “amante” de Sócrates, aunque sea en el
sentido más amplio al que nos referimos, el que es presenta-
do desde la construcción ficcional como el más ceñido a la
verdad, frente a otras narraciones que son calificadas como
“inexactas” y, de todos modos, dependientes de esta narración
primera.27 Vemos entonces que dramáticamente, en tanto §ras-
tÆw, Aristodemo es presentado como palmario transmisor y
repetidor de discursos sobre el amor.

En cuanto al segundo narrador, Apolodoro, la razón por la
que Glaucón en él encuentra el más apropiado relator de los
discursos de Sócrates, en ocasión de la fiesta de Agatón, es,
como leemos en 172b, que se trata de un asiduo compañero
de Sócrates: dikaiÒtatow går e‰ toÁw toË •ta¤rou lÒgouw épag-
g°llein. Es cierto que •ta›row28 refiere, en principio, a una
relación afectuosa más simétrica de camaradería y amistad, y
no tanto a la devoción de una de las partes hacia la otra, como
vimos que ocurre en el caso del §rastÆw. Sin embargo, la
caracterización de Apolodoro es muy cercana a la de Aris-
todemo. En los tres años que ha estado con Sócrates no ha
hecho más que ocuparse todos los días de informarse acerca
de lo que éste dice y hace, tal como expresa en 172c: §g∆
Svkrãtei sundiatr¤bv ka‹ §pimel¢w pepo¤hmai •kãsthw ≤m°raw
efid°nai ˜ti ín l°g˙ ka‹ prãtt˙. No se trata además de un simple
interés por Sócrates, sino de una admiración tan obsesiva que
para él todos son seres desgraciados, excepto Sócrates, lo cual
le ha ganado el sobrenombre de manikÒw. Así reflexiona el
amigo con quien habla en 173d4-10:

Siempre el mismo, Apolodoro. Pues siempre insultas a ti mismo
y al resto. Y me parece que consideras simplemente a todos

27 Con respecto al relato de Fénix, comenta Apolodoro a Glaucón: Pantãpasin
¶oik° soi oÈd¢n dihge›syai saf¢w ı dihgoÊmenow (172b8-c1).

28 Rowe, 1998, p. 129, señala justamente que Apolodoro es un •ta›row, en
contraposición a Aristodemo que es un §rastÆw.



176 FIERRO / Noua tellus, 24 2, 2006, pp. 167-195◆

desgraciados, excepto a Sócrates, empezando por ti mismo. Y de
dónde sacaste este sobrenombre de ‘maniático’ (manikÒw) no ten-
go idea [pero es apropiado] puesto que (gãr) en tus palabras
siempre eres tal que te irritas contigo mismo y con el resto, ex-
cepto con Sócrates.29

Asimismo Apolodoro es presentado, como Aristodemo,30 en-
sayando y repitiendo este relato cada vez que tiene ocasión
(172a1-2 y 173b10-c5).

Debe destacarse, además, que los discursos que Apolodoro
y Aristodemo transmiten en el Banquete pertenecen a su vez a
individuos que, más allá de representar distintos “saberes” del
momento, son o bien reconocidos §rasta¤ o §r≈menoi; en otras
palabras, que han vivido en carne propia la experiencia amo-
rosa —Erixímaco es presentado como el amante de Fedro;31

Pausanias, de Agatón;32 Alcibíades de Sócrates—,33 o bien se
les adjudica, como su métier, un conocimiento especial sobre

29 Dover, 1980, y Rowe, 1998 prefieren malakÒw —“blando”— a manikÒw
—“loco”—, ambos en los manuscritos, contra Burnet, 1901, y Bury, 1932. La
razón es que, si la lectura es manikÒw, no se entiende la conexión causal sugerida
por gãr. Sin embargo, Denniston (1950, p. 62) muestra que es posible leer con
sentido manikÒw: se trataría de un uso de gãr donde hay una explicación elidida que
agrega el receptor con su pensamiento —“Y de dónde obtuviste... el ser llamado
manikÒw, yo no lo sé. (Pero tienes cierto derecho a ser llamado así) puesto que
(gãr)...”. Un uso del gãr de este tipo condice con el estilo conversacional de Platón.
Lo que responde Apolodoro en 173e1-2” —“¿y es tan evidente entonces que, al
considerar así a mí y a ustedes, estoy loco (ma¤nomai) y desvarío?”— parece corro-
borar esta lectura. Sobre este punto ver especialmente Bury, 1932, p. 6.

30 Sabemos que Aristodemo le ha contado esto al menos a Fénix y Apolodoro
(173b1-2).

31 177a; 223b7.
32 176a4; 193b-c. En Prot., 315c-e, ya aparecen como parejas Erixímaco con

Fedro, y Pausanias con Agatón. Dado que el encuentro de los sofistas del Protá-
goras habría acontecido c. el 430 a. C., desde un punto de vista dramático estas
relaciones amorosas son representadas como habiendo perdurado a lo largo del
tiempo (cf. n. 17, supra).

33 Véase el discurso de Alcibíades y sus parlamentos desde que ingresa a la
casa de Agatón (213b-222d5). Una cita ejemplificadora sería 222c1-3: efipÒntow
dØ taËta toË ÉAlkibiãdou g°lvta gen°syai §p‹ tª parrhs¤& aÈtoË, ˜ti §dÒkei ¶ti
§rvtik«w ¶xein toË Svkrãtouw.



LOS PRIVILEGIOS DE LOS AMANTES / Noua tellus, 24 2, 2006, pp. 167-195 177◆

los asuntos amorosos, como es el caso de Aristófanes, en
tanto poeta, y de Sócrates, en tanto filósofo.34

En el caso de Apolodoro se nos dice, además, que su fana-
tismo por Sócrates está ligado a una pasión por la filosofía.
Así comenta Apolodoro en 173a1-3, acerca de su existencia
en épocas previas a su frecuentación de Sócrates:

Antes de esto, andando de un lado para otro y creyendo hacer
algo, era más infeliz que cualquiera, no menos que tú ahora
mismo, pensando que se debía hacer todo tipo de cosas excepto
filosofar.

En 173c2-5, expresa su incondicional interés de hablar, o de
escuchar a cualquiera, acerca de la filosofía, como él mismo
hará al contarles a sus amigos el relato de Aristodemo, tanto
por el beneficio como el placer que obtiene de ello. Esta afi-
ción por la filosofía no sólo le hace despreciar todo tipo de
asuntos, sino que le proporciona la certeza de un conocimien-
to: mientras los otros lo creen a él desgraciado, él en cambio
“sabe” que ellos en realidad lo son.

Sin embargo, las intervenciones de Apolodoro, así como de
Aristodemo, no reflejan en ningún momento que sean posee-
dores de un conocimiento de este tipo. La declaración de un
saber tal suena en verdad más bien a una mera reproducción,
sin que medie reflexión de lo que todo el tiempo escuchan de
Sócrates estos acólitos.

Aristodemo no reaparece en ningún otro diálogo, pero la
caracterización de Apolodoro en el Fedón confirma esta inter-
pretación. Allí se halla entre los amigos íntimos de Sócrates
que lo acompañan en sus últimos momentos, y es testigo,
como Fedón, el narrador, de todo lo que allí se dice y hace.
Pero, al final del diálogo, Apolodoro está lejos de mostrarse
convencido por los argumentos de su maestro acerca de no
temer a la muerte, al vislumbrarla como una liberación y al-

34 177d6-e3.



178 FIERRO / Noua tellus, 24 2, 2006, pp. 167-195◆

cance de plenitud, sobre todo para aquel que ha llevado la
vida filosófica, que, en el Banquete, Apolodoro dice admirar.
Por el contrario, él es el único que llora desesperadamente en
el momento que Sócrates debe beber la cicuta, al punto que
éste amenaza con expulsarlo, como a las mujeres, si se mues-
tra incapaz de refrenarse.35 Esta forma de actuar pone en evi-
dencia su apego apasionado por el amigo querido que va a
morir, así como su incapacidad de comprender los razona-
mientos filosóficos que Sócrates ha construido laboriosamente
para convencer a sus amigos, entre otras cosas, de que nada de
su persona que sea realmente valioso se va a desvanecer.

La virtud de personajes como Apolodoro o Aristodemo pa-
rece entonces consistir más bien en su facultad de repetir, con
fidelidad e infatigable devoción,36 en tanto que admiradores
apasionados de Sócrates y de sus dichos y acciones, aquellos
discursos sobre ¶rvw que atendieron al acompañarlo —inclu-
yendo la revelación de la naturaleza y obras del ¶rvw filosó-
fico, cuando nos cuenten el discurso de Diotima— pero sin
demostrar comprensión alguna del sentido de esta verdad que
manifiestan.37

2. Las experiencias de un enamorado:
el discurso de Alcibíades38

De acuerdo con la lectura más tradicional, el discurso de Alci-
bíades tiene la función de presentar a Sócrates como la encar-
nación del Eros filosófico descrito en el discurso de Sócrates-

35 Fed., 117d3-6.
36 En el Lisis, 204c-d, también encontramos representado dramáticamente este

rasgo de quien está poseído por ¶rvw: Hipotales ha ensordecido a sus amigos
hablando sin cansancio de su amado Lisis.

37 Halperin, 1992.
38 Algunas de las ideas de este apartado y el siguiente son sugeridas en Fierro,

1999.



LOS PRIVILEGIOS DE LOS AMANTES / Noua tellus, 24 2, 2006, pp. 167-195 179◆

Diotima.39 Y sin duda hay elementos textuales que hacen in-
cuestionable esta interpretación.

Las coincidencias entre Eros, que es esencialmente filósofo,
y Sócrates pueden sintetizarse del siguiente modo: como el
hijo de Poros y Penía, Sócrates está constituido en la falta:
siempre anda descalzo (203d1, 220b6)40 y es pobre, puesto
que desdeña los bienes materiales (203c6, 216e1); al modo
del Eros acechador de lo bello (203d4), Sócrates siempre
frecuenta a bellos jóvenes (216d2) y, como él, es maquinador
de estratagemas y fértil en recursos (203d5-6) para estar junto
a ellos (213c4-5, 223a6-7); se la pasa el día pensando (220c7),
como un amante de la sabiduría (203d7); a la manera de un
mago, sofista y adivino (203d6), él también profiere discursos
encantadores (215e1-4), y es audaz de modo sobresaliente
(203d5-6, 219d5). Es además un hombre maravilloso (daimÒ-
niow) (219c1), así como Eros es un da¤mvn intermediario entre
los dioses y los hombres (202d13-e1).41

Finalmente Sócrates parece representar a aquél que, tal como
dice Diotima en 212a4-5, habiendo alcanzado la virtud me-
diante la captación de lo Bello en sí, es generador de verdadera
éretÆ y no de meras imágenes de la misma. Sócrates exhibe
una moderación o autocontrol —svfrosÊnh— sobresalientes
(216d7; 219d5): puede beber grandes cantidades de vino sin
emborracharse (214a, 220a), no siente apego a los bienes ma-
teriales (219e1-3, 216e1), es capaz de resistir el frío del invier-
no sin cobijo (220a-c). Posee además una valentía —éndre¤a—
asombrosa (219d5), pudiendo soportar inclemencias intole-
rables para otros (220a1),42 al punto que ha sobrepasado en

39 Bury, 1932, p. lx; Dover, 1980, p. 164, y Rowe, 1998, p. 206.
40 El calzado que lleva con ocasión de la fiesta de Agatón es una excepción:

174a3-4.
41 Esta caracterización seguramente se relaciona con el tÚ daimÒnion, la voz

interior de Sócrates que lo disuade de hacer y que es al mismo tiempo una suerte
de voz divina: Ap., 31d, y Phdr., 242c.

42 Al término de su discurso Diotima enfatiza la valentía de ¶rvw (212b8).



180 FIERRO / Noua tellus, 24 2, 2006, pp. 167-195◆

valor a los famosos generales griegos Alcibíades y Laques
en las batallas de Potidea y Delio (220d3-221c1). Su devoción
por el conocimiento es también extraordinaria: permanece sin
descanso por días enteros en reflexión e investigación (220c3-
7). No busca, por otra parte, como la mayoría, el reconocimien-
to de sus actos heroicos en los premios y honores de los hom-
bres (220e6-7). Su recompensa debe estar entonces en algo
superior, no accesible a la mayoría. Finalmente, como aquél
correctamente iniciado en tå §rvtikã,43 considera que hay una
belleza más valiosa que la belleza física (218e4-219a2) y que
produce, como él, bellos y verdaderos lÒgoi (215d2-e2).

Considerando todos estos elementos, no hay dudas, entonces,
de que al menos uno de los cometidos del discurso de Alci-
bíades sería plasmar a Sócrates como ejemplo vivo de quien ha
desarrollado el ¶rvw filosófico descrito por Diotima, encerrando
además probablemente una intención apologética con respecto
al cargo de “corrupción a los jóvenes” sobre el que se conti-
nuaba debatiendo aún después de su ejecución y muerte.44

Sin embargo, como ha observado Sheffield,45 no es un mero
elogio lo que presenta Alcibíades, sino más bien un texto
complejo donde se mezcla la burla con la admiración, el amor
con el rechazo, y que nos ofrece una paradójica representación
de Sócrates, de modo tal que este finale del Banquete seme-
ja el drama de sátiros46 de los festivales teatrales.47 Sócrates,

43 210b6-c3.
44 Bury, 1932, p. lii, y Dover, 1980, p. 164.
45 Sheffield, 2001.
46 Véase la referencia en el texto mismo: Smp., 222d3-4.
47 En el final de los concursos dramáticos de las Grandes Dionisias, luego de

las tragedias y las comedias, se presentaba un drama de sátiros, que era el ele-
mento más patentemente dionisíaco. No se conoce mucho acerca de las carac-
terísticas del mismo, pero con los elementos conservados se puede conjeturar que
en el drama satírico se retomaba la trama de la tragedia, mas se la representaba
humorísticamente, lo cual implicaba modificaciones. Al yuxtaponer lo heroico
y lo ridículo, y mezclando así lo “serio” o spouda›on propio de la tragedia, con
lo “vulgar” o faËlon propio de la comedia, se producía una incongruencia provo-



LOS PRIVILEGIOS DE LOS AMANTES / Noua tellus, 24 2, 2006, pp. 167-195 181◆

aunque grotesco e insolente (ÍbristÆw) como los sátiros, oculta
una naturaleza interna tan maravillosa que, al descubrirse,
despierta estupor y devoción como si se estuviera ante “esta-
tuas de dioses” (égãlmata ye«n).48 Del mismo modo, también
sus palabras poseen una doble condición: como la música de
Marsias, encantan y subyugan, pero no son, como pueden
parecer superficialmente, sólo razonamientos tramposos, para
confundir al interlocutor.49 Sus lÒgoi hacen estremecer a las
personas y ver que llevan vidas indignas, como le ha ocurrido
al mismo Alcibíades, quien, al escuchar a Sócrates, siente
vergüenza y sabe que debería huir de los honores de los
hombres y perseguir una vida filosófica.50

En su famoso libro The Fragility of Goodness, Nussbaum51

sugirió, por su parte, una interpretación polémica y novedosa
del discurso de Alcibíades. Para ella Platón se propone darle
voz allí a “otra” verdad acerca de la pasión amorosa. En con-
traposición al amor abstracto e impersonal del discurso de
Diotima, encarnado en toda su crudeza por Sócrates, quien
sólo ama a la Belleza en sí y desprecia a los individuos par-
ticulares, incluidas las personas, Alcibíades manifiesta sin
ningún tapujo su enamoramiento por alguien en especial, Só-
crates. Confiesa el pãyow de la experiencia, cuenta la des-
graciada historia de un amor no correspondido, y pone al
descubierto la crueldad con que Sócrates lo ha tratado, al re-

cadora de humor. Este tratamiento de los temas de la tragedia, tales como la
relación entre hombres y dioses, la ley y la justicia humanas, la guerra y sus
consecuencias, ocasionaba una distancia y desplazamiento que permitían una mi-
rada distinta sobre lo mismo. Sheffield, 2001, sostiene que el discurso de Alci-
bíades similarmente muestra al filósofo en sus notas más sublimes y ridículas a
fin de sugerir al mismo tiempo la grandeza de sus designios y el carácter fallido
de los mismos. Sobre el Banquete como festival dionisíaco cf. Sider, 1980.

48 215a4-b6.
49 221d7-222a6.
50 216b.
51 Nussbaum, 1995, pp. 229-268.



182 FIERRO / Noua tellus, 24 2, 2006, pp. 167-195◆

chazarlo.52 Para Nussbaum la intención de Platón en el Ban-
quete sería entonces la de establecer una confrontación trágica
entre dos concepciones de amor incompatibles: la del amor
filosófico, desinteresado de las pasiones de este mundo, con-
trapuesta a la del enamoramiento por otro ser humano.

Por su parte, Rowe,53 expresando su desacuerdo con inter-
pretaciones como la de Nussbaum, sostiene que el discurso de
Alcibíades muestra que éste, lejos de haber accedido a “otra”
verdad sobre el amor, no ha aprendido nada de sus experien-
cias con Sócrates, ya que: a) no comprende que Sócrates desea
hablar con él y no tener una relación sexual; b) se ha negado
a escuchar a Sócrates, a reconocerse como ignorante, a ini-
ciarse en la filosofía y a cambiar su vida; c) en su encomio
realiza una descripción de Sócrates que responde a la de Eros
llevada a cabo por Diotima, pero sin saberlo y sin proponér-
selo, y sólo trata de acumular características sobresalientes
(como los restantes expositores menos Sócrates), sin conside-
rar si pertenecen o no a Sócrates.

Una interpretación que sintetiza y supera las existentes pa-
rece posible a la luz de nuestra tesis respecto al lugar privile-
giado, aunque acotado, de los amantes en la transmisión de la
verdad sobre el amor.

Alcibíades, enamorado y borracho, no realiza un acopio
indiscriminado de rasgos notables de Sócrates, sino que dice
la verdad —tal como él mismo insiste (cf. 214e6-215a1;
217b2; 217e3-4; 219c2)— sobre su experiencia amorosa con
Sócrates, tanto cuando describe las características y conductas
de éste, como al referirse a sus deseos, sentimientos y pensa-
mientos respecto de él. Alcibíades, no casualmente, representa
a Sócrates con las verdaderas características de Eros, así como

52 Alcibíades le aconseja a Agatón en 222b5-7: mØ §japatçsyai, éllÉ épÚ t«n
≤met°rvn payhmãtvn gnÒnta eÈlabhy∞nai, ka‹ mØ katå tØn paroim¤an Àsper nÆpion
payÒnta gn«nai.

53 Rowe, 1998, pp. 1-2.



LOS PRIVILEGIOS DE LOS AMANTES / Noua tellus, 24 2, 2006, pp. 167-195 183◆

con las del verdadero amante, procreador de virtudes ver-
daderas, tal como señalara la crítica tradicional. Por otra parte,
lejos de ofrecernos una alabanza ingenua de su amado, no
duda en retratar con verdad la paradójica naturaleza de Só-
crates, a la que refiriera el análisis de Sheffield, y en presen-
tarlo, sin ambages, como realmente es, a la vez grandio-
so y ridículo. También cuenta sinceramente, como apunta
Nussbaum, los desconsuelos del amor no correspondido por
un individuo en particular, el desdén y falta de piedad que lo
ha hecho sufrir la superioridad de Sócrates. A esto hay que
añadir que Alcibíades no relata la historia de un amor común,
sino un modo novedoso de amar y ser amado, generado por
un amante de la sabiduría, un filósofo. Sócrates, a través de su
propio obrar y vivir, ha hecho partícipe a Alcibíades de la
experiencia del ¶rvw filosófico. De acuerdo con éste, si bien
Alcibíades es despreciado en sus aspectos habitualmente con-
siderados deseables —su belleza física, la concesión de sus
favores como §r≈menow—, es a la vez incentivado a buscar lo
que es mejor para sí: abandonar los falsos éxitos mundanos y
emprender él mismo el camino de la vida filosófica (215e8-
216c3). Con el artilugio de sus discursos, Sócrates ha movido
a Alcibíades de su lugar acostumbrado y esperado de §r≈-
menow, transformándolo en §rastÆw, y poniendo así a la vista
que Alcibíades no es bello y admirable, como todos lo creen,
sino constituido esencialmente en la falta, sujeto de deseo.54

Sin embargo, aún desde esta nueva posición, Alcibíades, quien
ha llegado tarde al discurso de Sócrates,55 se ha mostrado
incapaz de comprender que la belleza, que ahora se descubre
deseando, no se expresa completa en un individuo bello —ni

54 Sócrates reconoce amar a Alcibíades (213c8-d1), pero lo hace de un modo
particular, obligándolo a abandonar su lugar de amado (222a7-b4), de tal suerte
que Alcibíades se ve forzado a actuar como el §rastÆw e intentar seducir a Só-
crates (cf. 217a y ss.).

55 Cabe decir que Alcibíades aparece de pronto (§ja¤fnhw) tras el discurso de
Sócrates: Smp., 212c4-8.



184 FIERRO / Noua tellus, 24 2, 2006, pp. 167-195◆

siquiera en el interior del fabuloso Sócrates—, porque él
también es sujeto de deseo faltante, y no estatua divina y bella
a la cual adorar (215b3: fa¤nontai ¶ndoyen égãlmata ¶xontew
ye«n; 216e6-217a2: tå §ntÚw égãlmata: [...] ye›a ka‹ xrusç
[...] ka‹ pãgkala ka‹ yaumas¤aw; 222a4).56

Sin embargo, aunque lo que dice Alcibíades, en tanto que
enamorado, es verdad, sólo puede repetir pero no comprender
su fidedigno relato. Dado su rechazo a iniciarse en la filosofía,
Alcibíades no ha podido discernir el verdadero sentido de la
nueva experiencia erótica a la que Sócrates ha tratado de con-
ducirlo.

3. El discurso de Aristófanes: el poeta como fiel transmisor
de la experiencia de los amantes

En el Banquete, los cinco discursos anteriores al de Sócrates
son ejemplos de las disciplinas o prácticas que se disputaban
el lugar del saber con la filosofía. En tanto tales, quedan
ubicados en el texto, por un lado, como exposiciones acríticas
acerca de ¶rvw, interesadas sólo en producir argumentos exito-
sos y no en la adecuación a la verdad,57 pero, por el otro,
constituyen también en muchos sentidos una anticipación, aun-
que de modo fortuito, de algunas de las tesis centrales de la
teoría del amor expuesta en el discurso de Diotima.58 A este
respecto, la aportación de Aristófanes aparece en un lugar
privilegiado en el Banquete, en relación con los otros cuatro
elogios a ¶rvw, con respecto al conocimiento de las cosas
amorosas. En primer término, es el único personaje, junto con
Sócrates, que es presentado como experto en tå §rvtikã. Dice

56 ÖAgalma es una estatuilla sagrada de los dioses para adorar, honrar (égãllv).
Cf. Juliá, 2004, p. 122.

57 Cf. Nightingale, 1995, cap. 3, “Eulogy, irony and parody”, esp. pp. 110-113.
58 Sobre los discursos anteriores al de Sócrates ver Hunter, 2004, pp. 38-77.



LOS PRIVILEGIOS DE LOS AMANTES / Noua tellus, 24 2, 2006, pp. 167-195 185◆

Sócrates cuando Erixímaco propone, por sugerencia de Fedro,
componer elogios acerca de ¶rvw en 177d6-e2:

Nadie, Erixímaco, […] te votará en contra. Pues en absoluto
podría rehusarme yo, que digo no saber de otra cosa que de
asuntos eróticos, ni por cierto Agatón y Pausanias; mucho menos
Aristófanes, para quien su ocupación toda es sobre Dioniso y
Afrodita.

Nos preguntamos cuál sería el sentido de este reconocimiento
especial a Aristófanes, en contraste con los otros oradores,
teniendo en cuenta: a) la agresiva crítica a la poesía presente
en diálogos como el Ión, Apología, 22a8-c8, y República, 2-3,
376d9-402d9 y 10, 595a1-608b2, que consiste básicamente en
que los poetas no tienen conocimiento de lo que hablan, y que
producen, por otra parte, “copias” degradadas, que imitan las
realidades sensibles, promoviendo el crecimiento de emocio-
nes y deseos perjudiciales y enseñando malos ejemplos de
conducta; b) la invectiva contra Aristófanes, en particular en
Apol., 18c8-d2,59 en tanto responsable de una adulterada re-
presentación de Sócrates como cosmólogo a la manera de
Anaxágoras (Apol., 26d6-e4), la cual es considerada como una
de las causas fundamentales de las falsas acusaciones que
derivarán en su condena a muerte.

En forma similar a lo que vimos a propósito del discurso de
Alcibíades, encontramos posiciones opuestas respecto a la va-
loración del parlamento de Aristófanes. Rowe juzga que este
discurso no es más que una etiología de las relaciones sexua-
les, presentadas como un proceso biológico inconsciente, y
que se trata, básicamente, de una historia divertida e inútil,
cuyo único mérito sería, en todo caso, mostrar que el sexo
como objetivo resulta insatisfactorio. Aristófanes no sería pre-

59 Apol., 18c8-d2: ̃  d¢ pãntvn élog≈taton, ˜ti oÈd¢ tå ÙnÒmata oÂÒn te aÈt«n
efid°nai ka‹ efipe›n, plØn e‡ tiw kvmƒdiopoiÒw.



186 FIERRO / Noua tellus, 24 2, 2006, pp. 167-195◆

sentado, entonces, por Platón como un penetrante conocedor
de la condición humana ni anticiparía en su relato la expe-
riencia del “amor”, sino un comediógrafo cuyo único talento
era divertir. Esta caracterización coincidiría con la actitud de
Platón en otros diálogos hacia los poetas: mostrar que, en
comparación con el filósofo, son incompetentes para la educa-
ción de los jóvenes y, por eso, peligrosos.60 Esta interpre-
tación se sitúa en las antípodas de la de Nussbaum, quien
sostiene que, en este discurso, Platón se propone mostrarnos,
en forma similar a la de Alcibíades, otra verdad acerca de
¶rvw, la del enamoramiento por otra persona, en trágico con-
trapunto respecto al amor abstracto del filósofo.

Nuevamente parece que es posible entender la intervención
de Aristófanes de un modo que explica tanto en qué sentido
ambas interpretaciones son correctas, como la valoración es-
pecial, pero acotada, del poeta por parte de Platón.

Es cierto, como afirma Rowe, que la historia de las mitades
que se buscan recurre, al modo de la comedia aristofánica, a
los condimentos del humor y de la fantasía. Pero, no es tan
infructífera y superflua como Rowe supone, puesto que allí no
sólo se da cuenta de las relaciones sexuales humanas como un
proceso biológico, sino también de algo más: el hecho de que
nos sentimos como si alguna vez hubiéramos sido seres com-
pletos —no carentes— y de que a través de cualquier unión
sexual buscamos entonces no sólo placer sino alcanzar, falli-
damente, esta completud. Como dice Nussbaum,61 con el rela-
to del encuentro de las mitades verdaderamente complemen-
tarias, Aristófanes, además del sexo (191b5-c8), da cuenta de
otra experiencia humana: la del enamoramiento mutuo. En
ella cada parte piensa que ha encontrado un otro tal que, al
unirse a él en la relación sexual, se vuelve un ser completo
(192b5-d2). Para conservar para siempre este ser que los hace

60 Rowe, 1998, p. 9.
61 Nussbaum, 1995, pp. 229-268.



LOS PRIVILEGIOS DE LOS AMANTES / Noua tellus, 24 2, 2006, pp. 167-195 187◆

sentir completos, los enamorados conciben como máximo
anhelo su unión mutua incluso tras la muerte, simbolizado
esto en términos extremos en su aceptación de la amalgama
de Hefesto (192d2-e11). El poeta, Aristófanes, es capaz, enton-
ces, de reflejar fidedignamente el papel central de las relacio-
nes sexuales en la vida humana y las creencias de los amantes
en el enamoramiento, tal como las entendería la sabiduría
popular.62 Y es en este sentido que posee, como los que se
enamoran, un lugar privilegiado en la comunicación de la
verdad de la experiencia del amor. Fracasa, sin embargo, como
ellos, en la explicación: si practicara la investigación filosófica
propuesta por Diotima, sabría que ¶rvw es un deseo “ni de
parte ni de todo” (205d10-e1), sino deseo de lo bueno, y que
no hay un amado que nos completa, pues sólo es posible con
él, esencialmente carente de lo bello y lo bueno como nosotros,
procrear en la belleza. El poeta, entonces, como los enamo-
rados, dice y es transmisor de la verdad acerca del amor, en
tanto que refleja con autenticidad lo que es la experiencia
erótica para los seres humanos. Lo que ocurre es que tampoco
él comprende el sentido de esta experiencia que percibe, con
acierto, como reveladora.63 Para comprender el significado de
la misma es necesaria la filosofía.64

62 Sobre cómo el discurso de Aristófanes, utilizando el género del “folk-tale”,
representa la sabiduría popular, al modo como sus comedias son reflejo también
de la misma, véase Dover, 1966.

63 192c8-d2: éllÉ êllo ti boulom°nh •kat°rou ≤ cuxØ dÆlh §st¤n, ˜ oÈ dÊnatai
efipe›n, éllå manteÊetai ˘ boÊletai, ka‹ afin¤ttetai.

64 Por otra parte, no se trata de que Platón rechace a la poesía per se. Por el
contrario, tal como aparece sugerido en este discurso, el poeta puede en forma
privilegiada comprender y transmitir la verdad. Pero se trata de transmitir una verdad
fundamentada en un conocimiento o sabiduría (§pistÆmh, sof¤a), o al menos en la
búsqueda de tal ciencia tanto como sea posible. Por lo cual, el verdadero poeta sería
aquel que es al mismo tiempo filósofo. Con el Banquete mismo, que tiene muchos
rasgos de comedia, Platón parece querer dar una muestra ejemplar de cómo se haría
poesía filosófica. Cf. al respecto, p. e., Patterson, 1982, y Rowe, 1997.



188 FIERRO / Noua tellus, 24 2, 2006, pp. 167-195◆

4. La filosofía como hermenéutica de la experiencia amorosa

El Fedro ratifica y expande lo sugerido en el Banquete respecto
al lugar privilegiado de los amantes quienes, junto con poetas,
adivinos y exorcistas, son partícipes de una man¤a concedida
por los dioses para su beneficio (Phdr., 244a3 y ss.).65

Allí se describe ampliamente y con evocadoras imágenes
distintos aspectos del fenómeno del enamoramiento: la con-
moción ante la visión de la belleza en el amado; la adoración
del mismo como a un dios; las reacciones que acompañan al
deseo erótico, tales como irrigación, sudor, acaloramiento, pal-
pitación, irritación y picazón; alegría y alivio en la presencia
del amado; sufrimiento en su ausencia; la obsesiva búsqueda de
su compañía (Phdr., 251a1 y ss.).66

En forma similar a lo que veíamos anteriormente, la trastor-
nadora experiencia de la pasión amorosa es valorada, en este
caso, en tanto que, al poner al enamorado en contacto con lo
bello, lo aparta de los intereses mundanos, constituyendo una
vía excepcional de comunicación con lo divino.67 Pero, al mismo
tiempo, el amante es, en general, incapaz de comprender el
sentido de lo que le ocurre,68 y lo mismo podemos pensar que
le acontece al poeta que también no es filósofo.69

Es a través de la actividad filosófica que se puede alcanzar
el sentido de esta verdad que se manifiesta en el enamora-

65 Sobre la man¤a en la cultura griega antigua puede verse la tradicional obra
de Dodds, 1963.

66 Platón posiblemente incluso tuvo su propia vivencia del enamoramiento,
p. e., por Dión: AP, VII, 99.

67 Phdr., 249d4-250b1.
68 Phdr., 250a8-b1: ̆  dÉ ¶sti tÚ pãyow égnooËsi diå tÚ mØ flkan«w diaisyãnesyai.
69 En el Fedro, Platón pone en boca de Sócrates el mito del carro alado, que es

una de sus más grandiosas creaciones literarias, no para reinvidicar la poesía per se,
sino en cuanto que puede transformarse, como el amor, en poesía filosófica, es
decir para “ascender” a las Ideas.



LOS PRIVILEGIOS DE LOS AMANTES / Noua tellus, 24 2, 2006, pp. 167-195 189◆

miento.70 En forma análoga a lo que se plantea en la scala
amoris del Banquete,71 el ejercicio de la dialéctica —que es,
no casualmente, el tema de la segunda parte del Fedro—72

permite reconocer, a partir de la belleza del amado, la Idea de
la Belleza,73 es decir, “recordar” las Ideas (las cosas preciosas
—ahora perdidas— contempladas por el alma cuando se libe-
ra de la prisión del cuerpo), en particular la Belleza, sobresa-
liente entre todas por su claro resplandor.74 De este modo
resulta que el enamoramiento podría revelarnos que nuestra
existencia toda está signada irremediablemente por esa falla,
ya que somos sujetos de deseo, constituidos en la carencia, no
sólo, ni fundamentalmente, en relación con un individuo en

70 Acerca de la propuesta de Nussbaum, 1995, pp. 269-310, en relación con el
Fedro, nos parece que debe ser matizada. Platón valora sin duda el enamo-
ramiento pero, al mismo tiempo, supone también en este diálogo que es necesaria
la hermenéutica filosófica para comprender la trascendencia de esta experiencia.
En oposición a Nussbaum puede verse Rowe, 1990.

71 Cf. Smp., 210a1-212a8, donde se describen grados de conocimiento de la
belleza, que consisten en el abandono de las instancias bellas y en una compren-
sión de creciente abstracción que podemos resumir del siguiente modo: En primer
término, el amor a los cuerpos bellos (tå kalå s≈mata, 211c3-5; véase también
210a5-b6) y la comprensión de una hermosura única e idéntica, común a todos
ellos (ßn te ka‹ taÈtÚn […] tÚ §p‹ pçsi to›w s≈masi kãllow, 210b2-3); en segundo
lugar, la apreciación de la belleza del alma como superior a la del cuerpo (§n ta›w
cuxa›w kãllow timi≈teron, 210b8), y de la hermosura común a las bellas activi-
dades y normas (tÚ §n to›w §pithdeÊmasi ka‹ to›w nÒmoiw kalÒn, 210c3-5; 211c5-6);
luego, el amor a las bellas ciencias (kalå mayÆmata, 211c5-6, tåw §pistÆmaw,
210c6) y el “mar” de belleza que las unifica (§p‹ tÚ polÁ p°lagow […] toË kaloË,
210d3-4); por último, la contemplación, para el que sea capaz, de la Belleza en sí
(aÈtÚ tÚ kalÒn, 211e1).

72 El Fedro retoma el tema del ¶rvw del Banquete pero desde otra perspectiva,
siendo su tema la presentación del método dialéctico como fundamento filosófico
de la verdadera retórica, el cual es ejemplificado en la primera parte del diálogo
con los discursos de Sócrates sobre ¶rvw, y particularmente con el segundo en
que el amor aparece insertado en una teoría del alma tripartita similar a la de
República y al mismo tiempo proyectado a un nivel cósmico. Sobre la unidad del
Fedro véase Rowe, 2000, pp. 7-11.

73 Phdr., 249b6-d3.
74 Phdr., 250b1-c6.



190 FIERRO / Noua tellus, 24 2, 2006, pp. 167-195◆

particular —lo cual nos permitiría conservar la fantasía de que
al poseer a ese individuo compensaríamos la falta de modo
permanente—, sino en relación con la Belleza, imposible de
hallar en su plenitud en instancia alguna, y sólo parcialmente
accesible en forma des-instanciada en el caso de las almas
humanas.75

Mucho se ha insistido en que, en la propuesta amatoria del
filósofo, el individuo amado queda rebajado a mero objeto,
al transformárselo en un medio de acceso a la Belleza,76 y que
el amor filosófico es, por lo tanto, despersonalizado y rayano
en la crueldad.77 Contrariamente, sin embargo, esta hermenéu-
tica del enamoramiento que propone la filosofía no sólo nos
permite descubrir el verdadero objeto de nuestro amor, sino
también reinterpretar benéficamente nuestra relación con el
amado. Éste deja de ser confundido con la Belleza en términos
absolutos (que puede proporcionarnos, si alguna vez la alcan-
záramos plenamente, una completud perdida y añorada) para
ser reconocido también él como sujeto faltante y deseante.

Lo anterior se sugiere en el Banquete de diversos modos.
Sócrates, quien se sabe a sí mismo, según se concluye del
discurso de Diotima, como sujeto esencialmente deseante y
carente, se empeña en lograr en sus “amados” este reconoci-
miento. En el diálogo con Agatón (199d1-201c9), no sólo
trata de llevar a la comprensión de la naturaleza fallada del
deseo precisamente a aquél que al elogiar a ÖErvw se ha ala-
bado y erigido a sí mismo como el §r≈menow ideal,78 sin fisu-

75 En el Banquete, la Belleza en sí (aÈtÚ tÚ kalÒn, 211e1), es caracterizada por
ser: pura, es decir, que posee como su única propiedad el ser bella sin estar
mezclada con otras propiedades, tal como ocurre en las cosas concretas; absoluta,
esto es, no relativa al momento, al lugar o a quien realiza el juicio de belleza;
inmutable e idéntica a sí misma, divina, y de la cual las cosas bellas participan
sin que la Belleza en sí crezca o disminuya (211a1-b5).

76 Vlastos, 1973.
77 Nussbaum, 1995, pp. 229-268.
78 Todos los elogios a ÖErvw en el Banquete tienen rasgos auto-referenciales,

aunque no sea más que a la profesión o actividad propia de cada uno de los



LOS PRIVILEGIOS DE LOS AMANTES / Noua tellus, 24 2, 2006, pp. 167-195 191◆

ras; además, a través de la refutación, trata de generar en
él, aunque de manera infructuosa,79 el reconocimiento de su
ignorancia (201b11-12), es decir, de la carencia de sabiduría,
lo que le que le permitiría descubrirse como sujeto deseante
de lo bello y de lo bueno. Por otra parte, ya hemos visto que
Alcibíades da testimonio, aunque sin saberlo, del modo par-
ticular en que ha sido amado por Sócrates, justamente obli-
gándolo a correrse de su posición de §r≈menow, y ubicarse en la
de §rastÆw, tal como lo escuchamos quejarse en 221a7-b4:

Y ciertamente, no sólo a mí, sino también a Cármides, Glaucón, y
a Eutidemo de Diocles, a quienes éste [i.e. Sócrates], haciéndose
pasar por el amante (§rastÆw), se ubica más bien como amado
(paidikã), en lugar de como amante (éntÉ §rastoË).80

La historia de Aristófanes de los seres humanos divididos que
intentan reunirse con su fracción originaria, ya sugería cómo
en la experiencia del enamoramiento mutuo se vuelve inesqui-
vable para ambas partes el percibirse como sujetos incom-
pletos y deseantes.81 Por su parte, en Phdr., 255a1-256a6, se
desarrolla una idea similar pero de mayor complejidad con la
concepción del ént°rvta (255e1). El que ama verdaderamente
transforma a su vez en amante al amado, en tanto la belleza
que en él descubre se refleja en su mirada y la corriente de
deseo rebota sobre el amado, generando deseo en él, aun-
que esto le resulte al mismo incomprensible.82 Si ocurriera

oradores, pero esto es particularmente cierto en el caso del discurso de Agatón
quien, al retratar a ÖErvw, está realizando un obvio retrato de sí mismo como el
§r≈menow ideal. Sobre este punto ver Hunter, 2004, pp. 71-77.

79 201c6-7.
80 Éste quizá da una clave para entender la famosa frase de Lacan: “amar es

dar lo que no se tiene a aquél que no lo es”: Sócrates, quien se apercibe a sí
mismo como sujeto carente y deseante, trata de suscitar este mismo reconoci-
miento en aquellos que ama. Cf. Lacan, 1982, y Le Brun, 2004.

81 Cf. Halperin, 1986 y 1990.
82 Phdr., 255d3-4.



192 FIERRO / Noua tellus, 24 2, 2006, pp. 167-195◆

que ambos fueran filósofos,83 podrían entender que el enamo-
ramiento les señala en realidad una falta más esencial: la de la
Belleza en su plenitud que alguna vez pudieron contemplar.
Pero aún si éste no fuera el caso, la vivencia plena del mutuo
amor conlleva al menos el premio de auténtica felicidad.84

Hemos visto, entonces, que la experiencia de la pasión amo-
rosa para Platón es una vía especial de comunicación con lo
divino en la que se manifiesta una verdad fundamental para
nosotros, que somos sujetos carentes y deseantes de lo bello y
lo bueno. Los enamorados son óptimos transmisores de dicha
experiencia, pues quién mejor que aquel que la ha vivido para
contarnos cómo realmente es. Los verdaderos poetas, por su
parte, igualmente receptores inspirados del ámbito divino, tam-
bién son capaces de reflejar con fidelidad las características de
esta experiencia. Sin embargo, puede ser que ni unos ni otros
nunca comprendan el sentido profundo de lo que allí ocurre.
Sólo a través de la hermenéutica filosófica se puede descubrir
que somos portadores de una falla más esencial y originaria:
en tanto que lo que deseamos en realidad es la Belleza en su
completud, nada de este mundo puede totalmente satisfacer
nuestro anhelo. Nada más nos queda reconocernos como bus-
cadores perpetuos de lo Bello y esperar que sólo alguna vez
fugaz y parcialmente lo hayamos podido o podamos alcanzar.
Para Platón, más que “condenados a ser libres”, estamos for-
zados, sepámoslo o no, a §rçn.

83 Phdr., 256b1 y ss.; 252e1-253b1; 254b3-7.
84 Phdr., 256d6-e2.



LOS PRIVILEGIOS DE LOS AMANTES / Noua tellus, 24 2, 2006, pp. 167-195 193◆

BIBLIOGRAFÍA

Obras de referencia

DK = Diels H. and Kranz W., Die Fragmente der Vorsokratiker, Berlin,
Weidmannsche, 1951-2.

LSJ = Liddell H.G.-Scott D.D.-Jones H.S., Greek English Lexicon, Oxford,
Oxford Clarendon Press, 1940.

TLG = Thesaurus Linguae Graecae

Fuentes antiguas: ediciones, comentarios y traducciones de Platón

BURNET I., Platonis Opera, 5 vols., Oxford, Oxford University Press, 1901.
BURY, R. G., The Symposium of Plato, ed. con introd., nts. y com.,

Cambridge, Cambridge University Press, 1932.
DOVER, K., Plato. Symposium, ed. con introd. y com., Cambridge, Cam-

bridge University Press, 1980.
JULIÁ , V., Platón. Banquete, introd. con trad. y nts., Buenos Aires, Losada,

2004.
PLATÓN, El banquete, trad. L. Gil, Madrid, Aguilar, 1969.
—, Diálogos III: Fedón, Banquete, Fedro, trad., introd. y nts. C. García

Gual, M. Martínez Hernández, E. Iñigo Lledó, Madrid, Gredos, 1997.
ROBIN, L., Platon. Oeuvres Complètes IV. Le Banquet, ed. con introd. y

nts., Paris, Les Belles Lettres, 1951.
ROWE, C. J., Plato. Symposium, ed. con trad. y com., Warminster, Aris &

Philips Ltd, 1998.
—, Plato. Phaedrus, introd., trad. y com., Warminster, Aris & Philips Ltd,

1998.
VICAIRE, P., Platon. Oeuvres Complètes. Le Banquet, introd. L. Robin,

Paris, Les Belles Lettres, 1992.

Obras contemporáneas

DAVIDSON, J., Courtesans and Fishcakes: the consuming passions of Ancient
Greece, New York, St. Martin’s Press, 1997.

DENNISTON, J. D., The Greek Particles, Oxford, Oxford Clarendon Press,
1934.

DIEZ DE VELASCO, F., “La iconografía de lo erótico en el mundo griego
antiguo: de lo divino a lo físico”, Revista del Museo de Bellas Artes
de la Coruña, 1, 2006 (en prensa).



194 FIERRO / Noua tellus, 24 2, 2006, pp. 167-195◆

DODDS, E. R., The Greeks and the Irrational, Los Angeles, University of
California Press, 1963.

DOVER, K. J., “Aristophanes’speech in Plato’s Symposium”, Journal of
Hellenic Studies, 66, 1966, pp. 41-50.

—, Greek Homosexuality, Cambridge, Harvard University Press, 1978.
FIERRO, M. A., Reseña de C. J. Rowe, Plato: Symposium, 1998, Méthexis

XII, 1999, pp. 146-149.
—, “Narrar el verdadero amor”, en V. Julia (ed.), Los antiguos griegos y

su lengua, Buenos Aires, Biblos, 2001, pp. 23-38.
—, “El concepto de metajÊ en el Banquete de Platón”, Actas del Con-

greso Nacional de Filosofía, Universidad Nacional Autónoma de
México, 2006 (en prensa).

FOUCAULT, M., Historia de la sexualidad 2: El uso de los placeres, trad.
Ulises Guinazu, México, Siglo Veintiuno, 1982.

HALPERIN, D. M., “Plato and the erotic reciprocity”, Classical Antiquity, 5,
1986, pp. 60-80.

—, “Why is Diotima a woman?”, en D. M. Halperin (ed.), One Hundred
Years of Homosexuality and Other Essays on Greek Love, Londres,
Routledge, 1990, pp. 113-151, 190-211.

—, “Plato and the erotics of narrativity”, en Oxford Studies in Ancient
Philosophy, vol. supl., Oxford University Press, 1992, pp. 113-129.

HORNSBY, R., “Significant action in the Symposium”, Classical Journal,
52, 1956-7, pp. 37-40.

HUNTER, R., Plato’s Symposium, Oxford, Oxford University Press, 2004.
KITTO, H. D. F., The Greeks, Harmondsworth, Penguin, 1951.
LACAN, J., La transferencia, trad. T. Pizarro, C. Meyer y M. Mocchiutti,

Buenos Aires, Escuela Freudiana de Buenos Aires, 1982.
LE BRUN, J., El amor puro. De Platón a Lacan, trad. S. Mattoni, Buenos

Aires, Literales, 2004.
NIGHTINGALE, A. W., Genres in dialogue: Plato and the construct of philo-

sophy, Cambridge, Cambridge University Press, 1995.
NUSSBAUM, M., “El discurso de Alcibíades: una interpretación del Banque-

te”, en La fragilidad del bien: fortuna y ética en la tragedia y filo-
sofía griega, trad. A. Ballesteros, Madrid, Visor, 1995, pp. 229-268.

—, “  ‘No es cierto ese decir’: locura, razón y retractación en el Fedro, en
La fragilidad del bien: fortuna y ética en la tragedia y filosofía
griega, trad. A. Ballesteros, Madrid, Visor, 1995, pp. 269-310.

—, and J. SIHVOLA (eds.), The Sleep of Reason, Chicago, The University of
Chicago Press, 2002.

SHEFFIELD, F., “Alcibiades’ speech: a satyric drama”, G&R, 48, 2001,
pp. 193-209.



LOS PRIVILEGIOS DE LOS AMANTES / Noua tellus, 24 2, 2006, pp. 167-195 195◆

PATTERSON, R., “The Ascent in Plato’s Symposium”, Proceedings of the
Boston Area Colloquium in Ancient Philosophy, 7, 1991, pp. 193-214.

—, “The Platonic art of comedy and tragedy”, Philosophy and Literature,
6, 1982, pp. 76-92.

ROWE, C. J., “Philosophy, Love and Madness”, in C. Gill (ed.), The Person
and the Human Mind: issues in ancient and modern philosophy,
Oxford, Oxford University Press, 1990, pp. 227-246.

—, “Plato: aesthetics and psychology”, in C. C. W. Taylor (ed.), From
the Beginning to Plato, Londres, Routledge, 1997, pp. 425-455.

SIDER, D., “Plato’s Symposium as Dionisyan festival”, QUCC, 33, 1980,
pp. 41-56.

VLASTOS, G., “The individual as an object of love in Plato”, en G. Vlastos,
Platonic Studies, Princeton, Princeton University Press, 1973, pp. 3-42.


