NORTEAMERICA, Afio 18, niimero 1, enero-junio de 2023
Recibido: 30/09/2022  Aceptado: 03/02/2023 » DOI: https:/ /doi.org/10.22201/ cisan.24487228e.2023.1.626

Voces inauditas: acercamiento a la poesia
contemporanea escrita en francés

por autoras innues
Unprecedented Voices: An Approach to Contemporary Poetry
Written in French by Innu Women Authors

HaypeE Siiva™®

RESUMEN

El canon etnocéntrico de la literatura en francés se ha ido resquebrajando paulatinamente, para
dar cabida a nuevas expresiones literarias. Tal es el caso de la literatura en francés de las Prime-
ras Naciones canadienses que, si bien ha ido ganando visibilidad, sigue siendo relativamente
poco conocida fuera e incluso dentro de Quebec.

Con el fin de permitir al publico hispanohablante conocer, disfrutar y valorar la poesia
contempordnea escrita en francés por autoras inndes, se esboza aqui un panorama de la situacién
actual de la produccién literaria de las Primeras Naciones en Canadd, para enfocarse después
en aquello que caracteriza las voces poéticas innties: voces inauditas, voces milenarias, voces
insurrectas y voces espejo. Lo anterior se ilustra de manera concreta mediante un acercamiento
a la poesia de seis autoras inntes de diferentes generaciones: Joséphine Bacon, Shan Dak, Rita
Mestokosho, Maya Cousineau Mollen, Marie-Andrée Gill y Natasha Kanapé Fontaine, que han
alcanzado amplio reconocimiento, analizando brevemente algunas de sus obras desde cuatro
ntcleos temdticos ligados entre si: los vinculos entre territorio, naturaleza y lengua; la identi-
dad; el binomio silencio/palabra en su relacién con los suefios y, finalmente, los nexos entre
transmisién y violencia que derivan en una postura de resistencia poética e incluso politica.

Palabras clave: literatura, poesfa, Primeras Naciones, nacién innd, canon.

ABSTRACT

The ethnocentric canon of French-language literature has gradually been worn down to open
the way for new literary expressions. This is the case of the literature in French by First Nation
Canadians. While it has gained visibility, it continues to be relatively little-known outside of
—and even inside of— Quebec. To give the Spanish-speaking public the opportunity to fami-
liarize itself with, enjoy, and value the contemporary poetry written in French by Innu women
authors, this article presents a panorama of the current situation of literary production by

Canada'’s First Nations. It goes on to focus on what characterizes the Innu unprecedented voices:

* Colegio de Letras Modernas, Facultad de Filosofia y Letras (fryL), Universidad Nacional Auténoma de
México (UNAM); <silva8a@ unam.mx>.

471



HAYDEE Siva
NORTEAMERICA

millennial-old voices, voices of insurrection, and voices that are mirrors. The author illustrates
this concretely by looking at the poetry of six well-known Innu women writers of different ge-
nerations: Joséphine Bacon, Shan Dak, Rita Mestokosho, Maya Cousineau Mollen, Marie-An-
drée Gill, and Natasha Kanapé Fontaine. She briefly analyzes some of their works from four
interlocking thematic centers: the links between territory, nature, and language; identity; the
silence/ word binomial in its relationship with dreams; and, finally, the points of contact between
transmission and violence that derive in a position of poetic —and even political— resistance.

Key words: literature, poetry, First Nations, Innu Nation, canon.

El canon de la literatura en francés, durante mucho tiempo enfocado de manera casi
exclusiva en la literatura francesa, se ha ido abriendo paulatinamente a otras pers-
pectivas. Asi, en el transcurso de los tiltimos cien afios, para referirse a producciones
culturales no dominantes en lengua francesa, han sido puestas sobre la mesa nocio-
nes tales como “negritud”, “creolidad”, “francofonfa” o “literatura-mundo”, entre
varias otras. Adicionalmente, mediante procesos mltiples de reivindicacién de sin-
gularidad y pertenencia, asi como mediante ejercicios de autodefinicién, las voces
literarias que eligen expresarse en francés han ido adquiriendo gradualmente mayor
diversidad y visibilidad. Tal es el caso de la poesia escrita por mujeres inntes en las
postrimerias del siglo xx y, sobre todo, a partir de la segunda década del xx1. Esas
voces se inscriben en el panorama general de la literatura en francés de las Primeras
Naciones canadienses, mismo que se esbozara a continuacién. Después, se pondera-
ré el valor intrinseco de esas voces poéticas y se presentard, en torno a cuatro gran-
des ejes temdticos, la poesia de seis autoras pertenecientes a distintas generaciones:
Joséphine Bacon, Shan Dak, Rita Mestokosho, Maya Cousineau Mollen, Marie-An-
drée Gill y Natasha Kanapé Fontaine.

LA LITERATURA EN FRANCES
DE LAS PRIMERAS NACIONES CANADIENSES

En el proceso de resquebrajamiento del canon etnocéntrico, el reconocimiento y la di-
fusién de los autores de Norteamérica que escriben en francés, y en particular de quie-

nes provienen de las Primeras Naciones canadienses! han sido mucho sumamente

! Existen diversos sustantivos y adjetivos para referirse a los miembros de las Primeras Naciones canadien-

ses, entre las cuales estd la nacién innti: “amerindios”, “autéctonos”, “indigenas”, “indios

s

, “originarios”...

472  (DOI: https://doi.org/10.22201/cisan.24487228e.2023.1.626)



VOCES INAUDITAS
DOSSIER

tardios: se trata, a final de cuentas, de minorias dentro de otra minoria,? la de los ca-
nadienses de habla francesa (Gatti, 2006: 180). Segun el testimonio de Gatti, uno de
los pioneros en el estudio de la literatura amerindia de Quebec. “Antes de 2004, se
requeria motivacién para conseguir titulos de autores amerindios de Quebec” (Gatti
y Dorais, 2010).3

En efecto, si bien Joseph Laurent, abenaki de Odanak, publicé desde 1901-1902
diversos articulos de prensa para reivindicar la propiedad de las tierras de su pueblo
(Boudreau, 1993: 103), los amerindios de Quebec empezaron a publicar de manera
regular apenas en los afios 1960, década que corresponde también al surgimiento de
la literatura quebequense moderna, segin tedricos como Greif y Ouellet (2004: 9).* Aun
asi, tales publicaciones solian circular de manera restringida. Pese a tales limitaciones,
Paré subraya cémo la préctica discursiva contribuyé a anclar en la modernidad las
producciones literarias de los pueblos originarios: “En Quebec, la década de 1960 pro-
dujo signos de una nueva indianidad, basada no sélo en la reconquista y la afirmacién
de las tradiciones ancestrales, sino también en criterios discursivos que permitieron una
apertura sin precedentes hacia el mundo contemporédneo” (Paré, 2006: 11-12).

Entre las razones de este proceso de valorizacién tardio, Isabelle St-Amand iden-
tificaba hace poco mds de una década el hecho de que las “literaturas aut6ctonas de
expresion francesa e inglesa”, como ella las llama, dan fe en Canada de una situacién
politica y cultural singular, derivada de una doble colonizacién (2010: 30). La misma
autora subraya la diferencia entre literaturas autéctonas producidas en el “Canadd
inglés”, que gozan de un reconocimiento mds temprano, y las de la provincia de Quebec,
cuyo estatus segufa siendo objeto de discusiones en 2010 y cuyo estudio se enfrenta-
ba a una ausencia de trabajos tedricos y analiticos, ya que “las obras de los escritores
autéctonos son poco ensefiadas en las universidades y pocos discursos criticos han
sido elaborados en torno a esa cuestiéon” (2010: 30).

Ahora bien, la situacién ha evolucionado mucho desde mediados de la primera

década del siglo xx1 (Gatti y Dorais, 2010). En el &mbito universitario, la literatura de

Cada una de esas opciones vehicula connotaciones distintas, tal como lo expresa, entre otros, Bertrand
(2017). Utilizaremos aqui prioritariamente ya sea la denominacién de Primeras Naciones (oficialmente elegi-
da en 1980 y generalmente aceptada por aquellos a quienes designa; incluye a todos los pueblos establecidos
en el territorio antes de la llegada de los europeos, con excepcién de los Métis y los Inuit), ya la denomina-
cién especifica de la nacién en cuestion (aqui, los inntes).

2 St-Amand lo expresa asi, al referirse a los autores de literatura autéctona en el espacio francéfono de Que-
bec: “deben lidiar con una doble exigiiidad: por un lado, las barreras lingiiisticas derivadas de la colonizacién
complican los intercambios con el medio literario aut6ctono de habla inglesa en Norteamérica; por el otro, la
exigiiidad del mercado francéfono reduce las posibilidades de produccién y de difusion, asi como la masa po-
sible de discursos criticos” (2010: 31). (Todas las traducciones son de la autora).

3 Muchas de las obras consultadas para la redaccion de este articulo, escrito desde México, estan en formato
digital, en archivos cuyas paginas no aparecen numeradas.

4 Greif y Ouellet (2004) estudian la literatura quebequense de 1960 a 2000, sin incluir en sus bibliograffas
selectivas a un solo autor de las Primeras Naciones.

473



HAYDEE Siva
NORTEAMERICA

las Primeras Naciones ha generado cada vez mayor interés, impulsada entre otros
por Boudreau (1993), Gatti (2006), Gatti y Dorais (2010), Beauclair (2016, 2018) o Bra-
dette (2018, 2020). En el ambito editorial, destaca la labor de Mémoire d’encrier, casa
montrealense fundada en 2003, cuyo catdlogo incluye numerosas obras de autores
autdctonos. Entre sus mejores ventas aparece, por ejemplo, la novela Kuessipan
(2011), adaptada al cine en 2019, de la joven escritora innti Naomi Fontaine (1987-).
En el dmbito de la difusién, la creacién en 2014 de la Bibliotheque des Amériques
(s.f.) ha desempefiado un papel fundamental, pues pone a disposicién de los lectores
del continente entero, en linea, de manera inmediata y gratuita, titulos a los que solia
ser muy dificil acceder fuera de Quebec.

Por otro lado, cabe destacar que gran parte de la produccién reciente de los au-
tores de las Primeras Naciones es bilingtie y adopta pues el francés como lengua
vehicular, en el caso de Quebec. En efecto, segtn lo sefiala Gatti (2006: 110), si bien
los autores en cuestién suelen dirigirse prioritariamente a los miembros de su nacién
—sobre todo en Quebec, donde las lenguas amerindias tienen mayor presencia—,
escribir en la lengua autéctona exige un alto dominio del idioma y estar dispuesto a
salir del hondo anclaje en la oralidad que caracteriza esas lenguas: “su transicién a la
escritura no provino de un proceso evolutivo natural fruto de las exigencias criticas
e intelectuales propias de sus sociedades [... y] constituy6 un choque y un descubri-
miento impuestos desde el exterior con la llegada de los europeos” (Gatti, 2006: 75)

Por afiadidura, el publico lector de una lengua “periférica”,® cuyos hablantes no
son escolarizados en ese idioma, es abrumadoramente menos numeroso que el de
una lengua “supercentral” como el francés, con muy amplia presencia en el mundo
como resultado del proceso histérico de colonizacién. Escribir en la lengua impuesta
para hacer escuchar la voz propia es una paradoja muy presente, que ha sido amplia-
mente discutida en el &mbito francéfono. Bradette (2018, 2020), por ejemplo, aborda la
problematica de la tensién entre lenguas en el caso especifico de las literaturas con-
tempordneas de las Primeras Naciones. En tales condiciones, la apuesta bilingtie
permite afirmar la identidad lingtiistica de la Primera nacién de quien con ella se iden-
tifica, sin dejar de lado la posibilidad de compartir la produccién literaria con un ptbli-
co amplio, trdtese de lectores pertenecientes a otras Primeras Naciones,® del publico
canadiense externo a estas tltimas o del publico internacional en su conjunto.

Por su parte, Beauclair sugiere que el uso de la lengua originaria contribuye
también a hacer mds visible esa lengua, a menudo “extranjera” en los hechos den-

tro de su propio territorio, contribuyendo asf al poder performativo del idioma, al

5 Segtin la terminologia propuesta por Calvet en su modelo gravitacional de las lenguas del mundo (2007).
® El francés tiene asf la oportunidad de convertirse en la lengua de la literatura panamerindia de Quebec, en
opinién de Gatti (2006: 114).

474  (DOI: https://doi.org/10.22201/cisan.24487228e.2023.1.626)



VOCES INAUDITAS
DOSSIER

provocar sensaciones que pueden ir de la mera curiosidad a la incomodidad (Beau-
clair, 2018: 131). Se trata, segin Harel, de subrayar la “desfamiliarizacién” que provocan
la lectura y/o la escucha de una lengua que no se domina, y que se torna un acto para
reivindicar la posesion de un territorio (Harel, 2017).

En cuanto a los géneros abordados por los autores de las Primeras Naciones, pue-
de afirmarse que son mds variados en la actualidad que a mediados del siglo pasado.
En un principio, predominaron aquellos relacionados estrechamente con la orali-
dad: poesfa, cuento y teatro, eventualmente ensayo, crénica y biograffa. Poco a poco,
los jévenes autores se apropian también los c6digos de la novela, y hay varias pro-
ducciones epistolares recientes importantes (véanse por ejemplo Béchard y Kanapé
Fontaine, 2016; Morali, 2017). Sin embargo, la literatura en francés de las Primeras
Naciones de Quebec —al igual que la literatura norteamericana en francés, agrega-
ria Harel (2017)— sigue otorgando un lugar prioritario a la produccién poética.

EL INTERES INTRINSECO DE LAS VOCES POETICAS INNUES

En el caso de los autores inntes,” hubo que esperar 1976 para ver publicado Eukuan
nin matshi-manitu innushkueu | Je suis une maudite Sauvagesse, ensayo autobiogréfico de
la jefa de banda An Antane Kapesh —recientemente reeditado (2020), con un prefacio
de la también inntd Naomi Fontaine— y considerado como el primer libro de autoria
innd. Asi pues, para la nacién innt, la aparicién de un conjunto amplio de précticas
literarias, su reconocimiento y su constitucién a manera de corpus (Gatti, 2006: 17)
datan de apenas poco mds de medio siglo, pese a ser la nacién mds con mayor presen-
cia de entre aquellas que tienen el francés como segunda lengua (Harel, 2017).

¢En qué radica el valor literario de las voces que componen el corpus de la lite-
ratura inni? Un primer intento de respuesta apunta en al menos cuatro direcciones: se

trata de voces inauditas; de voces milenarias; de voces insurrectas y de voces espejo.

Voces inauditas

Los textos poéticos escritos por autores inntes son atin relativamente poco conocidos
dentro y fuera de Quebec. Se trata en efecto de voces inauditas, en ambas acepciones

7Es importante no confundir a los inntes con los Inuit. Los inntes, también conocidos como “montarieses”
o Naskapi (nombre de una comunidad innt especifica), son originarios de Nitassinan, en la parte oriental de
la peninsula del Labrador. Presente en ese territorio desde hace al menos siete mil afios, la nacién innti cuenta
hoy con cerca de veinte mil miembros (Gouvernement du Québec, 2021), y tiene por lengua el inni-aimun.

475



HAYDEE Siva
NORTEAMERICA

de la palabra: voces nada o poco escuchadas; voces sin par, que en los tltimos afios
han logrado granjearse un reconocimiento creciente. Valga como botén de muestra el
caso de Joséphine Bacon —“ancestra contemporanea” en palabras de Harel (2017)—
, cuya primera antologia bilingtie (Bacon, 2009) fue galardonada con el Premio de los
lectores del Mercado de la Poesia de Montreal en 2010. Las publicaciones siguientes
de la autora (2013, 2018; Bacon y Acquelin, 2011) han sido muy favorablemente reci-
bidas por la critica. La cineasta abenaki Kim O’Bomsawin dedicé en 2020 a Bacon el
documental biogréfico Je m’appelle humain, mientras que el cantautor Alexandre Belliard,
en el primer tomo de Légendes d'un peuple, incluye la versién cantada del poema “Je
sais que tu sais” (Belliard y Laporte, 2012: 26).8 Ademés de traducciones al inglés y al
alemadn, existen unas pocas versiones muy recientes de textos suyos en espafiol (Bacon
y Pratt, 2018; Bacon, Kanapé Fontaine y Pésémapéo Bordeleau, 2021). Se trata de mere-
cidas muestras de reconocimiento que atin no encuentran pleno eco para una obra a
la vez singular y universal, obra que puede y debe ser difundida mas ampliamente.

Voces milenarias

Las voces poéticas innties abrevan en una milenaria tradicién oral, sin agotarla ni res-
tringirse a ella. Voces patrimoniales, sf; voces vivas en permanente evolucién, tam-
bién; voces ttiles para refutar la idea segtn la cual los pueblos originarios estan
irreversiblemente condenados ya sea a ser asimilados, ya a desaparecer. En palabras
de Bacon, “La poesfa nos permite revivir la lengua del nutshimit, nuestra tierra, y a
través de las palabras, el sonido del tambor sigue resonando” (2009).

En efecto, la constitucién tardfa de un corpus poético reconocido como tal no
implica la inexistencia previa de una tradicién de representacién del mundo a través
de la palabra, sino la incompatibilidad entre categorias occidentales y categorias de
las Primeras Naciones. Bacon, en entrevista, da cuenta de ello: “Nunca se me habria
ocurrido escribir un poema [...]. La palabra poesia no formaba parte de mi vocabula-
rio” (Durand, 2019: 104). Hoy en dia, quienes escriben poesia en innd interrogan la
tradicién y la renuevan, gracias a lo cual quien los lee accede a una visién del mundo
que remonta a tiempos muy afiejos y, al mismo tiempo, aborda cuestiones muy ac-
tuales, como en el caso de Gill, quien no duda en hablar de Internet, del cielo que
calza leggings de estrellas o del ski-doo que lleva en el vientre, de noche sobre el asfalto
(2015: 49, 51, 53).

8 De hecho, fue gracias a Alexandre Belliard que la autora de estas lineas escuch6 hablar por vez primera de
la existencia de los inntes y de Joséphine Bacon.

476 (DOI: https://doi.org/10.22201/cisan.24487228e.2023.1.626)



VOCES INAUDITAS
DOSSIER

Voces insurrectas

Escribir, para las Primeras Naciones, constituy6 durante mucho tiempo un acto de
rebeldia, médxime cuando escribir literatura equivalia a ser excluido de la comunidad
autéctona sin ganar a cambio un lugar entre los blancos. Asi lo recuerda Gatti: “a
partir de 1876, todo indio que obtuviera un titulo preuniversitario o universitario o
que ejerciera una profesion considerada inadecuada para los indios [...] perdia auto-
maticamente su condicién de indio” (2006: 77-78).

Ahora bien, hay en las Primeras Naciones quienes reconocen claramente el po-
der de la escritura para cambiar el mundo: “Cada lectura provoca un cambio en no-
sotros. Las palabras se imponen, exigen que veamos con nuevos ojos el universo. Las
aceptemos o no, las rechacemos o no, las palabras nos transforman, nos transfiguran”
(Picard-Sioui, 2005: 3).

Sin duda, para un quebequense externo a las Primeras Naciones, leer posefa
innt equivale a aceptar poner en entredicho sus ideas preconcebidas acerca de aque-
llas y aquellos con quienes comparte en mayor o menor medida un territorio (Gatti,
2006: 94). Asi lo piensa también Harel, al afirmar que las joyas de la literatura de las
Primeras Naciones “tienen mucho que ensefiarnos sobre la calidad de este suelo que-
bequense, sobre su composicién también. Nos invitan a reexaminar toda la fundaciéon
simbdlica de Quebec, que hoy se encuentra en un callejon sin salida” (Harel, 2017: 7).
Incluso para un publico lector fuera de Quebec, se trata también de estar dispuesto a
replantearse lo que es la literatura, la poesia, la poesia canadiense, la poesia en francés;
a reflexionar en torno a las modalidades de constitucién de un canon; a cuestionar los
mecanismos de dominio y sometimiento; a ampliar de manera critica su visién del mun-
do, ese mundo-territorio que “ellos”, los inntes, y “nosotros” tenemos en comun.

En este mismo sentido, Beauclair atribuye a los textos de Bacon un poder deco-
lonizador que esa autora comparte de hecho con varios autores destacados de las
Primeras Naciones, pues es justamente ese efecto lo que ha contribuido, entre otros
factores, a darles relevancia:

[Bacon] toma la palabra en una lengua autdctona, expresa otro pensamiento y otra mane-
ra de concebir y transmitir el saber, cuya densidad textual va aqui mucho més alld de la
mera escritura. Ademds, al evocar la herida colonial, la toma de conciencia y la necesidad
de un resurgimiento, de una recuperacién de valores y de précticas ligados a una ontolo-
gla ecocéntrica, Bacon evoca la imagen estereotipada del buen salvaje, pero la subvierte al
mostrar la heterogeneidad de su voz poética, que pertenece a dos universos culturales
diferentes cuya dindmica en tension se asume y, al final, se torna productiva. Su poesia no

es inicamente una expresion literaria propia que emana de la cultura innd, sino también

477



HAYDEE Siva
NORTEAMERICA

un gesto descolonizador que demuestra que dicha cultura existe en su propia lengua, sus
propias tradiciones y sus propios esquemas de pensamiento, y puede coexistir en una

relacién no jerdrquica con la modernidad (Beauclair, 2018: 142).

Voces espejo

En suma, las voces poéticas innties nos invitan a hallar en ellas ecos de nuestra pro-
pia experiencia, en la medida en que la obra literaria constituye “el lugar donde nos
miramos a nosotros mismos y a los demds” (Gatti, 2006: 100). No se trata, empero, de
caer en la ilusién denunciada por Harel (2017), segtn la cual los “aléctonos” roman-
tizan la indianidad y se la apropian, sino de replantearse el propio lugar en el mundo y
la relacion con el Otro, los otros.

Para el ptblico lector mexicano, por ejemplo, se trata de prestar oidos también
—, en el mejor de los casos, de nueva cuenta— a las voces amerindias nacionales,
desde Nezahualcéyotl (1402-1472) o incluso antes hasta Nadia Garcia Lépez (1991-),
pasando por los numerosos autores que se han expresado y se siguen expresando en
alguna de las 68 lenguas indigenas del pais.’

En suma, las voces poéticas innties son portadoras de un alto potencial de cono-
cimiento y asombro y, por ende, pueden brindar a diferentes tipos de ptblico una
experiencia de lectura gratificante y enriquecedora a la vez.

LAS VOCES DE MUJERES EN LA POESIA INNU CONTEMPORANEA

Si bien existen importantes voces masculinas en la poesia contemporanea de las Pri-
meras Naciones canadienses en general y de la nacién innd en particular (por ejem-
plo, la de Pierrot Ross-Tremblay, autor de Nipimanitu | L'esprit de I’eau, 2018), la
préctica de la escritura poética innu estd hoy dominada por mujeres'® de distintas
generaciones, seglin se observa en la lista siguiente, presentada por orden crono-
l6gico de nacimiento: Joséphine Bacon (1947-); Shan Dak (1957-); Rita Mestokosho
(1966-); Maya Cousineau Mollen (1975-); Marie-Andrée Gill (1986-) y Natasha Kanapé

9 En México, en 2020, habia més de siete millones de hablantes de lenguas originarias: casi cuarenta veces
mas que en Canada (Statistiques Canada, 2022); y cerca de veinte veces mds que en Estados Unidos (U.S.
Census Bureau, 2011), mientras que mds de veintitrés millones de habitantes se autoadscribian como indi-
genas (INEcl, 2022: 1).

10En entrevista atin inédita, Maya Cousineau Mollen observa que, entre los inntes, los hombres mds bien
pintan y las mujeres mas bien escriben.

478 (DOI: https://doi.org/10.22201/cisan.24487228e.2023.1.626)



VOCES INAUDITAS
DOSSIER

Fontaine (1991-). Aunque no se trata de una lista exhaustiva, si incluye a las autoras
que han acaparado la atencién de la critica y el ptiblico durante la tiltima década.

Es posible formular la hipétesis segtn la cual el éxito de sus mayores abri6 la
puerta del mundo editorial a las poetas mds jévenes, cuya obra augura una brillante
continuidad del legado poético innt. En efecto, la llegada de Bacon a la poesia fue
excepcionalmente tardia: habia cumplido mds de 60 afios cuanto los lectores descu-
brieron sus letras por primera vez. Segtin Gatti (2006: 102), Mestokosho fue por su parte
la primera innd en publicar una antologia poética bilingtie francés/innt (1995), tres
lustros antes que Joséphine Bacon. Shan Dak esper6 también mds de medio siglo
para publicar: su participacién en el campamento poético durante el cual fue invi-
tada por Morali a participar en una antologia (Collectif de femmes innues, 2012)
remonta a 2009.

Cousineau Mollen tiene poemas aislados en diferentes obras colectivas desde
2008, y dio a conocer su primer libro individual en 2019; en 2022, fue galardonada con
el prestigioso Premio del Gobernador General por la mejor obra en francés dentro de
la categoria “Poesfa”. Por su parte, Gill tenfa veinticinco afios cuando publicé por
primera vez un poema, y menos de treinta cuando edit6 su primer libro, mientras que
Kanapé Fontaine apenas habia rebasado los veinte afios cuando Mémoire d’encrier
sacé a la venta su primer poemario. La fama de esta tiltima es tal que incluso tiene un
sitio oficial a su nombre y un agente literario que se encarga de administrar su larga
lista de compromisos. La dimensién militante de algunos de los textos de Kanapé Fon-
taine, poeta y activista, también explica en parte el amplio eco recibido por su obra:

Vois, je parle ta langue pour que tu me comprennes. / Quand nous sommes plusieurs /
a avoir oublié la nétre, ancienne / On s’éleve sur nos lignes, / nos femmes sont plus fortes
que les tiennes / Elles ont cent mille ans de résistance / dans le plus profond de leurs veines
/ Tu les arrétes, tu les embarques, / mais tu verras, jamais elles ne s'éteignent / Et elles
marcheront encore, / aussi longtemps qu’elles s’en souviennent / Que leurs peres et leurs
meres / ont déja tracé nos pas la oti 'on réegne / C’est une identité qui se forge / a chaque

pas et a chaque sceéne. / Redonne-moi mon histoire, que je te I'enseigne!!! (2012).

11 “Mira, hablo tu lengua para que me entiendas. / Cuando somos muchos / los que hemos olvidado la
nuestra, afieja / Nos elevamos en nuestras lineas, / nuestras mujeres son mads fuertes que las tuyas / Tie-
nen cien mil afios de resistencia / en lo mds profundo de sus venas / T1 las detienes, tu te las llevas, / pero
ya verds, nunca se extinguen / Y seguiran caminando, / siempre y cuando recuerden / que sus padres y
sus madres / ya han trazado nuestros pasos alli donde reinamos / Es una identidad que se forja / con cada
paso y cada escena. / jDevuélveme mi historia, para que pueda ensefiartela!”.

Sobra decir que las traducciones de poemas o fragmentos de poemas aqui presentadas son versiones
casi literales, destinadas exclusivamente a una mejor comprension de las ideas expuestas en este articulo,
y no pretenden sustituir las versiones poéticas que cada uno de los textos citado realmente amerita.

479



HAYDEE Siva
NORTEAMERICA

UNIDAD DENTRO DE LA DIVERSIDAD,
UNIVERSALIDAD DENTRO DE LA SINGULARIDAD

Cuando de identificar los temas recurrentes de la poesia autéctona francéfona de
Quebec se trata, St-Amand se enfoca prioritariamente en la (re)apropriacién de los
relatos, en la escritura del trauma y en la oralidad (2010: 31). Refiriéndose por su
parte a la literatura amerindia en Quebec, Gatti subraya que literatura amerindia y
literatura quebequense comparten el interés por abordar el trauma de la coloniza-
cién, la eleccién de la lengua, el territorio habitado y la definicién de si (2006: 125).
Por su parte, Beauclair detecta en la poesia de Bacon multiples referencias a la herida
colonial, a la toma de conciencia aunada a la necesidad de renacer, de recobrar los
valores y las pricticas asociadas a una ontologia ecocéntrica (2018: 142).

De hecho, la poesia contemporanea escrita en francés por autoras innties aborda
en efecto todos esos temas y otros mds, desde la 6ptica singular de la nacién innd
pero sin perder su universalidad. Aun cuando la obra de las seis poetas arriba men-
cionadas explora muy diversas lineas teméticas, es posible distinguir al menos cua-
tro nticleos diferentes, ligados entre si por vasos comunicantes: territorio, naturaleza
y lengua; identidad individual, familiar, comunitaria; silencio, palabra, suefios; trans-

misidn, violencia, resistencia.

TERRITORIO, NATURALEZA Y LENGUA

El territorio ocupa un lugar central en la creacién poética de las Primeras Naciones
en general y de la nacién innd en particular, condenada hoy a ser inmigrante en su
propia tierra (Mathieu, 2012: 79).

Harel (2017) apunta que la especificidad de la literatura autéctona canadiense
en francés respecto de otras “duplicidades” (literaturas “feminista”, “migrante”,
“anglomontrealesa”...) radica justamente en el sitio otorgado a la problematica del
territorio: “Esta literatura propone contemplar el territorio de otra manera pero, al
hacerlo, nos devuelve al acto de habitar un lugar, establecer su origen y luego delimi-
tar sus fronteras”. En ese sentido apunta también, de manera especifica, el andlisis de
la poética del territorio en las obras literarias de los pueblos autéctonos propuesto
por Létourneau (2017).

El territorio, en opinién de Gatti, es entendido por los autores amerindios como
el territorio en si pero también como el espacio propicio a la fusién del lugar geogra-
fico y del tiempo (2006: 119), méxime tratdndose de pueblos némadas para los cuales

480 (DOI: https://doi.org/10.22201/cisan.24487228e.2023.1.626)



VOCES INAUDITAS
DOSSIER

la nocién de frontera carece de sentido.!?> Memoria y tundra convergen proustiana-
mente en una taza de té:
thé du Labrador / I'odeur de la toundra / dans ma tasse!®

minuepak" / minakuanka mushuat assi / anite niminakanit (Shan Dak, 2012: 60).

Sin embargo, méds alld de la remembranza —y lejos de una nostalgia que, al
idealizar el pasado, cerraria el horizonte futuro—, predomina un pensamiento holis-
tico e integrador (Kurtness y Hervé, 2014: 5), propio de los pueblos némadas, basado
en una comunién profunda con los animales, la naturaleza y la Tierra. Las poetas se

posicionan como hermanas y guardianas:

Mes sceurs / les quatre vents / caressent une terre / de lichens et de mousses / de rivieres
et de lacs, / 1a ot les épinettes blanches / ont parlé a mon pere.1*

Nimishat, nutin, / shatshitauat assinu / uapitsheushkamiku mak massekushkamiku.
/ Nimishat, nutin, shatshitauat / anite ka pimikaut shipu, / anite ka pimikaut shakaikan,

/ minaiku uitamuepan nutauia (Bacon, 2009).

En el poema de Bacon, los vientos son femeninos y son sus hermanas. En una
sensual prosopopeya, cuyo efecto visual evoca la tersura y la brillantez del manto na-
tural, los vientos acarician la tierra cubierta de liquenes y musgos, de rios y lagos,
mientras las coniferas toman la palabra para entablar un didlogo con los seres humanos.

En su carta a Brassard, por su parte, Mestokosho explicita claramente que cui-
dar la Tierra es un deber, e incluso la razén de ser de su pueblo: “Nous ne sommes
pas des destructeurs de terre, des personnes qui détournent des courants de rivieres.
Nous sommes des gardiens de la terre. C’est la raison de notre existence, notre mis-
sion, humaniste a travers le monde”1> (2017).

En sus versos, Gill llega incluso la fusién entre su pueblo (“nosotros”) y el
territorio:

Nous autres les probables / les lendemains / les restes de coeur-muscle / et de terre noire

/ Nous autres en un mot: / territoire'® (2015: 7).

12 Segtin lo sefiala Désy, no existe en innti palabra alguna para designar la frontera (2016)

13 “T¢ de Labrador / el olor de la tundra / en mi taza”.

14 “Mis hermanas / los cuatro vientos / acarician una tierra / de liquenes y de musgos / de rios y de lagos,
/ alli donde los abetos blancos / le hablaron a mi padre”.

15 “No somos destructores de tierra, gente que desvia cauces de los rios. Somos guardianes de la tierra. Tal
es la razén de nuestra existencia, nuestra misién, humanista en el mundo entero”.

16 “Nosotros los probables / los mafianas / los restos de corazén-musculo / y de tierra negra / Nosotros en
una palabra: / territorio”.

481



HAYDEE Siva
NORTEAMERICA

No sorprende entonces que las poetas suelan observar con rabia y tristeza la
pérdida del territorio, bajo los embates tanto de la colonizacién como de la moderni-

zacién salvaje, méxime que ese territorio es portavoz del alma de su lengua:

territoire innu / sous les pylones d’acier / des plants rabougris!”

innu-assi / shek" nanimissiu-ishkuteuiapia / mishtikuat apu minu-nitautshiht (Shan
Dak, 2012: 62).

L’ame de la langue / De mes ancétres / Est un son / Né du cri de la riviere / Des crépite-

ments du feu / Du soleil levant / Un jour de printemps'® (Bacon, 2017).

IDENTIDAD INDIVIDUAL, FAMILIAR, COMUNITARIA

La cuestion del territorio remite también a la identidad, tanto individual como colec-
tiva,!” en la medida en que “Todo ser humano [...] tiende a identificarse y a definirse
(y a ser identificado y definido) a partir de un territorio especifico” (Gatti, 2006: 119).
El mismo autor subraya que ser un escritor amerindio hoy significa de entrada en-
frentarse a la angustia del individuo inmerso en el mundo contemporaneo, solo ante
su colectividad inmediata y ante la colectividad mundial (2006: 132).

Las poetas aqui reunidas interrogan de diversas maneras la identidad, entendi-
da a menudo como algo inasible y en continuo movimiento, asociando el cuestiona-
miento del yo con la exploracién de sus nexos con la familia y, mas ampliamente, con
la comunidad. Francine Chicoine, al referirse a la experiencia de la escritura colecti-
va de haikus, nos recuerda que las mujeres inntdes pueden ejercer el rol de guias para
su pueblo, aun cuando no siempre estén plenamente conscientes de ello: “Je consta-
tais. La femme innue porte le fardeau des silences. La femme innue a mal a son
peuple. La femme innue sent la douleur, elle entend la Terre-Mere, elle voit. La force
est en elle, mais elle ne le sait pas toujours; elle a la conscience et le pouvoir d'un guide,
mais elle I'ignore souvent”?® (2012: 12).

En tres brevisimas lineas, Shan Dak restituye el ambiente familiar de una silen-

ciosa velada finebre que retine a la familia y, muy probablemente, a la comunidad,

17 “Territorio innd / bajo los postes de acero / matas secas”.

18 “E] alma de la lengua / De mis antepasados / Es un sonido / Nacido del grito del rio / Del crepitar del
fuego / Del sol naciente / En un dia de primavera”.

19 Huberman (2018) estudia por ejemplo la articulacién entre el yo y la comunidad en la obra de An Antane
Kapesh y en la de Natasha Kanapé Fontaine.

20 “Me daba cuenta de que la mujer innti carga con el peso de los silencios. A la mujer innt le duele su pue-
blo. La mujer innt siente el dolor, oye a la Madre Tierra, ve. La fuerza estd en ella, pero no siempre lo sabe;
tiene la conciencia y el poder de un guia, pero a menudo lo ignora”.

482 (DOI: https://doi.org/10.22201/cisan.24487228e.2023.1.626)



VOCES INAUDITAS
DOSSIER

y durante la cual la abuela perpetiia la tradicién ensartando cuentas con sus manos
ajadas:

veillée funébre / cornées par I'enfilage des perles / les mains de grand-mere?!
nipepinanu / papishkuanua e tshi mitishitshet / nukum utitshia (2012: 57).

Kanapé Fontaine explora su identidad a través de la filiacién matrilineal:
Je suis trois femmes en une / je suis la fille / 1la mere la grand-mere

Je suis ma grand-mere / ma mere / moi
Je suis la lune la terre la mer / ma mémoire / mes entrailles mon sang / un tremblement

territoire / un grondement d’ancétres / le cceur les matrices vidées?? (2014).

Bacon, por su parte, pasa directamente de la pregunta existencial “; Yo soy yo?”

a la pregunta de la pertenencia a la comunidad innt “;Soy yo innti?”:

Suis-je moi? / Suis-je innue??

Nin an ume? / Innu au nin? (2009).

Ademids del territorio, la lengua es un elemento clave para definir la identidad
propia, individual y colectiva, sobre todo cuando se trata de una lengua minoritaria
y amenazada (Gatti, 2006: 109). Las poetas se proclaman asi guardianas no sélo del
territorio, sino también de la lengua. En palabras de Bacon:

Toi qui m’as faite / gardienne de la langue, / toi qui m’as chargée / de poursuivre ta pa-
role, / je sais que tu me vois.2*
Tshin ka minin / tshetshi akua tutaman aimun, / tshin ka minin / tshetshi tutaman ai-

mun / tshe patshitinaman, / nitshisseniten tshuapamin ute etaian (2009).

21 “Velada fanebre / ajadas de tanto ensartar cuentas / las manos de abuela”.

22 “Soy tres mujeres en una / Soy la hija / la madre la abuela // Soy mi abuela / mi madre / yo // Soy la
luna la tierra el mar / mi memoria / mis entrafias mi sangre / un temblor territorio / un rumor de ances-
tros / el corazén las matrices vaciadas”.

2 “:Yo soy yo? / Soy yo innd?”.

24 “Td que me hiciste / guardiana de la lengua, / ti que me encomendaste / proseguir tu palabra, / sé que
me ves”.

483



HAYDEE Siva
NORTEAMERICA

SILENCIO, PALABRA, SUENOS

El tema de la lengua se entrelaza estrechamente con el binomio palabra/silencio,
tema igualmente recurrente en la obra poética de las autoras inntes, que oscilan en-
tre la obligacién de tomar la palabra, y la tentacién del silencio. Tomar la palabra
equivale con frecuencia, de hecho, a no dejarse callar mds, a recobrar el derecho a
enunciarse por si mismas, a hablar en nombre de su pueblo, tal como lo expresa Ka-

napé Fontaine:

je ne peux plus laisser les Blancs / d’Amérique parler a ma place / je ne peux plus laisser
personne définir / mon Amérique a moi / et personne ne m’obligera / a définir les socié-

tés et mon peuple / a la place de mon peuple® (2016a: 166).

Esa misma necesidad de tomar la palabra es evocada en otros términos por
Shan Dak al hablar de su labor como poeta:

Je me sens comme le joueur de teueikan, en communication directe avec le monde des son-
ges. Moi, je capte des moments privilégiés que je garde précieusement jusqu’a I'éclosion
d’une image qui décrit I'ensorcellement de cet instant, en lien avec ma perception innue.
Ecrire est devenu une forme de survie, car j utilise un médium contemporain afin de par-

ler de ma situation de femme innue chevauchant la réalité de deux peuples?® (2012: 53).

Por su parte, Bacon pone de relieve el papel de la dimensién dialégica en la pre-

servacién de la palabra:

Quand une parole est offerte, / elle ne meurt jamais.

Ceux qui viendront / I'entendront.?’

Menutakuaki aimun, / apu nita nipumakak.

Tshika petamuat / nikan tshe takushiniht. (2009).

y también:

% “ya no puedo dejar a los blancos / de América hablar por mi / ya no puedo dejar a nadie definir / esta
América mia / y nadie me obligard / a definir las sociedades y mi pueblo / en lugar de mi pueblo”.

2 “Me siento como quien toca el teueikan [el tambor], en comunicacién directa con el mundo de los suefios.
Yo capto momentos privilegiados que conservo preciosamente hasta ver florecer una imagen capaz de
describir el embrujo de este momento, en conexién con mi percepcién innt. Escribir se ha convertido en
una forma de supervivencia, porque utilizo un medio contemporaneo para hablar de mi situacién como
mujer innd, a caballo entre la realidad de dos pueblos”.

2?7 “Cuando una palabra se brinda, / nunca muere. // Los que vengan / la oirdn”.

484 (DOI: https://doi.org/10.22201/cisan.24487228e.2023.1.626)



VOCES INAUDITAS
DOSSIER

Accompagne-moi pour faire marcher la parole, / la parole voyage 1a ot nous sommes, /

suivons les pistes des ancétres pour ne pas nous égarer, / parlons-nous...?® (Bacon, 2009).

La toma de palabra no es un acto individual, pues en los fragmentos anteriores
y en el siguiente, bajo la pluma de Gill, se percibe la importancia de su dimensién
colectiva: “J’arrive 1a ot1 le corps s’assemble a plusieurs —la o1 la Iégende se fait rare
pour exister, j’arrive a la parole habitable”?® (2016: 70).

La palabra, empero, es indisociable del silencio: silencio terso de lo que no re-
quiere ser formulado, silencio dspero de lo que resulta demasiado dificil expresar.

Ejemplo del primero son los siguientes versos:

Moi je vous parle du Nord / a la maniere des pas des ancétres / Silencieux et respectueux
/ Des pas qui touchent les saisons / Des pas qui gravissent les montagnes / Des pas qui

connaissent le silence® (Mestokosho, 2012).

O bien: “I’écriture en mouvement, celle qui raconte I'intérieur et I'extérieur, ce-
lle qui dit d’ot1 'on vient et o1 'on va. Toujours en silence. ] arrive par ce chemin”3!
(Mathieu, 2012: 79).

Ejemplo del silencio infligido es en cambio el poema de Bacon:

Silence. / Je suis adoptée. / Je suis maltraitée. / Je suis orpheline.
Silence. / J'entends des paroles.

Silence. / Les mensonges tonnent / dans ma téte.

Silence. / Tu m’as tout dit.>?

Eka tshituk". / Nikanuenimikaun. / Ninekatshikaun. / Tshiussan nin.
Eka aimiani, / nuiten aimuna.

Eka aimiani, / katshinassimuna / nipeten.

Eka aimiani, / nitshisseniten / nutim uatamuin (2009).

La palabra y el silencio se entreveran ademds con los suefios, que cumplen tam-

bién una funcién identitaria:

28 “ Acompéfiame a hacer andar la palabra, / la palabra viaja alli donde estamos, / sigamos las pistas de los
ancestros para no extraviarnos, / hablémonos...”.

2 “Llego al lugar donde el cuerpo se congrega entre muchos — alli donde la leyenda escasea para existir,
llego a la palabra habitable”.

30 Yo les hablo desde el Norte / a la manera de los pasos de los antepasados / Silenciosos y respetuosos /
Pasos que tocan las estaciones / Pasos que escalan las montafias / Pasos que conocen el silencio”.

31 “La escritura en movimiento, la que relata el interior y el exterior, la que dice de dénde se viene y adénde
se va. Siempre en silencio. Llego por ese camino”.

32 “Silencio. Soy adoptada. / Soy maltratada. / Soy huérfana. / / Silencio. / Oigo palabras. / / Silencio. / Las
mentiras retumban / en mi cabeza. // Silencio. Me lo has dicho todo”.

485



HAYDEE Siva
NORTEAMERICA

Je ne me souviens pas toujours / d’ott je viens / dans mon sommeil, / mes réves me rap-
pellent / qui je suis / jamais mes origines / ne me quitteront.3
Apu nanitam ntshissenitaman / anite uetuteian / muku peuamuiani / nuitamakun /

e innuian kie eka nita / tshe nakatikuian (Bacon, 2009).

De los suefios surgen asimismo los relatos (“Réve, tu m’emportes dans le mon-
de des visions qui chantent ma vieillesse. Je suis 1a parce que tu es 1a. Et je sais que le
temps est au récit”.3* (Bacon, 2009) y la escritura (“Quel est le songe que je fais / [...]
quel est le songe / manifeste que je dois écrire / [...] Tout se réve et plus rien ne se
verra”%® (Kanapé Fontaine, 2014).

TRANSMISI()N, VIOLENCIA, RESISTENCIA

La palabra hablada es uno de los medios privilegiados, mas no el tnico, para la
transmisién cultural. Asilo demuestran los “bastones mensajeros”, que son entre los
inndes el vehiculo de la palabra viajera:

Tshissinuatshitakana, les batons a message, servaient de points de repére a mes grands-
parents dans le nutshimit, al'intérieur des terres. Les Innus laissaient ces messages visuels
sur leur chemin pour informer les autres nomades de leur situation. [...] Les tshissinuats-
hitakana offraient donc des occasions d’entraide et de partage. A travers eux, la parole

était toujours en voyage>® (Bacon, 2009).

El énfasis puesto en la importancia de la transmisién no equivale, entre las auto-
ras inndes, a promover un retorno a la tradicién entendido como un inmovilismo,
sino como una via de reconexién con la espiritualidad, una manera de hallar una
senda propia en el contexto desafiante del mundo contempordneo: “Revenir a ma
langue, a ma culture, a mes traditions, m’aura permis de trouver ma voie”%” (Kanapé
Fontaine, 2017: 30).

3 “No siempre me acuerdo / de dénde vengo / mientras duermo, / mis suefios me recuerdan / quién soy
/ nunca mis origenes / me abandonaran”.

34 “Suefio, me llevas al mundo de las visiones que cantan mi vejez. Estoy aqui porque tu estds aqui. Y sé que
es tiempo de relatos”.

% “Cuél es el suefio que tengo / [...] cudl el suefio / manifiesto que debo escribir / [...] Todo se suefia y ya
nada se verd”.

36 “Tshissinuatshitakana, los bastones mensajeros, eran utilizados como puntos de referencia por mis abuelos
en el nutshimit, tierra adentro. Los inndes dejaban aquellos mensajes visuales en su camino para informar a
otros némadas de su situacion. [...] Los tshissinuatshitakana brindaban asi oportunidades para ayudarse
mutuamente y para compartir. A través de ellos, la palabra siempre estaba de viaje”.

37 “Volver a mi lengua, a mi cultura, a mis tradiciones, me habra permitido hallar mi camino”.

486 (DOI: https://doi.org/10.22201/cisan.24487228e.2023.1.626)



VOCES INAUDITAS
DOSSIER

El contexto reciente de las Primeras Naciones ha estado y sigue marcado por
diversos fenémenos de violencia que se expresan en sus territorios de manera espe-
cialmente aguda, y que derivan en gran parte de la descomposicién social propiciada
por la colonizacién: discriminacién, despojo, desempleo, dificil acceso a la educa-
cién, alcoholismo y drogadiccion, altas tasas de suicidio, violencia contra las mujeres...
Las poetas alzan la voz a este respecto, con especial énfasis en la violencia sistemati-
cay sistémica ejercida contra las mujeres. Asf lo ilustra con crudeza el fragmento si-

guiente de “Nous sommes trois femmes en une”:

Nous sommes mortes / Ensevelies / Sous des pluies diluviennes / De migrantes /
D’assassinées / Disparues / [...] Un biicher / Sous nos robes / Ot nous submergeons /
Les agressions / Les assauts / [...] / Un défilé de mortes / Danse l'agonie

Corps ballottants / Canots a-demi-en-vie / Chaque coup de pagaie / Est une injure / Au
courant / Chaque coup de pied / Un honneur / Au ciel incarnat

Nous avancons / Sans mocassins / Orteils / Ensanglantés

Nous avangons / Nues / Pour le passage

Nous avangons / Sans atteindre 1'aurore®® (Kanapé Fontaine, 2018).

O bien la eliptica y desgarradora alusién a los crimenes cometidos en los inter-
nados para nifios de las Primeras Naciones por parte de Mathieu, pese al pudor de
las palabras elegidas para expresar las emociones, propio de la cultura inna (Kurt-
ness y Hervé, 2014: 11-12):

lit d’enfant / s’agripper aux fleurs du drap / avant la pénétration®
auassiu-nipeun / ninushitshimin anite uapikuna ka nukuaki uapuianit / eshk" eka pi-

tutepaniat (Mathieu, 2012: 102).

En un solo poema, “Sept fois”, Cousineau Mollen condensa por su parte muchas

de las violencias padecidas durante su existencia:

Au premier jour de mon premier souffle / On me baptisa avec un numéro
Au deuxieme, on me donna une terre de réserve / Pour y ensevelir mes premiers réves

Au troisieéme, on extirpa dans la douleur / La sauvagesse de mon &me

38 “Estamos muertas / Sepultadas / Bajo lluvias torrenciales / De migrantes / De asesinadas / Desapareci-
das / [...] Una hoguera / Bajo nuestros vestidos / Donde sumergimos / Las agresiones / Los asaltos / [...]
/ Un desfile de muertas / Baila la agonia // Cuerpos zarandeandose / Canoas vivas a medias / Cada
golpe de remo / Es un insulto / Contra la corriente / Cada patada / Un honor / Al cielo encarnado //
Avanzamos / Sin mocasines / Dedos del pie / Ensangrentados // Avanzamos / Desnudas / Buscando el
paso // Avanzamos / Sin llegar al alba”.

3 “Cama infantil / aferrarse a las flores de la sdbana / antes de la penetracién”.

487



HAYDEE Siva
NORTEAMERICA

A Taube du quatrieme jour / Je laissai espérance, amour-propre et fierté

Etrangere en mes terres, au cinquiéme acte d’existence / Ma chevelure fut sacrifiée,
offrande chrétienne

Au sixieéme, purgée de mes ancétres / On m’avorta des enseignements de la survivance
Je laissai les mains assoiffées de ma vie / S’approprier cette septieme fois

Je suis Marie Maya Mollen

“Marie Maya Mollen matricule 082, est un Indien au sens de la Loi sur les Indiens, chapi-
tre 27 des Lois du Kanada”*’ (Cousineau Mollen, 2019: 13).

Pese al dolor de lo dicho y de lo indecible, las poetas cantan también la resisten-
cia, y sobre todo la resistencia colectiva:

Les mains en lair, les mains tendues, / les mains tenues, les mains nues. / C’est parce
qu’on a besoin de parler, / on oublie parfois d’en hurler*! (Kanapé Fontaine, 2012).
La jouissance est résistance / la résistance est jouissance / en ta main / rouge sang /

rouge charpente*? (Kanapé Fontaine, 2014).

La resistencia activa es necesaria para los innties en general y para las autoras aqui
estudiadas en particular, méxime si se toma en cuenta el hecho de que “mientras la
literatura amerindia se encuentre en su fase de constitucién, permanecera subordi-
nada a otras fuerzas como la politica, las reivindicaciones territoriales, la etnicidad, y
formar4 un campo general de conocimiento entremezclado con la historia y la antro-
pologia” (Gatti, 2006: 150), sin menoscabo de la alta calidad poética de su obra.

DE UN MODELO LINEAL A UN MODELO RIZOMATICO

Acercarse a la poesia innd contempordnea en francés escrita por mujeres; interesarse
por la presencia local de pueblos originarios y/o francéfonos, jugando con los ecos

40 “E] primer dfa de mi primer aliento / me bautizaron con un nimero
El segundo, me dieron una tierra de reserva / Para enterrar en ella mis primeros suefios
El tercero, extirparon con dolor / A la salvaje que llevaba en el alma
Al amanecer del cuarto dia / dejé atrds esperanza, amor propio y orgullo
Forastera en mis tierras, en el quinto acto de existencia / Mi cabellera fue sacrificada, ofrenda cristiana
En el sexto, purgada de mis ancestros / fui abortada de las ensefianzas de la supervivencia
Dejé que las manos sedientas de mi vida / Se apropiaran de esta séptima vez
Soy Marie Maya Mollen
‘Marie Maya Mollen, matricula 082, es una india segtin la acepcién de la Ley sobre los indios, capitulo 27
de las Leyes de Kanada™”.
41 “Manos arriba, con las manos tendidas, / con las manos tomadas, con las manos desnudas. / Nuestra
necesidad de hablar, / a veces nos hace olvidarnos de gritar”.
42 “El gozo es resistencia / la resistencia es gozo / en tu mano / rojo sangre / rojo osamenta”.

488 (DOI: https://doi.org/10.22201/cisan.24487228e.2023.1.626)



VOCES INAUDITAS
DOSSIER

entre el corpus de la poesia innd, la poesia originaria local y la poesia “universal”;
reflexionar sobre las implicaciones de la eleccién de la escritura bilingtie y sobre el
papel mediador del francés desde México y/o Estados Unidos; desarrollar estrategias
asociadas a la competencia plurilingtie y pluricultural para deconstruir los estereoti-
pos: he ahi, a final de cuentas, otros tantos actos de resistencia.

Como bien apunta Beauclair, no se trata de usar la colonizacién como pretexto
para la victimizacién ni para un repliegue identitario, sino de reconocer la movili-
zacién epistémica que implica el cabal reconocimiento de la escritura de los pueblos
autéctonos (2018: 130).

La resistencia poética se torna asf resistencia politica, para expresar nuestro re-
chazo de una visién monolingiie que sé6lo valora el inglés como lengua hipercentral
(Calvet, 2007), nuestro afdn por ir mds alld del modelo bilingiie entre las lenguas
supercentrales que son el espafiol y el francés. Se trata, a final de cuentas, de reivin-
dicar la pertinencia e incluso la urgencia de un paradigma rizomaético, plurilingtie
y pluricultural, donde hallen cabida y adquieran legitimidad todas las lenguas,
todas las voces.

A través del tiempo y del espacio, la poeta mazateca Maria Sabina (1894-1985) y
la poeta innti Natasha Kanapé Fontaine nos invitan a sumarnos a un didlogo que nos

concierne a todas, a todos:

Chjun xi tous’aya’a ora tsé / chjun tsjieba tsé / chjun xi kji'indaba ts6 / ndiba isien tsjie
ts6 / ndiba isien xi kjinda ts6 / chjun xi tous’enkijen ndi’an ts6 / chjun xi ‘binda kjuaxti’an
/ chjun xi’binda ni xi tsobaba nguitako’an / chjun xi tjihin kjuakjintaku’an / chjun xi be
kéts’en minchun / chjun xi be kots’sen bosien kixi

Es la mujer tiempo, dice / Es la mujer limpia, dice / Es la mujer arreglada, dice / Es ama-
necer limpio, dice / Es amanecer transparente, dice / Soy mujer que sabe traer al mundo
/ Soy mujer que ha ganado / Soy mujer de asuntos de autoridad / Soy mujer de pensa-

miento / Mujer que sabe vivir / Mujer que sabe levantarse (Garcia, 2016).

Un cri s’éléve en moi et me transfigure. Le monde attend que la femme revienne comme
elle est née: femme debout, femme puissance, femme résurgence. Un appel s’éleve en moi
etj’ai décidé de dire oui a ma naissance.

Je suis parce que je suis. Je dis je. Je sais donner la vie. Je suis féconde. [...] Le poeme est

le mouvement qui féconde.
[...] Je sens tout. Les mémoires. Les blessures. Je vois tout. Le choc de la dépossession.

Prendre la parole et soulager le fardeau. Le poids de la douleur. J'écris pour dire oui. A

moi. Femme. Forcer les portes du silence. Assurer la trace. Redonner vie aux ombres, aux

489



HAYDEE Siva
NORTEAMERICA

enfants brisés, a la parole qui ne sait plus dire oui. Qui ne sait plus se tenir. Qui ne sait plus

tenir parole*® (Kanapé Fontaine, 2016b).

FUENTES

ANTANE KAPESH, AN
2020  Eukuan nin matshi-manitu innushkueu [ Je suis une maudite Sauvagesse, Naomi
Fontaine, pref., Montreal, Mémoire d’encrier [1976]; Montreal, Leméac.

BACON, JOSEPHINE

2018  Uliesh | Quelque part, Montreal, Mémoire d’encrier.

2017  “L’ame de malangue”, en Aimititau! Parlons-nous!, Laure Morali, comp., Mé-
moire d’encrier, Montréal.

2013 Un thé dans la toundra [ Nipishapui nete mushuat, Montreal, Mémoire d’encrier.

2009  Bdtons i message | Tshissinuatshitakana, Montreal, Mémoire d’encrier.

BACON, JOSEPHINE y JOSE ACQUELIN
2011 Nous sommes tous des sauvages, Montreal, Mémoire d’encrier.

BacoN, JosePHINE, NATASHA KANAPE FONTAINE y VIRGINIA PESEMAPEO BORDELEAU
2021 Mujer tierra, mujer poema, Maria Julia Zaparat y Marfa Leonor Sara, coords.,
La Plata, Malisia.

BACON, JOSEPHINE y SiLvia Prart, trad.
2018  “Del poemario Un thé dans la toundra/ Nipishapui nete mushuat”, Periédico de
poesia, no. 106.

BraucLAIR, NicoLAS

2018 “Littérature amérindienne, éthique et politique: la poétique décoloniale de
Joséphine Bacon”, Studies in Canadian Literature | Etudes en littérature cana-
dienne, vol. 43, no. 1, pp. 128-145, por: https:/ / doi.org/10.7202 /1058064ar

43 “Un grito se alza en mi y me transfigura. El mundo espera que la mujer vuelva como nacié: mujer de pie,
mujer poderio, mujer resurgimiento. Un llamado se alza en mi'y he decidido decir que si a mi nacimiento.
Soy porque soy. Yo digo yo. Sé dar la vida. Soy fecunda. [...] El poema es el movimiento que fecunda.
[...] Siento todo. Las memorias. Las heridas. Veo todo. El choque del despojo. Tomar la palabra y aliviar la
carga. El peso del dolor. Escribo para decir que si. A mi. Mujer. Forzar las puertas del silencio. Asegurar la
huella. Devolver la vida a las sombras, a los nifios rotos, a la palabra que ya no sabe decir que si. Que ya
no sabe cumplir. Que ya no sabe cumplir su palabra”.

490 (DOI: https://doi.org/10.22201/cisan.24487228e.2023.1.626)



VOCES INAUDITAS
DOSSIER

2016  “Hétérogénéité et pensée frontaliere dans la littérature amérindienne: ex-
pression de la décolonialité”, Recherches amérindiennes au Québec, vol. 46,
no. 2-3, pp. 35-44.

BecrarD, DENI ELLIS y NATASHA KANAPE FONTAINE
2016  Kuei, je te salue. Conversation sur le racisme, Montreal, Ecosociété.

BELLIARD, ALEXANDRE y GILLES LAPORTE
2012  Légendes d'un peuple. Histoires et chansons de la Franco-Amérique, tomo I, Ulver-
ton, Les disques Gavroche.

BERTRAND, NAHKA
2017  “Lettre a Jean Désy. 30 novembre 2007”, en Laure Morali, comp., Aimititau!
Parlons-nous!, Montreal, Mémoire d’encrier.

BIBLIOTHEQUE DES AMERIQUES
s.f.  https:/ /bibliothequedesameriques.com/.

BouDpREAU, DIANE
1993  Histoire de la littérature amérindienne au Québec: oralité et écriture, Montreal,
L'Hexagone.

BRADETTE, MARIE-EVE

2020 “Langue(s) en portage: résurgences et épistémologies du langage dans les
littératures autochtones contemporaines”, tesis de doctorado en literatura,
Université de Montréal.

2018 “Langue francaise ou langue autochtone? Ecriture et identité culturelle dans
les littératures des Premieres Nations”, Captures, vol. 3, no. 1, mayo, por:
https:/ / doi.org/10.7202 /1055834ar

CaLver, Louis-JEAN
2007  “Approche sociolinguistique de ’avenir du frangais dans le monde”, Hérodo-

te, vol. 126, no. 3, pp. 153-160, por: https:/ / doi.org/10.3917 /her.126.0153

CHICOINE, FRANCINE

2012  “Préface”, en S’agripper aux fleurs. Haikus, Ottawa, Editions David, pp. 7-14.

491



HAYDEE Siva
NORTEAMERICA

COLLECTIF DE FEMMES INNUES
2012 S’agripper aux fleurs. Haikus, Editions David, Ottawa.

COUSINEAU MOLLEN, MAYA
2019  Bréviaire du matricule 082, Wendake, Hannenorak.

Desy, JEAN

2016  Amériquoisie, Montreal, Mémoire d’encrier.

DuRAND, MONIQUE
2019  “Portrait de Joséphine Bacon. Apprendre ce qui aurait dii étre nous”, Littoral,
no. 14, pp. 104-106.

GARCIA, MARIA SABINA MAGDALENA

2016  “Chjun xi kjit'oso’an / Mujer que examina”, en Alvaro Estrada y Marfa Sabina,
trads., Iluminaciones, Ojarasca, no. 233, en <https:/ /ojarasca.jornada.com.
mx/2016/09/09/iluminaciones-8918.html>, consultada el 27 de septiembre
de 2022.

GATTI, MAURIZIO
2006 Etre écrivain amérindien au Queébec. Indianité et création littéraire, Montreal,
Hurtubise HMH.

GarTt1, MAURIzIO y Louis-JacQues Dorais
2010  Littératures autochtones, Montreal, Mémoire d’encrier.

GILL, MARIE-ANDREE

2016  “Le mot Amour”, en Isabelle Duval y Ouanessa Younsi, dirs., Femmes rapai-
Ilées, Montreal, Mémoire d’encrier, pp. 70-75.

2015  Frayer, Chicoutimi, La Peuplade.

(GOUVERNEMENT DU QUEBEC

2021 “Innus (Montagnais)”, julio, en <https:/ /www.quebec.ca/gouvernement/
portrait-quebec/ premieres-nations-inuits / profil-des-nations/innus-mon
tagnais>, consultada el 25 de septiembre de 2022.

GREIF, HANS-JURGEN y FRANCOIS OUELLET
2004  La littérature québécoise 1960-2000, Longueuil, L'instant méme.

492 (DOI: https://doi.org/10.22201/cisan.24487228e.2023.1.626)



VOCES INAUDITAS
DOSSIER

HAREL, SiMON
2017  Place aux littératures autochtones, Montreal, Mémoire d’encrier.

HUBERMAN, ISABELLA

2018  ““Sice n’est pas moi’: écrire a la jonction du soi et de la communauté chez An
Antane Kapesh et Natasha Kanapé Fontaine”, Studies in Canadian Literature |
Etudes en littérature canadienne, vol. 43, no. 1, pp- 108-127, por: https:/ /doi.
org/10.7202/1058063ar

InsTITUTO NACIONAL DE ESTADISTICA Y GEOGRAFIA (INEGI)

2020 “Estadisticas a propésito del Dia Internacional de los Pueblos Indigenas”,
comunicado de prensa no. 430/22, agosto, en <https:/ / www.inegi.org.mx/
contenidos/saladeprensa/aproposito/2022 /EAP_PueblosInd22.pdf>, con-
sultada el 25 de septiembre de 2022.

KAaNAPE FONTAINE, NATASHA
2018  Nanimissuat fle-tonnerre, Montreal, Mémoire d’encrier.
2017  “Dans le ventre des peuples”, Relations, no. 790, junio, pp. 29-30.

507

2016a “Je suis la Femme rapaillée”, en Isabelle Duval y Ouanessa Younsi, dirs., Ferm-
mes rapaillées, Montreal, Mémoire d’encrier, pp. 166-170.

2016b “Prologue”, en Bleuets et abricots, Montreal, Mémoire d’encrier.

2014  Manifeste Assi, Montreal, Mémoire d’encrier.

2012 “Les jours des feux, des tambours et des meutes”, en Laura Morali y Rodney

Saint-Eloi, dirs., Les bruits du monde. Chronique, Montreal, Mémoire d’encrier.

KURTNESS, JACQUES y CAROLINE HERVE
2014  Tshinanu, nous autres et moi qui appartiens aux trois Amériques, Laval, PUL.

LETOURNEAU, JEAN-FRANCOIS
2017  Le territoire dans les veines, Montreal, Mémoire d’encrier.

MaTtHIEU, LOUVE
2012  “Etre autochtone”, en S’agripper aux fleurs. Haikus, Ottawa, Editions David,
pp- 79-81.

MESTOKOSHO, RiTA

2017  “Lettre a Denise Brassard. 23 avril 2007”, en Laure Morali, comp., Aimititau!

Parlons-nous!, Montreal, Mémoire d’encrier.

493



HAYDEE Siva
NORTEAMERICA

2012 “ Tshiuetin / Vent du Nord”, en Laura Morali y Rodney Saint-Eloi, dirs., Les
bruits du monde. Chronique, Montreal, Mémoire d’encrier.
1995  Eshi uapataman nukum. Recueil de poemes montagnais, Mashteuiatsh, Piekuakami.

MoraLl, LAURE, comp.
2017  Aimititau! Parlons-nous!, Montreal, Mémoire d’encrier.

PARE, FRANCOIS

2006  “Préface. Vers une indianité citoyenne”, en Maurizio Gatti, Btre écrivain amé-
rindien au Québec: Indianité et création littéraire, Montreal, Hurtubise nmH,
pp- 11-15.

Picarp-Sioul, Lours-KARL
2005 “Sur le sentier”, en Cercle d’écriture de Wendake, Emergence, débacle et mots de
givre, Wendake, Cercle d’écriture de Wendake, p. 3.

Ross-TREMBLAY, PIERROT
2018  Nipimanitu [ L'esprit de I'eau, Sudbury, Prise de parole.

SHAN DAk
2012  “Ecrire pour survivre ou la voie rouge du haiku”, en S’agripper aux fleurs.
Haikus, Ottawa, Editions David, pp. 51-53.

ST-AMAND, ISABELLE

2010 “Discours critiques pour I'étude de la littérature autochtone dans 1'espace
francophone du Québec”, en Studies in Canadian Literature | Etudes en littéra-
ture canadienne, vol. 35, no. 2, pp. 30-52.

St1ATISTIQUES CANADA
2022  “Langue. Matériel promotionnel du Recensement de 2022”7, agosto, en
<https:/ /www.statcan.gc.ca/ fr/ recensement/ sensibilisation-recensement /

soutien-collectivite /langue>, consultada el 25 de septiembre de 2022.

UNITED STATES CENSUS BUREAU

2011 “Native North American Languages Spoken at Home in the United States
and Puerto Rico: 2006-2010”, en <https:/ /www2.census.gov /library / publi
cations/2011/acs/acsbr10-10.pdf>, consultada el 25 de septiembre de 2022.

494  (DOI: https://doi.org/10.22201/cisan.24487228e.2023.1.626)



