
471

NORTEAMÉRICA, Año 18, número 1, enero-junio de 2023
Recibido: 30/09/2022      Aceptado: 03/02/2023 •  DOI: https://doi.org/10.22201/cisan.24487228e.2023.1.626

Resumen 
El canon etnocéntrico de la literatura en francés se ha ido resquebrajando paulatinamente, para 
dar cabida a nuevas expresiones literarias. Tal es el caso de la literatura en francés de las Prime-
ras Naciones canadienses que, si bien ha ido ganando visibilidad, sigue siendo relativamente 
poco conocida fuera e incluso dentro de Quebec.

Con el fin de permitir al público hispanohablante conocer, disfrutar y valorar la poesía 
contemporánea escrita en francés por autoras innúes, se esboza aquí un panorama de la situación 
actual de la producción literaria de las Primeras Naciones en Canadá, para enfocarse después 
en aquello que caracteriza las voces poéticas innúes: voces inauditas, voces milenarias, voces 
insurrectas y voces espejo.  Lo anterior se ilustra de manera concreta mediante un acercamiento 
a la poesía de seis autoras innúes de diferentes generaciones: Joséphine Bacon, Shan Dak, Rita 
Mestokosho, Maya Cousineau Mollen, Marie-Andrée Gill y Natasha Kanapé Fontaine, que han 
alcanzado amplio reconocimiento, analizando brevemente algunas de sus obras desde cuatro 
núcleos temáticos ligados entre sí: los vínculos entre territorio, naturaleza y lengua; la identi-
dad; el binomio silencio/palabra en su relación con los sueños y, finalmente, los nexos entre 
transmisión y violencia que derivan en una postura de resistencia poética e incluso política.
Palabras clave: literatura, poesía, Primeras Naciones, nación innú, canon. 

Abstract

The ethnocentric canon of French-language literature has gradually been worn down to open 
the way for new literary expressions. This is the case of the literature in French by First Nation 
Canadians. While it has gained visibility, it continues to be relatively little-known outside of 
—and even inside of— Quebec. To give the Spanish-speaking public the opportunity to fami-
liarize itself with, enjoy, and value the contemporary poetry written in French by Innu women 
authors, this article presents a panorama of the current situation of literary production by 
Canada’s First Nations. It goes on to focus on what characterizes the Innu unprecedented voices: 

Voces inauditas: acercamiento a la poesía 
contemporánea escrita en francés 

por autoras innúes
Unprecedented Voices: An Approach to Contemporary Poetry 

Written in French by Innu Women Authors

Haydée Silva*

* �Colegio de Letras Modernas, Facultad de Filosofía y Letras (ffyl), Universidad Nacional Autónoma de 
México (unam); <silva8a@ unam.mx>.



472	 (DOI: https://doi.org/10.22201/cisan.24487228e.2023.1.626)

Haydée Silva

norteamérica

millennial-old voices, voices of insurrection, and voices that are mirrors. The author illustrates 
this concretely by looking at the poetry of six well-known Innu women writers of different ge-
nerations: Joséphine Bacon, Shan Dak, Rita Mestokosho, Maya Cousineau Mollen, Marie-An-
drée Gill, and Natasha Kanapé Fontaine. She briefly analyzes some of their works from four 
interlocking thematic centers: the links between territory, nature, and language; identity; the 
silence/word binomial in its relationship with dreams; and, finally, the points of contact between 
transmission and violence that derive in a position of poetic —and even political— resistance.
Key words: literature, poetry, First Nations, Innu Nation, canon.

El canon de la literatura en francés, durante mucho tiempo enfocado de manera casi 
exclusiva en la literatura francesa, se ha ido abriendo paulatinamente a otras pers-
pectivas. Así, en el transcurso de los últimos cien años, para referirse a producciones 
culturales no dominantes en lengua francesa, han sido puestas sobre la mesa nocio-
nes tales como “negritud”, “creolidad”, “francofonía” o “literatura-mundo”, entre 
varias otras. Adicionalmente, mediante procesos múltiples de reivindicación de sin-
gularidad y pertenencia, así como mediante ejercicios de autodefinición, las voces 
literarias que eligen expresarse en francés han ido adquiriendo gradualmente mayor 
diversidad y visibilidad. Tal es el caso de la poesía escrita por mujeres innúes en las 
postrimerías del siglo xx y, sobre todo, a partir de la segunda década del xxi. Esas 
voces se inscriben en el panorama general de la literatura en francés de las Primeras 
Naciones canadienses, mismo que se esbozará a continuación. Después, se pondera-
rá el valor intrínseco de esas voces poéticas y se presentará, en torno a cuatro gran-
des ejes temáticos, la poesía de seis autoras pertenecientes a distintas generaciones: 
Joséphine Bacon, Shan Dak, Rita Mestokosho, Maya Cousineau Mollen, Marie-An-
drée Gill y Natasha Kanapé Fontaine.

La literatura en francés 
de las Primeras Naciones canadienses

 
En el proceso de resquebrajamiento del canon etnocéntrico, el reconocimiento y la di
fusión de los autores de Norteamérica que escriben en francés, y en particular de quie-
nes provienen de las Primeras Naciones canadienses1 han sido mucho sumamente 

1 �Existen diversos sustantivos y adjetivos para referirse a los miembros de las Primeras Naciones canadien-
ses, entre las cuales está la nación innú: “amerindios”, “autóctonos”, “indígenas”, “indios”, “originarios”… 



473

Voces inauditas

dossier

tardíos: se trata, a final de cuentas, de minorías dentro de otra minoría,2 la de los ca-
nadienses de habla francesa (Gatti, 2006: 180). Según el testimonio de Gatti, uno de 
los pioneros en el estudio de la literatura amerindia de Quebec. “Antes de 2004, se 
requería motivación para conseguir títulos de autores amerindios de Quebec” (Gatti 
y Dorais, 2010).3

En efecto, si bien Joseph Laurent, abenaki de Odanak, publicó desde 1901-1902 
diversos artículos de prensa para reivindicar la propiedad de las tierras de su pueblo 
(Boudreau, 1993: 103), los amerindios de Quebec empezaron a publicar de manera 
regular apenas en los años 1960, década que corresponde también al surgimiento de 
la literatura quebequense moderna, según teóricos como Greif y Ouellet (2004: 9).4 Aun 
así, tales publicaciones solían circular de manera restringida. Pese a tales limitaciones, 
Paré subraya cómo la práctica discursiva contribuyó a anclar en la modernidad las 
producciones literarias de los pueblos originarios: “En Quebec, la década de 1960 pro-
dujo signos de una nueva indianidad, basada no sólo en la reconquista y la afirmación 
de las tradiciones ancestrales, sino también en criterios discursivos que permitieron una 
apertura sin precedentes hacia el mundo contemporáneo” (Paré, 2006: 11-12). 

Entre las razones de este proceso de valorización tardío, Isabelle St-Amand iden-
tificaba hace poco más de una década el hecho de que las “literaturas autóctonas de 
expresión francesa e inglesa”, como ella las llama, dan fe en Canadá de una situación 
política y cultural singular, derivada de una doble colonización (2010: 30). La misma 
autora subraya la diferencia entre literaturas autóctonas producidas en el “Canadá 
inglés”, que gozan de un reconocimiento más temprano, y las de la provincia de Quebec, 
cuyo estatus seguía siendo objeto de discusiones en 2010 y cuyo estudio se enfrenta-
ba a una ausencia de trabajos teóricos y analíticos, ya que “las obras de los escritores 
autóctonos son poco enseñadas en las universidades y pocos discursos críticos han 
sido elaborados en torno a esa cuestión” (2010: 30).

Ahora bien, la situación ha evolucionado mucho desde mediados de la primera 
década del siglo xxi (Gatti y Dorais, 2010). En el ámbito universitario, la literatura de 

Cada una de esas opciones vehicula connotaciones distintas, tal como lo expresa, entre otros, Bertrand 
(2017). Utilizaremos aquí prioritariamente ya sea la denominación de Primeras Naciones (oficialmente elegi
da en 1980 y generalmente aceptada por aquellos a quienes designa; incluye a todos los pueblos establecidos 
en el territorio antes de la llegada de los europeos, con excepción de los Métis y los Inuit), ya la denomina
ción específica de la nación en cuestión (aquí, los innúes).	

2 �St-Amand lo expresa así, al referirse a los autores de literatura autóctona en el espacio francófono de Que-
bec: “deben lidiar con una doble exigüidad: por un lado, las barreras lingüísticas derivadas de la colonización 
complican los intercambios con el medio literario autóctono de habla inglesa en Norteamérica; por el otro, la 
exigüidad del mercado francófono reduce las posibilidades de producción y de difusión, así como la masa po-
sible de discursos críticos” (2010: 31). (Todas las traducciones son de la autora).

3 �Muchas de las obras consultadas para la redacción de este artículo, escrito desde México, están en formato 
digital, en archivos cuyas páginas no aparecen numeradas.	

4 �Greif y Ouellet (2004) estudian la literatura quebequense de 1960 a 2000, sin incluir en sus bibliografías 
selectivas a un solo autor de las Primeras Naciones.	



474	 (DOI: https://doi.org/10.22201/cisan.24487228e.2023.1.626)

Haydée Silva

norteamérica

las Primeras Naciones ha generado cada vez mayor interés, impulsada entre otros 
por Boudreau (1993), Gatti (2006), Gatti y Dorais (2010), Beauclair (2016, 2018) o Bra-
dette (2018, 2020). En el ámbito editorial, destaca la labor de Mémoire d’encrier, casa 
montrealense fundada en 2003, cuyo catálogo incluye numerosas obras de autores 
autóctonos. Entre sus mejores ventas aparece, por ejemplo, la novela Kuessipan 
(2011), adaptada al cine en 2019, de la joven escritora innú Naomi Fontaine (1987-). 
En el ámbito de la difusión, la creación en 2014 de la Bibliothèque des Amériques 
(s.f.) ha desempeñado un papel fundamental, pues pone a disposición de los lectores 
del continente entero, en línea, de manera inmediata y gratuita, títulos a los que solía 
ser muy difícil acceder fuera de Quebec.

Por otro lado, cabe destacar que gran parte de la producción reciente de los au-
tores de las Primeras Naciones es bilingüe y adopta pues el francés como lengua 
vehicular, en el caso de Quebec. En efecto, según lo señala Gatti (2006: 110), si bien 
los autores en cuestión suelen dirigirse prioritariamente a los miembros de su nación 
—sobre todo en Quebec, donde las lenguas amerindias tienen mayor presencia—, 
escribir en la lengua autóctona exige un alto dominio del idioma y estar dispuesto a 
salir del hondo anclaje en la oralidad que caracteriza esas lenguas: “su transición a la 
escritura no provino de un proceso evolutivo natural fruto de las exigencias críticas 
e intelectuales propias de sus sociedades [... y] constituyó un choque y un descubri-
miento impuestos desde el exterior con la llegada de los europeos” (Gatti, 2006: 75)

Por añadidura, el público lector de una lengua “periférica”,5 cuyos hablantes no 
son escolarizados en ese idioma, es abrumadoramente menos numeroso que el de 
una lengua “supercentral” como el francés, con muy amplia presencia en el mundo 
como resultado del proceso histórico de colonización. Escribir en la lengua impuesta 
para hacer escuchar la voz propia es una paradoja muy presente, que ha sido amplia-
mente discutida en el ámbito francófono. Bradette (2018, 2020), por ejemplo, aborda la 
problemática de la tensión entre lenguas en el caso específico de las literaturas con
temporáneas de las Primeras Naciones. En tales condiciones, la apuesta bilingüe 
permite afirmar la identidad lingüística de la Primera nación de quien con ella se iden
tifica, sin dejar de lado la posibilidad de compartir la producción literaria con un públi-
co amplio, trátese de lectores pertenecientes a otras Primeras Naciones,6 del público 
canadiense externo a estas últimas o del público internacional en su conjunto.

Por su parte, Beauclair sugiere que el uso de la lengua originaria contribuye 
también a hacer más visible esa lengua, a menudo “extranjera” en los hechos den
tro de su propio territorio, contribuyendo así al poder performativo del idioma, al 

5� Según la terminología propuesta por Calvet en su modelo gravitacional de las lenguas del mundo (2007).
6 �El francés tiene así la oportunidad de convertirse en la lengua de la literatura panamerindia de Quebec, en 

opinión de Gatti (2006: 114).	



475

Voces inauditas

dossier

provocar sensaciones que pueden ir de la mera curiosidad a la incomodidad (Beau-
clair, 2018: 131). Se trata, según Harel, de subrayar la “desfamiliarización” que provocan 
la lectura y/o la escucha de una lengua que no se domina, y que se torna un acto para 
reivindicar la posesión de un territorio (Harel, 2017).

En cuanto a los géneros abordados por los autores de las Primeras Naciones, pue-
de afirmarse que son más variados en la actualidad que a mediados del siglo pasado. 
En un principio, predominaron aquellos relacionados estrechamente con la orali-
dad: poesía, cuento y teatro, eventualmente ensayo, crónica y biografía. Poco a poco, 
los jóvenes autores se apropian también los códigos de la novela, y hay varias pro-
ducciones epistolares recientes importantes (véanse por ejemplo Béchard y Kanapé 
Fontaine, 2016; Morali, 2017). Sin embargo, la literatura en francés de las Primeras 
Naciones de Quebec —al igual que la literatura norteamericana en francés, agrega-
ría Harel (2017)— sigue otorgando un lugar prioritario a la producción poética.

El interés intrínseco de las voces poéticas innúes

En el caso de los autores innúes,7 hubo que esperar 1976 para ver publicado Eukuan 
nin matshi-manitu innushkueu / Je suis une maudite Sauvagesse, ensayo autobiográfico de 
la jefa de banda An Antane Kapesh —recientemente reeditado (2020), con un prefacio 
de la también innú Naomi Fontaine— y considerado como el primer libro de autoría 
innú. Así pues, para la nación innú, la aparición de un conjunto amplio de prácticas 
literarias, su reconocimiento y su constitución a manera de corpus (Gatti, 2006: 17) 
datan de apenas poco más de medio siglo, pese a ser la nación más con mayor presen-
cia de entre aquellas que tienen el francés como segunda lengua (Harel, 2017). 

¿En qué radica el valor literario de las voces que componen el corpus de la lite
ratura innú? Un primer intento de respuesta apunta en al menos cuatro direcciones: se 
trata de voces inauditas; de voces milenarias; de voces insurrectas y de voces espejo.

Voces inauditas

Los textos poéticos escritos por autores innúes son aún relativamente poco conocidos 
dentro y fuera de Quebec. Se trata en efecto de voces inauditas, en ambas acepciones 

7 �Es importante no confundir a los innúes con los Inuit. Los innúes, también conocidos como “montañeses” 
o Naskapi (nombre de una comunidad innú específica), son originarios de Nitassinan, en la parte oriental de 
la península del Labrador. Presente en ese territorio desde hace al menos siete mil años, la nación innú cuenta 
hoy con cerca de veinte mil miembros (Gouvernement du Québec, 2021), y tiene por lengua el innú-aimun.



476	 (DOI: https://doi.org/10.22201/cisan.24487228e.2023.1.626)

Haydée Silva

norteamérica

de la palabra: voces nada o poco escuchadas; voces sin par, que en los últimos años 
han logrado granjearse un reconocimiento creciente. Valga como botón de muestra el 
caso de Joséphine Bacon —“ancestra contemporánea” en palabras de Harel (2017)—
, cuya primera antología bilingüe (Bacon, 2009) fue galardonada con el Premio de los 
lectores del Mercado de la Poesía de Montreal en 2010. Las publicaciones siguientes 
de la autora (2013, 2018; Bacon y Acquelin, 2011) han sido muy favorablemente reci-
bidas por la crítica. La cineasta abenaki Kim O’Bomsawin dedicó en 2020 a Bacon el 
documental biográfico Je m’appelle humain, mientras que el cantautor Alexandre Belliard, 
en el primer tomo de Légendes d’un peuple, incluye la versión cantada del poema “Je 
sais que tu sais” (Belliard y Laporte, 2012: 26).8 Además de traducciones al inglés y al 
alemán, existen unas pocas versiones muy recientes de textos suyos en español (Bacon 
y Pratt, 2018; Bacon, Kanapé Fontaine y Pésémapéo Bordeleau, 2021). Se trata de mere-
cidas muestras de reconocimiento que aún no encuentran pleno eco para una obra a 
la vez singular y universal, obra que puede y debe ser difundida más ampliamente. 

Voces milenarias

Las voces poéticas innúes abrevan en una milenaria tradición oral, sin agotarla ni res
tringirse a ella. Voces patrimoniales, sí; voces vivas en permanente evolución, tam-
bién; voces útiles para refutar la idea según la cual los pueblos originarios están 
irreversiblemente condenados ya sea a ser asimilados, ya a desaparecer. En palabras 
de Bacon, “La poesía nos permite revivir la lengua del nutshimit, nuestra tierra, y a 
través de las palabras, el sonido del tambor sigue resonando” (2009).

En efecto, la constitución tardía de un corpus poético reconocido como tal no 
implica la inexistencia previa de una tradición de representación del mundo a través 
de la palabra, sino la incompatibilidad entre categorías occidentales y categorías de 
las Primeras Naciones. Bacon, en entrevista, da cuenta de ello: “Nunca se me habría 
ocurrido escribir un poema [...]. La palabra poesía no formaba parte de mi vocabula-
rio” (Durand, 2019: 104). Hoy en día, quienes escriben poesía en innú interrogan la 
tradición y la renuevan, gracias a lo cual quien los lee accede a una visión del mundo 
que remonta a tiempos muy añejos y, al mismo tiempo, aborda cuestiones muy ac-
tuales, como en el caso de Gill, quien no duda en hablar de Internet, del cielo que 
calza leggings de estrellas o del ski-doo que lleva en el vientre, de noche sobre el asfalto 
(2015: 49, 51, 53).

8  �De hecho, fue gracias a Alexandre Belliard que la autora de estas líneas escuchó hablar por vez primera de 
la existencia de los innúes y de Joséphine Bacon.	



477

Voces inauditas

dossier

Voces insurrectas

Escribir, para las Primeras Naciones, constituyó durante mucho tiempo un acto de 
rebeldía, máxime cuando escribir literatura equivalía a ser excluido de la comunidad 
autóctona sin ganar a cambio un lugar entre los blancos. Así lo recuerda Gatti: “a 
partir de 1876, todo indio que obtuviera un título preuniversitario o universitario o 
que ejerciera una profesión considerada inadecuada para los indios [...] perdía auto-
máticamente su condición de indio” (2006: 77-78).

Ahora bien, hay en las Primeras Naciones quienes reconocen claramente el po-
der de la escritura para cambiar el mundo: “Cada lectura provoca un cambio en no-
sotros. Las palabras se imponen, exigen que veamos con nuevos ojos el universo. Las 
aceptemos o no, las rechacemos o no, las palabras nos transforman, nos transfiguran” 
(Picard-Sioui, 2005: 3).

Sin duda, para un quebequense externo a las Primeras Naciones, leer poseía 
innú equivale a aceptar poner en entredicho sus ideas preconcebidas acerca de aque-
llas y aquellos con quienes comparte en mayor o menor medida un territorio (Gatti, 
2006: 94). Así lo piensa también Harel, al afirmar que las joyas de la literatura de las 
Primeras Naciones “tienen mucho que enseñarnos sobre la calidad de este suelo que-
bequense, sobre su composición también. Nos invitan a reexaminar toda la fundación 
simbólica de Quebec, que hoy se encuentra en un callejón sin salida” (Harel, 2017: 7). 
Incluso para un público lector fuera de Quebec, se trata también de estar dispuesto a 
replantearse lo que es la literatura, la poesía, la poesía canadiense, la poesía en francés; 
a reflexionar en torno a las modalidades de constitución de un canon;  a cuestionar los 
mecanismos de dominio y sometimiento; a ampliar de manera crítica su visión del mun
do, ese mundo-territorio que “ellos”, los innúes, y “nosotros” tenemos en común.

En este mismo sentido, Beauclair atribuye a los textos de Bacon un poder deco-
lonizador que esa autora comparte de hecho con varios autores destacados de las 
Primeras Naciones, pues es justamente ese efecto lo que ha contribuido, entre otros 
factores, a darles relevancia:

[Bacon] toma la palabra en una lengua autóctona, expresa otro pensamiento y otra mane-
ra  de concebir y transmitir el saber,  cuya densidad textual va aquí mucho más allá de la 
mera escritura. Además, al evocar la herida colonial, la toma de conciencia y la necesidad 
de un resurgimiento, de una recuperación de valores y de prácticas ligados a una ontolo-
gía ecocéntrica, Bacon evoca la imagen estereotipada del buen salvaje, pero la subvierte al 
mostrar la heterogeneidad de su voz poética, que pertenece a dos universos culturales 
diferentes cuya dinámica en tensión se asume y, al final, se torna productiva. Su poesía no 
es únicamente una expresión literaria propia que emana de la cultura innú, sino también 



478	 (DOI: https://doi.org/10.22201/cisan.24487228e.2023.1.626)

Haydée Silva

norteamérica

un gesto descolonizador que demuestra que dicha cultura existe en su propia lengua, sus 
propias tradiciones y sus propios esquemas de pensamiento, y puede coexistir en una 
relación no jerárquica con la modernidad (Beauclair, 2018: 142).

Voces espejo

En suma, las voces poéticas innúes nos invitan a hallar en ellas ecos de nuestra pro-
pia experiencia, en la medida en que la obra literaria constituye “el lugar donde nos 
miramos a nosotros mismos y a los demás” (Gatti, 2006: 100). No se trata, empero, de 
caer en la ilusión denunciada por Harel (2017), según la cual los “alóctonos” roman-
tizan la indianidad y se la apropian, sino de replantearse el propio lugar en el mundo y 
la relación con el Otro, los otros.

Para el público lector mexicano, por ejemplo, se trata de prestar oídos también 
—y, en el mejor de los casos, de nueva cuenta— a las voces amerindias nacionales, 
desde Nezahualcóyotl (1402-1472) o incluso antes hasta Nadia García López (1991-), 
pasando por los numerosos autores que se han expresado y se siguen expresando en 
alguna de las 68 lenguas indígenas del país.9 

En suma, las voces poéticas innúes son portadoras de un alto potencial de cono-
cimiento y asombro y, por ende, pueden brindar a diferentes tipos de público una 
experiencia de lectura gratificante y enriquecedora a la vez.

Las voces de mujeres en la poesía innú contemporánea 

Si bien existen importantes voces masculinas en la poesía contemporánea de las Pri-
meras Naciones canadienses en general y de la nación innú en particular (por ejem-
plo, la de Pierrot Ross-Tremblay, autor de Nipimanitu / L’esprit de l’eau, 2018), la 
práctica de la escritura poética innú está hoy dominada por mujeres10 de distintas 
generaciones, según se observa en la lista siguiente, presentada por orden crono
lógico de nacimiento: Joséphine Bacon (1947-); Shan Dak (1957-); Rita Mestokosho 
(1966-); Maya Cousineau Mollen (1975-); Marie-Andrée Gill (1986-) y Natasha Kanapé 

  9 �En México, en 2020, había más de siete millones de hablantes de lenguas originarias: casi cuarenta veces 
más que en Canadá (Statistiques Canada, 2022); y cerca de veinte veces más que en Estados Unidos (U.S. 
Census Bureau, 2011), mientras que más de veintitrés millones de habitantes se autoadscribían como indí-
genas (inegi, 2022: 1).	

10 �En entrevista aún inédita, Maya Cousineau Mollen observa que, entre los innúes, los hombres más bien 
pintan y las mujeres más bien escriben.	



479

Voces inauditas

dossier

Fontaine (1991-). Aunque no se trata de una lista exhaustiva, sí incluye a las autoras 
que han acaparado la atención de la crítica y el público durante la última década.

Es posible formular la hipótesis según la cual el éxito de sus mayores abrió la 
puerta del mundo editorial a las poetas más jóvenes, cuya obra augura una brillante 
continuidad del legado poético innú. En efecto, la llegada de Bacon a la poesía fue 
excepcionalmente tardía: había cumplido más de 60 años cuanto los lectores descu-
brieron sus letras por primera vez. Según Gatti (2006: 102), Mestokosho fue por su parte 
la primera innú en publicar una antología poética bilingüe francés/innú (1995), tres 
lustros antes que Joséphine Bacon. Shan Dak esperó también más de medio siglo 
para publicar: su participación en el campamento poético durante el cual fue invi-
tada por Morali a participar en una antología (Collectif de femmes innues, 2012) 
remonta a 2009.

Cousineau Mollen tiene poemas aislados en diferentes obras colectivas desde 
2008, y dio a conocer su primer libro individual en 2019; en 2022, fue galardonada con 
el prestigioso Premio del Gobernador General por la mejor obra en francés dentro de 
la categoría “Poesía”. Por su parte, Gill tenía veinticinco años cuando publicó por 
primera vez un poema, y menos de treinta cuando editó su primer libro, mientras que 
Kanapé Fontaine apenas había rebasado los veinte años cuando Mémoire d’encrier 
sacó a la venta su primer poemario. La fama de esta última es tal que incluso tiene un 
sitio oficial a su nombre y un agente literario que se encarga de administrar su larga 
lista de compromisos. La dimensión militante de algunos de los textos de Kanapé Fon-
taine, poeta y activista, también explica en parte el amplio eco recibido por su obra:

Vois, je parle ta langue pour que tu me comprennes.  / Quand nous sommes plusieurs / 
à avoir oublié la nôtre, ancienne  / On s’élève sur nos lignes, / nos femmes sont plus fortes 
que les tiennes  / Elles ont cent mille ans de résistance / dans le plus profond de leurs veines  
/ Tu les arrêtes, tu les embarques, / mais tu verras, jamais elles ne s’éteignent  / Et elles 
marcheront encore, / aussi longtemps qu’elles s’en souviennent  / Que leurs pères et leurs 
mères / ont déjà tracé nos pas là où l’on règne  / C’est une identité qui se forge / à chaque 
pas et à chaque scène. / Redonne-moi mon histoire, que je te l’enseigne!11 (2012).

11 �“Mira, hablo tu lengua para que me entiendas.  / Cuando somos muchos / los que hemos olvidado la 
nuestra, añeja / Nos elevamos en nuestras líneas, / nuestras mujeres son más fuertes que las tuyas / Tie-
nen cien mil años de resistencia / en lo más profundo de sus venas / Tú las detienes, tú te las llevas, / pero 
ya verás, nunca se extinguen / Y seguirán caminando, / siempre y cuando recuerden / que sus padres y 
sus madres / ya han trazado nuestros pasos allí donde reinamos / Es una identidad que se forja / con cada 
paso y cada escena. / ¡Devuélveme mi historia, para que pueda enseñártela!”.

Sobra decir que las traducciones de poemas o fragmentos de poemas aquí presentadas son versiones 
casi literales, destinadas exclusivamente a una mejor comprensión de las ideas expuestas en este artículo, 
y no pretenden sustituir las versiones poéticas que cada uno de los textos citado realmente amerita.



480	 (DOI: https://doi.org/10.22201/cisan.24487228e.2023.1.626)

Haydée Silva

norteamérica

Unidad dentro de la diversidad,
universalidad dentro de la singularidad

Cuando de identificar los temas recurrentes de la poesía autóctona francófona de 
Quebec se trata, St-Amand se enfoca prioritariamente en la (re)apropriación de los 
relatos, en la escritura del trauma y en la oralidad (2010: 31). Refiriéndose por su 
parte a la literatura amerindia en Quebec, Gatti subraya que literatura amerindia y 
literatura quebequense comparten el interés por abordar el trauma de la coloniza-
ción, la elección de la lengua, el territorio habitado y la definición de sí (2006: 125). 
Por su parte, Beauclair detecta en la poesía de Bacon múltiples referencias a la herida 
colonial, a la toma de conciencia aunada a la necesidad de renacer, de recobrar los 
valores y las prácticas asociadas a una ontología ecocéntrica (2018: 142).

De hecho, la poesía contemporánea escrita en francés por autoras innúes aborda 
en efecto todos esos temas y otros más, desde la óptica singular de la nación innú 
pero sin perder su universalidad. Aun cuando la obra de las seis poetas arriba men-
cionadas explora muy diversas líneas temáticas, es posible distinguir al menos cua-
tro núcleos diferentes, ligados entre sí por vasos comunicantes: territorio, naturaleza 
y lengua; identidad individual, familiar, comunitaria; silencio, palabra, sueños; trans-
misión, violencia, resistencia.

Territorio, naturaleza y lengua

El territorio ocupa un lugar central en la creación poética de las Primeras Naciones 
en general y de la nación innú en particular, condenada hoy a ser inmigrante en su 
propia tierra (Mathieu, 2012: 79). 

Harel (2017) apunta que la especificidad de la literatura autóctona canadiense 
en francés respecto de otras “duplicidades” (literaturas “feminista”, “migrante”, 
“anglomontrealesa”…) radica justamente en el sitio otorgado a la problemática del 
territorio: “Esta literatura propone contemplar el territorio de otra manera pero, al 
hacerlo, nos devuelve al acto de habitar un lugar, establecer su origen y luego delimi-
tar sus fronteras”. En ese sentido apunta también, de manera específica, el análisis de 
la poética del territorio en las obras literarias de los pueblos autóctonos propuesto 
por Létourneau (2017).

El territorio, en opinión de Gatti, es entendido por los autores amerindios como 
el territorio en sí pero también como el espacio propicio a la fusión del lugar geográ-
fico y del tiempo (2006: 119), máxime tratándose de pueblos nómadas para los cuales 



481

Voces inauditas

dossier

la noción de frontera carece de sentido.12 Memoria y tundra convergen proustiana-
mente en una taza de té:

thé du Labrador / l’odeur de la toundra / dans ma tasse13

minuepaku / minakuanka mushuat assi / anite niminakanit (Shan Dak, 2012: 60).

Sin embargo, más allá de la remembranza —y lejos de una nostalgia que, al 
idealizar el pasado, cerraría el horizonte futuro—, predomina un pensamiento holís-
tico e integrador (Kurtness y Hervé, 2014: 5), propio de los pueblos nómadas, basado 
en una comunión profunda con los animales, la naturaleza y la Tierra. Las poetas se 
posicionan como hermanas y guardianas:

Mes sœurs / les quatre vents / caressent une terre / de lichens et de mousses / de rivières 
et de lacs, / là où les épinettes blanches / ont parlé à mon père.14

Nimishat, nutin, / shatshitauat assinu / uapitsheushkamiku mak massekushkamiku. 
/ Nimishat, nutin, shatshitauat / anite ka pimikaut shipu, / anite ka pimikaut shakaikan, 
/ minaiku uitamuepan nutauia (Bacon, 2009).

En el poema de Bacon, los vientos son femeninos y son sus hermanas. En una 
sensual prosopopeya, cuyo efecto visual evoca la tersura y la brillantez del manto na
tural, los vientos acarician la tierra cubierta de líquenes y musgos, de ríos y lagos, 
mientras las coníferas toman la palabra para entablar un diálogo con los seres humanos. 

En su carta a Brassard, por su parte, Mestokosho explícita claramente que cui-
dar la Tierra es un deber, e incluso la razón de ser de su pueblo: “Nous ne sommes 
pas des destructeurs de terre, des personnes qui détournent des courants de rivières. 
Nous sommes des gardiens de la terre. C’est la raison de notre existence, notre mis-
sion, humaniste à travers le monde”15 (2017).

En sus versos, Gill llega incluso la fusión entre su pueblo (“nosotros”) y el 
territorio:

Nous autres les probables / les lendemains / les restes de cœur-muscle / et de terre noire 
/ Nous autres en un mot: / territoire16 (2015: 7).

12 Según lo señala Désy, no existe en innú palabra alguna para designar la frontera (2016)
13 “Té de Labrador / el olor de la tundra / en mi taza”. 
14 �“Mis hermanas / los cuatro vientos / acarician una tierra / de líquenes y de musgos / de ríos y de lagos, 

/ allí donde los abetos blancos / le hablaron a mi padre”.
15 �“No somos destructores de tierra, gente que desvía cauces de los ríos. Somos guardianes de la tierra. Tal 

es la razón de nuestra existencia, nuestra misión, humanista en el mundo entero”.
16 �“Nosotros los probables / los mañanas / los restos de corazón-músculo / y de tierra negra / Nosotros en 

una palabra: / territorio”.



482	 (DOI: https://doi.org/10.22201/cisan.24487228e.2023.1.626)

Haydée Silva

norteamérica

No sorprende entonces que las poetas suelan observar con rabia y tristeza la 
pérdida del territorio, bajo los embates tanto de la colonización como de la moderni-
zación salvaje, máxime que ese territorio es portavoz del alma de su lengua:

territoire innu / sous les pylônes d’acier / des plants rabougris17

innu-assi / sheku nanimissiu-ishkuteuiapia / mishtikuat apu minu-nitautshiht (Shan 
Dak, 2012: 62).
L’âme de la langue / De mes ancêtres / Est un son / Né du cri de la rivière / Des crépite-
ments du feu / Du soleil levant / Un jour de printemps18 (Bacon, 2017).

Identidad individual, familiar, comunitaria

La cuestión del territorio remite también a la identidad, tanto individual como colec
tiva,19 en la medida en que “Todo ser humano [...] tiende a identificarse y a definirse 
(y a ser identificado y definido) a partir de un territorio específico” (Gatti, 2006: 119). 
El mismo autor subraya que ser un escritor amerindio hoy significa de entrada en-
frentarse a la angustia del individuo inmerso en el mundo contemporáneo, solo ante 
su colectividad inmediata y ante la colectividad mundial (2006: 132). 

Las poetas aquí reunidas interrogan de diversas maneras la identidad, entendi-
da a menudo como algo inasible y en continuo movimiento, asociando el cuestiona-
miento del yo con la exploración de sus nexos con la familia y, más ampliamente, con 
la comunidad. Francine Chicoine, al referirse a la experiencia de la escritura colecti-
va de haikús, nos recuerda que las mujeres innúes pueden ejercer el rol de guías para 
su pueblo, aun cuando no siempre estén plenamente conscientes de ello: “Je consta-
tais. La femme innue porte le fardeau des silences. La femme innue a mal à son 
peuple. La femme innue sent la douleur, elle entend la Terre-Mère, elle voit. La force 
est en elle, mais elle ne le sait pas toujours; elle a la conscience et le pouvoir d’un guide, 
mais elle l’ignore souvent”20 (2012: 12).

En tres brevísimas líneas, Shan Dak restituye el ambiente familiar de una silen-
ciosa velada fúnebre que reúne a la familia y, muy probablemente, a la comunidad, 

17 “Territorio innú / bajo los postes de acero / matas secas”.
18 �“El alma de la lengua / De mis antepasados / Es un sonido / Nacido del grito del río / Del crepitar del 

fuego / Del sol naciente / En un día de primavera”.
19 �Huberman (2018) estudia por ejemplo la articulación entre el yo y la comunidad en la obra de An Antane 

Kapesh y en la de Natasha Kanapé Fontaine.	
20 �“Me daba cuenta de que la mujer innú carga con el peso de los silencios. A la mujer innú le duele su pue-

blo. La mujer innú siente el dolor, oye a la Madre Tierra, ve. La fuerza está en ella, pero no siempre lo sabe; 
tiene la conciencia y el poder de un guía, pero a menudo lo ignora”.



483

Voces inauditas

dossier

y durante la cual la abuela perpetúa la tradición ensartando cuentas con sus manos 
ajadas:

veillée funèbre / cornées par l’enfilage des perles / les mains de grand-mère21

nipepinanu / papishkuanua e tshi mitishitshet / nukum utitshia (2012: 57).
Kanapé Fontaine explora su identidad a través de la filiación matrilineal:

Je suis trois femmes en une / je suis la fille / la mère la grand-mère

Je suis ma grand-mère / ma mère / moi
Je suis la lune la terre la mer / ma mémoire / mes entrailles mon sang / un tremblement 
territoire / un grondement d’ancêtres / le cœur les matrices vidées22 (2014).

Bacon, por su parte, pasa directamente de la pregunta existencial “¿Yo soy yo?” 
a la pregunta de la pertenencia a la comunidad innú “¿Soy yo innú?”:

Suis-je moi? / Suis-je innue?23

Nin an ume? / Innu au nin? (2009).

Además del territorio, la lengua es un elemento clave para definir la identidad 
propia, individual y colectiva, sobre todo cuando se trata de una lengua minoritaria 
y amenazada (Gatti, 2006: 109). Las poetas se proclaman así guardianas no sólo del 
territorio, sino también de la lengua. En palabras de Bacon:

Toi qui m’as faite / gardienne de la langue, / toi qui m’as chargée / de poursuivre ta pa-
role, / je sais que tu me vois.24

Tshin ka minin / tshetshi akua tutaman aimun, / tshin ka minin / tshetshi tutaman ai-
mun / tshe patshitinaman, / nitshisseniten tshuapamin ute etaian (2009).

21 “Velada fúnebre / ajadas de tanto ensartar cuentas / las manos de abuela”.
22 �“Soy tres mujeres en una / Soy la hija / la madre la abuela // Soy mi abuela / mi madre / yo // Soy la 

luna la tierra el mar / mi memoria / mis entrañas mi sangre / un temblor territorio / un rumor de ances-
tros / el corazón las matrices vaciadas”.

23 “¿Yo soy yo? / ¿Soy yo innú?”.
24 �“Tú que me hiciste / guardiana de la lengua, / tú que me encomendaste / proseguir tu palabra, / sé que 

me ves”.



484	 (DOI: https://doi.org/10.22201/cisan.24487228e.2023.1.626)

Haydée Silva

norteamérica

Silencio, palabra, sueños

El tema de la lengua se entrelaza estrechamente con el binomio palabra/silencio, 
tema igualmente recurrente en la obra poética de las autoras innúes, que oscilan en-
tre la obligación de tomar la palabra, y la tentación del silencio. Tomar la palabra 
equivale con frecuencia, de hecho, a no dejarse callar más, a recobrar el derecho a 
enunciarse por sí mismas, a hablar en nombre de su pueblo, tal como lo expresa Ka-
napé Fontaine:

je ne peux plus laisser les Blancs / d’Amérique parler à ma place / je ne peux plus laisser 
personne définir / mon Amérique à moi / et personne ne m’obligera / à définir les socié-
tés et mon peuple / à la place de mon peuple25 (2016a: 166).

Esa misma necesidad de tomar la palabra es evocada en otros términos por 
Shan Dak al hablar de su labor como poeta:

Je me sens comme le joueur de teueikan, en communication directe avec le monde des son-
ges. Moi, je capte des moments privilégiés que je garde précieusement jusqu’à l’éclosion 
d’une image qui décrit l’ensorcellement de cet instant, en lien avec ma perception innue. 
Écrire est devenu une forme de survie, car j’utilise un médium contemporain afin de par-
ler de ma situation de femme innue chevauchant la réalité de deux peuples26 (2012: 53).

Por su parte, Bacon pone de relieve el papel de la dimensión dialógica en la pre-
servación de la palabra:

Quand une parole est offerte, / elle ne meurt jamais.
Ceux qui viendront / l’entendront.27

Menutakuaki aimun, / apu nita nipumakak.
Tshika petamuat / nikan tshe takushiniht. (2009).

y también:

25 �“ya no puedo dejar a los blancos / de América hablar por mí / ya no puedo dejar a nadie definir / esta 
América mía / y nadie me obligará / a definir las sociedades y mi pueblo / en lugar de mi pueblo”.

26 �“Me siento como quien toca el teueikan [el tambor], en comunicación directa con el mundo de los sueños. 
Yo capto momentos privilegiados que conservo preciosamente hasta ver florecer una imagen capaz de 
describir el embrujo de este momento, en conexión con mi percepción innú. Escribir se ha convertido en 
una forma de supervivencia, porque utilizo un medio contemporáneo para hablar de mi situación como 
mujer innú, a caballo entre la realidad de dos pueblos”.

27 “Cuando una palabra se brinda, / nunca muere. // Los que vengan / la oirán”.



485

Voces inauditas

dossier

Accompagne-moi pour faire marcher la parole, / la parole voyage là où nous sommes, / 
suivons les pistes des ancêtres pour ne pas nous égarer, / parlons-nous…28 (Bacon, 2009).

La toma de palabra no es un acto individual, pues en los fragmentos anteriores 
y en el siguiente, bajo la pluma de Gill, se percibe la importancia de su dimensión 
colectiva: “J’arrive là où le corps s’assemble à plusieurs – là où la légende se fait rare 
pour exister, j’arrive à la parole habitable”29 (2016: 70).

 La palabra, empero, es indisociable del silencio: silencio terso de lo que no re-
quiere ser formulado, silencio áspero de lo que resulta demasiado difícil expresar. 
Ejemplo del primero son los siguientes versos:

Moi je vous parle du Nord / à la manière des pas des ancêtres / Silencieux et respectueux 
/ Des pas qui touchent les saisons / Des pas qui gravissent les montagnes / Des pas qui 
connaissent le silence30 (Mestokosho, 2012).

O bien: “L’écriture en mouvement, celle qui raconte l’intérieur et l’extérieur, ce-
lle qui dit d’où l’on vient et où l’on va. Toujours en silence. J’arrive par ce chemin”31 
(Mathieu, 2012: 79).

Ejemplo del silencio infligido es en cambio el poema de Bacon: 

Silence. / Je suis adoptée. / Je suis maltraitée. / Je suis orpheline.
Silence. / J’entends des paroles.
Silence. / Les mensonges tonnent / dans ma tête.
Silence. / Tu m’as tout dit.32

Eka tshituku. / Nikanuenimikaun. / Ninekatshikaun. / Tshiussan nin.
Eka aimiani, / nuiten aimuna.
Eka aimiani, / katshinassimuna / nipeten.
Eka aimiani, / nitshisseniten / nutim uatamuin (2009).

La palabra y el silencio se entreveran además con los sueños, que cumplen tam-
bién una función identitaria:

28 �“Acompáñame a hacer andar la palabra, / la palabra viaja allí donde estamos, / sigamos las pistas de los 
ancestros para no extraviarnos, / hablémonos…”.

29 �“Llego al lugar donde el cuerpo se congrega entre muchos – allí donde la leyenda escasea para existir, 
llego a la palabra habitable”.

30 �“Yo les hablo desde el Norte / a la manera de los pasos de los antepasados / Silenciosos y respetuosos / 
Pasos que tocan las estaciones / Pasos que escalan las montañas / Pasos que conocen el silencio”.

31 �“La escritura en movimiento, la que relata el interior y el exterior, la que dice de dónde se viene y adónde 
se va. Siempre en silencio. Llego por ese camino”.

32 �“Silencio. Soy adoptada. / Soy maltratada. / Soy huérfana. // Silencio. / Oigo palabras. // Silencio. / Las 
mentiras retumban / en mi cabeza. // Silencio. Me lo has dicho todo”.



486	 (DOI: https://doi.org/10.22201/cisan.24487228e.2023.1.626)

Haydée Silva

norteamérica

Je ne me souviens pas toujours / d’où je viens / dans mon sommeil, / mes rêves me rap-
pellent / qui je suis / jamais mes origines / ne me quitteront.33

Apu nanitam ntshissenitaman / anite uetuteian / muku peuamuiani / nuitamakun / 
e innuian kie eka nita / tshe nakatikuian (Bacon, 2009).

De los sueños surgen asimismo los relatos (“Rêve, tu m’emportes dans le mon-
de des visions qui chantent ma vieillesse. Je suis là parce que tu es là. Et je sais que le 
temps est au récit”.34 (Bacon, 2009) y la escritura (“Quel est le songe que je fais / […] 
quel est le songe / manifeste que je dois écrire / [...] Tout se rêve et plus rien ne se 
verra”35 (Kanapé Fontaine, 2014).

Transmisión, violencia, resistencia

La palabra hablada es uno de los medios privilegiados, mas no el único, para la 
transmisión cultural. Así lo demuestran los “bastones mensajeros”, que son entre los 
innúes el vehículo de la palabra viajera: 

Tshissinuatshitakana, les bâtons à message, servaient de points de repère à mes grands-
parents dans le nutshimit, à l’intérieur des terres. Les Innus laissaient ces messages visuels 
sur leur chemin pour informer les autres nomades de leur situation. […] Les tshissinuats-
hitakana offraient donc des occasions d’entraide et de partage. À travers eux, la parole 
était toujours en voyage36 (Bacon, 2009).

El énfasis puesto en la importancia de la transmisión no equivale, entre las auto-
ras innúes, a promover un retorno a la tradición entendido como un inmovilismo, 
sino como una vía de reconexión con la espiritualidad, una manera de hallar una 
senda propia en el contexto desafiante del mundo contemporáneo: “Revenir à ma 
langue, à ma culture, à mes traditions, m’aura permis de trouver ma voie”37 (Kanapé 
Fontaine, 2017: 30).

33 �“No siempre me acuerdo / de dónde vengo / mientras duermo, / mis sueños me recuerdan / quién soy 
/ nunca mis orígenes / me abandonarán”.

34 �“Sueño, me llevas al mundo de las visiones que cantan mi vejez. Estoy aquí porque tú estás aquí. Y sé que 
es tiempo de relatos”. 

35 �“Cuál es el sueño que tengo / [...] cuál el sueño / manifiesto que debo escribir / [...] Todo se sueña y ya 
nada se verá”.

36 �“Tshissinuatshitakana, los bastones mensajeros, eran utilizados como puntos de referencia por mis abuelos 
en el nutshimit, tierra adentro. Los innúes dejaban aquellos mensajes visuales en su camino para informar a 
otros nómadas de su situación. [...] Los tshissinuatshitakana brindaban así oportunidades para ayudarse 
mutuamente y para compartir. A través de ellos, la palabra siempre estaba de viaje”.

37 “Volver a mi lengua, a mi cultura, a mis tradiciones, me habrá permitido hallar mi camino”.



487

Voces inauditas

dossier

El contexto reciente de las Primeras Naciones ha estado y sigue marcado por 
diversos fenómenos de violencia que se expresan en sus territorios de manera espe-
cialmente aguda, y que derivan en gran parte de la descomposición social propiciada 
por la colonización: discriminación, despojo, desempleo, difícil acceso a la educa-
ción, alcoholismo y drogadicción, altas tasas de suicidio, violencia contra las mujeres… 
Las poetas alzan la voz a este respecto, con especial énfasis en la violencia sistemáti-
ca y sistémica ejercida contra las mujeres. Así lo ilustra con crudeza el fragmento si-
guiente de “Nous sommes trois femmes en une”:

Nous sommes mortes / Ensevelies / Sous des pluies diluviennes / De migrantes / 
D’assassinées / Disparues / […] Un bûcher / Sous nos robes / Où nous submergeons / 
Les agressions / Les assauts / […] / Un défilé de mortes / Danse l’agonie
Corps ballottants / Canots à-demi-en-vie / Chaque coup de pagaie / Est une injure / Au 
courant / Chaque coup de pied / Un honneur / Au ciel incarnat
Nous avançons / Sans mocassins / Orteils / Ensanglantés
Nous avançons / Nues / Pour le passage
Nous avançons / Sans atteindre l’aurore38 (Kanapé Fontaine, 2018).

O bien la elíptica y desgarradora alusión a los crímenes cometidos en los inter-
nados para niños de las Primeras Naciones por parte de Mathieu, pese al pudor de 
las palabras elegidas para expresar las emociones, propio de la cultura innú (Kurt-
ness y Hervé, 2014: 11-12):

lit d’enfant / s’agripper aux fleurs du drap / avant la pénétration39

auassiu-nipeun / ninushitshimin anite uapikuna ka nukuaki uapuianit / eshku eka pi-
tutepaniat (Mathieu, 2012: 102).

En un solo poema, “Sept fois”, Cousineau Mollen condensa por su parte muchas 
de las violencias padecidas durante su existencia:

 Au premier jour de mon premier souffle / On me baptisa avec un numéro
Au deuxième, on me donna une terre de réserve / Pour y ensevelir mes premiers rêves
Au troisième, on extirpa dans la douleur / La sauvagesse de mon âme

38 �“Estamos muertas / Sepultadas / Bajo lluvias torrenciales / De migrantes / De asesinadas / Desapareci-
das / [...] Una hoguera / Bajo nuestros vestidos / Donde sumergimos / Las agresiones / Los asaltos / [...] 
/ Un desfile de muertas / Baila la agonía // Cuerpos zarandeándose / Canoas vivas a medias / Cada 
golpe de remo / Es un insulto / Contra la corriente / Cada patada / Un honor / Al cielo encarnado // 
Avanzamos  / Sin mocasines / Dedos del pie / Ensangrentados // Avanzamos / Desnudas / Buscando el 
paso // Avanzamos / Sin llegar al alba”.

39 “Cama infantil / aferrarse a las flores de la sábana / antes de la penetración”.



488	 (DOI: https://doi.org/10.22201/cisan.24487228e.2023.1.626)

Haydée Silva

norteamérica

À l’aube du quatrième jour / Je laissai espérance, amour-propre et fierté
Étrangère en mes terres, au cinquième acte d’existence / Ma chevelure fut sacrifiée, 
offrande chrétienne
Au sixième, purgée de mes ancêtres / On m’avorta des enseignements de la survivance
Je laissai les mains assoiffées de ma vie / S’approprier cette septième fois
Je suis Marie Maya Mollen
“Marie Maya Mollen matricule 082, est un Indien au sens de la Loi sur les Indiens, chapi-
tre 27 des Lois du Kanada”40 (Cousineau Mollen, 2019: 13).

Pese al dolor de lo dicho y de lo indecible, las poetas cantan también la resisten-
cia, y sobre todo la resistencia colectiva:

Les mains en l’air, les mains tendues, / les mains tenues, les mains nues. / C’est parce 
qu’on a besoin de parler, / on oublie parfois d’en hurler41  (Kanapé Fontaine, 2012).
La jouissance est résistance / la résistance est jouissance / en ta main / rouge sang / 
rouge charpente42 (Kanapé Fontaine, 2014).

La resistencia activa es necesaria para los innúes en general y para las autoras aquí 
estudiadas en particular, máxime si se toma en cuenta  el hecho de que “mientras la 
literatura amerindia se encuentre en su fase de constitución, permanecerá subordi-
nada a otras fuerzas como la política, las reivindicaciones territoriales, la etnicidad, y 
formará un campo general de conocimiento entremezclado con la historia y la antro-
pología” (Gatti, 2006: 150), sin menoscabo de la alta calidad poética de su obra.

 

De un modelo lineal a un modelo rizomático

Acercarse a la poesía innú contemporánea en francés escrita por mujeres; interesarse 
por la presencia local de pueblos originarios y/o francófonos, jugando con los ecos 

40 �“El primer día de mi primer aliento / me bautizaron con un número
El segundo, me dieron una tierra de reserva / Para enterrar en ella mis primeros sueños
El tercero, extirparon con dolor / A la salvaje que llevaba en el alma
Al amanecer del cuarto día / dejé atrás esperanza, amor propio y orgullo
Forastera en mis tierras, en el quinto acto de existencia / Mi cabellera fue sacrificada, ofrenda cristiana
En el sexto, purgada de mis ancestros / fui abortada de las enseñanzas de la supervivencia
Dejé que las manos sedientas de mi vida / Se apropiaran de esta séptima vez
Soy Marie Maya Mollen
‘Marie Maya Mollen, matrícula 082, es una india según la acepción de la Ley sobre los indios, capítulo 27 
de las Leyes de Kanadá’”.

41 �“Manos arriba, con las manos tendidas, / con las manos tomadas, con las manos desnudas. / Nuestra 
necesidad de hablar, / a veces nos hace olvidarnos de gritar”.

42 “El gozo es resistencia / la resistencia es gozo / en tu mano / rojo sangre / rojo osamenta”.



489

Voces inauditas

dossier

entre el corpus de la poesía innú, la poesía originaria local y la poesía “universal”; 
reflexionar sobre las implicaciones de la elección de la escritura bilingüe y sobre el 
papel mediador del francés desde México y/o Estados Unidos; desarrollar estrategias 
asociadas a la competencia plurilingüe y pluricultural para deconstruir los estereoti-
pos: he ahí, a final de cuentas, otros tantos actos de resistencia. 

Como bien apunta Beauclair, no se trata de usar la colonización como pretexto 
para la victimización ni para un repliegue identitario, sino de reconocer la movili-
zación epistémica que implica el cabal reconocimiento de la escritura de los pueblos 
autóctonos (2018: 130). 

La resistencia poética se torna así resistencia política, para expresar nuestro re-
chazo de una visión monolingüe que sólo valora el inglés como lengua hipercentral 
(Calvet, 2007), nuestro afán por ir más allá del modelo bilingüe entre las lenguas 
supercentrales que son el español y el francés. Se trata, a final de cuentas, de reivin-
dicar la pertinencia e incluso la urgencia de un paradigma rizomático, plurilingüe 
y pluricultural, donde hallen cabida y adquieran legitimidad todas las lenguas, 
todas las voces.

A través del tiempo y del espacio, la poeta mazateca María Sabina (1894-1985) y 
la poeta innú Natasha Kanapé Fontaine nos invitan a sumarnos a un diálogo que nos 
concierne a todas, a todos:

Chjun xi tous’aya’a ora tsó / chjun tsjieba tsó / chjun xi kji’ìndaba tsó / ndiba isien tsjie 
tsó / ndiba isien xi kjinda tsó / chjun xi tous’enkijen ndi’an tsó / chjun xi ‘binda kjuaxti’an 
/ chjun xi’binda ni xi tsobaba nguitako’an / chjun xi tjihin kjuakjintaku’an / chjun xi be 
kóts’en minchun / chjun xi be kots’sen bosien kixi
Es la mujer tiempo, dice / Es la mujer limpia, dice / Es la mujer arreglada, dice / Es ama-
necer limpio, dice / Es amanecer transparente, dice / Soy mujer que sabe traer al mundo 
/ Soy mujer que ha ganado / Soy mujer de asuntos de autoridad / Soy mujer de pensa-
miento / Mujer que sabe vivir / Mujer que sabe levantarse (García, 2016).

Un cri s’élève en moi et me transfigure. Le monde attend que la femme revienne comme 
elle est née: femme debout, femme puissance, femme résurgence. Un appel s’élève en moi 
et j’ai décidé de dire oui à ma naissance.
Je suis parce que je suis. Je dis je. Je sais donner la vie. Je suis féconde. […] Le poème est 
le mouvement qui féconde.

[…] Je sens tout. Les mémoires. Les blessures. Je vois tout. Le choc de la dépossession. 
Prendre la parole et soulager le fardeau. Le poids de la douleur. J’écris pour dire oui. À 
moi. Femme. Forcer les portes du silence. Assurer la trace. Redonner vie aux ombres, aux 



490	 (DOI: https://doi.org/10.22201/cisan.24487228e.2023.1.626)

Haydée Silva

norteamérica

enfants brisés, à la parole qui ne sait plus dire oui. Qui ne sait plus se tenir. Qui ne sait plus 
tenir parole43 (Kanapé Fontaine, 2016b).

Fuentes

Antane Kapesh, An

2020	 Eukuan nin matshi-manitu innushkueu / Je suis une maudite Sauvagesse, Naomi 
Fontaine, pref., Montreal, Mémoire d’encrier [1976]; Montreal, Leméac.

Bacon, Joséphine

2018	 Uiesh / Quelque part, Montreal, Mémoire d’encrier.
2017	 “L’âme de ma langue”, en Aimititau! Parlons-nous!, Laure Morali, comp., Mé-

moire d’encrier, Montréal.
2013	 Un thé dans la toundra / Nipishapui nete mushuat, Montreal, Mémoire d’encrier.
2009	 Bâtons à message / Tshissinuatshitakana, Montreal, Mémoire d’encrier.

Bacon, Joséphine y José Acquelin

2011	 Nous sommes tous des sauvages, Montreal, Mémoire d’encrier.

Bacon, Joséphine, Natasha Kanapé Fontaine y Virginia Pésémapéo Bordeleau 
2021	 Mujer tierra, mujer poema, María Julia Zaparat y María Leonor Sara, coords., 

La Plata, Malisia.

Bacon, Joséphine y Silvia Pratt, trad.
2018	 “Del poemario Un thé dans la toundra/ Nipishapui nete mushuat”, Periódico de 

poesía, no. 106.

Beauclair, Nicolas

2018	 “Littérature amérindienne, éthique et politique: la poétique décoloniale de 
Joséphine Bacon”, Studies in Canadian Literature / Études en littérature cana-
dienne, vol. 43, no. 1, pp. 128-145, doi: https://doi.org/10.7202/1058064ar 

43 �“Un grito se alza en mí y me transfigura. El mundo espera que la mujer vuelva como nació: mujer de pie, 
mujer poderío, mujer resurgimiento. Un llamado se alza en mí y he decidido decir que sí a mi nacimiento.
Soy porque soy. Yo digo yo. Sé dar la vida. Soy fecunda. […] El poema es el movimiento que fecunda.
[…] Siento todo. Las memorias. Las heridas. Veo todo. El choque del despojo. Tomar la palabra y aliviar la 
carga. El peso del dolor. Escribo para decir que sí. A mí. Mujer. Forzar las puertas del silencio. Asegurar la 
huella. Devolver la vida a las sombras, a los niños rotos, a la palabra que ya no sabe decir que sí. Que ya 
no sabe cumplir. Que ya no sabe cumplir su palabra”.



491

Voces inauditas

dossier

2016	 “Hétérogénéité et pensée frontalière dans la littérature amérindienne: ex-
pression de la décolonialité”, Recherches amérindiennes au Québec, vol. 46, 
no. 2‑3, pp. 35-44.

Béchard, Deni Ellis y Natasha Kanapé Fontaine

2016	 Kuei, je te salue. Conversation sur le racisme, Montreal, Écosociété.

Belliard, Alexandre y Gilles Laporte

2012	 Légendes d’un peuple. Histoires et chansons de la Franco-Amérique, tomo I, Ulver-
ton, Les disques Gavroche. 

Bertrand, Nahka

2017	 “Lettre à Jean Désy. 30 novembre 2007”, en Laure Morali, comp., Aimititau! 
Parlons-nous!, Montreal, Mémoire d’encrier.

Bibliothèque des Amériques

s.f.	 https://bibliothequedesameriques.com/.

Boudreau, Diane

1993	 Histoire de la littérature amérindienne au Québec: oralité et écriture, Montreal, 
L’Hexagone.

Bradette, Marie-Éve

2020	 “Langue(s) en portage: résurgences et épistémologies du langage dans les 
littératures autochtones contemporaines”, tesis de doctorado en literatura, 
Université de Montréal.

2018	 “Langue française ou langue autochtone? Écriture et identité culturelle dans 
les littératures des Premières Nations”, Captures, vol. 3, no. 1, mayo, doi:  
https://doi.org/10.7202/1055834ar

Calvet, Louis-Jean 
2007	 “Approche sociolinguistique de l’avenir du français dans le monde”, Hérodo-

te, vol. 126, no. 3, pp. 153-160, doi: https://doi.org/10.3917/her.126.0153 

Chicoine, Francine

2012	 “Préface”, en S’agripper aux fleurs. Haïkus, Ottawa, Éditions David, pp. 7-14.



492	 (DOI: https://doi.org/10.22201/cisan.24487228e.2023.1.626)

Haydée Silva

norteamérica

Collectif de femmes innues

2012	 S’agripper aux fleurs. Haïkus, Éditions David, Ottawa.

Cousineau Mollen, Maya

2019	 Bréviaire du matricule 082, Wendake, Hannenorak.

Désy, Jean

2016	 Amériquoisie, Montreal, Mémoire d’encrier.

Durand, Monique

2019	 “Portrait de Joséphine Bacon. Apprendre ce qui aurait dû être nous”, Littoral, 
no. 14, pp. 104-106.

García, María Sabina Magdalena

2016	 “Chjun xi kjit’oso’an / Mujer que examina”, en Álvaro Estrada y María Sabina, 
trads., Iluminaciones, Ojarasca, no. 233, en <https://ojarasca.jornada.com.
mx/2016/09/09/iluminaciones-8918.html>, consultada el 27 de septiembre 
de 2022.

Gatti, Maurizio

2006	 Être écrivain amérindien au Québec. Indianité et création littéraire, Montreal, 
Hurtubise hmh.

Gatti, Maurizio y Louis-Jacques Dorais

2010	 Littératures autochtones, Montreal, Mémoire d’encrier.

Gill, Marie-Andrée

2016	 “Le mot Amour”, en Isabelle Duval y Ouanessa Younsi, dirs., Femmes rapai-
llées, Montreal, Mémoire d’encrier, pp. 70-75.

2015	 Frayer, Chicoutimi, La Peuplade.

Gouvernement du Québec

2021	 “Innus (Montagnais)”, julio, en <https://www.quebec.ca/gouvernement/
portrait-quebec/premieres-nations-inuits/profil-des-nations/innus-mon 
tagnais>, consultada el 25 de septiembre de 2022.

Greif, Hans-Jürgen y François Ouellet

2004	 La littérature québécoise 1960-2000, Longueuil, L’instant même.



493

Voces inauditas

dossier

Harel, Simon

2017	 Place aux littératures autochtones, Montreal, Mémoire d’encrier.

Huberman, Isabella

2018	 “‘Si ce n’est pas moi’: écrire à la jonction du soi et de la communauté chez An 
Antane Kapesh et Natasha Kanapé Fontaine”, Studies in Canadian Literature / 
Études en littérature canadienne, vol. 43, no. 1, pp. 108-127, doi: https://doi.
org/10.7202/1058063ar

Instituto Nacional de Estadística y Geografía (inegi)
2020	 “Estadísticas a propósito del Día Internacional de los Pueblos Indígenas”, 

comunicado de prensa no. 430/22, agosto, en <https://www.inegi.org.mx/
contenidos/saladeprensa/aproposito/2022/EAP_PueblosInd22.pdf>, con-
sultada el 25 de septiembre de 2022.

Kanapé Fontaine, Natasha

2018	 Nanimissuat Île-tonnerre, Montreal, Mémoire d’encrier. 
2017	 “Dans le ventre des peuples”, Relations, no. 790, junio, pp. 29-30.
2016a	 “Je suis la Femme rapaillée”, en Isabelle Duval y Ouanessa Younsi, dirs., Fem-

mes rapaillées, Montreal, Mémoire d’encrier, pp. 166-170.
2016b	 “Prologue”, en Bleuets et abricots, Montreal, Mémoire d’encrier.
2014	 Manifeste Assi, Montreal, Mémoire d’encrier.
2012	 “Les jours des feux, des tambours et des meutes”, en Laura Morali y Rodney 

Saint-Éloi, dirs., Les bruits du monde. Chronique, Montreal, Mémoire d’encrier.

Kurtness, Jacques y Caroline Hervé

2014	 Tshinanu, nous autres et moi qui appartiens aux trois Amériques, Laval, pul. 

Létourneau, Jean-François

2017	 Le territoire dans les veines, Montreal, Mémoire d’encrier.

Mathieu, Louve

2012	 “Être autochtone”, en S’agripper aux fleurs. Haïkus, Ottawa, Éditions David, 
pp. 79-81.

Mestokosho, Rita

2017	 “Lettre à Denise Brassard. 23 avril 2007”, en Laure Morali, comp., Aimititau! 
Parlons-nous!, Montreal, Mémoire d’encrier.



494	 (DOI: https://doi.org/10.22201/cisan.24487228e.2023.1.626)

Haydée Silva

norteamérica

2012	 “ Tshiuetin / Vent du Nord”, en Laura Morali y Rodney Saint-Éloi, dirs., Les 
bruits du monde. Chronique, Montreal, Mémoire d’encrier.

1995	 Eshi uapataman nukum. Recueil de poèmes montagnais, Mashteuiatsh, Piekuakami.

Morali, Laure, comp.
2017	 Aimititau! Parlons-nous!, Montreal, Mémoire d’encrier.

Paré, François

2006	 “Préface. Vers une indianité citoyenne”, en Maurizio Gatti, Être écrivain amé-
rindien au Québec: Indianité et création littéraire, Montreal, Hurtubise hmh, 
pp. 11-15.

Picard-Sioui, Louis-Karl

2005	 “Sur le sentier”, en Cercle d’écriture de Wendake, Émergence, débâcle et mots de 
givre, Wendake, Cercle d’écriture de Wendake, p. 3.

Ross-Tremblay, Pierrot

2018	 Nipimanitu / L’esprit de l’eau, Sudbury, Prise de parole.

Shan Dak 
2012	 “Écrire pour survivre ou la voie rouge du haïku”, en S’agripper aux fleurs. 

Haïkus, Ottawa, Éditions David, pp. 51-53.

St-Amand, Isabelle

2010	 “Discours critiques pour l’étude de la littérature autochtone dans l’espace 
francophone du Québec”, en Studies in Canadian Literature / Études en littéra-
ture canadienne, vol. 35, no. 2, pp. 30-52.

Statistiques Canada

2022	 “Langue. Matériel promotionnel du Recensement de 2022”, agosto, en 
<https://www.statcan.gc.ca/fr/recensement/sensibilisation-recensement/
soutien-collectivite/langue>, consultada el 25 de septiembre de 2022.

United States Census Bureau

2011	 “Native North American Languages Spoken at Home in the United States 
and Puerto Rico: 2006-2010”, en <https://www2.census.gov/library/publi 
cations/2011/acs/acsbr10-10.pdf>, consultada el 25 de septiembre de 2022.


