
159

Como hija y fiel seguidora del zapa-
tismo, hasta ese momento, nadie había 
enfrentado a la autora con las parado-
jas que genera la llamada “teología de 
la liberación” y el análisis de Nahmad 
Sittón, uno de sus guías y maestros 
académicos en Oaxaca, verdadera-
mente la sorprendió. En particular, el 
maestro recalcaba el hecho de que se-
mejante análisis crítico se ha hecho del 
indigenismo, pero no de la teología de 
la liberación.

Como bien se sabe, años antes de 
que se hablara de la teología de la li-
beración, el indigenismo fue anunciado 
y detallado en la obra Forjando Patria, 
de Manuel Gamio. El autor declaró 
concretamente que la “fusión de razas, 
convergencia y fusión de manifestacio-
nes culturales, unificación lingüística 
y equilibrio económico de los elemen-
tos sociales” eran las condiciones ne-
cesarias para que México “constituya 
y encarne una Patria poderosa y una 
nacionalidad coherente y definida” 
(Gamio, 1960: 183).

Hace varios años, en una de las 
diversas sesiones en que el 
maestro Salomón Nahmad 

Sittón revisó con la presente autora los 
avances de su investigación para la te-
sis doctoral, ella le comentó del apoyo 
que recibió del párroco de la comunidad 
Zapoteca de la región de Los Loxichas, 
donde realizaba trabajo de campo, en 
la zona serrana de la Región Costa de 
Oaxaca. Se encontraban sentados en 
la oficina del maestro en el Centro de 
Investigaciones y Estudios Superiores 
en Antropología Social (ciesas) Pacífico 
Sur, en la capital del estado. Sus pala-
bras apologéticas sobre el padre y su 
aclaración de que los sacerdotes de la 
diócesis son “teólogos de la liberación” 
causaron una reacción más interesante 
de lo que jamás se hubiera imaginado. 

ENTREVISTA CON SALOMÓN NAHMAD SITTÓN:  
APUNTES SOBRE EL INDIGENISMO Y LA TEOLOGÍA  

DE LA LIBERACIÓN

Parastoo Anita Mesri Hashemi-Dilmaghani*

Las políticas de asimilación y aculturación…  
representan en lo fundamental actitudes etnocidas  

(Ordóñez, 2002: 107).

* El Colegio de Tlaxcala. 
La entrevista f u e  realizada al maestro 

Salomón Nahmad Sittón en la ciudad de Oa-
xaca de Juárez, el viernes, 18 de febrero de 
2011, en su oficina en el ciesas Pacífico Sur.



160 Documentos

Nahmad Sittón, quien fungió como 
director adjunto del Instituto Nacional 
Indigenista (ini) por una temporada 
larga y luego como su director general 
de 1982-1983, encabezó, junto con sus 
colegas, el cambio de una política inte-
gracionista (ya reformada para conside-
rarse “participativa” durante la segunda 
etapa del indigenismo) a una política de 
autogestión y etnodesarrollo, la tercera 
y última fase del indigenismo mexicano.

Sin embargo, para el multicitado 
antropólogo, al desaparecer al ini la 
“tutela” de los pueblos indígenas pasó 
de nuevo a manos de la Iglesia, como 
en tiempos coloniales. El Estado ya no 
desempeña un papel importante en el 
apoyo al etnodesarrollo, vacío que la 
Iglesia católica siempre ha sabido lle-
nar. Además, y desde una visión crítica 
comunista, lamentó que aparte de la 
Iglesia, las organizaciones no guber-
namentales —quienes reciben finan-
ciamiento de países capitalistas— se 
encuentren entre los actores externos 
que se involucran en los proyectos co-
munitarios: “ahora el activismo político 
está en manos de las ong, financiadas 
por el capitalismo para enfrentar al 
capitalismo”. Era para él otra situación 
paradójica que enfrentan las naciones 
originarias del país, quienes aún se en-
cuentran sumergidas en una situación 
compleja de colonialismo interno.

En suma, según lo observado por 
Nahmad Sittón al momento de la entre-
vista, “llevamos diez años de retorno al 
tutelaje de los indígenas por parte de la 
Iglesia”, lo cual representa una situa-
ción “preocupante”, dado que “el tutelaje 
religioso y el fundamentalismo católico 

Lo que buscaba el indigenismo 
como política de Estado era la homo-
genización de todas las culturas del 
país para “crear” una sola “cultura” 
mestiza, donde todas las personas ha-
blaran el español, para así forjar una 
nueva patria y posibilitar la llegada de 
la modernidad y progreso para las ma-
sas marginadas. Gamio siguió la lógica 
liberal y occidental, donde un país de 
diversidades de todo tipo se converti-
ría en otro y donde todas las personas 
serían iguales ante la ley (Navarrete, 
2008: 35).

Para Salomón Nahmad Sittón, a 
pesar del daño causado por el indige-
nismo (particularmente, la disminu-
ción del uso de las lenguas maternas), 
es importante subrayar que la referida 
teoría o política siempre fue laica, en 
contraste con la naturaleza católica de 
la teología de la liberación. Siltón en-
fatizó que era sorprendente y preocu-
pante que “la antropología mexicana 
fue muy crítica del indigenismo, pero 
no de la teología de la liberación” y que 
dicha corriente de la Iglesia católica 
tenga simpatizantes incluso, entre la 
gente que es crítica de la institución 
religiosa.

De acuerdo con su forma de pensar, 
si se toman como aliados a los curas, 
“estamos perdidos de la liberación”; la 
ciencia y la razón liberan al ser huma-
no, me insistió, pero nunca la religión. 
Así, demostró lo que consideraba una 
inconsistencia desde el concepto (o 
nombre) mismo de la corriente religio-
sa, pues cómo podría hablarse de un 
proceso de liberación a través de la teo-
logía católica.



161Documentos

Bibliografía

Gamio, Manuel (1960), Forjando patria, 2ª 
ed., México, Porrúa. 

Navarrete Linares, Federico (2008), Los pue-
blos indígenas de México, México, Comi-
sión Nacional para el Desarrollo de los 
Pueblos Indígenas.

Ordóñez Cifuentes, José Emilio Rolando 
(2002), “Las demandas constitucionales 
en Guatemala y México”, en Jorge Alber-
to González Galván (coord.), Constitu-
ción y derechos indígenas, México, unam, 
pp. 93-110.

Villoro, Luis (1984), Los grandes momentos 
del indigenismo en México, México, Edi-
ciones de la Casa Chata / ciesas.

ha sido nefasto para los pueblos indíge-
nas del continente y son los aliados de 
todos los poderes económicos.”

Lo anterior le hizo reflexionar a la 
autora sobre el hecho de que los párro-
cos de la región Costa de Oaxaca han 
sido categóricos en oponerse a mega-
proyectos que ponen en grave riesgo 
la sobrevivencia misma de los pueblos 
indígenas, como es el caso de la pro-
puesta de la presa que capturará las 
aguas del río Verde de la Mixteca. Al-
gunas ong también han sido activas en 
la resistencia. ¿Se trataba de “tutelaje 
colonial” o de una solidaridad convenci-
da con la población, que, en el contexto 
oaxaqueño, sigue siendo mayoritaria-
mente católica?


