
116

MUJERES MAPUCHE WILLICHE EN PUERTO GALA 
(AYSÉN). ENTRE MERLUZAS, INGENIERÍA IDENTITARIA  

Y SOBRIEDADES FEMINISTAS SUI GENERIS

Michel Duquesnoy*

Resumen: Se revisa un grupo poblacional del mundo insular de las zonas australes de Chile, en la 
región de Aysén. Escasean los estudios antropológicos o sociológicos sobre la presencia de  
mapuche williche (mapuche del sur), quienes emprendieron ahí una migración temporal o  
permanente. Tampoco existen trabajos en torno a género en ese grupo insular. El primer objetivo 
pretende dar una aproximación analítica sobre esta presencia desde un ángulo de género con el 
que el autor evaluará la importancia de las mujeres williche en el grupo insular Gala. Recurrirá 
al concepto de feminismo sui generis. El segundo propósito se refiere al componente identitario, 
al que el grupo analizado añade el componente étnico en una región que está alejada del territorio 
ancestral williche.
	 Palabras claves: islas Gala (Chile), mujeres mapuche williche, identidad étnica, feminismo 
sui generis.

Mapuche Williche Women in Gala Port (Aysén): Between Merluzas,  
Identity Engineering and Feminist Sobrieties Sui Generis

Abstract: This is a look at a population group on the island world of the far-southern zones  
of Chile, the Aysén region. There are few anthropological or sociological studies on the pre- 
sence of Mapuche Williche (southern Mapuche) who undertook temporary or permanent  
migration there. Nor are there many studies on gender in this island group. The first objective  
is to take an analytical approach to this presence from the point of view of gender, with which  
the author evaluates the importance of Williche women in the Gala island group. I will turn  
to the sui generis concept of feminism. The second objective refers to the identity component,  
to which the group analyzed adds the ethnic component in a region far from the ancestral Willi-
che territory. 
	 Keywords: Gala Islands (Chile), Mapuche Williche women, ethnic identity, sui generis femi-
nism.

* Doctorado en Antropología, Universidad Ber-
nardo O’Higgins. Línea principal de investigación: 
etnología y políticas públicas en materia indíge-
na. Correo electrónico: michel.duquesnoy@ubo.cl

El autor desea agradecer la Universidad 
Bernardo O’Higgins, institución que financió 

en parte esta primera experiencia de campo en 
los canales del norte aisenino, lo que le permite 
presentar aquí una parte de sus investigaciones 
en torno a las mujeres mapuche williche del sur 
austral de Chile.



117Mujeres mapuche williche en Puerto Gala (Aysén)

el mapa identitario que acometemos, es 
la pertenencia a la primera o segunda 
generación de fundadores. No procura-
mos “esencializar” o estereotipar a los 
galenses. Su subjetividad no se condi-
ciona por una categoría sociocultural o 
étnica, sino que ofrece un interesante 
conjunto en (re)elaboración. Omitimos 
la variable “minoría (étnica)” como he-
rramienta analítica singular de las rela-
ciones intervecinales puesto que, de un 
lado, este conjunto poblacional es de por 
sí minoritario; de otro lado, los actores 
no revelan en sus discursos huellas de 
los estigmas “étnicos” encontrados en 
otras regiones del país. Postulamos que 
al recurrir a un componente identita-
rio étnico mapuche, parecieran añadir 
una plusvalía distintiva al bagaje iden-
titario pescador de residentes en Gala. 
En el ámbito teórico práctico, no limi-
tar la afiliación identitaria desde una 
perspectiva subalterna (étnica) neutra-
liza la tentación esencialista, dando así 
cabida a la movilidad del dinamismo 
cultural. Según Dietz y Mateos, “la ta-
rea del análisis antropológico y educati-
vo consiste en deconstruir y reconstruir 
las múltiples pertenencias y afiliacio-
nes, las ‘pertenencias híbridas’ ”2 (2008: 
46).

No se desea “etnificar” o “indige-
neizar” el mundo interrelacional del 
conjunto ni reducir el quehacer de 
las mujeres mapuche williche dentro 
de una camisola indígena. Sería negar 
una evidencia: no existen razones para 
homogeneizarla usando categorías 
administrativas o (seudo)científicas. 

2 Concepto citado por Dietz (2008), tomado 
de Mecheril, 2003.

Introducción

El mundo insular de las zonas aus-
trales chilenas (aquí un grupo 
insular de la Región de Aysén) 

carece de estudios sobre la presencia 
Mapuche Williche. La historia de Puer-
to Gala y su desarrollo relacionado con 
el auge de la pesca fueron investigados 
en los trabajos de Brinck (2011), Díaz 
y Morales (2012) y Saavedra (2011). 
Existen algunos informes en torno a 
planes de desarrollo regional a cargo 
del Gobierno regional (1995) y varios 
manuales turísticos (2014).

El primer objetivo aspira a propor-
cionar una aproximación analítica de 
esta presencia desde un ángulo de gé-
nero. Las mujeres williche tienen una 
importancia notable en las islas del gru-
po Gala. Para realizar esta afirmación 
tomo como base una estancia corta (fe-
brero de 2015), cuya intención era reco-
pilar información de fuentes primarias, 
historia oral y conversaciones libres con 
una veintena de habitantes,1 sin im-
portar su declarada (a)filiación étnica. 
Estos fundamentos alimentan nuestros 
incipientes análisis e hipótesis y comple-
tan otros trabajos (Duquesnoy, 2015a, 
2015b y 2015c) sobre mujeres williche. 

El segundo propósito se refiere al 
componente identitario. Es decir, a la 
suma de lo étnico dentro de unidades 
en apariencia simples: chileno(a), insu-
lar, pescador(a), hombre, mujer, resi-
dente permanente o no. Recalquemos 
que un elemento imprescindible para 

1 Agradecemos a Gloria, Marbi, Sandra, Xi-
mena, Blanca, Juan, Álvaro, Amaro, Dagober-
to, Mario y Ladiseo. 



118 Michel Duquesnoy

ticios de una interculturalidad cen-
trada en la bisagra entre dos esferas 
de vida: la sociocultural mapuche y la 
sociocultural chilena. Visitar el grupo 
insular Gala permite conocer cómo, en 
aldeas lejanas, las mujeres organizan, 
reinventan e idean su “etnicidad” con 
creatividad y dilemas. Es notable que 
la mayoría de ellas son originarias 
de la provincia de Chiloé o de Llanqui-
hue, dos de las cuatro que componen la 
Región de los Lagos. 

En definitiva, como todos los es-
tudios sobre la construcción identita-
ria, éste presentará insatisfacciones. 
Esperamos no haber traicionado este 
peculiar mundo de vida. 

Determinación teórica que obliga a 
considerar la diversidad intrínseca 
de este mundo insular. Este universo 
actúa como un sistema en el que cual-
quier elemento, sustraído o añadido, 
modifica al conjunto. 

Tal como se aclara, los objetivos de 
este artículo, se inscriben en el marco 
más amplio de una investigación que 
el autor realiza sobre el quehacer po-
lítico cultural femenino williche en la 
Décima,3 en particular en los inters-

3 Desde las propuestas teóricas de Bidaseca 
y Vázquez, s.f. y 2011; Espinosa, 2009; Men-
doza, 2006 a, Lugones, 2011; Paredes, 2008; 
Segato, 2010.

© Dirección de Comunicación, Universidad Bernardo O’Higgins.



119Mujeres mapuche williche en Puerto Gala (Aysén)

efecto, si nuestra interpretación es co-
rrecta, asistiríamos no tanto a una rei-
vindicación territorial material, sino a 
una revalorización étnica acompañada 
de un deseo de reapropiación de los ele-
mentos culturales mapuche olvidados, 
tales como lo comentaron nuestras in-
formantes, la celebración de un We Tre-
pantu (“año nuevo” mapuche, solsticio 
de invierno) o una aproximación a la 
compleja cosmovisión mapuche. “Para 
conocer y rescatar nuestras raíces, nos 
agrupamos por varias razones”. Con 
el objetivo de retomar la distinción de 
Castells (1999), asistiríamos a una 
estrategia identitaria proactiva im-
pulsada por un proyecto y una imagen 
de sí mismos, más que defensiva, in-
citada por un afán de sobrevivencia.5 
No obstante, si consideramos que gran 
parte de los residentes mapuche de 
Gala provienen de horizontes situados 
en la Fütawillimapu, es decir, de terri-
torios que sí han sufrido expulsiones 
y estragos cuyos recuerdos avivan la 
memoria, vale preguntarse en qué me-
dida su reminiscencia activa la revalo-
rización indicada. Con Reguillo (2000: 
80) coincidimos en que, “visto desde los 
territorios de la exclusión el silencio fue 
una forma de defensa, una manera de 
sobrevivir al estigma, una manera 
de preservar la diferencia”, por lo tan-
to, sería útil evaluar el grado ocasional 
de identidad defensiva inmiscuida den-
tro de la proactiva. Eso revelaría una 
ingeniería identitaria fundamentada 

5 No será anecdótico el hecho de que nuestra 
visita y toma de contactos con la isla fueron una 
respuesta a una petición explícita de “recibir a 
un antropólogo que trabaja mapuche”.

Puerto Gala

El grupo Gala, conformado por cin-
co pequeñas islas (Gala, Toto, Chita, 
Ronchi e isla Núñez o Sin Nombre), se 
encuentra a pocas millas del continen-
te, entre los fiordos de los canales Jacaf 
y Moraleda, vecino septentrional de la 
isla Magdalena (noroeste de Aysén). 
Son “islas con personalidad”, afirma 
una guía sobre la Patagonia Insular 
(ciep, s.f.: 68). 

Puerto Gala es un pueblo isleño 
compuesto sólo por pescadores arte-
sanales, agrupados en caletas según 
su lugar de origen, que singulariza 
una historia corta, aunque profunda, 
que alcanzó en un lapso de tres déca-
das un alto nivel de organización. Un 
hecho determinante es que ahí “todas 
las actividades socioculturales […] 
está[n] ligada[s] totalmente al mar” 
(Díaz y Morales, 2012/2013: 155). Sus 
residentes actuales, se manifiesten o 
no de ascendencia williche, no ocupan 
un territorio tradicional reivindicado 
como ancestral, pese a la presencia de 
un osario en el que miembros de una 
cultura muy antigua depositaron sus 
difuntos. Este cementerio está situado 
en una cueva alejada de Gala, a unas 
millas marítimas.4 Por lo tanto, no pre-
sentan demanda territorial. La revalo-
rización cultural incipiente por parte 
de algunos residentes es simbólica. En 

4 La presencia de culturas antiguas es confir-
mada por los numerosos conchales encontrados 
en las islas de Aysén (ciep, s.f.: 68). Las discusio-
nes en torno al origen de objetos encontrados en 
la zona del canal Jacaf intentan determinar si 
pertenecen a grupos cazadores recolectores te-
rrestres o marítimos (Reyes, 2010). 



120 Michel Duquesnoy

económica vivido por Chile desde la 
dictadura militar y acentuado por los 
gobiernos democráticos asumidos des-
de 1990” (Núñez et al., 2014: 7). 

Debido al agotamiento de las re-
servas pesqueras, hoy radican en el 
lugar unas 20 familias (cien personas) 
y se suman cerca de 60 más (unas 240 
personas en total) cuando las condi-
ciones estivales permiten una estadía 
de unos meses al año. Los residentes 
observan el futuro de su localidad con 
aprensión acentuada por la creciente 
escasez de la merluza (Brinck, 2011). 
La localidad fue registrada con legi-
timidad el 21 de agosto de 1999 como 
pueblo adscrito a la comuna de Cisnes. 
Es el último pueblo reconocido por el 
Estado chileno. 

Los sucesivos comités vecinales 
lograron obtener servicios indispensa-
bles para mejorar sus condiciones de 
vida: posta de salud (con dos paramé-
dicos permanentes); centro preescolar 
y escuela primaria completa; planta 
generadora de energía eléctrica y red 
de pasarelas que permiten caminar 
entre los varios puntos de las caletas. 
Un puente metálico seguro une las dos 
islas principales Toto y Ronchi. La ca-
leta de la isla Sin Nombre es accesible 
sólo por medio de las pangas, vehículos 
imprescindibles para la pesca y la mo-
vilización. Hasta la fecha este pueblo 
carece de disponibilidad directa y pro-
pia del recurso hídrico potable y de un 
procedimiento adecuado para los resi-
duos, debilidades señaladas en 1995 
(Diagnóstico..., 1995: 55). 

Como en otras zonas de Aysén o de 
Chiloé en las que su impacto aflora la 
leyenda, la figura del sacerdote Anto-

en la movilización de “adscripciones es-
tratégicas” (Morong, 2016) nunca aleja-
das de evaluaciones “oscilando siempre 
entre la desaparición como grupos so-
ciales diferenciados y su adaptación a 
las nuevas condiciones” (Uribe, 2011: 
168-169). En suma, asistimos a un in-
tento de estrategias identitarias por las 
que tanto el grupo como “el sujeto trata 
de defender su existencia y su visibili-
dad social, al mismo tiempo que busca 
su coherencia” (Escudero, 2005: 54).

Los asentamientos humanos per-
manentes se remontan a 1984, cuando 
empezaron a llegar varios pescadores 
en busca de espacios marinos ricos en 
mariscos, merluzas y congrios, cuya 
importante demanda para la exporta-
ción aseguraba ganancias apreciables. 
Según documentos de diagnóstico, 
pese a las condiciones materiales pre-
carias (“casas” de lona, sin piso y sin 
comodidades) aliadas a las ingratitu-
des climáticas y a las “drásticas restric-
ciones físico-geográficas que limitarían 
toda posibilidad de crecimiento y desa-
rrollo urbano” (Diagnóstico…, 1995: 
41), la buena coyuntura pesquera fa-
voreció la llegada continua y masiva 
de pescadores gozando del llamado 
“boom de la merluza”. Esta fiebre ge-
neró el saqueo de los fondos marinos. 
Varios pescadores eligieron este lugar 
para asentarse en definitiva sin aban-
donar su residencia en sus lugares de 
origen. Llegaron durante dos decenios 
familias chilotas y puertomontinas. Se 
menciona una familia originaria de la 
región de Bío Bío. La explotación inten-
siva de las riquezas haliéuticas en los 
canales aiseninos marcará un hito en 
el “creciente proceso de liberalización 



121Mujeres mapuche williche en Puerto Gala (Aysén)

de trashumancia marítima no es ajena 
a este hábito. Este escenario subraya 
que la existencia de un potencial real 
de cohesión y convocatoria determina-
rá los vínculos vecinales cualesquiera 
sean sus objetivos. A la par, una plaga 
nefasta en tan reducida concentración 
humana reside en lo que sus habitantes 
deploran como “envidia, individualismo 
y egoísmo”. De hecho, el obstáculo más 
perceptible en las relaciones vecinales 
y la marcha favorable de la Asociación 
“Lafkenche” se encuentra en las ten-
siones entre la primera y la segunda 
generación de residentes permanentes. 
Los contactos se caracterizan, dice 
Gloria, por “el cada quien de su lado 
y mucha desunión e individualismo”. 
Díaz y Morales denuncian los “tiempos 
peligrosos y además bastante violentos” 
que caracterizaron las dificultades de 
todo tipo encontradas en los primeros 
momentos de la radicación permanente 
en el lugar generando “relaciones so-
ciales […] siempre al filo [con el fin de] 
evitar el contacto con la gente y tratar 
de alejarse de los problemas [hasta] en-
contrar un grupo en donde la protección 
estuviera asegurada” (Díaz y Morales 
2012/2013: 156). 

En el presente las relaciones son 
más reguladas. No obstante, como lo 
expresamos a nuestros interlocutores, 
parecería que todos quisieran tener el 
honor de ser uno de los “padres fun-
dadores” del pueblo. “Hay, continúa 
Gloria, dos maneras de hacer y querer 
hacer las cosas. Eso genera tensiones”. 
Si, como pretende Martín, “el pulso de-
mocrático de una sociedad […] se mide 
[…] por esa otra dimensión de la demo-
cracia que habla del compromiso cívico, 

nio Ronchi (1930-1997) (Hormazábal, 
2008), tuvo un papel irremplazable en 
la formación de la aldea y en la con-
solidación de un referente socioidenti-
tario todavía fuerte entre los galenses 
de la primera generación (1984-1995 
aproximadamente). Este religioso, por 
su carisma y humanitarismo, contri-
buyó a cementar muchas localidades 
isleñas. 

Desafíos de la Asociación 
Indígena “Lafkenche”

La Asociación Indígena “Lafkenche” 
(gente del mar) se compone de 29 so-
cios (17 varones y 12 mujeres). Creada 
en 2011, tiene personalidad jurídica 
registrada por la Corporación Nacio-
nal de Desarrollo Indígena (Conadi); 
sin embargo, carece de organización 
real y esta debilidad compromete su 
potencial. Quizá un liderazgo más em-
prendedor llevaría adelante al grupo, 
como lo reconocieron las informantes. 
No obstante, la esperanza de recibir 
los apoyos proporcionados por la insti-
tución gubernamental es alta ya que 
podría “incentivar a las mujeres y po-
tenciar sus habilidades”, opina Sandra. 

El número de miembros es mínimo. 
Son más los mapuche no afiliados a la 
asociación, por estar en otras latitudes 
y alegar varios pretextos: desinterés, 
falta de tiempo, negación de autorre-
conocimiento, etcétera. Otra dificultad 
que sin duda aminora la capacidad de 
convocatoria de la incipiente asocia-
ción, es el hecho de que varios miem-
bros residentes, durante los meses 
inhóspitos del invierno austral, transi-
tan en otras partes del país. Una suerte 



122 Michel Duquesnoy

vés de la pesca o de la industria sal-
monera presente en estos amplios 
canales, así como el lugar de origen 
y la conciencia más o menos desarro-
llada y valorada de las raíces étnicas. 
Ello justifica una serie de interseccio-
nalidades condicionadas por la margi-
nalidad (geográfica, genérica, política, 
laboral, etcétera).6 Cada uno de estos 
componentes contribuye a la formación 
de un determinado tipo de individuo: 
isleño(a), pescador(a) artesanal —como 
eje principal del discurso identitario—, 
con un eventual toque étnico todavía 
emergente. 

En cuanto al concepto de intersec-
cionalidad, que conoce un sugestivo 
auge en las discusiones feministas —so-
bre las que puede consularse Zapata et 
al. (2013)—, sea para refutar su rele-
vancia, o al contrario, para defenderlo, 
su utilización en las discusiones no 
parece remontarse a más de 30 años. 
De hecho, no existe una definición 
decisiva. Sin embargo, esta noción 
se “explora cómo los diferentes ejes 
de diferencia se articulan en niveles 
múltiples y crucialmente simultá-
neos en la emergencia de modalidades 
de exclusiones, desigualdad y forma-
ción de sujetos específicos en un con-
texto” (Brah, 2013: 16). 

Para volver a las mujeres de Gala, 
Marbi, primera generación, señala: 
“estamos ahora en los pañales… Con-
sideramos que [agruparnos] es la única 

6 Descartamos una marginalidad económi-
ca inexistente en este grupo isleño. Si las condi-
ciones de vida y de trabajo son complicadas, no 
existe situación de vulnerabilidad económica 
debido a los “buenos” sueldos generados por la 
pesca.

del sentimiento de implicación en las 
decisiones cotidianas sobre las cosas 
públicas” (2006: 80), nosotros tememos 
a priori que tal pulso podría asfixiar-
se por deterioro de un latido suficien-
te si las mujeres mapuche no logran a 
tiempo avivar un contramovimiento 
que neutralice la amenazante entropía 
relacional de la vecindad galense. Es 
probable el quiebre parcial de la fuente 
principal de ingresos —la pesca—, lo 
que constituye un motivo de desmoti-
vación capaz de amenazar la pesca ar-
tesanal, que enfrenta la concurrencia 
de la pesca industrial asalariada. “Los 
habitantes se encuentran desorienta-
dos respecto de cuál es el futuro para 
el pueblo”, precisa Flavia. En este con-
texto incierto se vislumbra hasta qué 
punto esas microscópicas aldeas insu-
lares están atacadas por el macrosiste-
ma capitalista global. Los conflictos y 
prejuicios personales, usuales y lesivos, 
debilitan. En opinión de Flavia, cues-
tionan el potencial inclusivo de “esta 
localidad tan pequeña”. Por otro lado, 
Puerto Gala, como pueblo de reciente 
conformación, carece de una historia 
en la mediana o larga duración. Eso 
conlleva a que sus habitantes desco-
nozcan posibles “proyectos deliberados 
de construcción y/o reconstrucción del 
orden social” (Saavedra, 2011: 214), si-
tuación que los obliga a pensar en un 
incierto porvenir cercano y demostrar 
desde ahora una creatividad económica 
y cultural sostenida. 

Con todo, Gala presenta una for-
ma específica de identidades creadas 
alrededor de una diversidad contex-
tualizada por el medio ambiente, los 
recursos económicos obtenidos a tra-



123Mujeres mapuche williche en Puerto Gala (Aysén)

“Movimientos” indígenas, 
asunciones “feministas” y 
mujeres mapuche williche

La década de 1970 vio surgir grupos 
subalternos cuyas reivindicaciones de-
nunciaron el estado de sumisión que 
varios siglos de ideologías imperialis-
tas habían reducido. “Movimientos” 
indígenas y corrientes “feministas”, 
fecundos en sus matices, surgen en 
las ágoras reivindicativas. En la re-
gión, las dictaduras militares atarea-
das en la aplicación escrupulosa de los 
dictados del Consenso de Washington 
generaron el desmantelamiento del 
Estado. El paso siguiente fue la instau-
ración de un ámbito político competiti-
vo en el que los países emprendieron 
su transición democrática. Inmersas 
en este escenario, las agrupaciones 
indígenas adaptaron formas activas 
de movilización y métodos a favor del 
respeto de su singularidad y situación 
de vulnerabilidad. 

Estas organizaciones nunca pre-
sentaron entre sí una estricta homo-
geneización pese a la persistencia de 
reivindicaciones que las unieron en el 
fondo, como son el territorio, el reco-
nocimiento de sus culturas y, en cier-
to grado, su autonomía. Sin embargo, 
el conjunto de sus proyectos políticos 
se fracturó con el amplio abanico de 
posibilidades que oferta el juego demo-
crático en cuanto a sus relaciones des-
de y con el Estado o en las contiendas 
que agitan los partidos políticos. Esta 
oferta dio un golpe fatal al ensueño 
de cohesión que les hubiese permitido 
construir un plan común y transfron-
terizo.

manera de hacer valer nuestros dere-
chos”. Flavia estima que agruparse 
servirá “para rescatar y dar a conocer 
como corresponde […] nuestros antece-
sores en esta tierra”. Apreciemos que 
el referente a los antecesores incluye 
hasta los prehistóricos canoeros, cuyos 
vestigios son presentes. “También que-
remos acordarnos de ellos”, puntualiza 
Ximena. 

No obstante, el “toque étnico” al que 
aludimos podría revelar una estrate-
gia deliberada de un embrionario pro-
yecto económico con raíces culturales. 
El hecho de hacerse “reconocer como 
comunidad indígena” posibilita la ca-
nalización de fondos y beneficios para 
fortalecer la “identidad mapuche”. Las 
mujeres apuestan que sería un polo 
turístico de interés junto con el gran 
potencial estético del entorno insular; 
varias de ellas imaginan convertir la 
zona en espacios abiertos al turismo 
ecológico de aventura en el que los visi-
tantes convivirían con los habitantes y 
compartirían sus actividades. Sandra 
espera que les permitirá “desarrollarse 
profesionalmente y potenciar nuestras 
habilidades [como mujeres]” y poder 
implementar “talleres para desarrollar 
actividades manuales y culturales a la 
vez que adquirir conocimientos ances-
trales”. 

Si esta hipótesis se averiguara, los 
galenses de origen mapuche williche 
de ambas generaciones estarían sem-
brando los gérmenes de una futura 
fuente de ingresos que les permitiría 
no depender en su totalidad de los 
recursos marítimos. Existen varios 
proyectos que parecen más sueños que 
posibilidades. 



124 Michel Duquesnoy

Proponemos enseguida unas re-
flexiones breves sobre el “feminismo” a 
la luz de una percepción indígena.

La teoría feminista, en sus vastas 
ramificaciones históricas, ha alimenta-
do numerosas discusiones, polémicas, 
posibilidades, desencuentros y enrique-
cimientos. No se pretende aquí sinteti-
zar estas cuestiones. Más bien se trata 
de realizar una apreciación sumaria 
sobre el problema de una definición 
mínima del concepto “feminismo”. La 
literatura especializada no la ofrece 
con claridad, pero las teorías parecen 
convenir en que “feminismo” remite al 
complejo “mujer”. Collin (2014) sugiere 
con prudencia que “ ‘feminismo’ es un 
movimiento problemático que es a la 
vez político, cultural e intelectual, que 
se afirmó en el último tercio del siglo xx 
dentro de la sociedad occidental para 
extenderse luego, so formas diversas, a 
todas las regiones del mundo”. 

En un registro binario varón versus 
mujer, De las Heras (2009: 46-47) es-
tima que el feminismo es “toda teoría, 
pensamiento y práctica social, política 
y jurídica que tiene por objetivo hacer 
evidente y terminar con la situación 
de opresión que soportan las mujeres”. 
Por su parte, Facio alude a la difícil 
noción de patriarcado: “El movimiento 
feminista como el conjunto de los mo-
vimientos y grupos sociales que desde 
distintas corrientes del feminismo lu-
chan por el fin del patriarcado” (1999: 
202); ambas aproximaciones son res-
trictivas en el sentido de que circuns-
criben la acción femenina y feminista 
en un dicotómico y sexualizado mar-
co hombres versus mujeres, es decir, 
dentro de un indeterminado margen 

En este contexto, muy esquematiza-
do, las mujeres indígenas emprenden 
una labor de resignificación identita-
ria bajo la bandera de la singularidad 
étnica en conjunto con la de su seme-
janza genérica. De esa manera llega-
ron poco a poco a diferenciarse de las 
sociedades mayoritarias, en las que se 
ven inmersas, y de los movimientos 
feministas eurocentristas sospechosos 
de enarbolar un intelectualismo ajeno 
a sus realidades. Más que un rechazo, 
adoptaron un discurso de reflexión y 
diálogo, cuando se pueda, con la acade-
mia. Muchas de las mujeres williche 
entrevistadas en el conjunto Gala y 
en otras partes de la Fütawillimapu, 
podrían aceptar sin mucha restric-
ción la definición que Julieta Paredes 
propone del feminismo, que ello define 
como: “la lucha y la propuesta política 
de vida de cualquier mujer en cualquier 
lugar del mundo, en cualquier etapa de 
la historia que se haya revelado ante el 
patriarcado que la oprime” (2008: 7). El 
problema real consiste en identificar qué 
es el patriarcado y, en consecuencia, si 
las mujeres aceptan como tal su existen-
cia entre sus grupos de (a)filiación y, en 
definitiva, si participan en un proceso 
de lucha en su contra. De hecho, confor-
me con Paredes, nuestras informantes 
no se sienten confrontadas a los hom-
bres, sino que actúan en conjunto como 
“mujeres y hombres en relación a la 
comunidad” (2008: 8). Ximena, afirma 
que “los varones de la isla apoyan a sus 
mujeres y aprecian sus objetivos”; para 
ella, sentirse feminista “significa ser 
autosustentable [y tener] independen-
cia en derechos de opinar y realizarse 
como persona”.



125Mujeres mapuche williche en Puerto Gala (Aysén)

periencia de ser mujer se da de forma 
social e históricamente determinada” 
(Bairros, 1995: 146). 

Contrastando las limitantes que 
muchas mujeres indígenas emiten, 
¿puede evitarse hablar de feminismo 
si no hay una denuncia explícita de 
opresión de las mujeres? En efecto, 
como sugiere Alejandra Leighton, “el 
centro del movimiento es precisamente 
romper con una situación de jerarquía, 
opresión y machismo” (comunicación 
personal). Ahora bien, aislemos dos vir-
tualidades en las discusiones en torno 
al feminismo: una sería ubicar el lugar 
de origen del fenómeno en Occidente y 
la segunda sería considerar los aportes 
periféricos alejados de preocupaciones 
que se notan eurocentristas. El méri-
to de cualquier feminismo consiste en 
señalar las confluencias sociales que 
lo sustentan, las de carácter político, 
cultural e intelectual, las que emergen 
en el nivel individual y colectivo. Pues 
contribuyeron a la inducción de cam-
bios profundos de mentalidad en nu-
merosas sociedades contemporáneas, 
quizá a “la reinvención de las mujeres 
y de los hombres fuera de los patrones 
que establecen la inferioridad en rela-
ción con el otro” (Bairros, 1995: 148). 

Creemos posible inferir que, en pri-
mer lugar, las mujeres se afirmaron 
como sujetos y agentes imprescindibles 
en los acaecimientos de sus pueblos a la 
par que responsables en los destinos de 
sus cuerpos y decisiones. De ahí asu-
mieron una postura crítica en torno a 
la doble estigmatización de ser mujeres 
e indígenas: subordinadas a la cultura 
hegemónica y a un sistema patriarcal 
autóctono que cuestionan desde los 

singularizado por la opresión —y sólo 
ésta—. Cumes (2009: 32) denuncia 
ciertas vertientes del feminismo que 
plantean que “todas las mujeres tienen 
las mismas problemáticas […] y que to-
dos —como género— tienen una lucha 
exclusivamente contra el patriarcado”. 
Para Valcárcel (1995: 3), como pilar im-
prescindible de cualquier democracia, 
“el feminismo es el opuesto absoluto al 
machismo”, entendido como “tradición 
política moderna, igualitaria”. Eso 
parece hipostasiar una jerarquizada 
condición femenina dentro de una úni-
ca dimensión de subordinación pasiva 
y limitar sus facultades de resisten-
cia y creatividad política, las que en 
el peculiar contexto histórico-cultural 
mapuche se han visto orquestadas 
tanto por los varones como por las mu-
jeres, en una lógica que aglutina las 
demandas de todo un pueblo. Nuestra 
perspectiva coincide con la de Mouffe 
(2001: 7), quien argumenta que “no 
hay razón para que la diferencia sexual 
tenga que ser pertinente en todas las 
relaciones sociales”. 

Las notificaciones anteriores no 
descartan los repartos cuestionables 
de poder y de dominación asimétrica 
entre hombres y mujeres dentro de los 
pueblos indígenas, no se limitan a este 
aspecto puesto que dentro de la multi-
plicidad de culturas, lugares geográfi-
cos, condiciones sociales, ideológicas, 
históricas y simbólicas, los contingen-
tes de mujeres viven de maneras dife-
rentes, hecho que cuestiona la “falaz 
[…] universalidad de una forma de ser 
mujer, levantando una única bandera 
de liberación” (Cumes, 2009: 34). “No 
existe una identidad única, pues la ex-



126 Michel Duquesnoy

En segundo lugar, al reclamar al-
ternativas concretas a su postura de 
discriminación tanto a sus comunida-
des como a las sociedades mayoritarias, 
aprendieron a valorar su importancia 
y analizar su potencial como agentes 
en la organización de la reivindicación 
por su género, así como por la identidad 
propia, lo que fortaleció su autoestima 
como mujer y como indígena. Esta do-
ble exclusión fue un terreno fértil para 
su empoderamiento y cordura, creó 
una intensa preocupación acerca de 
su sexualidad, cuerpo y eventos clave 
del ciclo natural femenino. He aquí el 
lugar donde se polemiza con frecuencia 
la clamada complementariedad7 entre 
hombres y mujeres. Ésta podría contra-
rrestar el autoritarismo machista de los 
varones, violentos y explotadores, que 
relegan a las mujeres al espacio domés-
tico, desde el cual no agitarán el temido 
espectro de la desunión, y amenazar la 
unidad a la que aspira un movimiento 
indígena único. 

Otro problema es la desproporción, 
en la política pública regional y nacional, 
entre el número de mujeres activas en 
sus comunidades, de un lado, y de otro, 
en el seno mismo de las instituciones 

7 Complementariedad no significa igualdad. 
En las sociedades originarias, la complementa-
riedad es un dado natural y simbólico. Implica 
que los hombres y las mujeres tienen sus activi-
dades propias. Este legado “tradicional” funda-
menta las propuestas tipo feministas de las 
mujeres indígenas. No consideran la domina-
ción masculina y el patriarcado como rasgos 
propios sino como un “sistema condicionado his-
tóricamente” (Śniadecka-Kotarska, 2013: 162) 
que ha relegado a todos los indígenas a un lugar 
periférico, provocando que las mujeres padez-
can relaciones de género asimétricas. 

propios criterios culturales. En am-
bos sentidos, iniciaron una dinámica 
de reflexión todavía en movimiento 
acerca de la estructura de sus poderes 
deconstruyendo las armazones concep-
tuales y prácticas de los sistemas que 
sustentaron su negación práctica de 
la “cosa pública”. En este sentido, es 
válido el concepto de empoderamiento 
entendido como “proceso para cambiar 
la distribución del poder”, o sea “una 
nueva concepción del poder” (Palomo, 
2006: 244). 

Si existe algo parecido a un feminis-
mo indígena, será plural, heterogéneo 
y fundamentado en una riqueza abun-
dante de silencios, cuestionamientos, 
alcances y fracasos. Y, en general, en 
un presumible recelo y desconocimiento 
de las discusiones académicas feminis-
tas “blancas”. Es permitido afirmar que 
en la actualidad las mujeres indígenas 
implícitas en el quehacer político de sus 
pueblos y en el espacio colectivo, se vol-
vieron elementos claves en los ámbitos 
jurídico-políticos regionales, nacionales 
e internacionales, sin mencionar su 
indiscutible importancia en las rela-
ciones internas de sus comunidades, 
donde aseguran un rol genérico como 
agente político intercultural de primer 
valor. En consecuencia, sus propuestas 
feministas sui generis establecen una 
invitación alterna a pensarse como mu-
jeres (en todos sus aspectos) en relacio-
nes dinámicas inmersas en complejos 
ambientes contrarios. Por ejemplo, son 
varias las categorías —intersecciona-
lidades— opresoras, raza, clase, edad, 
etcétera, en la construcción (y defini-
ción) de la identidad genérica (Lugones, 
2011). 



127Mujeres mapuche williche en Puerto Gala (Aysén)

en otro momento. Conscientes de esta 
peculiaridad insular e histórica, en-
tienden organizarse “no por el recono-
cimiento de una cultural esencial, sino 
por el derecho de reconstruir, confron-
tar o reproducir [su] cultura […] en el 
marco de sus propios pluralismos in-
ternos” (Hernández, 2001: 13; cursivas 
añadidas). 

Pese a esas premisas confortado-
ras, ninguna de las entrevistadas, en 
el contexto peculiar de Puerto Gala, se 
distingue como líder, entendiendo este 
concepto como “aquellas personas que, 
en principio, son aceptadas y reconoci-
das por la comunidad como dirigentes 
que condensan […] la historia, la cul-
tura, la memoria, la política y la lucha 
propia” (Sandoval, 2009: 16). En conse-
cuencia, pese al riesgo de la exagera-
ción, la apropiación del sentir mapuche 
williche local es todavía tan novedosa 
que coarta un liderazgo suficiente para 
proporcionarle la energía distintiva de 
las comunidades hermanas del territo-
rio histórico de los williche.

Una lawentuchefe (yerbatera) de 
Río Bueno (Región X), resume de ma-
ravilla el despertar de las mujeres: 
“Las mujeres mapuche tienen de nue-
vo mucha fuerza porque la tierra nos 
llama. Nosotras somos mujeres como 
la mapu”. Este comentario, hecho a 
más de 600 kilómetros de Puerto Gala, 
reviste un impacto real entre las muje-
res ayseninas. Ese sentir se ha vuelto 
inquebrantable, aunque pueda expre-
sarse con otra intensidad. En nuestra 
opinión, el aislamiento de las mujeres 
galenses (así como de sus compañeros) 
podría ser un factor, si no de desunión, 
al menos sí de debilitamiento, capaz de 

donde se acuerdan las decisiones que 
suelen afectarlas. Si se registra un 
notable incremento de la participación 
de las mujeres mapuche williche en 
las instancias tradicionales de con-
sulta y discusión, queda extraña su 
casi ausencia en los espacios políticos. 
Esta inconsistencia se fundamenta 
con seguridad en cierto machismo ac-
tivo en las estructuras mapuche —y 
chilenas— junto con una probable 
falta de práctica para operar a niveles 
superiores en los asuntos públicos. Sin 
embargo, se está desarrollando poco a 
poco una conciencia genérica propicia 
a cambios positivos. De un lado, las 
mujeres adquieren una experiencia 
organizativa positiva, favorable al for-
talecimiento de su autoestima y empo-
deramiento genérico, y de otro lado, sin 
desdeñar los objetivos generales pro-
pios de la militancia general del pue-
blo mapuche, aprenden a diseñar una 
agenda genérica distintiva. Una carac-
terística sugestiva es la horizontalidad 
en el diálogo y la “democreatividad” de 
sus propuestas discutidas y concorda-
das durante pacientes sesiones de con-
sulta y participación. 

Esta última aseveración es una 
clave que abre matices propios de un 
feminismo genuino, impulsado por las 
mujeres williche. Tiene, como tantas 
iniciativas a cargo de las mujeres indí-
genas, “esta capacidad de reconocer 
diferencias y franquearlas, no homoge-
neizando a las interlocutoras y menos 
a las iniciativas que las involucrarían” 
(un-instraw, 2006: 9). Constatación 
también aplicable a las mujeres de 
Puerto Gala en razón de sus diversos 
componentes identitarios subrayados 



128 Michel Duquesnoy

“urbana”, eso “implica distintas formas 
de comprensión de su condición y nue-
vas formas de plantear demandas rela-
cionadas” (Jelin, 1997: 202) acordes con 
sus realidades. Esta diversidad de es-
cenarios genera agendas y estrategias 
identitarias y políticas originales que 
articulan demandas específicas. 

Sin duda, asistimos a “una afirma-
ción del derecho a mantener su pro-
pia forma de vida y su propia cultura” 
(Jelin, 1997). Se postula que, en esta 
labor intensa y constante, las mujeres 
williche innovan un discurso “femi-
nista” original, diferente de aquellos 
occidental-céntricos acoplados a sus 
singulares modos de pensar y organi-
zar. Eso es, un “otro” feminismo, o un 
“feminismo de las márgenes” (Bida-
seca y Vazquez, s.f.: 14). Aunque ellas 
expresen dudas y renuencias a afiliar-
se a un feminismo entendido como la 
denuncia de “su situación de opresión 
y [vindicación a favor de] la igualdad 
entre los sexos” (de las Heras, 2009: 
45). Inscriben sus aportaciones en una 
lógica de complementariedad entre gé-
neros. 

Hoy día, conforme a los estudios 
post y decoloniales, se entrevé la nece-
sidad de descolonizar el pensamiento 
en general (Mignolo, 2009; Rivera, 
2004) y el feminismo en particular 
(Bidaseca y Vazquez, 2011; Lugones, 
2011). Escenario que genera nuevas 
formas y contenidos de conocimiento, 
de los que la teoría feminista latinoa-
mericana se enriquece merced al apor-
te de las mujeres indígenas (Gargallo, 
2012). Así, pese a un cuestionamiento 
decidido por parte de ciertas mujeres 
indígenas, alimentan debates prolijos 

agotar la sed de etnicidad que incentiva 
la incipiente organización Lafkenche. 

¿Una corriente “feminista”  
sui generis?

¿Por qué sui generis? La razón prin-
cipal se fundamenta en el alcance re-
lativo del concepto “feminismo” entre 
las mujeres williche. Es un desafío 
intelectual confrontar la teoría femi-
nista actual aparecida en las regiones 
periféricas (Bidaseca y Vásquez, 2011; 
Espinosa, 2009; Gargallo, 2012; Lugo-
nes, 2011; Mendoza, 2006a) con lo que 
ellas viven, dicen de su percepción “del” 
feminismo académico, blanco, eurocen-
trado, etcétera (Duquesnoy, 2015c). Es 
otro reto contrastar los paradigmas 
del pensamiento occidental con los 
valores mapuche (Vera, 2014). En con-
secuencia, por sui generis entendemos 
neutralizar sin perfección, los efectos 
indeseados de la atribución forzosa de 
una apreciación que no reflejaría la 
originalidad del pensamiento y praxis 
propios de las mujeres williche. 

Para llegar a un nivel afín a su rea-
lidad, se considerará que las situacio-
nes, oportunidades y trabas locales a 
lo largo y ancho del inmenso territorio 
que recorremos impiden una uniformi-
dad teórica relativa a una hipotética 
corriente feminista mapuche. Al entre-
ver la viabilidad teórica de su genuino 
avance forjado en un pensamiento, una 
práctica y un discurso, nos obliga a 
considerar sus diferencias intrínsecas 
dentro de una misma zona. Porque la 
realidad vivida e internalizada tanto 
por la mujer “rural” como por la “insu-
lar” no puede ser igual a la de la mujer 



129Mujeres mapuche williche en Puerto Gala (Aysén)

señalamos que la misma se inscribe 
en la lógica de la complementariedad 
entre el sexo masculino y el sexo feme-
nino, sobre la que las propias mujeres 
enarbolan con prudencia su discurso. 
Expresión capaz de demostrar que la 
pretensión universalista del discurso 
sobre las “otras”, propio de los femi-
nismos hegemónicos, no tiene cabida. 
Un feminismo sui generis genera un 
significante efecto colateral para la 
academia. Pues visibiliza una postura 
epistémica nacida de la voz de las lla-
madas subalternas, creciendo dentro 
y a partir de la cultura imperante que 
las declaró tales. 

En resumen, por feminismo sui ge-
neris, defendemos la existencia de un 
feminismo indígena mapuche williche 
polimorfo y en movimiento, en constan-
te crítica, (re)creación y (re)valoriza-
ción por las actoras independientes de 
las discusiones académicas y de las ac-
ciones con frecuencia reivindicativas de 
las rigurosas agrupaciones feministas. 

Los problemas reales internos a 
los hogares y comunidades en los que 
puede registrarse una clara acusación 
de machismo (violencia de género, alco-
holismo, etcétera) no llegan a descartar 
la matriz propia de un modo de orga-
nización y repartición entre ambos se-
xos en las que cada uno se ve valorado 
por sus imprescindibles aportes tanto 
a la persona como al núcleo familiar, 
así como al grupo entero (Olea, 2010, 
matizado por Goicovich, 2003). La vida 
urbana tampoco ha borrado del todo 
un esquema singular de relaciones 
entre sexos en las que las secuelas de 
la dominación masculina remontan en 
parte a la occidentalización de las es-

acerca de “otro feminismo”. Por cierto, 
las complejidades conceptuales, no del 
todo ausentes, presencian las experien-
cias vividas y las narrativas de estas 
mujeres, además muestran una con-
cepción del género y del sexo diferente 
para elaborar una agenda “feminista” 
adecuada a sus vidas. Aparecen pues 
como “enunciadoras alternativas” (Fe-
menías, 2007: 16) que promueven cam-
bios en sus grupos de pertenencia.

A través de la manifestación de un 
actuar propio, las mujeres williche 
muestran un estadio que sobrelleva 
el estigma de la subalterna, callada 
y victimizada, ello para reclamar sus 
derechos (demanda “feminista”) a la 
par de sus facultades en tanto pueblo 
(“étnicas”), proponiendo desde una voz 
periférica la originalidad del “feminis-
mo de la diferencia”, “una razón más 
allá del occidente” (Mendoza, 2006b: 
939). Pues combinan vindicaciones ge-
néricas (individuales o colectivas) con 
exigencias cultural-políticas a favor 
de su pueblo. O sea, “una fusión de la 
teoría con la praxis” (Bidaseca y Vaz-
quez, s.f.: 9), alejada de las ideologías 
avasalladoras y de “la razón genocida 
del Occidente” (Mendoza, 2006b: 939); 
táctica exitosa para ellas y para su 
pueblo. Es claro que evita la acusación 
y el riesgo de “dividir” o “debilitar”. Con 
todo, “paulatinamente, las mujeres 
fueron tomando conciencia de sus dere-
chos específicos” (Calfio, 2009: 104), sin 
obviar la urgencia de las necesidades y 
problemas amplios del grupo “étnico” 
de filiación. 

En breve, si defendemos la hipóte-
sis de la expresión de una línea “femi-
nista” sui generis, aún en gestación, 



130 Michel Duquesnoy

Por lo tanto, no se observa a priori una 
militancia feminista contra un patriar-
cado agresivo, sino una reflexión dis-
creta sobre la posición de las mujeres 
mapuche animadas por un deseo de 
reapropiación cultural de los principios 
ancestrales olvidados o desconocidos. 
No obstante, si existen manifestacio-
nes de violencia de género, no fueron 
expresadas pese a nuestra inquietud 
en este sentido. Más bien en las con-
versaciones resalta una relativa inde-
pendencia frente a sus cónyuges. Ellos 
valoran su espíritu de iniciativa. 

Por último, con otras formaciones fe-
meninas mapuche williche de la Región 
de los Lagos y de los Ríos, las mujeres 
williche galenses fortalecen la apari-
ción de un profundo feminismo indí-
gena, multifacético, independiente, no 
estabilizado y ajeno a las envergaduras 
teóricas. Hecho que no lo hace menos 
complejo o menos efectivo. 

Todo indica que el borbotón sobrio 
de sus posturas alimenta un pensa-
miento sui generis que las asemeja, con 
todas sus diferencias, a la praxis de sus 
hermanas de la ancestral Fütawillima-
pu, ubicada más al norte del conjunto 
Gala.

Bibliografía

Bairros, Luiza (1995), “Nuestros feminismos 
revisitados”, Política y Cultura, núm. 2,  
pp. 458-463.

Bidaseca, Karina y V. Vázquez (s.f.), “Femi-
nismos y (des)colonialidad”, disponible 
en <http://www.filo.unt.edu.ar/rev/te-
mas/t7/t7_web_art_bidaseca_feminismo_ 
des.pdf>, consultado el 10 de mayo de 
2014. 

tructuras genéricas (Rivera, 2004). O 
sea, una colonialidad del ser, del pen-
sar (Quijano, 2000) y… de los géneros. 

Las aportaciones de las mujeres in-
dígenas al feminismo y al “movimiento 
indígena” deberían ser consideradas 
desde el marco de sus cosmovisiones, 
del ser y estar, del cómo hacer y del qué 
hacer donde el interés individual colin-
da (sin confundirse) con el bienestar 
comunitario y colectivo. Las mujeres in-
dígenas no se piensan “como inferiores 
[ni] tampoco como iguales ni como di-
ferentes de, sino como diferentes para” 
(Ketterer, 2011: 265.). En este tenor, 
las mujeres williche manifiestan una 
incomparable sabiduría. Son pilares 
ineludibles de la reconfiguración de su 
pueblo, tema de estudios profundos y 
minuciosos.

Cerrar y abrir 
consideraciones

Las situaciones vividas por las mujeres 
mapuche williche del conjunto insular 
Gala pasan por experiencias complejas 
en las que se perfilan profundas va-
riaciones de confluencias identitarias: 
lugar de origen, situación económica, 
incertidumbres laborales, estrato eta-
rio, estatus simbólico y, además, de su 
“cuerpo sexuado”. En definitiva, con la 
ubicación geográfica, podría decirse, 
inhóspita, el contexto histórico local 
cumple un papel predominante ya que 
estipula la pertenencia a una de las dos 
generaciones residentes.

Otro punto consiste en que ningu-
na mujer galense ha denunciado las 
situaciones opresivas del patriarcado 
machista comunes en otros lugares. 



131Mujeres mapuche williche en Puerto Gala (Aysén)

Dietz, Günther, y Laura Mateos (2008), “El 
discurso intercultural ante el paradigma 
de la diversidad: estructuraciones subya-
centes y migraciones discursivas”, en S. 
Bastos (comp.), Multiculturalismo y fu-
turo en Guatemala, Guatemala, Flacso / 
Oxfam, pp. 23-47. 

Duquesnoy, Michel (2015a), “El deseo de 
identidad. Estigma, proceder político y 
resiliencia en las mujeres mapuche willi-
che de la comuna de Puyehue, Chile”, 
Antípoda, núm. 22, pp. 65-87. 

 (2015b), “Visibilidad política entre las 
mujeres mapuche williche de la provincia 
de Osorno. Emergencia de un feminismo 
sui generis”, Revista Austral de Ciencias 
Sociales, núm. 29, pp. 71-88.

 (2015c), “Mujeres mapuche williche 
del sur austral chileno: política y resi-
liencia comunitaria cultural en la cons-
trucción de un feminismo sui generis”, 
Nueva Antropología, vol. XXVIII, núm. 
82, pp. 83-102.

Escudero, Lucrecia (2005), “Identidad e iden-
tidades”, Estudios, núm. 17, pp. 51- 57.

Espinosa, Yuderkys (2009), “Etnocentrismo 
y colonialidad en los feminismos latino-
americanos”, Revista Venezolana de Es-
tudios de la Mujer, vol. 14, núm. 33, pp. 
37-54.

Facio, Alda (1999), “Hacia otra teoría crítica 
del derecho”, en A. Facio y L. Fries (eds.), 
Género y Derecho, Santiago, lom, pp. 201-
230. 

Femenías, María Luisa (2007), “Esbozo de un 
feminismo Latinoamericano”, Estudos 
Feministas, vol. 15, núm. 1, pp. 11-25.

Gargallo, Francesca (2012), Feminismos 
desde Abya Yala, México, Corte y Confec-
ción. 

Goicovich, Francis (2003), “En torno a la asi-
metría de los géneros en la sociedad ma-

 (2011), Feminismos y poscolonialidad. 
Descolonizando el feminismo desde y en 
América Latina, Buenos Aires, Godot.

Brah, Avtar (2013), “Pensando en y a través 
de la interseccionalidad”, en M. Zapata et 
al. (coords.), La interseccionalidad en de-
bate, Berlín, Lateinamerika-Institüt der 
Freien Universität, pp. 14-20.

Brinck, Guillermo (ed.) (2011), Las mutacio-
nes de la merluza austral, Santiago, 
Cuarto Propio. 

Calfio, Margarita (2009), “Mujeres mapu-
che, voces y acciones en momentos de la 
historia”, en A. Pequeño (comp.), Partici-
pación y políticas de mujeres indígenas 
en contextos latinoamerican recientes, 
Quito, Flacso, pp. 91-109.

Castells, Manuel (1999), La era la informa-
ción. Economía, Sociedad, Cultura Vol. II, 
El poder de la identidad, México, Siglo XXI.

Centro de Investigación en Ecosistemas de la 
Patagonia (ciep) (s.f .) Aysén, vistas al 
Mar, Puerto Cisnes, corfo-ciep.

Collin, Françoise (2014), “Féminisme – Les 
théories”, disponible en <http://www.
universalis.fr/encyclopedie/feminisme-
les-theories/>, consultado el 15 de octu-
bre de 2014. 

Cumes, Aura (2009), “Multiculturalismo, gé-
nero y feminismos: mujeres diversas, lu-
chas complejas”, en A. Pequeño (comp.), 
Participación y políticas de mujeres indí-
genas en contextos latinoamericanos re-
cientes, Quito, Flacso, pp. 29-53.

Diagnóstico y Localización Nuevos Centros 
Poblados Litoral Norte de Aysén. (1995), 
Informe final, Coyhaique Valdivia, Univer-
sidad Austral de Chile, minviu.

Díaz, Rodrigo, y Cristian Morales (2012/ 
2013), “La pesca de la merluza austral en 
Puerto Gala”, Estudios Marítimos y Socia-
les, núm. 5-6, pp. 153-164.



132 Michel Duquesnoy

ción decolonial)”, Crítica y Emancipa-
ción, año 1, núm. 2, pp. 251-276.

Mouffe, Chantal (2001), Ciudadanía y femi-
nismo, México, ife.

Núñez, Andrés et al. (2014 ), “El discurso 
del desarrollo en Patagonia-Aysén: la 
conservación y la protección de la natu-
raleza como dispositivos de una renova-
da colonización. Chile, siglos xx-xxi”, 
Scripta Nova, vol. XVIII, núm. 493 (46), 
pp. 1-13. 

Olea, Catalina (2010), La mujer en la socie-
dad mapuche. Siglos xvi al xix, Santiago, 
sernam.

Palomo, Nellys (2006), “Las mujeres indíge-
nas: surgimiento de una identidad colec-
tiva insurgente”, en N. Lebon y E. Maier 
(eds.), De lo privado a lo público. 30 años de 
lucha ciudadana de las mujeres en Améri-
ca Latina, México, Siglo XXI / Unifem / 
lasa, pp. 236-248.

Paredes, Julieta (2008), Hilando fino desde el 
feminismo comunitario, La Paz, Mujeres 
Creando Comunidad.

Quijano, Aníbal (2000), “Colonialidad del 
poder, eurocentrismo y América Latina”, 
en E. Lander (comp.), Colonialidad del 
saber: eurocentrismo y ciencias sociales, 
Buenos Aires, unesco / Cl acso, pp. 201-
246.

Reguillo, Rossana (2000), “Identidades cul-
turales y espacio público: un mapa de los 
silencios”, Diálogos de la Comunicación, 
núm. 59-60, pp. 74-86.

Reyes, Omar et al. (2010), “Seno Gala 1: nue-
vos resultados en la arqueología de los 
canales septentrionales”, Magallania, 
vol. 35, núm. 2, pp. 105-119.

Rivera, Silvia (2004), “La noción de ‘derecho’ 
o las paradojas de la modernidad postco-
lonial: indígenas y mujeres en Bolivia”, 
Aportes Andinos, núm. 11, pp. 1-15. 

puche del periodo de la conquista hispa-
na”, Historia, núm. 36, pp. 159-178.

Heras, Samara de las (2009), “Una aproxi-
mación a las teorías Feministas”, Uni-
versitas, núm. 9, pp. 45-82.

Hernández, Rosalva (2001), “Entre el etno-
centrismo feminista y el esencialismo  
étnico”, Debates Feministas, núm. 24,  
pp. 206-229.

Hormazábal, Eduardo (2008), “Documenta-
ción y Divulgación de Historias de Vida: 
El Caso del Padre Antonio Ronchi”, tesis 
de grado, Valdivia, Universidad Austral 
de Chile. 

Jelin, Elizabeth (1997), “Igualdad y diferen-
cia: dilemas de la ciudadanía de las mu-
jeres en América Latina”, Ágora, vol. 3, 
núm. 7, pp. 189-214. 

Ketterer, Lucy (2011), “Mujeres indígenas 
latinoamericanas y política: prácticas 
‘diferentes para’, Punto Género, núm. 1, 
pp. 249-270. 

La Ruta de los Archipiélagos Patagónicos 
(2014), “Guía para el turismo científico 
en Aysén”, disponible en, <http://ciep.cl/
pdf/prensa/libro-taller_2014_
final4-1-08-10-2014-80720.pdf>, consul-
tado el 16 de marzo de 2015. 

Lugones, María (2011), “Hacia un feminismo 
descolonial”, La Manzana de la Discor-
dia, vol. 6, núm. 2, pp. 105-119. 

Mendoza, Breny (2006a), “The Epistemology 
of the South, the Coloniality of Gender 
and Latin American Feminism”, partici-
pación en panel, Buenos Aires, Argentina. 

(2006b), “The Undemocratic Foundation of 
Democracy: An Enunciation from Post-
colonial Latin America”, Signs Journal 
of Women in Culture and Society, vol. 31, 
núm. 4, pp. 932-939.

Mignolo, Walter (2009), “La idea de América 
Latina (la derecha, la izquierda y la op-



133Mujeres mapuche williche en Puerto Gala (Aysén)

nalidad en debate, Berlín, Lateinamerika-
Institüt der Freien Universität Berlin, pp. 
157-167 

un-instraw (2006), Participación de las muje-
res indígenas en la gobernabilidad y en 
los gobiernos locales, Santo Domingo, un-
instraw.

Uribe, Rodolfo (2011), “La etnicidad latinoa-
mericana como una nueva clase social 
global”, Cultura y Representaciones So-
ciales, año 5, núm. 10, pp. 166-183.

Valcárcel, Amelia (1995), Qu’est-ce que le 
féminisme etquels défis lance-t-il?,  
Red12 Barcelona, Mujer, Diputació de 
Barcelona.

Vera, Antonieta (2014), “Moral, representa-
ción y “feminismo mapuche”: elementos 
para formular una pregunta”, Polis 38, 
disponible en <http://polis.revues.
org/10146>, consultado el 23 de octubre 
de 2014.

Zapata, Martha et al. (coords.) (2013), La in-
terseccionalidad en debate, Berlín, Latei-
namerika-Institüt der Freien Universi-
tät Berlin. 

Saavedra, Gonzalo (2011), “Tensiones mo-
dernizantes y condicionantes culturales 
del desarrollo en el borde costero del sur 
austral chileno”, lider, núm. 19, pp. 201-
219.

Sandoval, Eduardo (2009), “Las vibraciones 
democráticas y pacíficas del movimiento 
indígena en América Latina”, ponencia 
en el IV Seminario Cultura de Paz desde 
Andalucía. Sociedad Civil y Cultura de 
Paz, Granada, España. Disponible 
<http://www.jornaldomauss.org/periodi-
co/wp-content/uploads/2009/11/MVTOS-
INDIGEDUARDO-SANDOVAL.pdf>, 
consultado el 12 de marzo de 2012. 

Segato, Rita (2011), “Género y colonialidad: 
en busca de claves de lectura y de un vo-
cabulario estratégico descolonial”, en K. 
Bidaseca y V. Vázquez (comps.), Feminis-
mos y poscolonialidad. Descolonizando el 
feminismo desde y en América Latina, 
Buenos Aires, Godot, pp. 17-47. 

Śniadecka-Kotarska, Magdalena (2013), “¿Se 
puede hablar de un feminismo indígena?”, 
en M. Zapata et al. (coords.), La interseccio-


