
101

Jorge Federico Eufracio Jaramillo*

LA CULTURA Y LA POLÍTICA EN LA CULTURA POLÍTICA

Resumen: Este artículo tiene el objetivo de mostrar y debatir algunos de los principales supues-
tos originarios del concepto de cultura política. En este sentido, lo que se pretende es desvelar, 
debatir y analizar los fundamentos que contiene de lo que son la cultura y la política, pues se 
considera que en ese punto están sus principales limitaciones aclaratorias. Al final, lo que se es-
pera es contribuir a la construcción de una base crítica sobre el concepto para, a partir de ahí, 
replantearlo o buscar vías alternas de explicación acerca de los fenómenos sociopolíticos que 
pretende estudiar.

Palabras clave: cultura; política; conflicto; prácticas.

Abstract: The objective of this article is to show and debate some of the primary premises of the 
concept of political culture. In this sense, what we hope to show, debate and analyze are the basics 
of what culture and politics are as contained in political culture. We think that this is the point 
where its main explicative limitations are to be found. Finally, what we hope to do is contribute to 
the construction of a critical base on the concept in order to, based on this, rethink it and search 
for alternate routes for explaining the socio-political phenomenon to be studied.

Keywords: culture; politics; conflict; practices.

No obstante, y sin negar la pertinencia 
y riqueza de los múltiples aportes en 
tales temáticas, es necesario analizar 
los principales supuestos de la cultura 
política, desde sus raíces conceptuales, 
con el fin de reconocer algunas de sus 
limitaciones explicativas o las proble-
máticas de sus principios epistemoló-
gicos fundantes.

Al respecto, es necesario explicitar 
que varias de las dificultades que pre-
senta el mencionado concepto se si-
túan, en efecto, en la permanencia y 
arraigo de sus postulados de origen, ya 
que estos, como se tratará de demos-
trar, han provocado una opacidad en la 

La cultura política se ha consoli-
dado en las últimas décadas 
como un tema central entre in-

vestigadores provenientes de diversas 
ramas de las ciencias sociales. Esto es 
así porque dicho concepto ha abierto 
diferentes vías de explicación sobre al-
gunos de los fenómenos sociopolíticos 
actuales, en especial, de aquellos que 
tienen que ver con la calidad de la de-
mocracia y la participación ciudadana. 

*Doctor en Ciencia Social con especialidad 
en Sociología por El Colegio de México. Profesor 
investigador en el Colegio de Jalisco. Correo 
electrónico: jorge.eufracio@coljal.edu.mx



102 Jorge Federico Eufracio Jaramillo

comprensión de la heterogeneidad de 
las dinámicas, procesos y/o prácticas 
que incumben a lo cultural/político. 
Considerando tal perspectiva, el pre-
sente artículo pretende problematizar 
la noción de cultura política a partir de 
sus argumentos primigenios y de lo 
que son la cultura y la política, pues en 
estos residen sus principales deficien-
cias. El objetivo final será, por lo tanto, 
ofrecer una discusión sobre estos con-
ceptos a partir de determinados vira-
jes epistemológicos y propuestas 
alternas de reflexión. Asimismo, se 
plantea aportar una base crítica para 
repensar la cultura política, algunas 
definiciones diferentes y nuevas vías 
conceptuales trabajadas por varios 
académicos interesados en el tema, 
que permitirán no sólo ampliar su aba-
nico de posibilidades analíticas, sino 
también, vencer algunas de sus pre-
concepciones originarias. 

El texto está organizado de la si-
guiente manera: en la primera parte 
se reflexiona sobre el concepto de cul-
tura del que parte la definición primi-
genia de cultura política y algunos de 
los debates que se han generado al res-
pecto. En el segundo apartado, si-
guiendo la misma lógica argumental, 
se discute el concepto de política con el 
fin de evidenciar sus conexiones con la 
categoría principal, la cultura política 
y, en este sentido, sus principales pro-
blemáticas para aprehender deter
minados elementos de la realidad. 
Finalmente, a partir de las reflexiones 
anteriores se pretende llegar a una crí-
tica más puntual sobre el concepto de 
cultura política, así como a algunos in-
tentos de reformulación del mismo y/o 

propuestas alternativas para trabajar 
sobre los fenómenos sociopolíticos.

La génesis del concepto: 
partiendo de la cultura

En The Civic Culture, obra de la década 
de los sesenta y reconocida por ser la 
que posicionó abiertamente el concepto, 
la cultura política es definida como el 
conjunto de orientaciones políticas y ac-
titudes o posturas de las personas hacia 
su sistema político (Almond y Verba, 
2001: 179). Dichas orientaciones y acti-
tudes, según la propuesta conceptual, 
pueden ser de tres tipos: cognitivas, 
afectivas y/o evaluativas (Almond y 
Verba, 2001: 178-181). Las primeras se 
refieren al conocimiento o creencias con 
respecto al sistema político; las segun-
das, a los sentimientos hacia ese mismo 
sistema, mientras que las terceras, a los 
juicios y opiniones acerca de los objetos 
políticos (Almond y Verba, 1989: 14). 
Según las características que toman 
esos tres modos de orientación y actitud 
en cada país,1 es posible observar tres 
tipos de cultura política que no se exclu-
yen mutuamente: la parroquial, la su-
bordinada y la participante (o racional y 
activa). Sin detenernos demasiado en 
estas categorías, la cultura política pa-
rroquial es aquella que se crea en socie-
dades donde no hay una especialización 
de los roles políticos, por lo que la orga-
nización se hace con base en tradicio-
nes; por su parte, la cultura política 

1 En el estudio de Almond y Verba fueron 
cinco los países comparados: Estados Unidos de 
Norteamérica, Inglaterra, Alemania, México e 
Italia.



103La cultura y la política en la cultura política

subordinada surge cuando las personas 
están conscientes de la especialización 
de la autoridad gubernamental pero 
guardan una relación pasiva hacia ella 
y, finalmente, la cultura política parti-
cipante es aquella en la que los miem-
bros de una sociedad se encuentran 
explícitamente orientados hacia el sis-
tema político como un todo y toman un 
rol activo con respecto al desenvolvi-
miento del mismo (Almond y Verba, 
2001: 182-184).

Lejos de evaluar la funcionalidad 
de esta clasificación, más bien estamos 
interesados en debatir los supuestos 
básicos de los que parten los autores 
para construir el concepto de cultura 
política, lo cual permitirá entender qué 
hay detrás de las tipologías. Como 
punto de partida, Almond y Verba 
mencionan que la idea de utilizar el 
término “cultura” tiene que ver, por un 
lado, con el aprovechar el legado de an-
tropólogos, sociólogos y psicólogos que 
lo habían usado para explicar diversos 
fenómenos sociales y psicosociales. Por 
otro lado, los autores mencionan que, 
dada la facilidad con la que el término 
podía caer en ambigüedad, era necesa-
rio tomar sólo una de todas sus defini-
ciones.

Debido a lo anterior, para ellos la 
cultura es entendida como “las orien-
taciones psicológicas hacia los objetos 
sociales” (Almond y Verba, 1989: 13). 
En otras palabras, este concepto repre-
senta un conjunto de posicionamientos 
mentales referidos a valores y normas 
teóricamente homogéneos que le sir-
ven a los individuos para evaluar el 
sistema político en una supuesta co-
rrespondencia lineal. Así, desde esta 

perspectiva, los sujetos fungen como 
una especie de autómatas “parroquia-
les”, “súbditos” y/o “participativos” que 
piensan y se pronuncian de acuerdo 
con una estructura cultural (vinculada 
a ese sistema político) que, a su vez, les 
indica la normatividad que deben se-
guir para satisfacer una serie de obje-
tivos culturales (Merton, 2010: 241). 
Dichos objetivos se traducen en “de-
seos” y “aspiraciones”. Por lo tanto, 
bajo esta concepción de cultura, la na-
turaleza humana está organizada, es 
invariable y maravillosamente simple 
(Geertz, 2003: 43).

La crítica de Geertz (2003: 48) a 
este concepto tiene que ver con la no-
ción de que cultura no sirve como “una 
especie de escrutinio de la opinión pú-
blica de los pueblos del mundo” para 
llegar a un consenso universal sobre la 
esencia humana. En contraparte, 
Geertz propone que el viraje requerido 
por el concepto está en el reconoci-
miento de la variabilidad del compor-
tamiento de los individuos y en la 
posibilidad de comprender lo que es 
genéricamente humano mediante par-
ticularidades culturales. Ante lo ex-
puesto, la cultura definida por él no se 
refiere a esquemas generales de pen-
samiento y comportamiento, sino a 
“mecanismos de control” (planes, rece-
tas, fórmulas, reglas, instrucciones) 
que gobiernan la conducta (Geertz, 
2003: 51). El supuesto principal de 
esos mecanismos es que el pensamien-
to humano es social y público, por lo 
que el acto de pensar no consiste en 
“sucesos que ocurren en la cabeza” sino 
en un tráfico (y sistema) de símbolos 
significativos (Geertz, 2003: 52). Por 



104 Jorge Federico Eufracio Jaramillo

tanto, desde esta perspectiva la cultu-
ra es un concepto semiótico.

Sin negar los aportes de este giro 
conceptual, la salida que ofrece Geertz a 
la propuesta de Almond y Verba no pa-
rece del todo convincente, pues, si bien 
es cierto que la sociedad es un conjunto 
diverso en la base de su noción, también 
es verdad que la cultura emerge, según 
Geertz, como un mecanismo regulador 
y homogéneo que se sitúa por fuera de 
los individuos para gobernar su conduc-
ta. De esta manera, en este concepto de 
cultura, la posibilidad de contradicción 
entre esas normas reguladoras “pensa-
das y traficadas”, y aquello que realmen-
te hacen los individuos está totalmente 
ausente; no parece existir ningún grado 
de libertad de los sujetos para contra-
riar esas reglas. Esta premisa no tiene 
la intención de proponer que la cultura 
no regula las relaciones sociales, pero sí 
que la oposición y la contradicción ocu-
rren de forma natural e intrínseca al 
proceso de construcción de significados. 
Lo anterior quiere decir que la cultura 
no se constituye, por lo menos de ma-
nera exclusiva, como una serie de con-
tenidos externos a los sujetos (mucho 
menos como una serie de “recetas” que 
se reproducen mecánicamente), sino 
como algo mucho más dinámico y, por 
ello, en constante creación y manipula-
ción por los individuos (Simmons, 
1942: 388).

Lila Abu Lughod (2006) abona al 
punto anterior argumentando que el 
concepto de cultura de Geertz es pro-
blemático debido a que tiende a homo-
geneizar los procesos de transmisión y 
recepción de códigos culturales entre 
las personas. Lo que cuestiona la auto-

ra es que Geertz, cuando analiza sus 
comunidades, asume que los sujetos 
comparten y valoran los objetos y sig-
nificados culturales en forma homogé-
nea (Abu Lughod, 2006: 132), es decir, 
sin la presencia de conflicto alguno. 
Ante esta situación, lo que corresponde 
es considerar que en los grupos socia-
les la dinámica cultural, que Geertz 
define como tráfico de símbolos signifi-
cativos, no está libre de contradiccio-
nes. Esto es aún más notorio desde la 
perspectiva de Abu Lughod cuando nos 
referimos al estudio de lo que llama “so-
ciedades complejas”, en las que el Esta-
do-nación puede hacer uso, como ella 
ejemplifica, de los medios de comunica-
ción masiva para transmitir una serie 
de códigos culturales que promueven 
algún cambio o que fomentan la legiti-
midad. Al respecto, la autora afirma 
que incluso cuando el Estado y los me-
dios de comunicación pretenden inducir 
un cierto patrón de recepción e interio-
rización de la información, esto no suce-
de de forma mecánica y lineal entre los 
sujetos, sino que, por el contrario, la si-
tuación puede acarrear resultados ines-
perados (Abu Lughod, 2006). En este 
sentido, la cultura emerge como un “fon-
do de recursos diversos” y una “palestra 
de elementos conflictivos” y no como 
una “agradable invocación de consenso” 
que puede “distraer la atención de las 
contradicciones sociales y culturales, de 
las fracturas y oposiciones dentro del 
conjunto” (Thompson, 1995: 19). 

De igual forma, Sherry Ortner coin-
cide en que el concepto de cultura en 
Geertz no es del todo explicativo cuan-
do la noción de conflicto y el concepto 
de poder se han convertido en puntos 



105La cultura y la política en la cultura política

importantes en los actuales debates 
antropológicos y sociológicos sobre la 
cultura (Ortner, 2009: 5). En efecto, 
cuando Geertz redefinió el concepto de 
cultura, con el objetivo de refutar y 
desarraigar la visión estructural/fun-
cionalista, de manera automática asu-
mió que las cuestiones sobre el poder, 
la dominación y la asimetría social 
quedaban del lado de esa noción 
“mala” de cultura (Ortner, 2009: 3). 
Esto no quiere decir que Geertz ignoró 
completamente la política o el poder, 
sino que cuando fueron tratadas en 
sus obras resultaron “tan subordina-
das en el argumento cultural que que-
dan virtualmente abandonadas” 
(Ortner, 2009: 4).

Por lo tanto, Ortner propone reto-
mar la trama de significados cultura-
les y la construcción de sentido que 
dan base al concepto de cultura de 
Geertz, además, complementarlos con 
un giro hacia el poder mediante la no-
ción de “agencia”. Esto quiere decir que 
dicho concepto juega un papel de “bisa-
gra” en su propuesta dado que trata de 
tender un puente entre dos esferas que 
habían sido separadas por la cultura 
de Geertz y por la cultura estructural/
funcionalista utilizada por Almond y 
Verba: la del sentido y la del poder 
(Ortner, 2009: 3). De esta manera, la 
“agencia” representa, en la esfera del 
sentido, las presiones de los deseos, las 
comprensiones y las intenciones de 
las construcciones culturales. Mien-
tras que, en la esfera del poder es la 
vivencia subjetiva de autorización, 
control y efectividad en el mundo (Ort-
ner, 2009: 16). Finalmente, la “agencia” 
es, por ende, fuente y efecto de cultura, 

así como del empoderamiento de los 
individuos (Ortner, 2009: 16-17).

Respecto a la propuesta teórico/
conceptual de Sherry Ortner, William 
Sewell (1999) considera que lo aporta-
do por la autora no sólo debe leerse 
como una reacción contra el concepto 
de cultura como sistema de símbolos y 
significados lógicos, coherentes, com-
partidos, uniformes y estáticos, sino 
que en este giro que propone hacia las 
relaciones de poder, la lucha, la contra-
dicción y el cambio también logran co-
locar a la cultura como una esfera de 
actividad práctica (Sewell, 1999: 44-
45), lo cual considera es su mayor con-
tribución. En efecto, para Sewell lo 
hecho por Ortner significó una nueva 
valoración de la cultura como término 
eminentemente performativo (Sewell, 
1999: 44-45).

No obstante que esta nueva concep-
tualización de la cultura parece alejada 
del sistema de símbolos y significados 
de Geertz, Sewell considera que ambas 
no sólo son compatibles, sino que tam-
bién son complementarias, aunque de 
una forma distinta a la propuesta de 
Ortner. Para Sewell, sistema y práctica 
se presuponen uno al otro: ser partícipe 
de la práctica cultural significa utilizar 
los símbolos culturales existentes para 
alcanzar cierto fin. Asimismo, ese siste-
ma de símbolos y significados tampoco 
existe fuera de la sucesión de prácticas 
que lo evidencian, reproducen o trans-
forman (Sewell, 1999: 47). La práctica 
implica al sistema y viceversa. De esta 
manera, Sewell llega a la conclusión de 
que la cultura, lejos de ser una práctica 
específica o una que se da en espacios 
sociales concretos, es “la dimensión se-



106 Jorge Federico Eufracio Jaramillo

miótica de la práctica social humana, en 
general” (Sewell, 1999: 48). Sin estable-
cer lo antes mencionado como una con-
ceptualización definitiva de la cultura, 
lo importante es que logra recoger los 
principales debates y críticas de las co-
rrientes anteriores para construir un 
nuevo término en el que éste no queda 
únicamente como orientación psicológi-
ca o como sistema de símbolos, sino que, 
bajo esta nueva perspectiva, es un con-
cepto más amplio que brinda mayor ca-
bida a la heterogeneidad, al dinamismo 
y al conflicto, además de que asigna un 
lugar importante a las prácticas; asi-
mismo, la cultura, al ser considerada 
como constitutiva de toda la praxis hu-
mana y reflexionada como multisitua-
da, no conlleva un sólo campo de acción 
y no está fragmentada, pues sólo es un 
conjunto que tiene diferentes manifes-
taciones de acuerdo con cada situación.

La segunda parte del debate:
la política

Ahora bien, como ya mencionamos, 
una primera parte de los planteamien-
tos anteriores significó una revalora-
ción del poder y del conflicto como 
dimensiones intrínsecas de la cultura, 
lo cual nos permite regresar a otro 
punto importante que demanda ser 
problematizado dentro del concepto 
que es objeto de este artículo: la políti-
ca. En efecto, lo que Sewell, Ortner y 
Abu Lughod muestran de forma implí-
cita es que sus aportes a la reformula-
ción del concepto de cultura significan 
un mayor acercamiento a la política en 
tanto esfera de tensión, negociación y 
disputa. Por lo tanto, los postulados de 

los autores sobre el concepto de cultura 
repercuten directamente en la forma de 
visualizar y definir la política, es decir, 
no como una relación mecánica y lineal 
del poder, sino como una esfera de ten-
sión social, constitutiva de la cultura, en 
donde lo diverso y lo incalculable emer-
gen. Además, esto supone que los indi-
viduos pueden y hacen uso de sus 
diferentes capacidades de agencia 
para lidiar con un estado prevaleciente 
del mundo de acuerdo con su propia 
percepción y práctica de la política. 

Para Almond y Verba el hablar de 
cultura política tiene que ver con la ne-
cesidad de separar las actitudes políti-
cas de las no políticas, pues sólo así se 
pueden comprender los vínculos entre 
ambas y sus patrones de desarrollo (Al-
mond y Verba, 1989: 12). No obstante, 
dicha perspectiva implica dos proble-
máticas importantes: 1) que los autores 
reconocen que la diferencia entre am-
bos tipos de actitudes no es clara, por lo 
que les resulta difícil establecer esa se-
paración de forma precisa; sólo atinaron 
a definir las orientaciones políticas (ac-
titudes hacia el sistema político y sus 
diferentes partes, así como las actitudes 
hacia el rol que cada sujeto cumple en el 
sistema) y a esclarecer poco las que se-
rían consideradas no políticas; 2) en sus 
planteamientos y explicaciones es evi-
dente una tendencia a observar los pro-
cesos políticos desde una perspectiva 
evolucionista, es decir, para ellos el de-
sarrollo de la política es entendido como 
un proceso lineal de avance (de menor a 
mayor) en cuyo extremo final se en-
cuentran, como horizonte ideal para to-
dos los sistemas políticos, la cultura 
política participativa y la democracia. 



107La cultura y la política en la cultura política

Sobre estos puntos vale la pena dar 
mayores argumentos.

Por principio, la idea de política que 
emerge del trabajo realizado por los 
autores citados está directamente re-
lacionada con los procesos de cambio a 
nivel mundial después de la Segunda 
Guerra Mundial y durante la guerra 
fría. En este sentido, The Civic Culture 
hace evidente la preocupación por el 
rumbo que tomarán todas las nacio-
nes, por lo que pone mayor énfasis en 
el reacomodo de los sistemas políticos. 
Por ende, la concepción de política en 
dicha obra está primordialmente enfo-
cada a la relación guardada entre las 
personas y su sistema político y, en 
este sentido, a cuáles son los patrones 
que sigue dicha relación en un momen-
to de transformaciones profundas. No 
obstante y sin demeritar los esfuerzos 
realizados, este concepto de política 
adolece del mismo reduccionismo y 
mecanicismo que el de cultura, en es-
pecífico en dos puntos: 1) por un lado, 
el deseo de los autores por volver ope-
rativo el concepto provoca que sea muy 
limitado, pues la política queda sólo 
como el vínculo que se establece entre 
sujetos y sistema político, que a su vez 
es evaluado en términos de actitudes; 
2) de lo anterior se desprende el estable-
cimiento de clasificaciones (tres actitu-
des específicas y tres tipos de culturas 
políticas) muy generales que buscan 
evidenciar una serie de supuestas rela-
ciones lineales, por demás estáticas, en-
tre sistema político e individuos, que no 
sólo no se ajustan a la realidad, sino que 
parecen reducirla a lo ficticio.

De esta forma, el concepto de políti-
ca en la obra se convierte en una herra-

mienta que permite el establecimiento 
de diferenciaciones entre países y sus 
respectivos sistemas políticos, pero 
basadas en una perspectiva implíci
tamente parcial. En efecto, el plantea-
miento abunda en situar a Inglaterra y 
a Estados Unidos como los modelos a 
seguir, pues han logrado, según el ar
gumento central, constituir sistemas 
políticos que los colocan como las demo-
cracias más avanzadas del mundo. Por 
esta razón dichas naciones se convier-
ten en la medida para evaluar al resto 
de países (Alemania, Italia y México en 
el caso de este estudio) que, por su-
puesto, se encuentran por debajo de lo 
que podría llamarse la “escala del as-
censo democrático”. Asimismo, es nece-
sario decir que incluso la selección de 
los casos para el estudio refleja parcia-
lidad, pues los supuestos e hipótesis 
iniciales de la obra terminan en corres-
pondencia total con las conclusiones 
(hay dos países que son los arquetipos 
de la democracia, mientras que hay 
otros países, como Italia y México, con 
culturas políticas mayormente subor-
dinadas y parroquiales que no han lo-
grado adoptar dicho modelo), dejando 
poco espacio para el debate de los re-
sultados. Es así que la política en The 
Civic Culture avala una serie de distin-
ciones basadas en el contraste entre 
una “buena” política y una “mala” políti-
ca, lo que finalmente se constituye en 
una serie de imputaciones a la realidad 
guiadas por los ideales de los autores.

Chantal Mouffe (1999) considera 
que este tipo de planteamientos tienen 
que ver con el arraigo de los supuestos 
de la democracia liberal como “encar-
nación del derecho y de la razón uni-



108 Jorge Federico Eufracio Jaramillo

versal” (Mouffe, 1999: 11). En este 
sentido, dicha autora menciona que los 
teóricos y defensores de la democracia 
liberal, dominados por una perspectiva 
racionalista, no logran asimilar la dife-
rencia, el conflicto y el antagonismo en 
las relaciones sociales, pues para ellos 
todo eso queda eliminado por el adve-
nimiento de un supuesto consenso glo-
bal en el que la racionalidad triunfa 
sobre las pasiones (Mouffe, 1999: 11-
12). No obstante, la realidad muestra 
la poca conexión que existe entre esos 
ideales liberales y el terreno empírico. 
Además, para Mouffe, esa desorienta-
ción de los pensadores políticos libera-
les está relacionada con su impotencia 
para captar la naturaleza de lo político, 
en la que la diferencia, el enfrentamien-
to y el antagonismo son condición mis-
ma de existencia (Mouffe, 1999: 12-16). 

Por lo anterior, la autora propone 
que se retomen las dos raíces comunes 
del término política/o para formar una 
sola trama conceptual que permita 
aprehender de mejor forma su comple-
jidad: por un lado, pólemos y por el otro 
lado, polis. El primero, el pólemos, que 
identifica como “lo político”, está ligado 
a la dimensión de antagonismo y hosti-
lidad que existen en todas las relacio-
nes humanas (Mouffe, 1999: 14). El 
segundo, la polis, es decir, “la política”, 
se refiere al establecimiento de un or-
den, a la organización de la coexisten-
cia humana en condiciones que son 
siempre conflictivas, pues están inevi-
tablemente atravesadas por “lo políti-
co” (Mouffe, 1999: 14).

Partiendo de lo anterior, Mouffe 
agrega que la vida política jamás podrá 
prescindir del antagonismo. Además, 

aclara que dicha dimensión construye 
un “nosotros” en un contexto de diversi-
dad y de conflicto, pues ese “nosotros” 
está constantemente distinguiéndose 
de un “ellos” (Mouffe, 1999: 15-16). Aun 
cuando en este punto específico la pro-
puesta de la autora parece perder de 
vista algunos elementos,2 lo significati-
vo de su aporte es que conduce a tres 
reflexiones muy importantes para redi-
mensionar el concepto: 1) la política es 
algo constitutivo de las relaciones hu-
manas en todos los niveles; 2) la políti-
ca es una esfera social de naturaleza 
eminentemente conflictiva y por ello 
extremadamente diversificada y mul-
tiforme; 3) la política no sólo es algo 
que se piensa, sino también que se hace 
y se practica. Por lo tanto, la política no 
se establece como un conjunto de patro-
nes lineales lo suficientemente homogé-
neos para demarcar un supuesto 
“carácter nacional”, sino como algo mu-
cho más complejo que requiere un es-
fuerzo mayor de aprehensión y de 
desnaturalización de conceptos.

En esta tesitura, Sabina Frederic y 
Germán Soprano (2005) plantean que 
la confrontación de los investigadores 
con las prácticas de los sujetos y la ma-
nera en que estos determinan el ca
rácter político (o no político) de una 
situación es una vía bastante sustan-

2 Mouffe sitúa los antagonismos entre un 
“nosotros” y un “ellos” para evidenciar el hueco 
que deja el pensamiento liberal. No obstante, la 
autora no toma en consideración que la cons-
trucción de “nosotros” y “ellos” no está libre de 
disputas y conflictos, por lo que la edificación de 
lo que llama “democracia pluralista” o simple-
mente “pluralismo” tendría que ser un proceso 
más complejo que excede por mucho la supuesta 
constitución de grupos homogéneos.



109La cultura y la política en la cultura política

cial para analizar la diversidad que el 
concepto implica (Frederic y Soprano, 
2005: 20-23). Por lo tanto, no se trata 
de establecer “buenas” o “malas” políti-
cas, sino de aprehender la multiplici-
dad, el desenvolvimiento y la dinámica 
de la dimensión política a partir de es-
cenarios y actores concretos. Asimismo, 
esto puede trabajarse entre escalas y 
niveles para dejar lugar a la variabili-
dad de perspectivas sobre cómo la polí-
tica es vista, percibida, representada y/o 
practicada, lo cual pondrá en entredicho 
el supuesto de un comportamiento po
lítico general inexpugnable. Con lo an-
terior, observamos que Frederic y 
Soprano llevan el concepto de política 
hacia otros derroteros en los que se pri-
vilegian las perspectivas de los actores 
en su lógica y en su contexto, ya que 
buscan no analizar el dato empírico des-
de un modelo ideal de política que lo 
único que provoca es una mayor opaci-
dad en la comprensión de los fenómenos 
sociales.

Desde otra perspectiva, María Ce-
cilia Ferraudi (2010) somete a discu-
sión el concepto de política a partir de 
los debates centrales sobre su profesio-
nalización. En este sentido, Ferraudi 
no niega que existe, por efecto de la lla-
mada “apertura democrática”, una 
conformación de diversos grupos de 
expertos asociados a la administración 
pública (especialistas en marketing 
electoral y economistas competentes 
en modelos de gestión de política pú-
blica) y a la legitimación de un discur-
so especializado (Ferraudi, 2010: 152). 
Asimismo, tampoco niega que este fe-
nómeno ha tenido incidencia en los 
distintos niveles de la administración 

pública. No obstante, las diversas for-
mas de recepción de la información, así 
como las perspectivas generadas sobre 
el fenómeno, implican una multiplici-
dad de nuevos discursos, valoraciones 
y prácticas de los sujetos, entrañando 
con ello un redimensionamiento de la 
política que sobrepasa cualquier forma 
de categorización simple y rígida. Por 
ello, el razonamiento de la autora es-
triba en que los efectos de la profesio-
nalización del campo político están 
lejos de ser homogéneos, lo cual tiene 
que ver con las especificidades de los 
contextos de investigación, con los ac-
tores implicados y, en específico, con 
las percepciones, los sentidos atribui-
dos, las habilidades y las prácticas de 
los propios sujetos en cuestión.

Las reflexiones de los autores antes 
mencionados nos llevan a plantear la 
necesidad de redimensionar la política 
con el fin de posicionarla como una cuali-
dad intrínseca de la actividad humana y 
de las relaciones sociales y no como un 
elemento que se refiere exclusivamente 
al orden gubernamental y/o a la admi-
nistración pública (en cuyo caso es una 
de sus manifestaciones), pues ambos se 
han constituido, en un gran número de 
casos, en los ámbitos de referencia para 
definir lo que corresponde a la política. 
Por lo tanto, las contribuciones concep-
tuales de estos autores permiten la 
apertura de caminos diferentes de re-
flexión y debate que, a su vez, posibilitan 
nuevas perspectivas sobre la política 
que favorecen el desarraigo de concep-
ciones naturalizadas con las cuales ha 
sido observada y que en ocasiones han 
contribuido a etiquetar la realidad de 
una forma normativa.



110 Jorge Federico Eufracio Jaramillo

El debate central: dar vuelta
a la cultura política

Regresando al debate central, un punto 
medular de la propuesta de Almond y 
Verba consiste en dar cuenta de la emer-
gencia de un modelo de “nueva cultura 
política” que, proveniente de la confor-
mación de una supuesta “nueva cultura 
mundial” (Almond y Verba, 2001: 171-
172), se sostiene en un ideal de mayor 
participación de las personas en el des-
envolvimiento de su sistema político. 
Asimismo, nutrida por la idea de una 
organización sociopolítica moderna y ra-
cional (que según el argumento se “apli-
ca” a los seres humanos y a los grupos 
sociales, tal como lo hace la ingeniería, 
en términos de racionalidad y autori-
dad, a las cosas materiales) que es de-
seada hasta por lo que ellos llaman el 
“mundo no occidental”, es decir, por una 
porción del planeta que no ha “desarro-
llado con éxito una tecnología industrial 
y una burocracia eficiente” (Almond y 
Verba, 2001: 171-172).

Así, la propuesta plantea que en el 
mundo moderno se debe optar por un 
solo modelo de sistema político, es de-
cir, el democrático sobre el autoritario, 
con el fin de ver cumplidos esos idea-
les. Al respecto, en el primero de esos 
sistemas se le ofrece al hombre “la 
oportunidad de participar en la toma 
decisiones en calidad de ciudadano in-
fluyente”, mientras que, en el segundo, 
tendrá un papel de “súbdito partici-
pante” (Almond y Verba, 2001: 172). 
En este sentido, la democracia se sos-
tiene no sólo en instituciones formales, 
sino también en una cultura política 
que está coordinada con ella (Almond 

y Verba, 2001: 172). Una cultura polí
tica que debe de ser trasplantada de 
los “países democráticos occidentales” 
a las “naciones jóvenes” que, entre 
otras cosas, tienen la misión de apren-
der antes que “la compleja infraestruc-
tura de la política democrática”, con 
sus móviles internos, normas operati-
vas y precondiciones psicosociales, las 
actitudes y los sentimientos que identi-
fican a la propia democracia (Almond 
y Verba, 2001: 173). Asimismo, estas 
“naciones jóvenes” deben aprender los 
“equilibrios sutiles” del sistema político 
democrático para no caer, por un lado, 
en una visión tecnocrática de la políti-
ca y, por el otro, en la extrema valora-
ción y respeto de sus propias “culturas 
tradicionales”, de las cuales proceden 
(Almond y Verba, 2001: 173).

Con base en lo anterior, es posible ar-
gumentar que el problema contenido en 
el concepto primigenio de cultura políti-
ca refiere a una situación mucho más 
profunda que su reduccionismo. En efec-
to, la interiorización de los ideales de
mocráticos (liberales), en el sentido 
expuesto, derivó en una definición etno-
céntrica manifiesta de manera concreta 
en una separación implícita entre “bue-
nas” culturas políticas democráticas, que 
se caracterizan por personas que tienen 
“buenas” actitudes participativas hacia 
un “buen” sistema político democrático, y 
“malas” culturas políticas o no democrá-
ticas, que se caracterizan por personas 
que tienen “malas” actitudes parroquia-
les y/o de súbdito hacia un “mal” sistema 
político autoritario, pero sin llegar a pro-
fundizar qué es, cómo funciona y a qué 
responde eso que califican como parro-
quial, súbdito y autoritario.



111La cultura y la política en la cultura política

Lo anterior no sería preocupante si 
este tipo de sesgos fueran exclusivos de 
The Civic Culture, sin embargo, al ser 
considerada la investigación pionera 
sobre cultura política es posible en
contrarla en varios trabajos (acríticos) 
actuales. En este sentido, podemos 
mencionar para el caso de México tra-
bajos como el de Víctor Manuel Durand 
Ponte (2004), Ciudadanía y cultura polí-
tica 1993-2001; en este el concepto poco o 
nada difiere del usado por Almond y 
Verba: “[…] valores, actitudes, ideología 
y evaluación que los ciudadanos hacen 
del sistema político, del régimen, de las 
distintas instituciones y de ellos mis-
mos como ciudadanos, además de la 
participación política” (Durand, 2004: 
11-13). Los resultados a los que llega el 
autor, relacionados con la exaltación de 
un modelo ideal de democracia y en to-
tal concordancia con el modelo primi
genio, a que la cultura política de los 
mexicanos se mueve entre la supera-
ción, la permanencia e incluso el fortale-
cimiento de “los valores autoritarios” en 
contraposición a “los valores democráti-
cos”. Así, la cultura política en México 
está en un punto limítrofe entre acceder 
a una “buena” cultura democrática o 
mantenerse en una “mala” cultura au-
toritaria, lo cual se traduce en lo que 
Jorge Buendía y Fernanda Somuano 
llaman una “democracia incompleta” 
(Buendía y Somuano, 2003: 292, 317-
318), aunque esta posición resulta poco 
explicativa.

Por lo tanto, el gran problema de 
estos trabajos no sólo es el fomento del 
extremo reduccionismo, sino también 
del enjuiciamiento normativo de la 
realidad y la imposición de un “filtro 

idealizado” cuyo objetivo es encontrar y 
evaluar “lo democrático” en una socie-
dad a partir de un “deber ser”, lo cual 
vuelve opaco el análisis y aporta poco al 
conocimiento del objeto de estudio en 
cuestión. De esta manera, no es extraño 
que se concluya que países como Méxi-
co son “democracias incompletas”, pues 
se les imputa una supuesta cultura po-
lítica nacional que, vista desde ese mo-
delo deseable de democracia, está en 
vías de ser porque aún no es lo que de-
bería de ser.

La situación anterior no representa 
un caso aislado dado que existen otros 
trabajos que guardan perspectivas se-
mejantes, como los realizados por el 
Barómetro de las Américas. Por ejemplo, 
en un documento titulado Cultura polí-
tica de la democracia en México 2010, los 
autores desean mostrar un panorama 
general sobre cómo se ha visto afecta-
da la construcción de la democracia en 
un contexto de desequilibrios econó
micos. Asimismo, postulan que dicho 
estudio se centra en la medición de ac-
titudes y comportamientos políticos 
relacionados con “los valores que más 
probablemente promueven una demo-
cracia estable” (Paras et al., 2011: 13). 
Partiendo de lo anterior, el documento 
pretende evaluar si las personas son 
capaces de apoyar un golpe militar 
dado el panorama de inestabilidad so-
cioeconómica, por lo que afirman: “Los 
latinoamericanos, en condiciones de 
crisis, toman en cuenta factores econó-
micos cuando piensan en la forma de 
castigar a aquellos en el poder, incluso 
si ello puede poner en riesgo a la de
mocracia” (Paras et al., 2011: 61). Así 
pues, para estos investigadores, inde-



112 Jorge Federico Eufracio Jaramillo

pendientemente de las características 
de las crisis económicas y de sus conse-
cuencias para la población, es más im-
portante la supervivencia y supremacía 
de los ideales democráticos, lo que no 
sólo refleja un razonamiento poco rea-
lista, sino uno descontextualizado y que 
no considera a los encuestados como su-
jetos históricos y socialmente ubicados, 
y que además, los enjuicia debido a su 
supuesta proclividad a las “alternativas 
antidemocráticas” o “autoritarias” (Pa-
ras et al., 2011: 15).

Siguiendo con el argumento, los au-
tores refieren (a) que los estragos causa-
dos por las crisis económicas en el 
establecimiento de los “valores democrá-
ticos” han desvelado, según los resulta-
dos obtenidos, que existen segmentos de 
la sociedad que son más vulnerables y 
por ello más propensos a apoyar las “al-
ternativas autoritarias”, entre los cuales 
“los pobres parecen encabezar este gru-
po de amigos volubles de la democracia” 
(Paras et al., 2011: 15). Lo anterior lleva 
a reflexionar que, en su deseo por defen-
der el ideal de los valores democráticos, 
los autores crean etiquetas que avalan 
e imponen distinciones sociales etno-
céntricas y, por ello, alejadas de cual-
quier debate y difusoras de juicios de 
valor. Por esto, para los investigadores 
resulta sencillo concluir que existen 
“amigos volubles de la democracia”, 
pues es más relevante la sobrevivencia 
de sus ideales democráticos que la su-
peración de las desigualdades sociales, 
de la pobreza y de la marginación.

Debido a la serie de problemáticas 
que presenta el concepto de cultura po-
lítica, se han manifestado, sobre todo 
por parte de antropólogos, intentos por 

redefinirlo y aplicarlo de forma diferen-
te; aunque no siempre se ha logrado 
proporcionar una resignificación con-
ceptual clara debido a la enorme polise-
mia de los conceptos de cultura y de 
política en la antropología. Al respecto, 
Guillermo de la Peña (1990) en uno de 
sus textos clásicos, “La cultura política 
entre los sectores populares de Guada-
lajara”, construyó cuatro tipos ideales 
de cultura política: clientelística, liberal, 
proletaria y comunitaria (De la Peña, 
1990: 84). A partir de dichos tipos, y uti-
lizando una estrategia de investigación 
cualitativa, Peña buscó ofrecer una vi-
sión mucho más compleja de la realidad 
registrando las vivencias cotidianas 
de determinadas familias al respecto de 
“sus percepciones y evaluaciones sobre 
los grupos y asociaciones que las rodean, 
sobre los actores sociales con quienes se 
confrontan o coordinan, sobre el Estado 
y sus agentes, y sobre sus propias identi-
dades frente al mundo social y político” 
(De la Peña, 1990: 84). Así pues, la cul-
tura política para Guillermo de la Peña, 
en contraposición a Almond y Verba, no 
refiere a una “inercia de un pasado tra-
dicional”, ni a un “remedo distorsionado 
de la cultura hegemónica”, sino a un 
“complejo entramado de relaciones y 
prácticas sociales: como ajuste y resis-
tencia, negación y búsqueda” (De la 
Peña, 1990: 87).

Sin embargo, la propuesta anterior 
guarda dos problemas de orden con-
ceptual que es importante señalar en 
aras de dar continuidad al debate cen-
tral. El primer problema guarda rela-
ción con la falta de claridad en la 
definición, pues el autor utiliza como 
sinónimos los términos de cultura polí-



113La cultura y la política en la cultura política

tica, cultura popular y cultura política 
popular, lo que provoca opacidad en los 
debates propuestos acerca de lo cultu-
ralpolítico. El segundo, vinculado al 
anterior, es la apertura excesiva del 
concepto. En efecto, la idea de cultura 
política, en este caso, fue llevada al 
extremo al dialogar con demasiadas 
dimensiones (familia, parentesco, re
laciones de género, movilidad social, 
educación, vida religiosa, entre otras), 
por lo que en el argumento no se espe
cifica cuáles de estas son características 
de lo culturalpolítico, o si, por el contra-
rio, todas son variables de lo político. De 
ser esta última la salida propuesta, en-
tonces este campo es demasiado amplio 
y provoca que el concepto principal pier-
da sentido en su aplicación, además, de 
que es incapaz de hacer una delimita-
ción analítica de lo culturalpolítico.

Por su parte, Pablo Vargas Gonzá-
lez (1990) redefinió el concepto de cul-
tura política a partir de su aplicación 
al campo de lo electoral, lo que le per-
mitió circunscribirlo de forma más cla-
ra a un conjunto de fenómenos que 
pueden ser descritos como específica-
mente políticos (sin que estos agoten la 
categoría). En tal tesitura, Vargas pro-
pone una visión renovadora al articu-
lar el concepto a prácticas, funciones y 
símbolos, y no sólo a valores y actitu-
des (Vargas, 1990: 132). Asimismo, en 
su propuesta logra colocar a la cultura 
política como un instrumento analítico 
de las relaciones de poder, no en un 
sentido lineal y homogéneo, sino en 
uno heterogéneo y multivariado, tal 
como suceden las complejas relaciones 
entre Estado y población. Sin embargo, 
más allá de la redefinición del concep-

to, el resultado del análisis lleva a la 
misma estructura ideológicodicotómi-
ca contenida en el trabajo de Almond y 
Verba. A pesar del refinamiento con-
ceptual, Vargas no trasciende la clásica 
oposición entre autoritarismo y demo-
cracia, por lo que la cultura política se 
debate entre el “autoritarismo”/“tradi
cionalismo” y el “cambio institucional 
democrático” o “transición democráti
ca”/“modernización” (Vargas, 1990: 142).

Es importante mencionar que uno de 
los problemas notorios en este texto (y 
en otros escritos sobre cultura política 
contemporánea), es la falta de definicio-
nes sobre autoritarismo y democracia, lo 
cual indica una tendencia a dar por en-
tendido su significado (como si existiese 
una especie de acuerdo tácito) y, por 
ende, a obviar cualquier tipo de debate. 
Esto provoca, tal como ocurre en la pro-
puesta de Vargas, que no se ofrezca una 
caracterización concreta de ambos tipos 
de regímenes, mucho menos un debate 
sólido acerca de lo que implican en la 
realidad para los países o, incluso, si es 
posible trazar una línea clara entre 
uno y otro, es decir, más allá de las po
siciones que vinculan al autoritarismo 
con todo lo indeseable y a la demo
cracia con todo lo deseable. El problema 
que plantea lo anterior para la cultura 
política, es la naturalización etnocéntri-
ca y la notable restricción conceptual, 
pues la lleva a oscilar con demasiada 
simpleza entre autoritarismo y demo-
cracia sin mayores discusiones acerca, 
por ejemplo, de los mecanismos socia-
les que actúan en la realidad empírica 
(tratando de comprender las prácticas 
de los actores antes de etiquetarlas) o 
de las consecuencias que tiene la gene-



114 Jorge Federico Eufracio Jaramillo

ración de un conocimiento que conduce a 
la deliberación a partir de valoraciones 
dicotómicas entre lo “bueno” y lo “malo”.

Como una propuesta para resolver 
los problemas anteriores, Larissa Adler 
Lomnitz, Claudio Lomnitz e Ilya Adler 
(1990) intentaron redefinir el concepto 
problematizando esa dicotomía enrai-
zada, es decir, partieron de la necesidad 
de entender la “cultura política tradicio-
nal mexicana” (Adler et al., 1990: 46) en 
su contexto y en sus prácticas. A partir 
de un trabajo de campo intensivo sobre 
la campaña presidencial de 1988 y lo 
que llamaron su “organización rituali-
zada”, plantean que tal oposición entre 
democracia y autoritarismo, de origen 
mayormente politológico, sólo opera en 
un nivel organizativo (abarcando dife-
rentes relaciones, como aquellas entre 
los partidos y gobierno o entre el poder 
ejecutivo y el resto de poderes), por lo 
que es necesaria una forma de contras-
te diferente entre sistemas políticos 
basados en el individualismo (la demo-
cracia) en donde la representación se 
funda en la soberanía del individuo y 
en sistemas políticos basados en la je-
rarquía, es decir, en la imagen de una 
sociedad compuesta por segmentos in-
terrelacionados, pero en un orden de 
subordinación (Adler et al., 1990: 57-
58). La principal característica de este 
último sistema es que las formas de re-
presentación son producto de negocia-
ciones entre dichos segmentos.

Así pues, la tesis de estos autores es 
que la cultura política mexicana es re-
sultado de una articulación muy pecu-
liar entre ambos sistemas, pero que en 
tal orquestación tiene mayor predomi-
nancia la negociación entre grupos so-

ciales por encima de la soberanía 
individual (Adler et al., 1990: 58). Con 
lo anterior, los autores proponen una 
nueva oposición binaria entre el indivi-
duo (en términos de la democracia libe-
ral) y la persona (es decir, el sujeto en 
su papel y posición social). En otras pa-
labras, entre un sistema utópico (ideo-
lógico) individual y un sistema holista 
jerárquico (Adler et al., 1990: 80). A 
partir de este viraje logran identificar 
que un análisis sobre la cultura política 
mexicana entiende los mecanismos so-
ciológicos, a veces contradictorios, por 
los que tales sistemas interactúan o se 
sobreponen, por lo tanto, dicho análisis 
comprende que el sistema “tradicional”, 
opuesto a un “deber ser” democrático, es 
mucho más complejo e importante de lo 
que se ha querido reconocer (Adler et 
al., 1990: 81). 

Sin embargo, a pesar de su innova-
ción, esta propuesta analítica deja pen-
diente una crítica significativa acerca 
de ese “deber ser” en dos vertientes. La 
primera consiste en el problema analí-
tico/empírico que representa la su-
puesta oposición entre individual y 
colectivo y la aceptación implícita de 
que el primero es la meta ideal en tan-
to que refiere a la soberanía del indivi-
duo racional/liberal (mediante el voto 
y el derecho) y por ello excluido en la 
toma de decisiones del ámbito colecti-
vo; además, esta situación resulta 
irreal en dos sentidos: en el de la ido-
neidad y/o factibilidad racional y en el 
de la sustracción colectiva. La segunda 
tiene que ver con la acrítica afinidad 
planteada entre democracia y el lla-
mado “libre mercado”, lo cual incide en 
que no se profundice desde el ámbito 



115La cultura y la política en la cultura política

empírico más allá de la retórica y los 
supuestos teóricos que rodean al neo-
liberalismo, es decir, en las disparida-
des que en nombre de ese modelo 
económico (de alcance mundial) se 
han cometido desde hace décadas. Lo 
anterior no sólo permitiría poner en 
tela de juicio la supuesta cercanía 
guardada entre el “libre mercado” y 
la democracia (considerando sus de
finiciones ideales promovidas desde 
la academia), sino también a cues
tionarse desde una perspectiva más 
crítica si la democracia en la prácti
ca avala, impone, exige y/o naturaliza 
tales desigualdades. Además, podría-
mos argumentar a partir de las críti-
cas anteriores que de cualquier forma 
la “cultura política mexicana” a la que 
refieren los autores sigue siendo una 
simple oscilación dentro de un esque-
ma dicotómico.

En última instancia, Esteban Krotz 
propone una revisión más crítica de la 
cultura política para intentar alejarla de 
los supuestos originarios, pero luchando, 
a su vez, para en ese intento no se caiga 
en una opacidad conceptual que le reste 
capacidad explicativa. En tal tesitura, 
manifiesta que la amplitud o la estre-
chez del concepto tienen mucho que 
ver con la definición que cada investi-
gador elija de lo que es política y de lo 
que es cultura (Krotz, 1990: 11). Asi-
mismo, considera un desacierto ana
lizar la cultura política exclusivamente 
a partir de los datos electorales, ya que 
esto puede incurrir en afirmaciones y 
generalizaciones provenientes de in-
trospecciones o de anhelos personales 
y no de un examen científico de la rea-
lidad (Krotz, 1990: 13). Por otra parte, 

considera que la antropología tiene ante 
sí diversos caminos para proponer una 
renovación y usos del concepto mucho 
más provechosos. Además, refiere los 
trabajos de Clifford Geertz, Adrian Ma-
yer, Paul Friedrich y Marshall Sahlins, 
de los que toma los conceptos de estruc-
turas de significación, redes, legitimidad 
y liderazgos, para señalar que estas di-
mensiones pueden ofrecer una mejor 
delimitación de lo culturalpolítico más 
allá de esquemas dicotómicos y en cons-
tante diálogo con información obtenida 
etnográficamente.

Sin embargo, el problema de la pro-
puesta de los autores referidos por Krotz 
es que sólo se trata de un esquema de 
posibilidades en el que la idea prin
cipal parece quedar subordinada a la 
cultura política como categoría central; 
algo que es discutible ya que tales con-
ceptos tienen sus propias dificultades 
definitorias (por ejemplo, legitimidad y 
estructuras de significación) como para 
aumentar la complejidad al subordinar-
los a un concepto más general y abstrac-
to. Por lo tanto, Krotz pugna por una 
mayor apertura del concepto en varias 
vertientes, pero sin generar una pro-
puesta concreta de definición o sentar 
las bases de sus límites explicativos. 
Respecto a lo anterior, el propio autor 
deja una advertencia importante: el 
concepto de cultura política, como otros 
conceptos que empiezan a ganar poder 
explicativo, se puede volver vago y vacío 
a causa de su uso indiscriminado o “una 
categoría residual, utilizada ocasional-
mente para explicar cualquier cosa que 
no pueda ser explicada por factores más 
precisos y concretos” (Pye, citado por 
Krotz, 1990: 11)



116 Jorge Federico Eufracio Jaramillo

Como se ha podido observar, las re-
formulaciones hechas al concepto no 
siempre logran establecer una distan-
cia con respecto a la definición cerrada 
y normativa propuesta por Almond y 
Verba o, por el contrario, las salidas no 
logran sustentar el concepto de forma 
más clara, por lo que se han planteado 
otros caminos teóricos/conceptuales 
para analizar los fenómenos sociales 
que incumbirían a la cultura política. 
Por ejemplo, después de una crítica pro-
funda y ampliamente argumentada 
sobre el concepto de cultura política, 
Héctor Tejera Gaona (2003) opta por 
una vía alterna para observar la rela-
ción que se establece entre candidatos y 
población en general en un proceso elec-
toral concreto. En efecto, en su propues-
ta no hace referencia a la conformación 
de una cultura política, sino más bien a 
un proceso de objetivación que se define 
como la reorganización de diversos refe-
rentes culturales (reelaborar el conteni-
do de valores, normas, prácticas y 
símbolos) con el fin de conseguir objeti-
vos, expresar discursos, negociar y, en 
todo caso, para incidir en las relaciones 
políticas (Tejera, 2003, 24-27). En este 
sentido, Tejera usa el mencionado con-
cepto para captar las continuas trans-
formaciones en la relación entre cultura 
y política. En otras palabras, para el au-
tor las relaciones políticas son expre
siones peculiares de la cultura cuando 
esta se pone en juego en el ámbito de 
las relaciones de poder y no una cultu-
ra específica, es decir, no una cultura 
política. Asimismo, en su trabajo procu-
ra centrarse en los sistemas de signifi-
cación que intervienen en las relaciones 
políticas (construcción de identidades 

individuales y colectivas). Finalmente, 
al ser la objetivación un fenómeno con-
tingente a las relaciones de poder, su 
propuesta permite ver los vínculos po-
líticos de forma más clara, pero sin 
caer en la falsa idea de la emergencia 
de una “nueva cultura política”, “bue-
na” y, por lo tanto, “democrática”.

En otra tesitura, Sabina Frederic 
(2004) ofrece una perspectiva diferen-
te sobre cómo observar lo político sin 
caer en la prescripción de los ideales 
democráticos; la autora parte de una 
reflexión sobre la moralidad en gene-
ral y su vinculación con los procesos 
políticos (Frederic, 2004: 15). En este 
sentido, lo que muestra es que los indi-
viduos tienen una valoración moral de 
la política que se traduce en una serie 
de expectativas y en formas de subjeti-
vación o prácticas individuales y agre-
gadas socialmente (Frederic, 2004: 16). 
A partir de la observación minuciosa 
de las prácticas de los sujetos, Frederic 
comprende la oposición o choque que 
llega a existir entre el modelo ideal de 
“(cultura) política democrática” racio-
nal y globalizante (relacionada en su 
trabajo con una ideología neoliberal) y 
los valores morales de las personas en 
escenarios concretos. Asimismo, para 
Frederic no es posible reducir la polí
tica a un esquema formal y racional de 
orden de gobierno, sino que se cons
tituye en una categoría mucho más 
amplia y compleja, constitutiva de lo 
social, que guarda diversos signifi
cados de acuerdo con los contextos y, en 
especial, a los sujetos que con sus prác-
ticas, discursos, evaluaciones y valores 
le otorgan su contenido, y no a partir 
de plantillas conceptuales rígidas que 



117La cultura y la política en la cultura política

a priori se le imponen a la realidad. Por 
lo tanto, al hablar de prácticas, expecta-
tivas, subjetivación y valores morales, 
la autora denota implícitamente una 
noción amplia de cultura que se presen-
ta como indivisible de la política. 

A manera de conclusión

El objetivo de este artículo no consiste 
en plantear que el concepto de cultura 
política no permite observar lo que 
ocurre sobre el terreno empírico o que en 
absoluto ofrece perspectivas fructífe-
ras sobre el mismo; además, tampoco 
pretendemos descalificar el trabajo de 
Almond y Verba en The Civic Culture o 
lo hecho por investigadores que han 
intentado construir nuevas perspecti-
vas. No obstante, el planteamiento de 
este trabajo sí abunda en la necesidad 
de analizar críticamente los alcances 
del concepto y, en este sentido, en tener 
muy en claro cuáles son sus principa-
les deficiencias y limitaciones. Al res-
pecto, una de nuestras preocupaciones 
centrales es la reproducción acrítica 
del concepto, lo cual se ha traducido, en 
más de una ocasión, en explicaciones 
demasiado normativas o, en el peor de 
los casos, en la reafirmación y prolife-
ración de los supuestos racionalistas y 
etnocéntricos en los cuales se funda-
menta.

En esta tesitura, es importante re-
calcar que lo anterior se puede generar 
a partir de las nociones que se tengan 
de la cultura y de la política, lo cual no 
sólo plantea un debate mayor, aquí es-
bozado más no agotado, sobre qué tan 
amplios, complejos, reducidos u opera-
tivos deben ser de acuerdo al área de 

estudio y al objetivo de la investigación, 
sino también sobre qué tanta distancia 
existe entre ambos conceptos. Sobre 
este último punto, vale la pena dejarlo 
asentado en los siguientes cuestiona-
mientos: a) ¿La cultura es fragmentada? 
Este aspecto se refiere a que la existen-
cia de una cultura política significa la 
de otras culturas (económica, religiosa, 
entre otras); las distintas culturas son 
fracciones que corresponden a diversos 
campos de aplicación o áreas de la vida 
social y que tanto unas como (las) otras 
tienen límites claros. Por lo tanto, desde 
esa perspectiva la cultura no sería al
go más general, complejo y constitutivo 
de la sociedad, es decir, que tiene distin-
tas expresiones y materializaciones de 
acuerdo con cada situación, más bien, un 
rompecabezas con márgenes aparen
temente claros; b) ¿Hablar de política 
no es hablar de cultura? Siguiendo con 
lo anterior, este cuestionamiento tiene 
que ver con la posibilidad de separar lo 
político de lo cultural, ante lo cual vale 
la pena recuperar algunas de las re-
flexiones aquí revisadas que vislum-
bran una mayor imbricación entre 
ambos conceptos (dado que en los dos 
se junta la dimensión de conflicto, ne-
gociación y disputa de la vida social), lo 
cual significa que aquello que es políti-
co conlleva intrínsecamente la dimen-
sión cultural y no una cultura política. 

Otro eje de discusión tratado en este 
trabajo es el que tiene que ver con la im-
posición de un modelo ideal de democra-
cia que contribuye, en muchas ocasiones, 
a la creación de un conocimiento poco 
preciso sobre los objetos de estudio. Al 
respecto, no se desea establecer que la 
ciencia social no debe de tomar una pos-



118 Jorge Federico Eufracio Jaramillo

tura crítica hacia las desigualdades so-
ciales, pero el problema surge cuando se 
le desea imponer a la realidad un mo
delo único e inexpugnable (el democráti-
co) para contrarrestarlas, aun y cuando 
esa supuesta fórmula ideal contiene 
y justifica otra serie de desigualdades y 
prejuicios que le son intrínsecos y que, 
como tales, muchas veces no son someti-
dos a debate y crítica por parte de los 
investigadores. En otras palabras, cuan-
do el concepto de democracia se convier-
te en una “camisa de fuerza” que sólo 
habilita a observar el terreno empírico 
desde un supuesto “deber ser”, su uso 
provoca la imputación de etiquetas y ca-
tegorías a la realidad que se constituyen, 
en muchas ocasiones, en juicios de valor 
sobre lo que el campo de investigación 
muestra. Asimismo, el planteamiento 
aquí esgrimido abunda en una mayor 
reflexión sobre dos aspectos: 1) la postu-
ra de alteridad del investigador ante el 
objeto de estudio para ayudar a la des-
naturalización de preconcepciones, es 
decir, permitir que los conceptos sean 
(re)construidos desde la experiencia de 
campo de acuerdo con lo hecho, dicho, 
evaluado y/o percibido por los sujetos en 
sus contextos; 2) es necesario evaluar 
críticamente el concepto de democracia 
(en toda su polisemia) para ver cuáles 
son sus verdaderos alcances científicos 
dada su innegable carga ideológica.

Bibliografía

Abu Lughod, Lila (2006), “Interpretando las 
culturas después de la televisión: sobre 
el método”, Íconos, Revista de Ciencias 
Sociales, núm. 24, pp. 119-141.

Adler, Larissa, et al. (1990), “El fondo de la 

forma: la campaña presidencial del pri 
en México en 1988”, Nueva Antropolo-
gía, vol. 11, núm. 38, pp. 45-82.

Almond, Gabriel, y Sidney Verba (1989), 
The Civic Culture. Political Attitudes 
and Democracy in Five Nations, Califor-
nia, sage Publications Inc.

_____ (2001), “La cultura política”, en Albert 
Batlle (ed.), Diez textos básicos de cien-
cia política, España, Ariel, pp. 171-201.

Buendía, Jorge, y Fernanda Somuano (2003), 
“Participación electoral en nuevas de-
mocracias: la elección presidencial de 
2000 en México”, Revista Política y go-
bierno, vol. 10, núm. 2, segundo semes-
tre, pp. 289-323.

De la Peña, Guillermo, (1990), “La cultura 
política entre los sectores populares de 
Guadalajara”,  Nueva Antropología, vol. 
11, núm. 38, pp. 83-107.

Durand Ponte, Víctor Manuel (2004), Ciu-
dadanía y cultura política: México 
1993-2001, México, Siglo XXI Editores.

Ferraudi Curto, María Cecilia (2010), “No 
entendía nada de política: la salida po-
lítica de un dirigente barrial a partir de 
la urbanización de una villa en La Ma-
tanza”, Apuntes de Investigación del 
cecyp, núm. 17, junio, pp. 149-171.

Frederic, Sabina (2004), Buenos vecinos, 
malos políticos: moralidad y política en 
el gran Buenos Aires, Buenos Aires, 
Prometeo Libros.

_____, y Germán Soprano (2005), Cultura y 
política en etnografías sobre la Argenti-
na, Buenos Aires, Universidad Nacional 
de Quilmes.

Geertz, Clifford (2003),  La interpretación de 
las culturas, Barcelona, Gedisa.

Krotz, Esteban (1990), “Antropología, elec-
ciones y cultura política”, Nueva Antro-
pología, vol. 11, núm. 38, pp. 9-19.



119La cultura y la política en la cultura política

Merton, Robert (2010), Teoría y estructu-
ras sociales, México, Fondo de Cultura 
Económica.

Mouffe, Chantal (1999), El retorno de lo 
político. Comunidad, ciudadanía, plu-
ralismo, democracia radical, Barcelo-
na, Paidós Ibérica.

Ortner, Sherry (2009), “Resistencia densa: 
muerte y construcción cultural de 
agencia en el montañismo himalayo”, 
Papeles de Trabajo, año 2, núm. 5, junio.

Paras García, Pablo, et al. (2011), Cultura 
política de la democracia en México, 
2010. Consolidación de la democracia en 
las Américas en tiempos difíciles, Méxi-
co, data Opinión Pública y Mercados/
Proyecto de Opinión Pública de América 
Latina (lapop)/Barómetro de las Améri-
cas/Vanderbilt University.

Sewell, William (1999), “The Concept(s) of 
Culture”, en Victoria E. Bonnell, y Lynn 
Hunt (eds.), Beyond the Cultural Turn, 
California, University of California 
Press, pp. 35-61.

Simmons, Leo W. (1942), Sun Chief: the Au-
tobiography of a Hopi Indian, New Ha-
ven, Yale University Press.

Tejera Gaona, Héctor (2003), No se olvide 
de nosotros cuando esté allá arriba. 
Cultura, ciudadanos y campañas polí-
ticas en la Ciudad de México, México, 
Miguel Ángel Porrúa Editores.

Thompson, E. P. (1995), Costumbres en co-
mún, Barcelona, Crítica.

Vargas González, Pablo (1990), “Cultura 
política y elecciones en Hidalgo”, Nue-
va Antropología, vol. 11, núm. 38, pp. 
131-145.




