
78

tropológico, a través de los peritajes con 
dictamen cultural, ha alcanzado en la 
participación de situaciones jurídicas 
concretas. 

La pluralidad normativa como obje-
to de estudio nos conduce en la investi-
gación de las tendencias que, con 
motivo del reconocimiento de los dere-
chos de los pueblos y comunidades indí-
genas y negros mexicanos, se van 
consolidando en el contexto de una na-
ción que se reivindica como pluricultu-
ral y en la cual la identidad se funda en 
sus pueblos originarios.

Entre golpes de buena fortuna, he estado 
jugueteando con la idea de convertirte en 
el padrino de mi nuevo e inminente hijo. 
Sin embargo, antes de hacerlo oficialmen-
te, me gustaría ver un informe notarial 
completo de tu activo. No quiero repetir la 
desdichada experiencia que tuvieron mis 
padres a fines del siglo xix. 

Groucho Marx

Introducción

En este artículo se aborda el avan-
ce teórico y metodológico que la 
aplicación del conocimiento an-

Resumen: En este artículo se hace una interpretación del contexto de pluralidad normativa exis-
tente en el estado de Chihuahua con la intención de aproximarse a las distintas formas en las que 
los pueblos y comunidades indígenas demandan el reconocimiento de su derecho a la tierra y el 
territorio, así como a la aceptación de su identidad y sistema normativo al momento en que una 
persona de estas comunidades se ve involucrada en algún tipo de procedimiento ante instancias 
jurisdiccionales.

Palabras clave: pluralidad normativa; defensa cultural; Chihuahua.

Abstract: In this article an interpretation of the context of existing normative plurality in the 
state of Chihuahua is made in order to explore the various ways in which the Indigenous towns 
and communities demand recognition of their right to land and territory, as well as the accep-
tance of their identity and regulatory system when a person from this community is involved in 
legal proceedings. 

Keywords: regulatory plurality; cultural defense; Chihuahua.

Víctor Hugo Villanueva Gutiérrez*

LA PLURALIDAD NORMATIVA DEL NORTE MEXICANO 
COMO OBJETO DE ESTUDIO EN LA ANTROPOLOGÍA

*Maestro por el Centro de Investigaciones y 
Estudios Superiores en Antropología Social. Lí-
nea principal de investigación: Administración 

de justicia y derechos humanos. Correo electró-
nico: victorvillanueva79@gmail.com 



79La pluralidad normativa del norte mexicano como objeto de estudio en la antropología

Para el caso del norte mexicano, la 
afirmación o negación del contexto de 
pluralidad normativa se manifiesta en 
toda su dimensión dentro de los litigios 
que se desarrollan en los distintos ám-
bitos del derecho mexicano; situaciones 
jurídicas en las que, con la presentación 
de peritajes antropológicos, la argumen-
tación jurídica se reviste de pertinencia 
cultural como información sustantiva 
para la resolución de los casos o en su 
defecto para evidenciar la necesaria ac-
tualización de la rutina judiciaria. 

La pluralidad normativa como 
objeto de estudio

Para la ciencia antropológica, en la re-
capitulación de sus inicios encontra-
mos que la vinculación entre derecho y 
antropología social es parte de su es-
tructura conceptual y metodológica. 

El motivo que impulsó a los precur-
sores por el análisis comparativo entre 
los pueblos y sus culturas, no fue sino 
el interés por el “descubrimiento” para 
sí de los sistemas normativos de aque-
llos pueblos originarios persistentes 
durante el siglo xix y entre los cuales 
los nativos americanos llegaron a con-
siderarse el sujeto de estudio sobre el 
cual habría que desplegar técnicas de 
investigación como el derecho compa-
rado para aproximarse a las formas 
jurídicas consuetudas de aquellos en 
las que se contenían el sistema de he-
rencia, el parentesco, el intercambio de 
mujeres, la filiación y la alianza.1 

1 “La antropología empezó como la ciencia 
de la historia. Los triunfos del método científico 
en los dominios físico y orgánico llevaron a los

Mientras tanto, a la par del estudio 
etnológico, en el desenvolvimiento de 
la antropología física, la arqueología y la 
lingüística, se exploraban las caracte-
rísticas fenotípicas de las personas y 
sus pueblos; los sistemas económicos 
precedentes al periodo de la conquista 
y expansión virreinal, y las estructu-
ras generales de la lengua y el habla. 

La conjunción de los elementos 
“descubiertos” por la aplicación de di-
chas técnicas a través de esas discipli-
nas en ciernes, permitió que una serie 
de pensadores y científicos del momen-
to identificaran ciertas características 
socioculturales de continuidad históri-
ca que, al permanecer en el tiempo y 
en aquellos lugares a los que posterior-
mente se les definirá como “regiones de 
refugio” (Aguirre, 1967), les fuera posi-
ble elaborar hipótesis respecto de la 
evolución biológica y social de la hu-
manidad.

Con el paso del tiempo y la indaga-
ción científica a mayor profundidad y 
precisión, las hipótesis evolucionistas 
respecto a la vida sociocultural de los 
pueblos originarios fueron colocadas en 
su justa dimensión: se reconoce que la 
evolución biológica de los seres huma-
nos como especie es una condición com-
partida por el conjunto de la especie 
misma y no por unos cuantos pueblos; 
en cuanto a la idea de una “evolución 

antropólogos del siglo xix a pensar que los fenó-
menos socioculturales estaban gobernados por 
principios que podían descubrirse y enunciarse 
en forma de leyes […]. Mas con el siglo xx […] se 
desarrollaron en Inglaterra, Francia, Alemania 
y Estados Unidos escuelas antropológicas que 
de un modo u otro rechazaron [aquella] preten-
sión científica” (Harris, 1979: 1). 



80 Víctor Hugo Villanueva Gutiérrez

social”, y al reconocer que la humani-
dad en general comparte la misma as-
cendencia, se reconoce que con lo que 
se cuenta es con una serie de formas 
diferenciadas en las que los pueblos o 
grupos sociales se organizan para per-
petuarse, persistir y reproducirse se-
gún determinados momentos de la 
historia y en relación con determina-
dos ecosistemas. 

Es decir, la multiplicidad de forma-
ciones sociales, más que a las caracte-
rísticas biológicas de los integrantes de 
los pueblos, obedece a las formas histó-
ricas de organizar la vida en comuni-
dad según la producción material, la 
política, el derecho, la religión, en tan-
to estas formas se despliegan para la 
satisfacción de las necesidades inme-
diatas (instintivas) o mediatas (produ-
cidas). 

Y es en este sentido en el que el aná-
lisis etnológico se produce desde la inter-
vención de abogados que incursionaron 
en el campo de la investigación respecto 
a lo étnico, motivados, en un primer mo-
mento, por la idea de allegarse de infor-
mación empírica respeto del origen de la 
norma o el derecho como conjunto de le-
yes, reglas y acuerdos con trascenden
cia de lo social a lo jurisdiccional. En 
ello, la idea de que la costumbre como 
práctica reiterada —los pueblos de cos-
tumbre— precede y es la fuente de la 
norma, cobra especial relevancia y vie-
ne a “comprobar” desde el campo de la 
antropología que la teoría evolucionis-
ta tiene sentido en su aplicabilidad en 
lo social. De ahí que, aún hasta princi-
pios del siglo xxi, un porcentaje impor-
tante del personal jurisdiccional en 
México considere que los pueblos origi-

narios no son portadores de derecho o 
sistema normativo alguno, sino por el 
contrario, son pueblos de tradición, uso y 
costumbre en los que la sistematicidad 
de la vida social no se ha manifestado 
al “grado” que les permita trascender el 
carácter social de la norma y hacer 
emerger lo jurisdiccional de la misma.2 

Ese modelo de pensamiento no sólo 
es expresión de los juristas contempo-
ráneos formados en el estudio del de
recho desde la pragmática del acto 
jurídico; los precursores de la antropo-
logía, aunque con su análisis aporta-
ron información sustantiva para el 
conocimiento antropológico, compar-
tían esa misma perspectiva. Sin em-
bargo, y para sorpresa de muchos, no 
fue sino Carlos Marx —otro abogado—, 
quien en 1842 publica en la Rheinische 

2 “La costumbre como fuente de derecho […]. 
La costumbre es un uso implantado en una 
colectividad y considerado por ésta como jurídi-
camente obligatorio; es el derecho nacido con-
suetudinariamente, el jus moribus constitutum 
[…] posee dos características: 1. Está integrado 
por un conjunto de reglas sociales derivadas de 
un uso más o menos largo; y 2. Tales reglas se 
transforman en derecho positivo cuando los in-
dividuos que las practican les reconocen obliga-
toriedad, cual si se tratase de una ley […] la 
costumbre tiene dos elementos, subjetivo uno, 
objetivo el otro. El primero consiste en la idea de 
que el uso en cuestión es jurídicamente obliga-
torio y debe, por tanto, aplicarse; el segundo, en 
la práctica, suficientemente prolongada, de un 
determinado proceder […]. Cuando un hábito 
social se prolonga, acaba por producir, en la con-
ciencia de los individuos que la practican, la 
creencia de que es obligatorio [pero], ¿en qué mo-
mento deja una costumbre de ser mero hábito, 
para convertirse en regla de derecho? Algunos 
autores sostienen que la regla consuetudinaria 
no puede transformarse en precepto jurídico 
mientas el poder público no le reconoce carácter 
obligatorio” (García Máynez, 1993: 61-63).



81La pluralidad normativa del norte mexicano como objeto de estudio en la antropología

Zeitung für Politik, Handel und Gewerbe 
(Gaceta Renana) una serie de textos en 
los que expresa su opinión en torno a los 
asuntos que la Sexta Asamblea de la 
Provincia Renana (Prusia) colocaba en 
la palestra como temas a los que la le-
gislación de aquel entonces estaba 
obligada a dar respuesta, dado el incre-
mento en la controversia suscitada 
entre la apropiación social que de ma-
nera consuetudinaria había constituido 
el sistema normativo de los campesinos 
en la Renania popular y la expansión 
del latifundismo auspiciado por la mo-
narquía del momento, provocando en sí 
el despojo de tierras por medio del cer-
camiento en el que la propiedad privada 
soportaba su expansión.

Los tres artículos que comprenden 
Los debates de la Dieta Renana son el 
primer escrito que Marx pulsa para 
enunciar el contexto de pluralidad nor-
mativa y que muestra cómo ese posi-
cionamiento es a su vez el primer paso 
en su ruptura teórico práctica con la 
teoría y práctica liberal del momento. 
Marx habla desde el liberalismo 
aprendido en la escolástica, pero al 
mismo tiempo asume una posición 
antiliberal que lo hace situarse concre-
tamente en un terreno externo al pensa-
miento burgués. Entonces, la ruptura 
aquí opera en dos campos: el teórico, des-
de el cual Marx piensa en términos radi-
cales cómo es el orden del mundo y de la 
sociedad que le tocó vivir; y el práctico, 
inicia su actuar radical sobre el mundo y 
en la sociedad concreta que le tocó vivir. 
Dichos textos políticojurídicos son, sobre 
todo, el antecedente concreto de la de-
fensa cultural del derecho no individual, 
del derecho colectivo en tanto derecho 

de ocupación y fluctuante de la apro-
piación en las comunidades campesi-
nas, multitudes políticamente pobres y 
socialmente desposeídas en el avance 
del modo de producción capitalista 
(Marx, 2007). 

De esta manera, con sus argumen-
tos políticojurídicos, Marx provee una 
arquitectura profunda del lenguaje 
compuesta por palabras que, como sig-
nos culturales, permiten distinguir 
entre la categoría analítica que se pro-
pone denominar “pluralidad normati-
va”, en su afirmación jurídica o su 
negación política, de la que se despren-
den conceptos operativos y analíticos 
que constituyen la terminología de
colonial o liberadora desde donde es 
posible hablar de nuestro contexto 
americano; asimismo, la mirada mar-
xista es el antecedente de corrientes 
teórico prácticas, como son: la econo-
mía moral de la multitud (Thompson, 
1979); el nuevo imperialismo (Harvey, 
2004); la epistemología o racionalidad 
ambiental (Leff, 1986); el ecologismo 
de los pobres (Martínez, 2005); el pa-
trimonio biocultural de las comunida-
des indígenas mexicanas (Boege, 2008) 
y el ecosocialismo (Löwy, 2011), entre 
otras. Las comunidades agrarias tradi-
cionales (rusas, eslavas, irlandesas, 
indias, chinas y americanas), nos si-
túan ante el reconocimiento que Marx 
hiciera de la obschina (comunidad 
agraria rusa) como la que puede “[…] 
ser el punto de partida de la regenera-
ción social […] siempre que se tomen 
medidas para eliminar las influencias 
deletéreas que desde hace tiempo ya la 
están desestructurando” (Marx citado 
por Fernández, 2009: 224). La comuni-



82 Víctor Hugo Villanueva Gutiérrez

dad rural que defendió Marx en 1842, 
de la que hiciera referencia en el libro 
primero de El capital, y a la que vol
viera en su debate con los populistas 
rusos para hablarnos de su potencial 
revolucionario, es un tanto el Perú de 
principios del siglo xx del que hablaron 
Hildebrando Castro Pozo (1936) y José 
Carlos Mariátegui (1979).

En cuanto al conjunto de la teoría 
jurídica del Marx de la etapa que trata-
mos, el Derecho se presenta integrado 
por tres tipos fundamentales: el racio-
nal, el positivo, y el consuetudinario. El 
primero de estos corresponde al concep-
to abstracto de derecho, es decir, a su 
esencia universal, ética y existente 
como “expresión consiente de la volun-
tad del pueblo” y sea, por tanto, creado 
en ella y por ella. El segundo correspon-
de al escrito y se identifica con el “dere-
cho legislado”, con aquel que ha sido 
formulado en leyes, pero que no necesa-
riamente corresponde al concepto de 
derecho racional. El tercero de estos es 
el “carente de forma”, es el que no logra 
su formulación en leyes generales escri-
tas, pero es derecho legítimo por su con-
tenido profundamente humano.

El derecho carente de forma trata 
de los derechos que por tradición se ex-
presan en los sectores o clases sociales 
marginales, como son el campesinado 
renano y, para el caso de América Lati-
na y el Caribe, los pueblos indígenas y 
negros. Para Marx, el sentido jurídico 
de este tipo de derechos radica en la 
satisfacción de las necesidades primor-
diales de la vida de los sectores men-
cionados, por lo que se trata de un 
“derecho racional” colectivo, indepen-
dientemente de que las legislaciones 

le den —o no— una forma general o 
escrita o si ha encontrado un lugar 
adecuado dentro del círculo de la orga-
nización consiente del Estado burgués. 
Así pues, los derechos consuetudina-
rios de dichos sectores van en contra 
de la costumbre del derecho positivo. 
Su contenido no se rebela contra la for-
ma legal del derecho positivo, sino por 
el contrario, contra la carencia de for-
ma de éste. La forma de la ley no se 
opone a ellos, sino que no los reviste.

Esta definición es reivindicada por 
Marx en oposición a la ley propuesta 
por la burguesía renana y aprobada en 
un primer momento por el parlamento 
renano, en la que se impide la recolec-
ción de leños secos caídos de los árbo-
les ubicados en bosques de antiguos 
dominios comunales vueltos propiedad 
privada. La coacción represiva de la 
ley le parece a Marx una fuente de in-
justicias ya que, al reforzar la propie-
dad de los dueños —particulares— de 
los bosques, es sacrificado el derecho 
primordial de vida del que nada tiene.

Sus observaciones se revistieron de 
un carácter deontológico y lo llevaron 
a afirmar que: “[…] la Ley debe ser la 
existencia positiva de su esencia racio-
nal, si no lo es, la Ley no es verdadera 
Ley, se impone, en consecuencia, su 
transformación”. Asimismo, para Marx, 
partir de la metafísica para construir 
una interpretación de la realidad social 
no representa método alguno, o al me-
nos no un método posible, por ello expo-
ne que: “[…] para que la forma legal sea 
la forma real es necesario que constitu-
ya —condensando en la forma— el de-
sarrollo del contenido”. Así, “[…] el 
tratamiento científico del derecho sólo 



83La pluralidad normativa del norte mexicano como objeto de estudio en la antropología

puede efectuarse si se considera en su 
autonomía relativa en tanto nivel ar
ticulado al modo de producción capita-
lista” (Marx citado por Escamilla, 
1991: 34), lo que constituye una dis-
tancia temprana en relación a las posi-
ciones voluntaristas (esencialismo) y 
economicistas (mecanicismo).

Si como Marx afirma: “[…] la forma 
no tiene valor alguno si no es la forma 
del contenido” (2007: 75) y, por ende, si 
la forma de la norma no puede ser más 
que el desarrollo del contenido de la 
misma en su proceso de producción, 
Kelsen señalará que es la potestad ju-
dicial (el poder administrado) la que 
enmarque dicho proceso de producción 
(2003: 114-115): 

La jurisdicción (potestad judicial) es 
absolutamente constitutiva, es pro-
ducción jurídica en el sentido propio 
de la expresión. Pues el que exista 
una situación de hecho concreta que 
ha de ser enlazada con una específi
ca consecuencia jurídica concreta, es 
una relación creada solamente por una 
sentencia judicial […] la sentencia 
judicial es una norma jurídica indi
vidual, la individualización o concre-
ción de la norma jurídica general o 
abstracta, la continuación del proceso 
de producción jurídica desde la general 
a lo particular.

Ergo, el hecho de que el sistema nor-
mativo de los pueblos originarios y ne-
gros no sea revestido por el Estado 
mexicano más allá de la enunciación 
constitucional, no lo exime de recono-
cer —como lo hizo Marx—, que el dere-
cho consuetudinario, definido así desde 

el liberalismo, es un sistema normati-
vo completo en el que la producción de 
la norma, en sus sentidos general y 
particular, opera desde un aparato o 
conjunto de autoridades en lo común 
—comunitarias— y con la ejecución de 
un debido procedimiento, como en su 
momento lo enunciara Stavenhagen 
(1990: 30): 

 
Lo que caracteriza al derecho consue-
tudinario es precisamente que se trata 
de un conjunto de costumbres recono
cidas y compartidas por una colecti
vidad, a diferencia de leyes escritas que 
emanan de una autoridad política 
constituida, y cuya aplicación está en 
manos de esta autoridad, es decir, ge-
neralmente del Estado. La diferencia 
fundamental, entonces, sería que el de-
recho positivo [derecho legislado] está 
vinculado al poder estatal, en tanto que 
el derecho consuetudinario (o costum-
bre jurídica) es propio de sociedades 
que carecen de Estado, o simplemente 
que operan sin referencia al Estado.

En los albores de lo que se denomina 
antropología jurídica vemos a un Max 
Gluckman (1978) no necesariamente 
motivado por el estudio erudito de las 
costumbres indígenas para tomarlas co
mo formas jurídicas “precedentes” al 
derecho liberal, más bien, encontra-
mos a un hombre interesado en estu-
diarlas a conciencia para reconocer su 
vigencia (racionalidad, validez y efica-
cia) y colocarlas ante el antropólogo(a) 
del derecho como objeto de estudio. 

El abordaje etnográfico de estos sis-
temas normativos procede por medio 
de conceptos que conducen por las cal-



84 Víctor Hugo Villanueva Gutiérrez

zadas en las que la impronta de la nor-
ma en el campo del análisis cultural 
permite captar el contenido de la mis-
ma en sus diferentes ámbitos y compe-
tencias, así como la sistematicidad de 
la vida en común. 

En este orden de ideas entendemos 
por sistema normativo a aquel conjunto 
de normas reconocidas, válidas y efica-
ces para un grupo de usuarios que exis-
te en un tiempo y espacio, dado que 
intervienen históricamente en las per-
sonas y constituyen la forma jurídica 
(Correas, 2007: 23-42). Mientras que, 
para desvelar el contenido de la norma, 
por cultura jurídica entenderemos al 
universo simbólico o las estructuras de 
significaciones: las ideas, creencias y re-
presentaciones existentes en torno al 
conjunto de normas; los objetos simbó
licos por los cuales ha de comunicarse 
el sentido prescriptivo; el lenguaje por el 
cual se enuncian y hacen ver las pautas y 
conductas —prácticas— reconocidas 
dentro de la norma (Correas, 2010: 55-
66; Krotz, 2002: 13-49). 

Estos conceptos —el primero de tipo 
descriptivo y el segundo de tipo analíti-
co— permiten caracterizar y explicar 
tanto la existencia de una diversidad de 
conjuntos de normas correspondientes a 
grupos socioculturales singulares, así 
como el contenido ideológico que le revis-
te y media en las relaciones que se esta-
blecen en dicho contexto.

El peritaje y la aplicación del 
conocimiento antropológico

El peritaje antropológico, como todo 
peritaje, es un medio de prueba (Art. 
20, Fracción V de la Constitución Polí-

tica de los Estados Unidos Mexicanos). 
Por medio de prueba se entiende que el 
peritaje, al ser producido por un espe-
cialista en la materia, es valorado en 
sus partes por el juzgador ante el cual 
se presenta y en quien la legislación 
deposita la facultad de estimarle prue-
ba plena o declararle inconsistente de-
bido a fallas de procedimiento, técnicas 
o apreciativas.

Según el derecho procesal mexica-
no, la valoración que se haga de los 
medios de prueba debe estar funda-
mentada en las reglas de la sana críti-
ca y la razón; ningún medio de prueba 
puede ser desestimado sin que previa-
mente medie un razonamiento objeti-
vo sobre el mismo. 

Para el caso del peritaje en antropo-
logía, la valoración, además de los tópi-
cos mencionados, se enfrenta a 
criterios extrajudiciales relacionados 
con el posicionamiento que el personal 
jurisdiccional tenga respecto a la afir-
mación del contexto de pluralidad nor-
mativa y la sensibilidad que muestre 
respecto al hecho de aceptar que Méxi-
co se compone de una sociedad pluri-
cultural, lo que implica que la 
valoración de este tipo de peritajes 
trasciende a la sana crítica y a la razón 
para dar cabida a valoraciones produ-
cidas desde la perspectiva de clase, gé-
nero y raza (la asumida).

A nivel nacional el ejercicio del pe-
ritaje antropológico con dictamen cul-
tural tiene su mayor aplicación en 
asuntos relativos al ámbito penal del 
derecho y en el esclarecimiento de he-
chos acaecidos en comunidades indíge-
nas o cometidos por miembros de 
éstas. En esta dirección es que a su vez 



85La pluralidad normativa del norte mexicano como objeto de estudio en la antropología

se ha posicionado el debate sobre el 
uso o abuso del peritaje antropológico 
con dictamen cultural como medio de 
prueba que coloque el contexto de plu-
ralidad normativa existente al mo-
mento, ya sea de la procuración o la 
administración de justicia. 

El siguiente caso ejemplifica cómo es 
que por medio de la aplicación del cono-
cimiento antropológico y las técnicas et-
nográficas dentro de un proceso judicial 
radicado en el estado de Chihuahua, es 
posible presentar una etnografía pun-
tual del accionar del sistema normati-
vo rarámuri o tarahumara; caso que 
representa uno de los asuntos de ma-
yor atención en los juzgados locales 
por motivo de delito ambiental en la 
modalidad de corte, arranque, derribe 
o tala sin licencia de algún o algunos 
árboles (Art. 418 del Código Penal Fe-
deral).

En aquel caso se requirió a la antro-
pología social para dictaminar lo si-
guiente: a) la identidad étnica del 
procesado; b) para que en términos de 
los artículos 146 y 220 bis del Código 
Federal de Procedimientos Penales, 
proporcione las circunstancias persona-
les del procesado y establezca el grado 
de diferencia cultural que presenta en 
relación al resto de la población nacio-
nal; c) para que describa el tipo de agri-
cultura que realizan los pobladores 
indígenas de la región donde reside el 
procesado; d) si es mayor el porcentaje 
de desnutrición y mortalidad infantil 
que afecta a los pobladores indígenas de 
la región donde reside el procesado en 
relación al resto de la población no indí-
gena y de ser afirmativo que mencione 
las posibles causas; e) si es mayor el 

daño ambiental presuntamente causa-
do por el procesado al derribar diecinue-
ve árboles de pino, que el posible daño 
que se hubiere causado por negligencia 
en la alimentación y protección de la in-
tegridad de su propia familia;  f ) si el 
grado de afectación y de hambre que 
en la fecha de los hechos padeció el 
procesado y su familia aumentó por la 
cancelación del permiso anual de apro-
vechamiento forestal al ejido x, y g) las 
demás circunstancias que desee agre-
gar y sean útiles al momento de resol-
ver el presente asunto.3 

Posterior a la investigación de cam-
po y la documentación etnográfica, las 
respuestas obtenidas permitieron dicta-
minar que acontecía la inexistencia de 
tal ilícito según el sistema normativo y 
parámetros culturales del pueblo rará-
muri. Esto porque los incisos a, c y g 
permitieron situar el argumento en el 
asunto concreto a exponer, la sostenibi-
lidad de un modelo económico indígena 
—y algunas de sus características— 
existente en la región serrana del estado, 
así como las prácticas de los integrantes 
de dicho pueblo en torno al uso y apro-
vechamiento consuetudinario de los 
bienes naturales existentes en el nicho 
ecosistémico que habitan. Para este 
caso, las autoridades de la comunidad 
de referencia del indiciado coincidieron 
en que la limpieza, es decir, remoción de 
rastrojo o arbustos de una parte míni-
ma del terreno de uso común, es una 
práctica permitida que persigue la fina-
lidad de contar con un espacio para el 
cultivo de alimentos como el shunú 

3 Causa penal 19/2007, Juzgado Décimo de 
Distrito en el estado de Chihuahua.



86 Víctor Hugo Villanueva Gutiérrez

(maíz), el muní (frijol) y la bachi (cala-
baza) destinados al autoconsumo. Lo 
que permitió argumentar que el método 
de tumba, roza y quema aplicado en es-
tas áreas mínimas de producción se 
sustenta culturalmente en el sistema 
económico rarámuri y en las prácticas 
concomitantes que se llevan a cabo con 
la intención de sostener integralmente 
al núcleo familiar, y con ello, los rasgos 
propios de una comunidad diferenciada 
del resto de la sociedad mestiza. Por lo 
mismo, el procesado recurrió al desmon-
te de un área mínima propia de la ran-
chería en la que habita, lo que para el 
sistema normativo de su grupo sociocul-
tural no admite reproche social alguno.

De lo anterior, el término ra’ama o 
“reproche social” juega un papel funda-
mental ya que desde éste, tanto los eje-
cutores del sistema normativo central 
(aparato jurídico de Estado) y los del sis-
tema normativo indígena (comunitario), 
en su afirmación o negación condensan 
—en el caso de los bienes naturales— el 
cúmulo de significados otorgados al eco-
sistema y la gama de posibilidades para 
el uso y aprovechamiento de los elemen-
tos constitutivos de éste; ambos agentes 
se encuentran enmarcados en modos de 
organización para la producción desde 
los cuales la vida está sujeta a un siste-
ma prescriptivo complejo que adquiere 
su sistematicidad debido a la compleji-
dad que se genera por el contacto inevi-
table entre los distintos campos sociales 
(económico, políticojurídico, ideológico), 
es decir, en una correlación de fuerzas 
específicas con multitud de contradiccio-
nes. Así, el “reproche social” se entiende 
en ambos grupos socioculturales como el 
reclamo o la atribución que ante la auto-

ridad se le hace a una persona a la cual 
se le responsabiliza por las consecuen-
cias negativas o afectaciones derivadas 
de algún acto presuntamente realizado 
por la misma y en perjuicio del conjunto 
de las personas de la comunidad de refe-
rencia. 

Sin embargo, es el contenido de di-
cho término el que varía de manera 
significativa en este caso: para los ope-
radores de un sistema u otro, el proceso 
de producción de la prescripción tiene 
origen diverso y culturalmente diferen-
ciado. El cúmulo de significados desde el 
cual se reviste la posibilidad de ejecutar 
una u otra acción de uso y aprovecha-
miento del bien natural, se encuentra 
sujeta a una organicidad singular que 
determina el cómo y el cuándo llevar a 
cabo uno u otro hecho. 

Entre el pueblo rarámuri el ra’ama 
sobre el hecho del corte, arranque, de-
rribe o tala de algún o algunos árboles, 
motivado en este caso por la limpieza 
de una extensión correspondiente a 
una o dos hectáreas de terreno de uso 
común con el fin de contar con un lugar 
de trabajo o mawechi para la manu-
tención familiar,4 a lo que se le conoce 
como sistema de tumba, roza y quema, 
no llega a constituirse debido a la in-
tervención del nóchari (trabajo) como 
elemento articulador entre el símbolo 
y la norma. Esto es así dado que la 
base sobre la cual se yergue la licencia 
o aceptación —el campo normativo— 
del sistema de tumba, roza y quema 
entre los rarámuri, obedece a la cate-
goría de nehuaré nóchima o trabajo 

4 También llamado parcela, milpa o sem-
bradío.



87La pluralidad normativa del norte mexicano como objeto de estudio en la antropología

necesario. Nóchari, según la forma de 
organización de la producción de dicho 
pueblo, se adjetiva como nehuaré o “ne-
cesario” dado que la intención que le 
dirige es la conservación y procreación 
de la vida como nóchima jihuero o ca-
pacidad de trabajo;5 mientras que en 
ese mismo nicho de actividad —el 
mawechi—, si es que sucede, al tras-
cenderse los límites del tiempo de tra-
bajo destinado a la conservación y 
procreación de la fuerza laboral, el re-
sultado de esa extensión vagamente 
recorre el cauce del mercado, más bien 
genera un monto de reserva cuya di-
rección es el intercambio directo o ri-
tual de los bienes.6

El intercambio ritual de los bienes 
es, entonces, concomitante a la forma 
de organizar el trabajo al interior de 
ese pueblo indígena. Entre el trabajo 
necesario y el trabajo excedente la uni-
dad doméstica de producción —la fa-
milia— y la familia ampliada —la 
comunidad— se conservan y perpe-
túan en el tiempo y espacio de forma 
recíproca. Las fiestas de vecindad (en-
tre rancherías) y las fiestas patronales 
(comunitarias) serían imposibles de 
realizar si por lo menos no se contara 
con el excedente necesario para la pro-
ducción de los alimentos que habrán 
de ofrecerse en primer término —pero 

5 “[…] la parte de la jornada laboral en la 
que se efectúa esa reproducción la denomino 
tiempo de trabajo necesario, y al trabajo gasta-
do durante la misma, trabajo necesario” (Marx, 
1975: 261). 

6 “El intercambio directo de productos revis-
te por una parte la forma de la expresión simple 
del valor, pero por otra parte no llega aún a re-
vestirla” (Marx, 1975: 107). 

en menor cantidad— a Ono-Eye7 y en 
segundo término —y en mayor canti-
dad— a los fiesteros, rezanderos, canta-
dores, músicos, matachines, pascoleros 
y a las y los asistentes de las festivida-
des desde las que la comunidad se per-
petúa recíprocamente entre familia y 
vecindad, tanto de forma física como es-
piritual. Lo que para la sociedad bur-
guesa habrá de conceptualizarse como 
“trabajo improductivo”, dada su forma 
de organización y orientación. 

En el ejemplo de concatenación en-
tre trabajo necesario y trabajo exceden-
te en el pueblo rarámuri encontramos, 
pues, una conceptualización profusa-
mente antagónica a la definición del 
trabajo excedente o plustrabajo que se 
impone en la sociedad burguesa en de-
trimento de la pluralidad de los grupos 
socioculturales que integran la clase 
trabajadora —ya sean del campo o la 
ciudad—; clase social que es igualada 
en su diversidad dada la forma de orga-
nización del trabajo en la sociedad bur-
guesa y por efecto del capital.

Si bien en el pueblo rarámuri la 
concatenación entre los tipos de tiem-
po de trabajo permite, en condiciones 
óptimas, un desenvolvimiento físico y 
espiritual saludable de sus integran-
tes, el encubrimiento conceptual entre 
esos mismos tipos de tiempo de trabajo 

7 De entre la mitología rarámuri, las figuras 
de onorúami-eyerúami (el que es padre y ma-
dre) y la de los anayáwari (antepasados), repre-
sentan a los seres primigenios. El culto al sol 
(rayánari) y a la luna (mishaca), es la expresión 
mágico-religiosa por la cual se manifiesta su 
conciencia respecto al proceso metabólico ge
neral; mientras que el culto a las generaciones 
remotas manifiesta su apego al pasado como 
aliento del presente. 



88 Víctor Hugo Villanueva Gutiérrez

por parte de la sociedad burguesa, y en 
detrimento de la clase trabajadora, 
permite que la capacidad de trabajo al 
objetivarse en un producto sea el plus-
tiempo de trabajo —trabajo excedente 
e impago— el que por medio de la ley 
de apropiación capitalista, al permitir 
la valorización del valor,8 medie inte-
gralmente las relaciones sociales insti-
tuyéndose el dinero vuelto capital 
como la única comunidad posible ya 
que es ese en el que la prescripción tie-
ne su fuente y alimento (Marx, 1971: 
157-158 y 161): 

El dinero mismo es la comunidad, y 
no puede soportar una superior a él. 
Pero esto supone el pleno desarrollo 
del valor de cambio y por lo tanto una 
organización de la sociedad corres-
pondiente a ello [...]. Allí donde el 
dinero no es él mismo la entidad co-
munitaria, disuelve necesariamente 
la entidad comunitaria […]. Por lo 
tanto el dinero es inmediatamente la 
comunidad, en cuanto es la sustancia 
universal de la existencia para todos, 
y al mismo tiempo el producto social 
de todos.

La comunidad de personas en el capita-
lismo se trastrueca y deja a un lado la 
relación simple y equivalente con lo que 
es de suyo objeto y materia de trabajo: 
la naturaleza. Dentro del capitalismo el 
proceso general del metabolismo se 

8 “El segundo periodo del proceso laboral, 
que el obrero proyecta más allá de los límites 
del trabajo necesario […] Llamo a esta parte de 
la jornada laboral tiempo de plustrabajo, y al 
trabajo gastado en él, plustrabajo” (Marx, 1975: 
261). 

vuelca externo a la persona dado que es 
ella misma la que aliena, a través del 
desenvolvimiento del intercambio am-
pliado y progresivo, toda equivalencia 
entre naturaleza y sociedad; esto hace 
que en ese momento pase a quedar su-
jeta al proceso de producción de capital 
—la valorización del valo— y, con ello, 
elevando a la máxima potencia una lí-
nea curva que se amplía como un espi-
ral en el que la órbita de la circulación 
avanza hacia la dominación del espíritu 
humano y todas y cada una de las cuali-
dades de la Tierra en términos planeta-
rios. A esto, la sociedad burguesa lo 
toma como trabajo productivo en tanto 
que: “El trabajo mismo sólo es producti-
vo al incorporarse al capital, con lo cual 
el capital constituye el fundamento de 
la producción y el capitalista es, por 
ende, el dirigente de la producción” 
(Marx, 1971: 249). 

Para el caso en cuestión, la pres-
cripción desde la cual el hecho de aco-
meter el corte, arranque, derribe o tala 
de algún o algunos árboles encuentra, 
precisamente, su fuente de reproche 
en el hecho de que la persona de origen 
rarámuri imputada se encontró “sin 
licencia” —desde la perspectiva del sis-
tema normativo central o de Estado 
que se funda en la concepción de traba-
jo propia de la sociedad burguesa y que 
concibe a los bienes naturales como ob-
jetos susceptibles de explotación ex-
tensiva e intensiva—, por lo que el 
contar “con licencia” significa que para 
el uso y aprovechamiento de los bienes 
naturales maderables y existentes en 
el predio que aconteció el hecho seña-
lado, debe imponerse el trabajo pro-
ductivo orientado hacia la valorización 



89La pluralidad normativa del norte mexicano como objeto de estudio en la antropología

del valor, ya que sólo desde éste es posi-
ble el uso y aprovechamiento del bien; 
de lo contrario, el predio es convertido 
en zona de reserva —acto de prescri-
bir— del capital para uso a posteriori 
por aquellos licenciados o autorizados 
en la materia.

En esto, las dos tendencias contra-
puestas señaladas muestran que el 
derecho o los sistemas normativos se 
encuentran colocados sobre la base del 
trabajo o, más precisamente, sobre la 
organización del proceso de producción 
como base de la que se parte para la 
conceptualización de aquello suscepti-
ble de ser tomado como socialmente 
reprochable.

El proceso general del 
metabolismo y el campo de la 
norma

Por proceso general del metabolismo o 
metabolismo general se entiende al pro-
ceso orgánico de vida en constante 
adaptabilidad y compuesto por múlti-
ples determinaciones, dichas determi-
naciones se concatenan procedentes 
tanto del metabolismo natural como del 
social. El metabolismo en general no es 
sino aquella vinculación entre contra-
dicciones sucedidas en el proceso de 
vida adaptativa y que tienen un origen 
diverso: natural o antropogénico.

Por ejemplo, en lo que corresponde 
al natural, podemos mencionar el he-
cho que acontece con la oxidación del 
hierro o la putrefacción en la madera a 
causa de su estadía y contacto con la 
humedad del ambiente ecosistémico 
existente en un lugar o momento de-
terminados. Este tipo de metabolismo 

se manifiesta en los elementos natura-
les como parte de su transformación al 
interior de una cadena de posibilida-
des de cambio que obedece, precisa-
mente, a las características vivas de la 
naturaleza de la que es parte (Marx, 
1975: 222). 

En cuanto al metabolismo antropo-
génico, es el proceso de trabajo en el que 
se consumen las fuerzas vivas orienta-
das a producir valores de uso —apropia-
ción de la naturaleza para la satisfacción 
de las necesidades humanas—, además, 
es el que se constituye como la condición 
general del metabolismo entre las perso-
nas y la naturaleza. En este encontra-
mos a la humanidad y su trabajo, por un 
lado, y a la naturaleza y sus materiales, 
por el otro; su relación dependerá de la 
orientación de las fuerzas vivas y el de-
sarrollo de las fuerzas productivas, el 
tipo de relación y de la conceptualización 
que se establezca entre las partes acti-
vas en el proceso de adaptabilidad como 
metabolismo general (Marx, 1975: 223).

Sin duda, en este gran proceso del 
metabolismo la historia humana es la 
encargada de llamar a cuentas respecto 
al trastrocamiento que sucede entre la 
dialéctica de la naturaleza y la dialécti-
ca sociedad/naturaleza; y esto es así 
dado que con el desarrollo de las fuerzas 
productivas tecnológicas y científicas se 
amplia y profundiza con su aplicación a 
los distintos procedimientos que se si-
guen en los metabolismos señalados: 
tanto la naturaleza se ve modificada 
por la acción que sobre ella hace la hu-
manidad en su devenir histórico, como 
la humanidad es modificada en su na-
turaleza por efecto de su acción sobre 
aquella (Ferraro, 1998). 



90 Víctor Hugo Villanueva Gutiérrez

Ahora bien, dentro del metabolismo 
social las fuerzas que se interrelacio-
nan producen formas específicas de 
vivir el proceso general del metabolis-
mo; para el caso de las comunidades 
indígenas y campesinas persistentes y 
que fundan su organización laboral en 
el proceso simple de trabajo, tenemos 
que: 

La unidad originaria entre una forma 
determinada de organización comunal 
(tribu) y la correspondiente propiedad 
sobre la naturaleza o comportamiento 
para con las condiciones objetivas de la 
producción como con una existencia 
natural, como con la existencia objetiva 
del individuo medida por la comunidad 
—esta unidad, que, por un lado, apare-
ce como la particular forma de propie-
dad—, tiene su realidad viviente en un 
modo determinado de la producción 
misma, un modo que aparece tanto 
como comportamiento activo determi-
nado (el cual es siempre trabajo fami-
liar, a menudo trabajo comunitario). 
Como primera gran fuerza productiva 
se presenta la comunidad misma; se-
gún el tipo de condiciones de produc-
ción (p. ej. ganadería, agricultura) se 
desarrollan modos de producción parti-
culares y fuerzas productivas particu-
lares, tanto subjetivas, que aparecen en 
cuanto propiedades de los individuos, 
como objetivas (Marx, 1971: 456).

La relación entre sociedad y naturaleza, 
o más propiamente dicho, entre comu-
nidad originaria y naturaleza, se expli-
ca metafóricamente desde la idea del 
metabolismo al que están sujetos los 
cuerpos orgánicos. Por ello, el ser huma-

no es concebido como alguien que no 
puede apartarse de la naturaleza y de 
la tierra; así como la tierra es la totali-
dad de elementos que lo constituyen 
(agua, bosque, mineral, piedra, polvo, et-
cétera), la tierra y la persona mantienen 
un vínculo en el sentido en que la perso-
na toma de la tierra el contenido energé-
tico necesario para su conservación y 
reproducción, su vestido y alimento. Asi-
mismo, los medios de subsistencia no se 
encuentran separados de aquellos para 
quienes son objeto y medio de trabajo, 
además, aquello que es objeto y medio de 
trabajo no se le condena a su degrada-
ción dado que en buena medida el desa-
rrollo de las fuerzas productivas, al 
quedar orientadas por el proceso de pro-
ducción y circulación simples, no devie-
nen en fuerzas depredadoras de aquello 
que es objeto y medio de trabajo.

De esta manera, tenemos que para el 
pueblo rarámuri el territorio se expresa 
en los siguientes niveles de adscripción: 
1) apropiación comunal del terreno en lo 
físico y 2) apropiación simbólica del mis-
mo con depósito de carga semiótica: 
gawí, el terreno; wichimoba, el mundo 
(Fernández, 2007: 31). De tal forma que 
el espacio delimitado de manera física y 
expandido de forma simbólica constitu-
ye el hábitat en el que se manifiesta la 
praxis como acción consciente y onto-
creadora del ser como antropocósmico 
(Kosík, 1979: 233-269).

Para el caso de la comunidad del di-
nero (el capitalismo), llega un momento 
en el que se distinguen dos formas de 
subsunción del capital al trabajo, así 
como la especificidad de cada una de las 
etapas de transustanciación en los mo-
dos de producción no capitalistas: mien-



91La pluralidad normativa del norte mexicano como objeto de estudio en la antropología

tras que en la etapa de subsunción 
formal del trabajo por el capital la gene-
ración de plusvalía absoluta —entendi-
da como el aumento de la cantidad del 
tiempo de trabajo con el objetivo de in-
crementar en cantidad la producción de 
mercancías—, recae en el tiempo de tra-
bajo impago, que se instituye por medio 
de la violencia y la disciplinarización de 
la fuerza laboral; en la etapa de subsun-
ción real, la plusvalía relativa —que se 
caracteriza como aumento en la canti-
dad de producción por el incremento en 
la cualidad del tiempo de trabajo—, la 
fuente es el desarrollo de las fuerzas 
productivas tecnológicas y la participa-
ción voluntaria del trabajador en su ex-
plotación. Aunque cualitativamente 
distintas, ambas formas de subordina-
ción aparecen conjuntas en la etapa de 
mayor degradación social.

Sin embargo, encuentramos que, 
como expresión singular del metabo-
lismo social, en la comunidad del dine-
ro también se presenta una dialéctica 
entre sociedad y naturaleza, pero la 
particularidad de dicha dialéctica es 
que se encuentra mediada por el dine-
ro vuelto capital, que es resultado del 
proceso de producción y circulación 
ampliadas que imponen al valor de 
cambio sobre el valor de uso. Schmidt 
lo explica de la siguiente manera: 

En el capital se ve en la naturaleza la 
base de las “formas materiales de 
existencia del capital constante”, lo 
que otorga los medios de producción, 
a los cuales pertenece no obstante el 
trabajo viviente, el hombre. La natu-
raleza se vuelve dialéctica porque 
produce al hombre como sujeto muta-

ble, conscientemente activo, que se le 
enfrenta como “potencia natural”. En 
el hombre se relacionan entre sí el 
medio de trabajo y su objeto. La natu-
raleza es el sujeto-objeto del trabajo. 
Su dialéctica consiste en que los hom-
bres cambian su naturaleza en tanto 
quitan gradualmente a la naturaleza 
externa su carácter extraño y exte-
rior, la median consigo mismos, la ha-
cen trabajar teléticamente para ellos 
(1976: 56-57).

Dentro del proceso de metabolismo so-
cial, parte interior del desarrollo gene-
ral del metabolismo, es posible que se 
produzcan diversas formas de procesos 
productivos y de trabajo. Aquí sólo he-
mos señalado dos de esos modos: el 
originario (comunal) y el capitalista. 
Cabe señalar que, dentro de cada uno 
de estos se gestan, según las condicio-
nes en las que se desenvuelvan, varie-
dades de los mismos que es posible 
identificar por las características que 
los definen en lo general y en su parti-
cularidad histórica.

En este orden de ideas también se 
puede notar que los diversos modos de 
producción llegan a coexistir en una 
correlación de fuerzas en la que uno es 
el dominante que consume y subordi-
na a los otros, y que esto se presenta de 
manera multiescalar e incluso al inte-
rior de un modo de producción. Por 
ejemplo, el caso del modelo de produc-
ción capitalista, en su vertiente tardía 
o dependiente, en relación con las va-
riedades del modo de producción origi-
nario o comunal en América Latina; o 
en la época contemporánea del capita-
lismo, la subordinación que el capita-



92 Víctor Hugo Villanueva Gutiérrez

lismo transnacional y desarrollado, en 
su más reciente plenitud, opera frente 
a la versión tardía que caracteriza a 
las burguesías nacionales o locales, 
que a su vez someten a las comunida-
des indígenas y campesinas.

De lo anterior llama la atención, 
para el caso que tratamos en el presen-
te artículo, que el sistema normativo 
central o de Estado —el que reprocha 
socialmente al indiciado por haber ac-
tuado según lo permitido desde la nor-
ma que le sujeta—, es producto de la 
variante del metabolismo social me-
diado integralmente por el dinero 
como comunidad y en el que de mane-
ra constante: 

[…] [se] requiere la producción de 
nuevo consumo; que el círculo consu-
midor dentro de la circulación se am-
plíe así como antes se amplió el 
círculo productivo. Primeramente: 
ampliación cuantitativa del consumo 
existente; segundo: creación de nue-
vas necesidades, difundiendo las exis-
tentes en un círculo más amplio; 
tercero: producción de nuevas necesi-
dades y descubrimiento y creación de 
nuevos valores de uso […]. De ahí la 
explotación de la naturaleza entera, 
para descubrir nuevas propiedades 
útiles de las cosas; intercambio uni-
versal de los productos de todos los 
climas y países extranjeros: nuevas 
elaboraciones (artificiales) de los obje-
tos naturales para darles valores de 
uso nuevos. La explotación de la tie-
rra en todas direcciones, para descu-
brir tanto nuevos objetos utilizables 
como nuevas propiedades de uso de 
los antiguos, al igual que nuevas pro-

piedades de los mismos en cuanto 
materias primas, etc. […]. Esta crea-
ción de nuevas ramas de producción, 
o sea de plustiempo cualitativamente 
nuevo, no consiste solamente en la 
división del trabajo sino en un desga-
jarse la producción determinada de sí 
misma, como trabajo dotado de nuevo 
valor de uso; desarrollo de un sistema 
múltiple, y en ampliación constante, 
de tipos de trabajo, tipos de produc-
ción, a los cuales corresponde un sis-
tema de necesidades cada vez más 
amplio y copioso […]. El capital crea 
así la sociedad burguesa y la apropia-
ción universal tanto de la naturaleza 
como de la relación social misma por 
los miembros de la sociedad. De ahí la 
gran influencia civilizadora del capi-
tal; su producción de un nivel de la 
sociedad, frente al cual todos los ante-
riores aparecen como desarrollos me-
ramente locales de la humanidad y 
como una idolatría de la naturaleza. 
Por primera vez la naturaleza se con-
vierte puramente en objeto para el 
hombre, en cosa puramente útil; cesa 
de reconocérsele como poder para sí; 
incluso el reconocimiento teórico de 
sus leyes autónomas aparece sólo 
como artimaña para someterla a las 
necesidades humanas, sea como obje-
to del consumo, sea como medio de la 
producción. El capital, conforme a 
esta tendencia suya, pasa también 
por encima de las barreras y prejui-
cios nacionales, así como sobre la divi-
nización de la naturaleza; liquida la 
satisfacción tradicional, encerrada 
dentro de determinados límites y pa-
gada de sí misma, de las necesidades 
existentes y la reproducción del viejo 



93La pluralidad normativa del norte mexicano como objeto de estudio en la antropología

modo de vida. Opera destructivamen-
te contra todo esto, es constantemente 
revolucionario, derriba todas las barre-
ras que obstaculizan el desarrollo de 
las fuerzas productivas, la ampliación 
de las necesidades, la diversidad de la 
producción y la explotación e inter-
cambio de las fuerzas naturales y espi-
rituales (Marx, 1971: 360-362).

La capacidad o fuerza de trabajo, como 
parte del metabolismo social, será la 
que agrupe tanto las facultades físicas 
como las mentales de las personas; fa-
cultades que se ponen en movimiento 
cuando se producen valores diversos 
(Marx, 1975: 203). Si la capacidad de 
trabajo es la cualidad viva del sujeto 
que produce, entonces el trabajo es, en 
primer lugar, la relación que se esta-
blece entre el ser humano y la natura-
leza, en la cual las personas median, 
regulan y controlan su metabolismo 
con la misma (Marx, 1975: 215). Y es 
precisamente la capacidad reguladora 
que tienen las personas en su proceso 
metabólico con la naturaleza desde el 
proceso de producción simple de valo-
res de uso —o de valores de cambio, 
pero mediados por el valor de uso—, la 
que determina la inexistencia de aque-
llo que se ha tratado en este texto como 
“reproche social” al sistema de tumba, 
roza y quema.

Ahora bien, mientras menos in-
fluencia tenga la comunidad del dinero 
sobre la mediación del pueblo rarámuri 
con la naturaleza —a saber, el traba-
jo—, su capacidad reguladora persistirá 
en el sentido del mantenimiento de la 
producción y circulación simples y con 
eso los tipos de trabajo e intercambio 

comunitarios no serán más que procedi-
mientos autogestivos desde los cuales el 
uso y el aprovechamiento de los bienes 
naturales obedezcan al sistema norma-
tivo y forma de gobierno propios, desde 
los que se controla el metabolismo de la 
comunidad con la naturaleza al perpe-
tuarle en el tiempo y el espacio; asimis-
mo, son parte de su patrimonio cultural 
tangible e intangible: la ritualidad; el 
sistema de creencias; los lugares sacra-
lizados; la interpretación de los astros; 
el aprovechamiento de los cambios cli-
matológicos y el conocimiento de las 
condiciones generales del nicho ecosis-
témico.

Cultura jurídica y comunidad 
epistémica pertinente

Dice una máxima jurídica: “No hay de-
lito sin ley; y no hay delito sin cultura” 
(González, 2011: 300), por lo que se co-
lige que “no hay ley sin cultura”. Lo 
que nos lleva al campo de la norma en 
su universo simbólico: las ideas, creen-
cias y representaciones existentes en 
torno al sistema normativo.

Para el caso que nos ocupa, se ha 
mostrado cómo el sistema de tumba, 
roza y quema entre los rarámuri de la 
sierra de Chihuahua no representa de-
lito alguno dado que se funda en un 
acto regulatorio permisible por ser 
procedente de una forma de organiza-
ción para la producción de valores de 
uso inmediatos o simples; en este caso, 
el “reproche social” no se constituye 
desde los parámetros culturales rará-
muri. Todo lo contrario, la prohibitiva 
hacia dicha práctica procede de un or-
den normativo distinto que se muestra 



94 Víctor Hugo Villanueva Gutiérrez

incorrespondiente en términos jurídi-
coculturales9 por el hecho de fundarse 
en la valorización del valor, a diferen-
cia del proceso de trabajo rarámuri.

Tanto el proceso de trabajo simple 
como el ampliado, justifican su orien-
tación en la producción con una serie 
de símbolos rectores desde los cuales 
se fijan actitudes. Las actitudes que 
asumen los portadores del símbolo 
muestran la introyección o eficacia de 
la norma vigente. La norma es enton-
ces vigente no sólo porque regula las 
actividades humanas en tiempo y for-
ma, sino y, sobre todo, porque mantie-
ne su eficacia simbólica entre las 
personas a las que sujeta. 

Pero como todo símbolo, el sujeta-
miento a la norma como eficacia simbó-
lica debe perpetuarse y para eso el 
proceso de producción de la norma debe 
resultar de una comunidad epistémica 
singular que la toma como pertinente; 
dicha comunidad está compuesta por 
personas que comparten razones y 
creencias desde las cuales emerge la efi-
cacia del símbolo que reviste a la norma 
(Villoro, 1982: 147). Entonces, el símbo-
lo que recubre a la norma pasa como su 
justificante y produce en los miembros 
de la comunidad una actitud desde la 
cual la justificación de hechos o aconte-
cimientos, que incluso llegan a tocar el 
carácter mitológico de lo común y expli-
can la regulación desde un discurso 
ideológico henchido de significantes 
alusivos a dicha comunidad misma, li-

9 La correspondencia jurídico-cultural trata 
del contenedor ideológico sistemático, pero que 
admite contingencialidad y tangencialidad, des-
de el cual se genera la norma o soporta el siste-
ma normativo singular (González, 2011: 37-52). 

mita el margen de cuestionamiento que 
pudiese tener. 

El cómo, cuándo, dónde y por qué los 
hechos o circunstancias se vuelven, así, 
un terreno epistémico en el que el cono-
cimiento e interpretación respecto de 
los hechos es referenciado desde una 
cultura singular; la singularidad o dife-
rencia cultural es el contenido simbólico 
de la norma que lleva a las personas a 
reconocerla como válida en tanto que 
desde la norma la cultura se manifiesta 
al ser la primera producto de la segun-
da. El hecho de que toda norma sea pro-
ducto cultural implica, en este caso de 
estudio —siempre y cuando se manten-
ga viva—, que la regulación respecto al 
uso y aprovechamiento de los bienes na-
turales entre los sistemas normativos 
comunal o rarámuri y central o mesti-
zocrático, corresponden a comunidades 
epistémicas diferenciadas y que, para 
el caso en cuestión, fue únicamente a 
través del peritaje antropológico con 
dictamen cultural que el personal ju-
risdiccional tuvo la oportunidad de 
allegarse del dato etnográfico perti-
nente para resolver el asunto de mane-
ra adecuada al afirmar la existencia 
del contexto de pluralidad normativa. 

Ahora bien, la pluralidad normati-
va tiene su existencia real en el mundo 
de los hombres y mujeres que traba-
jan, esto es, dicha pluralidad expresa 
la diversidad cultural que se levanta 
sobre la base del trabajo organizado 
según los modos de producción parti-
culares. Podemos destacar algunas ca-
racterísticas del trabajo entre los 
rarámuri: el batari (cerveza de maíz) 
acompaña invariablemente a los veci-
nos durante las actividades producti-



95La pluralidad normativa del norte mexicano como objeto de estudio en la antropología

vas realizadas en comunidad y para la 
comunidad, esta bebida fermentada se 
conserva fresca durante días en una 
olla y posteriormente, llegado el día de 
trabajo en comunidad, se sirve en una 
jícara al inicio de la jornada para ofre-
cerse a Ono-Eye como acto propiciato-
rio, mientras que al final de la faina 
(jornada) el batari se bebe libremente 
entre los trabajadores. 

El shunú (maíz) con el que se elabo-
ra el batari para las actividades comu-
nitarias forma parte del fondo de 
reserva familiar del que las autorida-
des acopian entre los vecinos y vecinas 
a manera de impuesto intracomunita-
rio; mientras que el shunú utilizado en 
las reuniones vecinales forma parte 
del fondo de consumo de la familia que 
convoca a la realización de alguna acti-
vidad en la que solicita la participación 
solidaria de los invitados.10 

Las actividades de comunidad sue-
len ser: las fiestas cívicas y litúrgicas; la 
celebración patronal; el fin de año y el 
inicio del nuevo; los trabajos de mante-
nimiento e infraestructura, entre otras. 
Además, las actividades de vecindad 
son aquellas en las que la familia convo-
cante llama a celebrar: algún mejo

10 Algunas de las reuniones vecinales son 
denominadas “fiestas nativas” que, a diferencia de 
las “fiestas de iglesia”, suelen tener un carácter 
privado o vecinal y se llevan a cabo en los patios 
de las unidades habitacionales o en las parcelas, 
riveras o montes, además, son convocadas por 
los caseros o autoridades indígenas locales de 
tipo moral o religioso. Asimismo, suelen abarcar 
todos los acontecimientos de la vida cotidiana 
de los rarámuri y pueden ser dedicadas al maíz, 
la lluvia y la curación de enfermedades de los 
integrantes de la familia, entre otras cosas (Be-
nett y Zing, 1986: 417-447).

ramiento de la unidad habitacional; 
el desmonte de un área para trabajo; el 
cumpleaños o la conmemoración luc-
tuosa de alguno(a) de sus integrantes; 
para el trabajo de limpia o levanto de 
cosecha en el mawechi (parcela) o a ma-
nera de redistribución económica en 
agradecimiento por el producto obteni-
do de la cosecha (véase diagrama 1). 

El proceso de producción y circula-
ción simple encuentra en determinados 
momentos las condiciones propicias 
para manifestar el conjunto de normas 
desde las que se regula la vida en co-
mún; en el caso de los rarámuri, el ca
lendario agrícolaritual agrupa dicha 
manifestación, ya que en el mismo ha 
quedado imbricado trabajo y liturgia co-
locando así a la cuaresma y los días de 
Semana Santa como el inicio real del 
año, dado que en ese momento se abre el 
ciclo agrícola y se lleva a cabo el cambio 
de autoridades locales; el día de san Isi-
dro Labrador llama al barbecho de las 
tierras y la siembra; a partir del día de 
san Juan Bautista se acentúan los ri-
tuales de beneficio y cura del mawechi; 
la Virgen del Pilar anuncia el boleo y 
despunte de los primeros “elotes”; el 
día de los Santos Difuntos y el de la 
Virgen de Guadalupe llaman a la cose-
cha del maíz y el corte de rastrojo; los 
días de la natividad de Jesús el Cristo, 
los Reyes Magos y de la Virgen de la 
Candelaria son días de festividad y 
agradecimiento por la cosecha obteni-
da; además, entre los meses de febrero 
y abril se llevan a cabo reuniones de 
trabajo convocadas por las autoridades 
locales con el fin de organizar lo nece-
sario para encaminar a buen término 
la celebración de Semana Santa.



96 Víctor Hugo Villanueva Gutiérrez

Dicha calendarización es la organiza-
ción general del conocimiento respecto a 
la producción y sus distintas etapas y 
procedimientos, organización que es re-
sultado de la relación directa de las per-
sonas con su entorno natural (hábitat) y 
que es transmitido de generación en ge-
neración por medio del habla; en este 
sentido, el conocimiento transmitido por 
la oralidad constituye el discurso pres-
criptivo al que se sujeta la población 
como el margen de acción posible en tor-

no al trabajo (uso y aprovechamiento del 
objeto de trabajo), en el cual a mayor 
proximidad se tenga con aquello enun-
ciado menor será la posibilidad de pro-
vocar el “reproche social”. En el caso de 
los rarámuri, el sermón es el agente nor-
mativo que transita por la oralidad y 
muestra a la comunidad los elementos 
fundamentales de la vida en común: en-
tre las personas; entre las personas y la 
naturaleza y entre la naturaleza, las 
personas y los seres no humanos.

Siembra
mayo-junio

Desyerbe
Faenas de trabajo

Boleo
julio-agosto

Tiempo de 
las carreras

Danza de 
fariseos y pascolas

RED DEL TESGÜINO

Danza de
MatachínFiesta de Reyes

6 de enero
cambio de tenanches

Primer barbecho
después del 6 

de enero

2 de febrero
Día de la 

Candelaria

Curación
de la tierra

Danza de
Matachín

NORíRIWACHI
Semana Santa

KÓRIMA

Danza de
Matachín

Yumari

Yumari

Segundo barbecho
enero-febrero

hasta antes de 
Semana Santa

Octubre-noviembre
Pizca

(Cosecha del maíz)

Fiesta de Warupachi 
el 12 de diciembre

Corte de rastrojo

Fiesta de agradecimiento
por los primeros elotes

Septiembre
Despunte

Colecta de quelites
y hongos

Inicio de lluvias

Fiesta de san Juan
24 de junio

15 de mayo día
de San Isidro

Diagrama 1. Ciclo agrícola ritual rarámuri-ódami

Fuente: elaboración de Martínez et al. (2006: 54).



97La pluralidad normativa del norte mexicano como objeto de estudio en la antropología

El nóchari y el batari encuentran en el 
nawesari el agente normativo desde 
el cual, ya sea por la autoridad comuni-
taria o por el casero que despunta la olla 
de la bebida al inicio de las actividades 
vecinales, se enuncia el “deber ser” al 
momento del trabajo. El nawesari es el 
discurso desde el cual se señala el cómo, 
cuándo, dónde y por qué se ha de traba-
jar de una forma y no de otra. El nawesa-
ri es uno de los mejores ejemplos entre 
los pueblos indígenas de cómo la pres-
cripción puede operar en cualquier ám-
bito de la vida social del pueblo sin que 
por ello deje de ser exigible su cumpli-
miento. Incluso, esta trilogía de nóchari, 
batari y nawesari la podemos registrar 
al momento de la resolución de conflic-
tos en el akárema (círculo de justicia).

Como se observa en el diagrama 2, 
los círculos concéntricos refieren los 
espacios en los que la toma de decisio-

nes para la resolución de conflictos 
sucede; entre la conciliación y la resti-
tución de bienes, la restauración del 
orden convivencial comunitario atra-
viesa por la red vecinal de la ampliada 
(Kennedy, 1970) o convivio del batari 
(Villanueva, 2008), un acto de alto con-
tenido simbólico y ritual que consolida 
el aliwá (alma) del pagótuame rará-
muri. Visto desde ese ángulo en parti-
cular, la resolución de conflictos entre 
los rarámuri también es considerada 
una labor, por lo que el batari se hace 
indispensable, ya que sin éste el traba-
jo como forma de agradar a Ono-Eye 
queda desprovisto de su contenido fes-
tivo que alivia el alma, así como el 
cuerpo queda falto de su contenido 
proteínico (diagrama 2).

En cuanto al conjunto de autorida-
des que intervienen en la etapa de res-
titución de bienes como manifestación 

Restitución/Restauración

Entre vecinos

Entre involucrados directos

Red de teswino

Estructura
político-jurídica

Conciliación

Entre familias

En asamblea conjunta

Diagrama 2. 

Fuente: elaboración de Villanueva (2014: 72).



98 Víctor Hugo Villanueva Gutiérrez

de la cultura jurídica rarámuri, la es-
tructura formal de gobierno se integra 
principalmente por un grupo de auto-
ridades mayores: el Warú siríame o 
gobernador mayor, es quien encabeza 
el grupo, funge como autoridad y re-
presentante inmediato hacia las formas 
de organización externas. En éste se 
delega la representatividad del pueblo, 
la autoridad y la tarea de continuar 
con la tradición. Los Tará siríame, au-
toridades menores —teniente, juez, 
capitán y general—, comparten las 
responsabilidades delegadas en el sis-
tema de autoridades teniendo a su 
cargo la jurisdicción menor de un com-
plejo de ranchos y rancherías cumplien-
do las obligaciones de la autoridad, 
pero sin exceder la amplitud que el 
rango les confiere, ya que en determi-

nadas ocasiones tienden a acudir con 
al Warú siríame para resolver los con-
flictos internos. Esta cadena de mando 
en el ejercicio del poder implica la or-
ganización necesaria entre los miem-
bros del sistema político para llevar a 
cabo sus funciones. Sin coordinación, la 
estructura política carecerá de autori-
dad y de eficacia para cubrir los anhelos 
y objetivos trazados colectivamente (Vi-
llanueva, 2008: 128) (diagrama 3).

A manera de cONCLUSIÓN

El contexto de pluralidad normativa 
remite necesariamente a la diversidad 
cultural y, específicamente, a la exis-
tencia de culturas jurídicas en las que 
el proceso de producción de la norma 
obedece, por una parte, a una episteme 

Asamblea o junta
integrada únicamente por la 

población rarámuri

Siríame o gobernador 
de la población gentil

JuezGeneralCapitán

Capitán

Teniente

TenienteCapitán
2o.

Capitanes
chiquitos

(12)

Soldados 
o policías
2 partidas

de 6

Soldados
(4)

Warú siríame 
o gobernador mayor

Diagrama 3. Conjunto de autoridades rarámuri, modelo general

Fuente: elaboración de Villanueva (2008: 130).



99La pluralidad normativa del norte mexicano como objeto de estudio en la antropología

singular y, por otra, al proceso de tra-
bajo que se organiza desde un modo de 
producción particular. En esto, el ejer-
cicio del peritaje antropológico integral 
con dictamen cultural permite obser-
var las tendencias que se imponen al 
momento de afirmar jurídicamente o 
negar políticamente dicho contexto 
plural cuando el personal jurisdiccio-
nal dicta sentencia en los casos que, 
como el aquí estudiado, el motivo de la 
intervención judicial no quede asenta-
do y se imponga con ello la declinación 
de competencia en adelanto al pleno 
ejercicio jurisdiccional y autónomo de 
los pueblos y comunidades indígenas. 
Sin embargo, cuando se tiene como re-
sultado una afirmación jurídica con 
dominancia de la negación política del 
contexto de pluralidad normativa, en-
tonces la defensa cultural (Dundes, 
2004) sostenida por la dialéctica mate-
rialista se vuelve imperante.

Bibliografía

Aguirre Beltrán, Gonzalo (1967), Regiones 
de refugio, México, Instituto Indigenis-
ta Interamericano.

Bennet, Wendel, y Robert Zingg (1986), Los 
tarahumaras. Una tribu india del norte 
de México, México, Instituto Nacional 
Indigenista.

Castro Pozo, Hildebrando (1936), Del Ayllu 
al cooperativismo socialista, Perú, Edi-
torial Jurídica.

Correas, Óscar (2007), Derecho indígena 
mexicano I, México, Editorial Coyoacán.

_____ (2010), Teoría del derecho y antropo-
logía jurídica: un diálogo inconcluso, 
México, Editorial Coyoacán (Derecho y 
sociedad).

Dundes Rentein, Alison (2004), The Cultu-
ral Defense, Nueva York, Oxford Uni-
versity Press.

Escamilla Hernández, Jaime (1991), El 
concepto del derecho en el joven Marx, 
México, Armella/uam-a.

Fernández Buey, Francisco (2009), Marx (sin 
ismos), España, El Viejo Topo.

Fernández Ramos, María de Guadalupe 
(2007), Territorio y cultura rarámuri. La 
configuración de espacios en Nakáso
rachi, municipio de Guachochi, Chi
huahua, tesis de licenciatura, inah/enah 
Unidad Chihuahua.

Ferraro, José (1998), ¿Traicionó Engels la 
dialéctica de Marx?, México, Ítaca.

García Máynez, Eduardo (1993), Introduc-
ción al estudio del derecho, México, Po-
rrúa.

Gluckman, Max (1978), Política, derecho y ri-
tual en la sociedad tribal, Madrid, Akal.

González, Isaac (2011), Garantismo penal y 
multiculturalismo. Propuesta de análi-
sis crítico de dogmática penal mexicana 
y su realidad de la diversidad cultural 
de México, México, Ubijus.

Harris, Marvin (1979), El desarrollo de la 
teoría antropológica. Una historia de 
las teorías de la cultura, México, Siglo 
XXI Editores.

Harvey, David (2004), El nuevo imperialis-
mo: acumulación por desposesión, Ma-
drid, Akal.

Kelsen, Hans (2003), La teoría pura del de-
recho. Introducción a la problemática 
científica del derecho, México, Editorial 
Época.

Kennedy, John G. (1970), Inápuchi. Una 
comunidad tarahumara gentil, México, 
Instituto Indigenista Interamericano.

Kosík, Karel (1979), Dialéctica de lo con-
creto, México, Grijalbo.



100 Víctor Hugo Villanueva Gutiérrez

Krotz, Esteban (2002), Antropología jurí-
dica: perspectivas socioculturales en el 
estudio del derecho, México/Barcelona, 
uam-i/Anthropos.

Leff, Enrique (1986), Ecología y capital. 
Racionalidad ambiental, democracia 
participativa y desarrollo sustentable, 
México, Siglo XXI Editores/unam.

Löwy, Michael (2011), Ecosocialismo. La al-
ternativa radical a la catástrofe ecológica 
capitalista, Buenos Aires, Herramienta/
El Colectivo.

Mariátegui, José Carlos (1979), Siete ensa-
yos de interpretación de la realidad pe-
ruana, México, Era.

Martínez, Víctor, et al. (2006), Diagnóstico 
sociocultural de diez municipios de la 
sierra tarahumara, México, asmac.

Martínez Alier, Joan (2005), El ecologismo 
de los pobres. Conflictos ambientales y 
lenguajes de valoración, Barcelona, Ica-
ria Editorial.

Marx, Carlos (1971), Elementos fundamen-
tales para la crítica de la economía po-
lítica (Grundrisse) 1857-1858, 3 tomos, 
México, Siglo XXI Editores.

_____ (1975), El capital. Crítica de la eco-
nomía política, Libro primero. El proce-
so de producción del capital, México, 
Siglo XXI Editores.

_____ (2007), Los debates de la Dieta Rena-
na, México, Gedisa.

Marx, Groucho (2006), Las cartas de Grou
cho, Argentina, Editorial Anagrama.

Schmidt, Alfred (1976), El concepto de na-

turaleza en Marx, México, Siglo XXI 
Editores.

Stavenhagen, Rodolfo, y Diego Iturralde 
(comps.) (1990), Entre la ley y la cos-
tumbre. El derecho consuetudinario en 
América Latina, México, Instituto Indi-
genista Interamericano/Instituto Inte-
ramericano de Derechos Humanos.

Thompson, Edward Palmer (1979), Tra
dición, revuelta y conciencia de clase. 
Estudios sobre la crisis de la sociedad 
preindustrial, México, Grijalbo.

Villanueva, Víctor Hugo (2008), Sistemas 
políticos indígenas: autonomía y libre 
determinación. Aboréachi: un caso de 
estudio, tesis de licenciatura, enah Uni-
dad Chihuahua.

_____ (2014), El ejercicio del peritaje antro-
pológico: perspectivas, retos y alcances 
de un modelo integral para el dictamen 
cultural en Chihuahua, tesis de maes-
tría, eahnm-ciesas.

Villoro, Luis (1982), Creer, saber, conocer, 
México, Siglo XXI Editores.

Legislación consultada:

Código Federal de Procedimientos Penales 
vigente (2016).

Código Penal Federal vigente (2016).
Constitución Política de los Estados Uni-

dos Mexicanos vigente (2016).
Peritaje antropológico para causa penal 

19/2007, Juzgado Décimo de Distrito 
en el estado de Chihuahua.




