EL PROCESO TERAPEUTICO EN LA MEDICINA
TRADICIONAL MEXICANA. ALGUNAS CLAVES
PARA SU INTERPRETACION

Lilian Gonzalez Chévez*

Resumen: Este ensayo aborda el papel que juega el proceso terapéutico en la medicina tradicional
mexicana en tanto acto performativo cuya actividad discursiva, parafernalia y practica corporal
concreta contribuye a resituar un determinado drama social mediante acciones sociales correcti-
vas ritualizadas y narrativizadas en un contexto sagrado, lo que mantiene su eficacia para dar
forma y sentido a los episodios de una enfermedad. A través de este performance ritual se activan
una serie de acciones técnicas, expresivas y simbélicas cuyos c6digos, socialmente compartidos,
operan como gramaética organizadora de reconstitucién del mundo.
Palabras clave: medicina tradicional; México; proceso terapéutico; performance ritual.

Abstract: This essay deals with the role that the therapeutic process plays in traditional Mexican
medicine with respect to the performance act whose discursive activity, paraphernalia and con-
crete body practices contribute to repositioning a certain social drama by way of ritualized and
narrativized corrective social actions within a sacred context. The latter maintains its effective-
ness in order to provide form and meaning to episodes of illness. Through this ritual performance
a wide range of technical, expressive and symbolic actions whose socially shared codes act as or-
ganizing grammar for the reconstitution of the world are brought into play.
Keywords: traditional medicine; Mexico; therapeutic process; performance ritual.

LOS SABERES DE LA MEDICINA na (Fagetti, 2003: 6). Dichos saberes

TRADICIONAL EN MEXICO

articipe de una tradicion y de
una historia, objeto de reelabo-
racién permanente, los saberes
de la medicina tradicional en México
son ampliamente utilizados por los
pueblos indigenas y campesinos y por
diversos sectores de la poblacion urba-

*Doctora por el Departamento de Antropo-
logia de la Universidad Auténoma del Estado de
Morelos. Linea principal de investigacién: Etno-
medicina. Correo electrénico: lilianahora@
gmail.com

estan conformados por elementos cul-
turales de muy heterogéneas duracio-
nes y vigencias histoéricas en los que
cohabitan y se articulan de manera com-
pleja, dentro de un proceso de constante
recomposicion y circularidad cultural,
diferentes comunidades de memoria
que se corresponden con distintas for-
maciones sociales y se constituyen en
espacios de experiencia diferenciales
(Burke, 2000: 80).

Entre estas formaciones sociales,
las de herencia indigena son las comu-
nidades de memoria mas antiguas, las

9



10

Lilidn Gonzélez Chévez

cuales fueron sometidas a una inter-
culturalidad forzada durante el proce-
so colonial e insertadas en procesos de
apropiacién desigual de bienes eco-
némicos y culturales y, por tanto, de
resistencia-exclusion y hegemonia-
subalternidad (Hersch y Gonzélez,
2011: 37). De manera que, siendo la
tradicion un esquema interpretativo,
una estructura para la comprension
del mundo (Thompson, 1998: 243), los
saberes médicos de orden tradicional
no son uniformes, canjeables y equitati-
vos entre los diferentes grupos sociales.

Al menos en el centro-sur de Méxi-
co la medicina tradicional hunde sus
raices en la cosmovisién mesoamerica-
na y en una tradicion de especialistas
dedicados a la actividad terapéutica
(Lépez-Austin, 1976: 16). Sélo para el
ultimo periodo de la época prehispani-
ca, fueron consignados entre los na-
huas, cuarenta clases de magos cuya
actividad fundamental fue la curacién
y/o el maleficio (Lopez-Austin, 1967:
87); ciertamente, algunas de estas es-
pecialidades se han mantenido hasta
la actualidad y sus portadores conti-
nuan en el desemperio pleno de sus
funciones (Zolla, 1994a: 306).

Durante la colonia fueron articu-
landose elementos que derivaban de la
imposicion evangelizadora de los mi-
sioneros espanoles, a tal grado, que son
escasas las practicas curanderiles en
el México contemporaneo que no estén
profundamente permeadas por formas
sincréticas de ese catolicismo popular.
También la poblacién espariola, por via
de la gente llana, trajo consigo ideas y
patrones de accion de la medicina po-
pular peninsular, mientras que la tra-

dicion galénica en que se formaban los
médicos universitarios “limpios de san-
gre” —es decir espaioles peninsulares
y criollos—, aun cuando estaba reser-
vada para la atencién de la casta domi-
nante, fue filtrandose en las castas
sociales subordinadas (Aguirre Bel-
tran, 1980a: 261; 1994: 402).

Adicionalmente, la consolidacién
del dominio colonial trajo aparejada la
importaciéon de mano de obra esclava,
y con ella, la introduccién de concepcio-
nes y practicas africanas provenientes
basicamente de la cultura banta. Si
bien este aporte fue moderado, la ma-
gia africana tuvo un papel decisivo en
la configuracién de una medicina po-
pular colonial, contribuyendo con cre-
ces al enriquecimiento de la medicina
india en aquellos lugares donde los ne-
gros se establecieron (Aguirre Beltran,
1980a: 264; 1994: 109).

Actualmente los saberes de orden
tradicional son una sintesis compleja
de sistemas médicos provenientes de
diversos estratos culturales en perma-
nente circularidad cultural, que siguen
nutriéndose de manera abierta, plural
y heterolégica de dispositivos provenien-
tes de los sistemas médicos contempora-
neos, tanto del modelo biomédico como
de aquellos que fueron arribando a tra-
vés de la sociedad de consumo, los cua-
les han impactado especialmente a los
sectores urbanos y a sus curanderos,
quienes incluso han ido agregando ele-
mentos new age y hasta simbolos y
parafernalia provenientes del Lejano
Oriente.

Su persistencia y arraigo en los sis-
temas de creencias actuales de am-
plias capas de la poblacién pone de



El proceso terapéutico en la medicina tradicional mexicana... 11

manifiesto su eficacia para organizar
los episodios de enfermedad, es decir,
dandoles forma y sentido y su habilidad
para comunicar y confirmar ideas acer-
ca de la realidad del mundo (Young,
1976: 7; Waldram, 2000: 605). En ese
sentido, los terapeutas tradicionales,
entendidos como especialistas rituales,
ejercen un papel mediador o articu-
lador de cierta visién del mundo, y al
recurrir a ellos, los conjuntos sociales
apelan a formas culturales que les son
propias (Bartolomé, 1997: 120).

La medicina tradicional en una
sociedad estratificada

No obstante, resulta insuficiente afir-
mar que los conjuntos sociales que re-
curren a la medicina tradicional estan
imbuidos de una vision del mundo que
empatiza con la propia del terapeuta y
por ello, sin més, demandan su servi-
cio. Es indispensable situar en el con-
texto el hecho de que, como sugieren
Fassin (1996: 9) y Menéndez (1994:
76), la atencion a la salud es un campo
médico diferenciado en una sociedad
estratificada. Por dar un ejemplo, la
relacién del niimero de terapeutas tra-
dicionales con respecto al niimero de
médicos en comunidades rurales mar-
ginadas del pais, era de cuatro a uno
en promedio en la tltima encuesta rea-
lizada en México sobre el tema (Lozo-
ya, Velasquez y Flores, 1988: 54). Con
ello se subraya que los saberes de la
medicina tradicional se configuran en
“un proceso de apropiacion desigual
de los bienes econémicos y culturales de
una nacién por parte de sus sectores
subalternos” (Garcia Canclini, 1984:

62), en los que operan procesos histori-
cos de exclusién social que tienden a
reproducirse.

En razon de esta apropiacién des-
igual, estos mismos conjuntos sociales
“constructores de tradiciones” estan
sometidos a transformaciones siste-
maticas, fluidas y cambiantes en las
que, como sefniala Garcia Canclini
(2004: 162): “un nuevo contexto, la
apertura de posibilidades histéricas
diferentes, permite reorganizar las
disposiciones adquiridas y producir
practicas transformadoras”, en conse-
cuencia, no puede darse por desconta-
do que al reconfiguar sus condiciones
estructurantes también pueden cam-
biar el contenido de sus tradiciones.

En esas circunstancias, los saberes
de la medicina tradicional son parte de
una estrategia de sobrevivencia para
afrontar la inequidad subyacente, so-
bre todo entre los sectores que habitan
en zonas rurales y/o que migran a las
periferias urbanas, es decir, en conjun-
tos sociales subalternos, de baja esco-
laridad, que han sido marginados en
mayor o menor medida de la moderni-
dad y del proceso de occidentalizacién
y globalizacién del mundo. También es
entre estos sectores donde los saberes
médicos de orden tradicional nacen y
se recrean cotidianamente a partir de
un mundo en contacto directo con la
experiencia, siendo precisamente esta
conexion privilegiada con el mundo de
la experiencia o espacios de experien-
cia, como los denomina Koselleck
(1993: 338),! 1o que se transmite de ge-

! El espacio de la experiencia se compone de
eventos naturales o culturales que una persona



12

Lilidn Gonzélez Chévez

neracion en generacién por la tradi-
cion oral y las practicas cotidianas. En
consecuencia, para estos sectores de la
poblacién, retrotraer su bagaje cul-
tural con el propdsito de resolver sus
problemas de salud ingentes, resulta
también —aunque no exclusivamen-
te— una respuesta a ese acceso vir-
tual, parcial o limitado al Estado de
bienestar, a los lenguajes cientifico-
positivistas y a los recursos y prome-
sas de modernidad asociados a ellos.

En ese sentido, es importante su-
brayar que los grupos indigenas que
presentan consistentemente los indi-
ces de marginacion mas altos del pais
(Coneval, 2014: 102) no sélo son porta-
dores de una condicién de desigualdad
social, sino que también son los princi-
pales depositarios de la alteridad cul-
tural, es decir, de la diferencia. Son
comunidades con memorias especifi-
cas que, aun en su condicién de cultu-
ras subalternas, contintian teniendo
una medicina tradicional, parafra-
seando a Aguirre Rojas (2003: 71):
“fuerte en si misma, con un cierto gra-
do de autonomia irreductible y con una
capacidad de renovacion y transfigura-
cion que les es propia, y que es, a fin de
cuentas, imposible de expropiar”.

Al respecto, Florescano (1999: 235)
plantea que, mediante un proceso con-
tinuo de adaptacién y resistencia, de
movimiento y transfiguracién constan-
te de una generacion a la siguiente, los
mecanismos que permitieron la trans-
mision eficaz de la memoria indigena

recuerda total o parcialmente en el presente y,
por lo tanto, sirve como punto de partida para
una nueva decisién o accién.

fueron la cosmovision, el rito, el calen-
dario social y religioso, los mitos y la
tradicion oral. En este marco, ciertos
actores, por ejemplo, los terapeutas
tradicionales, actian como agentes re-
ferenciales de la memoria para un de-
terminado conjunto social.

Aparece entonces la paradoja de una
riqueza cultural y social que nutre las
estrategias de atencién a la salud, sos-
tenida sin embargo en gran parte por
aquellos que la portan en un contexto
de carencia y de precariedad respecto a
las necesidades mas apremiantes. Es
precisamente en los contornos de su
cultura donde se preserva, profundiza y
enriquece continuamente la medicina
tradicional. De manera que no es ca-
sual que en México, pais de grandes
desigualdades sociales y de gran diver-
sidad étnico-cultural, confluyan soste-
nidamente en los grupos étnicos la
diversidad cultural y la desigualdad
social.

De la nosotaxia popular a los
dispositivos patogénicos estructurales

En una encuesta sobre las principales
causas de demanda de atencién de la
medicina tradicional, aplicada a 13 067
terapeutas tradicionales en pobla-
ciones rurales marginales de México
(Zolla et al., 1992a: 72), se registraron,
entre los diez motivos de consulta mas
frecuentes, cuatro donde el limite en-
tre el orden natural y sobrenatural se
desdibuja y la causalidad magico-reli-
giosa se encuentra fuertemente vincu-
lada con la esfera emotiva y el mundo
de relacion: el mal de ojo, el susto, el
airey el dario. En esta misma casuisti-



El proceso terapéutico en la medicina tradicional mexicana... 13

ca, también fueron senaladas cuatro
causas de demanda de atencién afines
con las estadisticas de morbilidad en
las instituciones de salud: diarrea, di-
senteria, anginas y torceduras, lo que
permite corroborar que la actividad de
los terapeutas tradicionales también
se asocia con un primer nivel de aten-
cion vinculado a las enfermedades co-
munes (Lozoya, Velasquez y Flores,
1988: 64).

Un correlato de la casuistica rese-
fiada es que explicita la forma en que
un sector de la poblacion ha definido
los riesgos de salud significativos,? re-
sultando revelador que el sustrato
ideoldgico-cultural del 40% de las de-
mandas de atencion de los terapeutas
tradicionales no sea reductible a la 16-
gica racional-positivista del modelo
biomédico y que sus modelos de inter-
pretacion sean dominantes respecto a
la etiologia de las enfermedades, en
particular cuando estas resultan insi-
diosas, graves o de dificil resolucion.
Asi, las causas ultimas del susto, el
mal de ojo, el dario y en buena medida
de los aires, imbuidos en una relacién
directa con el mundo sobrenatural, son
atribuidas a las emociones y senti-
mientos que uno experimenta y/o que
otros proyectan en uno. Otras deman-
das de atencién, méas reductibles desde
el modelo biomédico, implican un im-
pacto emocional menor y su causali-

2 El “riesgo” es una nocién construida cultu-
ralmente: cada forma de organizacién social en-
fatiza algunos aspectos de peligro e ignora otros,
creando asi una cultura de riesgo que varia
(ademads) segun la posicion social de los actores
y que influye en su eleccién de los peligros dig-
nos de atencién (Douglas, 1996: 11).

dad admite atribuciones de indole
naturalista, como el desequilibrio en-
tre la naturaleza caliente y fria, el ex-
ceso de trabajo, diversos problemas en
la alimentacién, los microbios, los acci-
dentes o el desplazamiento de 6rganos
(Aguirre Beltran, 1980a: 38; Kroeger,
1988: 29; Queiroz, 1986: 314).

No obstante, 1a nosotaxia popular
no admite de manera natural compar-
timentos estancos, es decir, el modelo
explicativo popular abarca espacios de
sentido cada vez mas amplios, de ma-
nera que cada entidad nosolégica se
encuentra interconectada en forma di-
namica y compatible con otras, sin que
resulte en realidad cabalmente posible
—ni tampoco deseable— delimitar sus
margenes de manera precisa. Asi, el
susto, el dario o el aire, como complejos
morbidos de significados polisémicos,
atraviesan en si diversos planos de re-
lacién (natural, social y sobrenatural)
y una espiral contextual cuyos limites
se desdibujan.

En este sentido, la narrativa de una
paciente de la periferia urbana aqueja-
da de un mal aire,® una de las causas
de enfermedad maés frecuentemente
registradas en la medicina tradicional,

3 Mal aire: viento daiiino o entidad incorpé-
rea percibida como un espectro viviente que
ocasiona enfermedades. Los motivos que desen-
cadenan este mal son multiples: el aliento de los
dioses guardianes de la tierra, espiritus de ase-
sinos o de muertos, emanaciones de personas
que participan de eventos sexuales ilicitos, per-
sonas que poseen una mirada fuerte o tienen
envidia. El mal aire puede ser colocado o trans-
mitido al cuerpo de la victima por uno de sus
enemigos (Kearney, 1971: 74) o manipulado por
los hechiceros con el fin de dafar a su victima
(Zolla, 1994a: 561).



14

Lilidn Gonzélez Chévez

nos servira de lente para focalizar la
trama de ligas que organizan el siste-
ma de signos, de sentidos y de acciones
en esta espiral contextual; una trama
que, como sugieren Corin et al. (1990:
250), no revela su complejidad y cohe-
rencia hasta que se le visualiza sobre
el telén de fondo de los valores pivote
de una cultura y sobre el horizonte de
sus dindmicas sociales.

La espiral contextual en la semiologia
popular

Cuando Maria, en mi primera visita a
su domicilio, ubicado en la colonia Uni-
dad Morelos del municipio de Xochite-
pec, zona conurbada de Cuernavaca en
el estado de Morelos, me pregunta por
qué le han aparecido unos granos en la
piel, no tengo motivo alguno para atri-
buir significado subyacente a la pre-
gunta; me parece natural, casual y sin
ningun trasfondo que el profano pre-
gunte al profesional la causa de su
padecimiento. Ella me muestra sus
brazos y luego de un breve estudio se-
miolégico le explico que parece tratarse
de una alergia, por lo que inquiero:
“.A qué le atribuye que le hayan salido?
—Mmm... comi chorizo —me responde.
.Y austed le hace mal el chorizo? —pre-
gunto de nuevo. —No, pero yo a eso le
echo la culpa, almorcé chorizoy ya en la
tarde comencé, me empezaron a salir
granitos, pero no me daban comezén,
ahora si me dan comezo6n y en la noche
me dan mas, por eso me puse la gomita
de la sabila untada [...]".

En mi papel de médica consultada
le recomiendo entonces que mantenga
su tratamiento con sabila, le receto un

medicamento para la comezon, le indi-
co algunas medidas higiénico-dietéti-
cas y doy por terminada la consulta. Y
continuamos la platica sin que yo ad-
vierta que el tema original de la con-
versacion mantiene continuidad y
vigencia, quedando fuera de mi com-
prension el campo significante dentro
del cual hace sentido el sufrimiento del
enfermo:*

—Mi hermana Lorenza, la que vive
para alla asi estaba [...] jllena de gra-
nos!, con la cara y el cuerpo bien man-
chada, jpero ella de que se rascaba
estaba asi!

—Sera del sol?

—Mmm, no [...] ella no estd en el
sol [...] la llevé a Oacalco con la sefiora
que cura y ya cuando vino, ya vino
bien.

—¢Y cuanto tiempo llevaba su her-
mana con eso?

—ijAy doctora, un mes!, apenas fui-
mos este domingo de aqui a ocho dias.
Le hizo una limpia, primero se la hizo
con un huevo, después la volvié a lim-
piar con otro huevo. {No doctora, pero
es bien efectiva! en el vaso sali6 que “le
echaron una porqueria”, o sea, un mal
aire,’ jporquerias pues! Y que ella lo
recibié. Le dijo la sefiora: “no era para
ti, pero en ese momento tu saliste, t1i lo

*Kleinman y Benson (2004: 20) han sefiala-
do cémo la biomedicina deslegitima el sufri-
miento como somatizacién para enfatizarlo
como enfermedad.

® Una persona puede enfermarse de un mal
aire si ha estado cerca de un muerto; si ha pasa-
do por donde se arrojaron manojos de hierbas
con las que previamente se limpi6 a alguien; por
caminar durante la noche o simplemente por-
que alguien “lo envidia o habla mal de é1” (Ro-
mero, 2003: 99).



El proceso terapéutico en la medicina tradicional mexicana... 15

recogiste”. Y si [...] ella dice que cuando
sali6 a despedir a una sefiora a la calle,
sintié como un mal aire asi [...] y luego
empezo [...].

—Pero no es que la persona le haya
echado ese mal aire, ;0 si?

—Bueno... si. Pero por envidia, por-
que como pues [...] ahora si que ella no
tiene marido y aunque tiene cinco hijos,
ahora si que ella est4 saliendo adelante
jElla sola! Porque mire: esta haciendo
su casa, a sus hijos les da estudio y todo
el tiempo ella trabaja. Trabaja en una
casa toda la semana, el patrén es licen-
ciado y le da mil doscientos pesos a la
semana, pero ahora si que cuida al
papa del sefior, lo bafia, lo cambia y lue-
go ella plancha, ella limpia, ella cocina.
Y si [...] 1a sefiora la curé: la limpid, le
“junté el pulso” y le hizo “un amarre”
para que el mal ya no siga.

—Pero, jcémo es el amarre?

—Amarra una veladora con listén
rojo y blanco. Pero, como mi hermana
es “hermana” [se refiere a que profesa
una religién protestante] no cree. Pero
yo, jcon tal de que se curara la llevé! La
sefiora le cobré 300 pesos, aunque ese
dia yo le di 50 pesos y ella puso 50 pe-
sos, y le dijo: te voy a hacer “el amarre”
para que ya no te siga el mal. Y le echo
una medicina [...] ella lloré de que le
ardia, pero al otro dia ya se le quitaron
los granos.

—Y con eso ella crey6?

—No. Ya no fue. Pero la sefiora le
dijo que pusiera a hervir coahuilote,
arnica, cuachalalate y golondrina y
que con eso salia. Se estuvo bafiando
con esas plantas y con eso se le quito.

El relato de Maria nos da pistas
fundamentales para interpretar los

sistemas semioldgicos y explicativos
populares. La primera pista parte del
razonamiento dual seguido por la pro-
pia Maria para explicar su enferme-
dad. Visto en retrospectiva, es evidente
que cuando Maria me pregunta el por-
qué de su padecimiento, ella ya ha con-
templado como posible causa una
etiologia similar a la atribuida en el
padecimiento de su hermana.

Cuando la interrogo sobre su inter-
pretacion causal, ella sigue las premi-
sas etiologicas que mi propia légica
biomédica sugiere. Tal vez dicha 16gi-
ca le resulto convincente o disminuia
su ansiedad ante la probabilidad cau-
sal de un mal aire o simplemente ella
continué mi discurso en paralelo con
su propia légica. Logica que, para com-
prender su significado, demanda el co-
nocimiento de claves culturales donde
ese discurso tiene sentido.

La primera clave procede de la con-
duccion, por parte del paciente, de un
discurso polilégico en paralelo, cuyos
codigos restringidos® son utilizados dis-
crecionalmente segin sea el interlocu-
tor un miembro de su grupo cultural o
no. En este caso, mientras que el profa-

6 Un cddigo es un principio regulativo, taci-
tamente adquirido, el cual selecciona e integra
sentidos relevantes, formas para su realizacién
y contextos a los que evoca (Bernstein 1981:
328). Los codigos restringidos (Bernstein 1989:
25,136) traducen, a través de su forma y conteni-
do, 6rdenes simbdlicos propios de determinado
conjunto social y ponen de relieve los principios
subyacentes a la estructuracion social de los sig-
nificados (Ibid., 205, 210), permitiendo descu-
brir, como sugiere Duranti (2000: 8), patrones
interactivos que revelan visiones del mundo y
formas de relacién entre los individuos en tanto
que seres sociales.



16

Lilidn Gonzélez Chévez

Cuadro 1. Modelo explicativo popular

Campos semanticos involucrados en la narrativa sobre la causalidad

del padecimiento

Modelo explicativo popular
(sintesis de la narrativa)

Campo semantico involucrado

La envidia
que provoca en los otros

las condiciones sociales y materiales favorables en

Emocional
Relacional
Material y social

que se encuentra ego, a pesar de conformar una
familia matrifocal que teéricamente la colocaria en

desventaja comparativa

le atrae y la hace receptiva a fuerzas sobrenaturales
que provocan o desencadenan enfermedades.

Magicosobrenatural
Organicocorporal

Fuente: elaboracion propia.

no conoce la l6gica cognitivoracional
del profesional de manera parcial y
fragmentada, el profesional en cambio,
carece de las claves culturales que le
permitan advertir siquiera las dimen-
siones del argumento del profano, es
decir, no ha accedido al aparato concep-
tual y de lenguaje en que se basan estos
codigos restringidos (Gonzéalez, 2010).

La segunda clave que nos propor-
ciona la narrativa de Maria refiere a la
atribucion causal de la enfermedad de
su hermana a una cochinada,” a un
mal aire. El razonamiento de Maria
parte de un conjunto de premisas sobre
la etiologia causal de la enfermedad,
radicalmente distintas al ordenamien-
to causal propio de la racionalidad po-
sitiva, el cual se desglosa y decodifica
en el cuadro 1.

El modelo explicativo popular se-
guido por Maria, entreteje con singu-
lar coherencia légica diversos planos

" Cochinada: porqueria o suciedad, accién
baja producto de la brujeria.

(natural-sobrenatural) y ambitos de la
realidad (individual-material-social)
aparentemente inconexos, conjugando
en una representacién social como es el
mal aire-cochinada un campo semanti-
co que articula las causas emocionales,
relacionales, materiales, magicas y or-
ganicas a las que atribuye la causali-
dad de la enfermedad. El caracter
polisémico de esta representacion so-
cial nos recuerda dos propiedades de los
simbolos rituales referidas por Turner
(1980: 30): el de la condensacion de un
espectro de sentidos (muchas cosas y
acciones representadas en una sola for-
macién) y el de la unificacion de signifi-
cados dispares (porque poseen en
comun cualidades andlogas o porque
estan asociados de hecho o en el pensa-
miento).

Una tercera propiedad con que Tur-
ner reviste a los simbolos rituales do-
minantes refiere a la polarizacién de
sentido, es decir, a la capacidad que tie-
nen los simbolos para evocar emocio-
nes, determinando en gran parte la



El proceso terapéutico en la medicina tradicional mexicana... 17

forma externa del simbolo, en lo que
denomina el polo sensorial, asi como
también a la capacidad de los simbolos
para enlazarse a normas y valores que
guian y controlan a las personas como
miembros de un grupo, lo que denomi-
na a su vez como polo ideoldgico.

En la narrativa de Maria el hilo
conductual a partir del cual se explica
la enfermedad es un sentimiento de
envidia, por lo que ubicamos tal expre-
sién como el polo sensorial de la expli-
cacion del problema. El campo de
sentido de esta representacion popular
ha de buscarse en la interpretacion
mesoamericana de que las emociones o
deseos hostiles de los dema4s tienen, en
ciertas circunstancias, la capacidad de
rasgar la proteccion natural de las per-
sonas, proyectandose y materializan-
dose como enfermedad (véase Aguirre
Beltran, 1980b: 45).

Tal capacidad proviene, entre otras
posibilidades, de la manipulacién de
fuerzas sobrenaturales (como los aires),
por parte de algiin brujo, a conveniencia
del cliente; puede provenir también del
hecho de que, al maniobrar dichas fuer-
zas, el brujo las haya dejado libres y a
su arbitrio para actuar por si mismas o
bajo el salvoconducto de los sentimien-
tos negativos capaces de materializar la
enfermedad (Kearney, 1971: 74; Sig-
norini y Tranfo, 1991: 239). Cuando el
brujo manipula dichas fuerzas sobrena-
turales con el fin consciente de danar a
alguien, al proceso se le denomina dario
o cochinada; cuando alguien desaperci-
bidamente lo “recoge” se le denomina
mal aire

8 Para un an4lisis sobre el complejo de los

En sintesis, con respecto al polo
sensorial, el modelo explicativo popu-
lar logra integrar como un sistema cul-
tural coherente y articulado, rastros de
una compleja cosmovision mesoameri-
cana donde, como sefiala Lépez Austin
(1996: 137): “[...] seres invisibles rever-
beraban sus presencias en los campos,
en las fuentes, en los hogares y en el
monte [...] y donde algunos —como el
mago— obran con un desarrollado
cuerpo animico, invisible, sobre las in-
visibles sustancias de las cosas”.

Por otra parte, con respecto al polo
ideoldgico del problema, el modelo ex-
plicativo popular deja resguardados,
en lo mas profundo de esa légica popu-
lar, a los dispositivos patogénicos es-
tructurales® configuradores de este
drama social, los cuales podemos ex-
ternalizar de la siguiente manera: en
el marco de un grupo social con fuertes
tasas de desempleo, con trabajo dis-
continuo, escaso y mal pagado, donde
la cobertura escolar es baja y la cons-
truccion de la propia vivienda es un
proyecto a plazos y para toda la vida;
en sintesis, en el marco de un grupo
social que no puede satisfacer sus ne-
cesidades vitales, jes comprensible
que ante la igualdad de circunstancias
geograficas, materiales y sociales, al-

malos aires, véase entre otros: Lopez Austin
(1972: 399-408) y Kearney (1971: 74).

¥ Gilles Bibeau (1992: 60) utiliza el término
dispositivos patogénicos estructurantes para
referirse a elementos del macrocontexto que mo-
delan la cultura desde el exterior y que ponen li-
mites al juego entre los actores sociales, situando
para el caso de América Latina, a la violenciay a
la desigualdad —configurada histéricamente
desde el periodo colonial— como dos dispositivos
patogénicos fundamentales.



18

Lilidn Gonzélez Chévez

guien como en el caso resefiado (mujer
y sostén unico de su hogar), pueda es-
capar a esas condiciones?

Desde su perspectiva: jes legitimo
que ella tenga acceso a ciertos recur-
sos y bienes normalmente disconti-
nuos y escasos para el colectivo, como
son el trabajo fijo, las mejoras a la vi-
vienda, el acceso a la educacién escolar
y a recursos econémicos superiores a
la media del grupo? La sustraccion vo-
luntaria o involuntaria respecto a esa
légica igualitaria deja inserto al disrup-
tor dentro de una légica competitiva, la
cual inevitablemente convoca senti-
mientos negativos en otros, atrayendo
fuerzas sobrenaturales que se proyec-
tan y materializan —entre otras posibi-
lidades— como enfermedad.

Laplantine (1990: 6) sostiene que
las l6gicas de la enfermedad y sus siste-
mas de intervencién no sélo responden
a una demanda somatica y psicolégica
de curacidn, sino que responden a una
demanda social de subsistencia en la
que se apela a la medicina tradicional
para encontrar empleo, conservar un
trabajo, proteger la existencia de la fa-
milia y luchar contra las calamidades,
lo que deriva en el sentido incluyente
de una epidemiologia sociocultural.

Por otra parte, el modelo explicati-
vo popular ubica como causa real de
sus desgracias los sentimientos hosti-
les existentes en miembros de su pro-
pio grupo y clase social, quienes le
tienen envidia por sus logros,'° es decir,

10 T,a pobreza general y la competencia por
los recursos crea una situacién social donde los
signos muy leves de abundancia generan celos o
envidia. Por otra parte, ya que el contacto cara a

centra como base del conflicto la com-
petencia entre iguales, soslayando las
condiciones sociales y econémicas que
precisamente los excluyen (como con-
junto social) de un bienestar colectivo.

Cuando un mal aire ha sido infligi-
do por otro resulta significativo que los
agentes detonadores de este riesgo a la
salud sean los propios parientes, com-
padres, amigos y vecinos con quienes
existe el antecedente de fuertes vincu-
los afectivos, de amistad y de reciproci-
dad.!* Habermas (1985: 65) hace una
reflexién sobre el meollo moral de las
relaciones afectivas en la praxis comu-
nicativa cotidiana, la cual nos parece
pertinente para el andlisis del caso que
nos ocupa:

El desengario y el resentimiento se
orientan contra un otro concreto, que
ha herido nuestra integridad; pero
esta indignacion no sélo debe su carac-
ter moral al hecho de que se haya alte-
rado la interaccién entre dos personas
aisladas. Antes bien, este caracter se
debe al ataque contra una esperanza
normativa subyacente, que tiene vali-
dez no solamente para ego y alter, sino
para todos los pertenecientes a un gru-
po social [...].

Parafraseando a Habermas, el conflic-
to a partir del cual se origina un mal

cara constituye un requisito primordial para la
envidia, la vecindad residencial resulta un area
potencial de friccién en las relaciones (Thomas,
1974:73).

11 A mayor intensidad de la interaccién, ma-
yores posibilidades de fuentes de conflicto (Dou-
glas, 1976: 68).



El proceso terapéutico en la medicina tradicional mexicana... 19

aire es de orden moral, pues se ha que-
brantado esa esperanza normativa
subyacente para todos los otros parti-
cipes en un grupo social. jEsperanza
normativa con respecto a qué?, anali-
zando el caso referido, los sentimientos
hostiles atribuidos al agresor (como la
envidia) tienen como trasfondo los
quiebres ocurridos en aquellos aspec-
tos de la vida cotidiana que mas nos
conmueven como individuos, es decir,
las dimensiones que tienen que ver con
la integridad y sobrevivencia personal
o familiar: el dinero, el trabajo, la vi-
vienda y, en general, la salud, el bien-
estar y los afectos que orientan los
contactos interpersonales, es decir, la
vida de relacién.'?

Tales quiebres esenciales conllevan
implicitamente la transgresion de re-
glas que norman las relaciones entre
personas, como pueden ser los codigos
de reciprocidad, redistribucion, fideli-
dad, lealtad y honor o la competencia
entre iguales por bienes materiales,
afectos o simbolos, en un grupo social
donde su sobrevivencia como subcon-
junto social y la de los grupos domésti-
cos que la conforman se visualiza como
una “unidad social cohesionada” (Dou-
glas, 1976: 69).

Un analisis minucioso de los géneros
discursivos presentes en las represen-
taciones sociales del modelo explicativo
popular, revela que en su estructura de
sentido confluyen inevitablemente los

12 Los afectos de orientacién como el amor, el
odio y la indiferencia, tienen una funcién esen-
cial en los contactos cotidianos y constituyen,
por supuesto, un factor decisivo en las relacio-
nes interpersonales (Heller, 1977: 380).

sentimientos hostiles, las pérdidas afec-
tivas, las escasas posibilidades para
conquistar el mundo material —ingre-
S0s precarios e intermitentes—, aspec-
tos relacionados con su habitat, con su
insercién subordinada y prescindible en
la estructura productiva, y el endeble
apoyo que el estado de bienestar ofre-
ce (Gonzalez, 2010).

Como refiere Finkler (1994: 14), son
“los eventos vitales para las personas,
especialmente sus relaciones, sus dile-
mas morales y las contradicciones no
resueltas que confrontan en la vida
diaria” lo que sedimenta en su memo-
ria como causal de enfermedad y de
ansiedad, y son estas condicionantes
las que, como cédigos restringidos, ob-
tienen preeminencia interpretativa
en este contexto sociocultural con res-
pecto al origen de los padecimientos
insidiosos o de las enfermedades cré-
nico-degenerativas no resolutivas y a
las formas de dar respuesta a la en-
fermedad a partir de ese otro univer-
so simboélico proporcionado por su
cultura.

Este tipo de experiencia —sefiala
Turner (2002: 90)—, es la materia pro-
pia del drama social, en el cual los con-
flictos se arreglan mediante acciones
sociales correctivas ritualizadas que,
con ayuda del curandero, emergen como
elementos significativos de la experien-
cia presente dentro de la subjetividad
del paciente en el contexto del perfor-
mance ritual.

De manera que, si la esfera de la
tradicion es el dominio de sentido y no
s6lo de conocimiento, como refiere Ma-
seé (1997: 71), los significados atribui-
dos por los diferentes conjuntos sociales



20

Lilidn Gonzéalez Chévez

al proceso salud-enfermedad y al inhe-
rente de atencién-desatencion, no pue-
den ser interpretados fuera de las
redes semanticas en que se constru-
yen, de los modelos explicativos popu-
lares en que ellos se inscriben y de los
dispositivos patogénicos estructurales
en los que se insertan.

La actividad curanderil como
amortiguador del drama social
a través del performance ritual

El curandero como agente terapéutico
tiene la competencia cultural para de-
sarrollar acciones simbélicas que tie-
nen sentido para el enfermo y/o su
familia a través de un marco ritual.
Este marco “provee el escenario para
el logro de estructuras unicas de expe-
riencia” (Turner, 2002: 99), tanto en el
ambito del diagnéstico como del trata-
miento, y aun el del pronéstico.

De acuerdo con Turner (Ibid., 107),
el ritual es un performance, es decir,
una secuencia compleja de actos sim-
bélicos. En términos generales, un per-
formance acuerpa “un conjunto de
expresiones visuales, corporales y so-
noras que brindan informacién sobre
aspectos sociales y que pueden ser con-
siderados y leidos como un texto cultu-
ral” (Wilde y Schamber, 2006: 27).
Nuestro papel como antropélogos, ex-
pone Leach (citado por Turner, 2002:
109) es: “el delinear el marco de compe-
tencia cultural en términos del cual las
acciones simboélicas del individuo pue-
den tener sentido”, en este caso, al des-
cifrar los aspectos normativos que
configuran el ritual terapéutico como
género performativo.

El diagnéstico: proceso
de discriminacion causal

En el contexto de la medicina tradicio-
nal mexicana, el establecimiento de la
causa que originé el padecimiento
constituye el paso esencial para elabo-
rar construcciones de sentido en re-
lacién con la enfermedad y se realiza
basandose en la informacion referencial
del enfermo y sus familiares, en menor
medida en la deteccion de algunos sig-
nos corporales (paso no siempre efec-
tuado) y fundamentalmente a través de
procesos de diagnéstico magico-religio-
sos, tales como el atisbo de la disposi-
cién de los granos de maiz vertidos en
una jicara con agua (de raigambre
mesoamericana); el tendido de la baraja
o rifa (método introducido durante la
dominacién colonial), o la “lectura” de
un huevo con el que previamente se ha
limpiado® al paciente —entre otros—.
La importancia que los enfermos y sus
curanderos asignan a este proceso de
discriminacion causal, parece ser el
principal concepto operante a partir
del cual se establecen criterios de orde-
namiento para clasificar los padeci-
mientos en la nosotaxia popular.

En primera instancia, el diagnésti-
co en la actividad ritual del terapeuta
es “un acto de retrospeccion creativa
en el cual se adscribe significado a los
acontecimientos y a las partes de la ex-
periencia” (Turner, 1982: 17). En este
ejemplo, el terapeuta busca descifrar si

13 La cura por medio de una “limpia” en
México es un principio diagnéstico-terapéutico
de origen mesoamericano que sin embargo pre-
senta similitudes relevantes en el medio andino
(Lépez-Austin,1976: 15; Polia, 1996: 566).



El proceso terapéutico en la medicina tradicional mexicana... 21

4

la causa de la enfermedad es “buena’
(espanto, sombra, latido o aire) o “mala”
(dario [brujeria] o mal aire); para ello, el
terapeuta dirigira sus sdplicas y oracio-
nes a santos de la hagiografia cristiana
que le permitan con su venia dilucidar
esta cuestién.

Dotia Teodora, la curandera a la que
recurri6 Maria para aliviar a su her-
mana, toma el sahumerio y delimita el
espacio ritual sahumando el altar y ala
paciente. Luego, coge un huevo fresco de
la bolsa de plastico que tiene encima
de la mesa que funciona como altar y
persigna con éste a la paciente, haciendo
la senal de la cruz tres veces en su frente
mientras efectda la siguiente rogativa:

[...] por la venia del Espiritu Santo tu
hija [nombre de la enferma] te hace
esta pregunta, hace esta pregunta de
todo corazén, Dios Nuestro Sefior
atiende su ruego, con la fe de santa
Elena, esta pregunta se hace de todo
corazén, de tu hija [nombre]; tu hija
[nombre] pregunta, quiere saber de
todo corazon si es bueno o es malo,
que con la facultad Divina tuya le
concedas respuesta a esta pregunta,
de ella misma la pregunta, te lo pido
por la gracia del Sefior des respuesta
aesta pregunta [...].

Teodora rompe el huevo en medio vaso
de agua y lo pone a contraluz en la ven-
tana para observarlo. El huevo vertido
forma unas manchas blancas con gru-
mos y restos de sangre: ella lo interpreta
y explica a la paciente y a su hermana:

[...] aqui se ve un mal aire, una por-
queria. A veces por descuido, por mala

fe o por envidia dejan cochinadas
para que otros las recojan [...]* por
eso sale asi, como nube manchada,
como sombra [...] jAy mijital, jpus cui-
dado! [...].

Si la enfermedad es mala, desde que
hace la senal de la cruz en la frente del
enfermo, Teodora puede sentir que “su
cerebro se le encoge” o “un asco”, mien-
tras que una cosa buena, “normal” quie-
re decir que lo que esta enfermo es su
latido “nada mas”. La lectura del huevo
con que se ha limpiado al enfermo “es
igual que una radiografia [...] es cues-
tién de la visualidad de la que esta cu-
rando”; asi, si es cosa mala, la clara del
huevo puede delinear tres largas velas,
lo cual significa velorio [muerte], o se ve
la Santa Sombra [muerte], la “Santa
Muertecita” o “se turbia el agua [muer-
te]. También “se ve si se lo pusieron es-
pecialmente (dafio) o es que nada mas
‘lo tocd’ en la calle (mal aire)”. Por otro
lado, si es cosa buena, “se ve como una

13

nube”, “es s6lo aire”.
Terapéutica curanderil

Diversos autores (Williams, 1998) han
sugerido el papel salutifero de una re-
sacralizacién de la vida social median-
te performance morales ritualizados,
holisticos, emocionalmente expresivos
y corporalmente sensibles. El papel del

4 Los objetos que fueron utilizados para
realizar una limpia, si no son luego adecuada-
mente tratados por el curandero, por ejemplo,
enterrdandolos o quemandolos, pueden consti-
tuirse en una fuente de contagio, de transferen-
cia del mal aire, “porque pasa otra personay lo
vuelve a recoger”.



22

Lilidn Gonzélez Chévez

terapeuta tradicional para dar respues-
ta al mal aire como complejo moérbido de
significado polisémico, involucra los di-
versos planos del modelo explicativo
popular referidos en el cuadro 1 e inscri-
be el acto terapéutico en el contexto sa-
cro de la religiosidad popular.

Asi, la hermana de Maria recibe
como parte del ritual de tratamiento:

1. Una maniobra fisica para “juntar el
pulso en el abdomen”

Antes de realizar la cura del mal
aire, Teodora acuesta a la enferma en
una cama y ejecuta una maniobra
cuyo objetivo es “centrar el pulso”en el
estomago. Segtin Teodora:

A una que esta dafiada, que tiene un
mal aire, primero que nada, tiene uno
que buscarle el latido para ayudarla,
el pulso del estomago y el del brazo tie-
ne que curarlo para que se encuentren
bien y ahorrarte las curaciones [...].

Esta maniobra busca restituir el “pulso
principal” al centro-ombligo mediante
la movilizacién simbdlica de la sustan-
cia vital: la sangre. Su objetivo es reubi-
car al tonalli —una de las entidades
animicas del cuerpo segin la cosmovi-
sién mesoamericana— (Lépez Austin,
1984: 223), siguiendo como patrén de
ordenamiento corporal un simbolo reli-
gioso mesoamericano: el quincunce.’®

15 Jeroglifico nahua que representa la “Ley
del Centro”. Esta es una figura que bajo infini-
tas variantes se encuentra formada siempre por
cuatro puntos unificados por un centro, disposi-
ci6n llamada en quincunce. Este simbolo se en-
cuentra en todas las manifestaciones religiosas
del pueblo azteca (Séjourné, 1992: 102).

Este operador simbélico busca armo-
nizar el centro del cuerpo con sus ex-
tremos, y al hombre enfermo situado
en el plano terrestre, con el cosmos y el
mundo infraterrenal (Lépez Austin,
1984: 285; Tibon, 1981: 224; Villa Ro-
jas, 1995:193).

Esta maniobra manual, como sefia-
la Laplantine (1990: 15), confirma que
los saberes médicos de orden tradicio-
nal otorgan una gran importancia al
contacto y la proximidad fisica:

Son culturas terapéuticas que atribu-
yen una importancia capital al cuer-
po, éste es visto, entendido, sentido,
palpado [...] a través de un aprendi-
zaje deliberadamente sensorial que
reafirma la reinsercién del individuo
en el campo de fuerzas de la naturale-
za. Esto es igualmente verdadero
para el curandero, que resiente justo
en su propio cuerpo —que toma el
mal en si— los dolores del enfermo
[...] en oposicion a la medicina sabia
que hace intervenir la mediacién ins-
trumental y 1a distancia social o al psi-
coanalisis que privilegia el discurso.

2. Suplicas y oraciones que permitan
expulsar el mal aire

Teodora coloca a la paciente frente
al altar y mientras procede a realizar
una nueva limpia con un huevo, pro-
nuncia la siguiente plegaria:

Por la facultad divina de Dios Nues-
tro Sefior, esta limpia se hace de todo
corazon por la gracia y poder de Dios
Nuestro Serfior, en ti tengo fe Senor,
salva a tu hija de todo corazén, por la
gracia del Senor y del Espiritu Santo



El proceso terapéutico en la medicina tradicional mexicana... 23

amén. Creo en Dios Padre, en Dios
Hijo y creo en el Espiritu Santo. Todo
poderoso te pido de todo corazén, sal-
gan hechiceros, quede buena y sana,
santisima Cruz de mi Jess, yo te doy
mi reverencia, preciosa Santa Cruz, a
tus plantas hoy me encuentro santisi-
mo redentor haz que con santa pa-
ciencia [...], Santa Cruz de mi Jesus
derrama en tu alma, Santa Cruz de
mi Jesus aleja todo mal, que por la
facultad divina [...].

La mayor parte de las oraciones de los
terapeutas tradicionales son catélicas
y es comun que en sus suplicas invo-
quen a diversos santos o patronos pro-
tectores de la hagiografia cristiana.
Muchos terapeutas, aun los indigenas,
verbalizan estas oraciones en latin
para que sean mas efectivas. Su fun-
ci6n entonces es la de interceder por el
enfermo, actuando como vaso comuni-
cante entre lo divino y el hombre, es de-
cir, cumpliendo una funcién sacerdotal.
Los altares domésticos de los curande-
ros también pueden dar una idea de
sus adscripciones y referencias religio-
sas; por ejemplo, Teodora tiene desple-
gados en su mesa, que funciona como
altar, mas de una decena de santos y
deidades, entre ellos el sefor Santiago,
san Martin Caballero, el Nifio Doctor, el
senor de la Columna, santa Clara, san
Ramoén Nonato, entre otros.

De esta manera, observamos que
en los sistemas terapéuticos tradicio-
nales se da una estrecha relacion ex-
plicita entre lo médico y lo religioso,
entre la salud y la salvacion. Es decir,
la “medicina tradicional” vehicula una
relacién entre el cuerpo y el espiritu, el

hombre y los otros, el hombre y la na-
turaleza, la medicina y la religion.
Para el caso de México, la religiosidad
popular constituye un fenémeno con
una notable capacidad de reinterpre-
tacion simbolica (Baez, 1998: 56) en la
que operan procesos selectivos de re-
funcionalizacion, reinterpretacién y
resignificacién tanto de la religién in-
troducida como de la tradicién religiosa
mesoamericana, cuyo nicleo duro, sin
embargo, como afirma Lépez-Austin
(2002: 17), “si bien no puede sostenerse
que sea inmune al tiempo, puede afir-
marse que su cambio es tan lento que
en muchos casos es casi imperceptible”.

3. Unalimpia

En el caso resefiado, Teodora acom-
pafié la suplica anterior con una lim-
pia, consistente en frotar el cuerpo de
la paciente nuevamente con un huevo.
La limpia se inici6 persignando con el
huevo la frente de la afectada para
continuar frotando todo su cuerpo en
sentido descendente, haciendo especial
énfasis en las sienes, la coronilla, la
nuca, las articulaciones de las manos y
de los codos, el pecho y la espalda, el
hueco popliteo y los tobillos; en cada
una de estas zonas volvia a hacer la se-
fial de la cruz con el huevo. La curande-
ra se esmero particularmente en los
pies, debido a que “éstos son los que re-
cogen”. Volvi6 a verter el huevo en me-
dio vaso de agua y pudo constatar que,
mediante las maniobras realizadas, la
imagen del huevo habia salido “limpia”,
es decir, esta vez sin grumos ni sangre.

Las limpias tienen por objeto puri-
ficar y “barrer” simbélicamente los sen-
timientos hostiles, los aires y/o las



24

Lilidn Gonzéalez Chévez

cargas negativas que el enfermo ha
“recogido”. Se efectiian pasando por el
cuerpo del enfermo huevos, plantas,
tijeras, cruces, cuchillos, locién de “desa-
lojo” u otros objetos cuyo efecto es el de
cortar el dario (mediante tijeras o cu-
chillos); transferir 1a maldad al objeto
(mediante su contagio o impregna-
cion), o bien, repeler simbélicamente la
cochinada (mediante cruces o locion de
“desalojo”). Otras limpias se preparan
con cocimientos de plantas aromaticas
que se le dan al enfermo para que este
se unte o barie con ellos o para que los
vierta en su casa limpidndola de ma-
los espiritus.

Las zonas del cuerpo en que la cu-
randera hizo especial énfasis durante
la limpia, son centros animicos meno-
res en donde reside el fonalli y concen-
tran también la fuerza vital del cuerpo
(Lépez Austin, 1984: 217).

4. Un amarre

El amarre es un “arreglo”, un con-
venio que el paciente concierta con el
curandero para que este, mediante sus
suplicas y rezos, y aun en ausencia del
afectado, detenga y/o constrifia simbé-
licamente las fuerzas magico-sobrena-
turales que otros han desencadenado
en contra suya. El amarre se materia-
liza en una veladora que la curandera
enciende en su altar hasta que ésta se
consuma totalmente. Ciertos dias de la
semana —lunes, miércoles y jueves—
la curandera “trabaja” la veladora con
sus oraciones, ajustandola dia con dia
con un listén rojo y blanco hasta cons-
treiirla totalmente, con el fin de que lo
sacro contenga e inmovilice simbdlica-
mente al mal.

5. Fricciones, bafos y fomentos a base
de plantas medicinales

Para concluir la curacién, Teodora
fricciona el cuerpo de la enferma con
una locién que le hace llorar del dolor y
le recomienda que se baife y ponga
fomentos con una serie de plantas:
cuachalalate, arnica, coahuilote y go-
londrina. Estas plantas actdan far-
macolégicamente a nivel local como
antisépticas, antiinflamatorias, rege-
neradoras celulares y astringentes.

No obstante, es importante resaltar
que el espectro multicausal que desde el
principio habia configurado el problema
no es tomado en cuenta a la hora de
abordar el tratamiento, ya que la curan-
dera actuara sélo sobre los planos sen-
sorial y sobrenatural, a través de la
representacion ritual, y sobre el plano
orgdnico-corporal, al apoyarse en ma-
niobras manuales y recursos vegetales,
todo ello sin necesidad de que ella o la
enferma tengan que intervenir y/o
afrontar los planos material y relacio-
nal que fungian como detonadores cau-
sales de la enfermedad. Como senala
Turner, la ejecucion de una conducta
instrumentalmente simbélica suprime
de los sentidos oficiales o verbales la si-
tuacion conflictiva existente en la inter-
pretacion (1980: 43); de este modo,
queda desdibujada la conexién entre la
expresion conductual del conflicto y los
componentes normativos.

Conclusiones. La experiencia
performativa en la actividad
terapéutica tradicional

La curandera, como protagonista o
mediadora del poder terapéutico a tra-



El proceso terapéutico en la medicina tradicional mexicana... 25

vés de su actividad discursiva y de una
practica corporal concreta, ha ejecuta-
do un performance ritual que activa en
la paciente una gama de experiencias
sensoriales que se mantienen en la
memoria corporal como parte constitu-
tiva de lo vivido.! Tales experiencias
incorporan informacién codificada y
actian como catalizadoras de una pro-
duccién simbélica multiforme (Leach,
1993: 57). Esta “saturacion cultural de
la experiencia” —como la denomina
Good (2003)—, constituye entonces
una via para que la paciente logre re-
semantizar su padecimiento, es decir,
que confiera forma y sentido a este epi-
sodio de enfermedad de acuerdo con
cédigos socialmente compartidos, los
cuales operan como gramaética organi-
zadora de reconstitucién del mundo,”
ademads de que permiten que rescate
para si un espacio propio en el orden
social y afectivo de las cosas.

16 Desde una fenomenologia de la percep-
cién, la actividad terapéutica tradicional es rica
en experiencias organolépticas que abarcan el
olfato (al sahumar), el tacto (al frotar el cuerpo
durante la limpia, al masajear su abdomen
para “juntar el pulso” o al friccionar su piel con
una locién) y el sistema auditivo (la curandera
ha rezado e implorado a sus santos protectores
para que intercedan a favor de ella y se ha diri-
gido a la enferma en sus enunciados con la afec-
tividad con que le hablaria una madre: “jAy
m’ijita pus cuidate!”). También amplifica esta
percepcién sensorial con una gama de efectos
estético-visuales: 1a disposicion de las velas y ve-
ladoras encendidas, las flores, el color rojo y
blanco de las cintas de los diversos amarres, las
multiples imagenes en el altar, etcétera.

17 Los procesos reconstitutivos son practicas
interpretativas que contribuyen a la simboliza-
cién y al discurso, organizando todo un conjunto
de acciones sociales y terapéuticas (Good, 2003;
Waldram, 2000: 606).

Como acto performativo, la comuni-
cacion entre terapeuta y paciente acti-
va una gama de acciones técnicas y
expresivas que contienen informacion
codificada. Precisamente, estos codigos
son los que dan sentido y coherencia al
acto terapéutico como hecho social total
y, aunque implicitos, influyen direc-
tamente en el papel salutifero y restau-
rador de la actividad terapéutica. Estos
codigos, sin embargo, no son tan diver-
sos y desperdigados como uno arbitra-
riamente pudiera imaginar: muy por
el contrario, operan sobre la base de lo
que Ricoeur denomina “un alfabeto 6p-
tico limitado” (1995: 48). A continua-
cién senalaremos algunas claves de
este alfabeto:

a) La religiosidad popular como
gramatica organizadora de reconstitu-
ci6n del mundo.

El escenario y emplazamiento ri-
tual elaborado por la terapeuta esta
desarrollado en su conjunto en el 4am-
bito de la religiosidad popular, extra-
yendo de ésta los cédigos simbdélicos
restauradores de una ontologia tras-
cendental, los cuales operan como gra-
matica organizadora de reconstitucion
del mundo (Bartolomé, 1997: 101).
Como senala Laplantine (1990: 14), las
fronteras entre el espacio médico y el
religioso en la medicina tradicional se
desplazan y devienen de mas en mas, en
flujos sin limites territoriales precisos.

No obstante, tras el reconocimiento
del papel significativo de la dimensién
religiosa en el proceso terapéutico
(Csordas y Kleinman, 1990; Laplanti-
ne, 1990) que se explicita en la inclu-
sion de palabras, oraciones o discursos
sacros (McGuire, 1983; Dein, 2002) y



26

Lilidn Gonzéalez Chévez

en la exposicion de simbolos religiosos
(Dow, 1986), conviene precisar que, el
espectro de referencias signicas y ritua-
les utilizados en la religiosidad popular
en México para expresar en c6digo un
mensaje total (véase Leach, 1993: 57)
—tal como se manifiesta en este ritual
terapéutico—, abreva de diversas fuen-
tes: tanto de simbolos religiosos meso-
americanos —por ejemplo en la cura del
pulso o latido, el ya referido quincunce,
simbolo arquetipico de la iconografia
prehispanica que busca restaurar un
orden cognitivo y simbélico ancestral ar-
monizando el plano terrestre con el pla-
no c6smico y el inframundo— (Séjourné,
1992: 101; Lopez Austin, 1984: 186);
asi como de simbolos provenientes del
catolicismo: persignar haciendo la se-
fial de la cruz, formulacién de oraciones
cristianas, presencia e invocacién de
santos y deidades en el altar, etc. Entre
el simbolo del quincunce y el persignar
cristiano se da una transferencia de
sentido (véase Lévi-Strauss, 1986:
173), de manera que, tanto en la litur-
gia como en la parafernalia empleada,
estos simbolos confluyen y se replican
abarcando un mismo campo seméntico.

Para Ricoeur, el ritual atestigua la
dimension no lingtistica de lo sagrado y
en ese mundo de correspondencias lo
que se replican son los simbolos (1995:
74). Estos simbolos, confinados den-
tro del universo de lo sagrado, estan
ligados al cosmos y es mediante un tra-
bajo de semejanzas que expresan su
l6gica de sentido, es decir, “lo especifico
de la vision del mundo que tiene el
homo religiosus” (Ibid., 79).

Csordas (1996: 108) sefiala que, la
invocacion de la autoridad divina por

parte del curandero, interactia en la
mente y el cuerpo del paciente, en sus
representaciones, imaginaciéon y me-
moria; esta experiencia de alteridad, el
abrazo divino, es el acto privilegiado y
recurrente de la transformacion de la
memoria autobiografica traumatica.
Dichas imagenes se materializan, son
convincentes, ya que participan del
plano existencial de toda causalidad
porque tienen fuerza y eficacia, en tan-
to que su significado e intencion estan
fuera de toda duda.

b) Pertenecer a una tradicién cultu-
ral es participar de sus codigos y meca-
nismos de comunicacion.

La pertenencia a una tradicion, es
decir, a una misma comunidad cultu-
ral, implica el manejo de codigos y me-
canismos de comunicacién que hacen
posibles las diferentes relaciones so-
ciales (Lépez Austin, 2001: 52). En este
caso, terapeuta y paciente participan
en el didlogo de una visién del mundo
compartido. Su reciprocidad de pers-
pectivas!® se hace explicita a partir de
la puesta en comin de un c6digo socio-
lingiiistico restringido!® que abarca
desde items indexicales —mal aire,
limpia, dafio, latido, amarre, “juntar el
pulso”— hasta un acervo fijo de opinio-

18 El interlocutor presupone que el otro com-
parte un sistema de significatividades del mis-
mo modo que él (Schutz, 1962: 56).

19 Segtin Bernstein, los cédigos restringidos
surgen en situaciones sociales en pequeia esca-
la y son tan concisos que sin algunos conocimien-
tos anteriores resulta practicamente imposible
descifrar lo que se ha dicho: “si uno habla en c6di-
go los otros deben servirse de un caudal de su-
puestos compartidos para comprender lo que se
dijo” (1975: 58).



El proceso terapéutico en la medicina tradicional mexicana... 27

nes y valoraciones expuestos en recur-
sos gramaticales complejos: “Le dijo la
sefiora: no era para ti, pero en ese mo-
mento ta saliste, ti lo recogiste”. El
esclarecimiento de los cédigos sociolin-
giiisticos que surgen entre el curande-
ro y el paciente demanda emplazarlos
tanto en el horizonte de un presente
como en el horizonte histérico de esa
tradicién para comprender su signifi-
cado (Gadamer, 1991: 377).

¢) Resituar la enfermedad en esca-
las de significado més amplias.

En tanto que interaccién discursiva,
la comunicacién conlleva un mensaje
intencional por parte del terapeuta des-
de el proceso mismo del diagnéstico:

Suministrar a la paciente una expli-
cacién sobre la causa de su enfermedad
desde un marco situacional lo suficien-
temente flexible como para que la con-
sultante pueda tender un puente de
significado entre su sintomatologia der-
matolégica, el mal aire como causa de
su enfermedad y los problemas de rela-
cion social, que ella traduce como una
animadversion vecinal desencadenado-
ra de sentimientos como la envidia o la
mala fe. La curandera entonces, como
refiere Lévi-Strauss (1995: 221):

[...] proporciona a la enferma un len-
guaje en el cual se pueden expresar
inmediatamente estados informula-
dos e informulables de otro modo. Y
es el paso a esta expresion verbal
(que permite, al mismo tiempo, vivir
bajo una forma ordenada e inteligible
una experiencia actual que, sin ello,
seria andrquica e inefable) lo que pro-
voca el desbloqueo del proceso fisiol6-
gico [...].

En este sentido, para reconstituir el
mundo de vida de la enferma (véase
Good, 1995: 133), terapeuta y pacien-
te proyectan en el didlogo una narrativa
del padecimiento en una espiral con-
textual holista que rebasa lo organico-
corporal, para abarcar lo sobrenatural,
lo social y lo emotivo, propiciando en la
paciente “un gradual descubrimiento
de verdades acerca de la condicién hu-
mana” (Hansen, 2002: 18). La amplia-
cion del campo seméantico en el que
originalmente estaba emplazado el pa-
decimiento, provoca explicaciones di-
versas y aparentemente opuestas a su
naturaleza, lo cual contribuye a que
éstas puedan ser sintetizadas y cultu-
ralmente objetivadas, es decir, formu-
ladas como objetos de la conciencia
personal y social (Good, 1995: 171). En
sintesis, como parte del proceso tera-
péutico, por un lado, se establece una
homologia o transaccion entre simbo-
los de vastos significados culturales,
metaforas y estructura cosmolégica,
asimismo, pensamiento, comporta-
miento y emociones del sujeto (Csor-
das y Kleinman, 1990; Dow, 1986;
Dein, 2002).

d) El papel de los sentimientos en
la causalidad de la enfermedad.

El sistema médico tradicional abre-
va y se reconstituye en el contexto de
un sistema cultural y es a partir de
este que elabora sus estrategias cogni-
tivas (véase Kleinman, 1980: 172). En
ese sentido, la actividad discursiva de
la curandera ha proporcionado a la
paciente un marco ordenador —una es-
trategia cognitiva y una estructura ex-
plicativa— para que ésta resitie su
experiencia de enfermar y active un



28

Lilidn Gonzélez Chévez

coédigo cultural que hace explicita la
interconexion entre enfermedad orga-
nica y experiencia emocional y social.
El papel significativo de lo emocional
en la causalidad de la enfermedad es
una de las caracteristicas de la medici-
na tradicional de América Latina, se-
gun ha sido referido por Foster (1980:
123) y Aguirre Beltran (1980a: 258).

Un anélisis minucioso de las prin-
cipales demandas de atencién en la
medicina tradicional revela que los
sentimientos adquieren preeminencia
interpretativa en sus estructuras de
sentido. Asi, la hostilidad o 1a envidia se
encuentran en los principios de causa-
lidad del mal aire, pero también de en-
fermedades como el mal de ojo y del
dafio o brujeria. Otros sentimientos
como el susto, la vergiienza, el coraje y
la tristeza, también aparecen como cau-
sal de enfermedades de la medicina tra-
dicional?® y como determinantes de
riesgo para la salud (Aguirre Beltran,
1980b:138); riesgos que, como senalan
Corin et al. (1990: 249), se encuentran
profundamente arraigados en las nor-
mas culturales y en las dindmicas so-
ciales que refieren en si a un contexto
sociohistérico particular.

En ese sentido, la actividad tera-
péutica del ritual, como sugiere Scheff
(1986: 108) —y lo corroboramos en este
trabajo—, proporciona a las personas

20 A partir del anadlisis de las principales
demandas de atencion de los terapeutas tradi-
cionales en 46 etnias del pais, se observa con-
sistentemente una gama de padecimientos
vinculados directamente con la esfera emotiva,
los referimos en orden de frecuencia: espanto
(35), mal de ogjo (12), bilis (8), envidia (5), ver-
glienza (4), tristeza (2) y coraje (1) (Zolla, 1994D).

el recurso distanciador de ser simul-
taneamente participantes y observa-
dores de su propia tension, es decir,
mediante la experimentacién y descarga
de sus emociones reprimidas en un con-
texto dramatico socialmente aceptable
para el desahogo de la tension. Lader-
man y Roseman (1996: 7) sugieren que
el efecto terapéutico de un performance,
aun nivel, es causado por la catarsis que
puede ocurrir cuando la angustia emo-
cional no resuelta de un paciente se
reactiva y se enfrenta en un contexto
dramatico.

e) En el performance ritual la gjecu-
cién lingiiistica del discurso tiene por
si misma un impacto en el proceso te-
rapéutico.

La ejecucion lingiiistica influye en
el proceso terapéutico por el poder que
tiene el discurso para configurar la
experiencia a través de estructuras na-
rrativas explicativas organizadas alre-
dedor de los sistemas de representacion
(Lévi-Strauss, 1995; Hansen, 2002);
asimismo, porque habilita al enfermo
para expresarse sin ser juzgado bajo la
mirada positiva del curandero que ac-
tda como soporte emocional (Frank y
Frank, 1991; Hansen, 2002); ademas,
por su contenido sacro o religioso (Mec-
Guire, 1983; Dein, 2002) o por el im-
pacto y la fuerza de sus expresiones
que influyen directamente en su papel
persuasivo (Hansen, 2002; Frank y
Frank, 1991). No se puede negar el pa-
pel central que la actividad discursiva
tiene en la medicina tradicional desde
el proceso mismo de diagnéstico, tanto
para adscribir significado a los aconte-
cimientos y a la experiencia de enfer-
mar (Turner, 1982) como por el papel



El proceso terapéutico en la medicina tradicional mexicana... 29

terapéutico del “curar comunicando”y
la “narrativizacion” del padecimiento
(Milne y Wilson, 2000: 543). Mattingly y
Garro (2000), sugieren que la narrativa
ofrece una manera de traer estructu-
ra y significado a la experiencia, y por lo
tanto, proporciona un medio poderoso
para digerir la experiencia de la enfer-
medad y la curacion.

La curandera est4 al tanto de que
el efecto de sus palabras no sélo se
debe a su contenido y significado, sino
también, al impacto y a la fuerza de
sus expresiones en la ejecucion lin-
giiistica. Por ello, busca intencional-
mente imprimir a su discurso una
conviccién y una fuerza particulares
—acto ilocucionario—, para que éste
reporte consecuencias extralingiiisti-
cas en el orden de los sentimientos,
pensamientos y acciones —acto perlo-
cucionario— (Lozano, Pefia y Abril,
1993: 189). Los lingiiistas denominan
a estas subactividades, analiticamente
discernibles en cada ejecucion lingtiis-
tica, actos del habla (Searle, 1980: 65).

Los actos del habla que acomparfian
al discurso proporcionado por el te-
rapeuta son tan sustantivos como su
contenidos y aun en sus breves reper-
torios, es significativa la diversidad de
actos ilocucionales presentes en su dis-
curso: veredictivos en el momento del
diagndstico; expositivos cuando ar-
gumentan sobre la causalidad de la
enfermedad; ejercitivos cuando de-
mandan el poder o la fuerza de las di-
vinidades; promisivos cuando incluyen
una promesa en su enunciado y con-
ductivos cuando adoptan actitudes de
agradecimiento (véase Ricoeur, 1988:
81). El discurso por parte de la tera-

peuta tiene como intencion “poner el
sistema en movimiento”, es decir, inter-
venir en el curso de las cosas realizando
sus propios poderes: hace suceder algo
apoyada en la fuerza ilocucional de sus
palabras (Ibid., 124). Estableciendo una
interrelacién dindmica entre la narrati-
va cultural y experiencia corporal (Tur-
ner, 1982; Dow, 1986; Kirmayer, 1993;
Dein, 2002). En este sentido, Appadurai
(1990: 93) nos alerta también cémo la
oracién y el ruego, crean una comunidad
de sentimiento entre hablante, oyente y
el agente a quien se dirigen las suplicas.

En suma, el proceso terapéutico en
la medicina tradicional mexicana cu-
bre un amplio espectro del género per-
formativo que contribuye a resituar un
determinado drama social mediante
acciones sociales correctivas ritualiza-
das y narrativizadas en un contexto
sagrado, capaz de “ligas de creacion
simbélica intensa cuya finalidad es
construir un mundo significante” (Ma-
seé, 1997: 69).

BIBLIOGRAFIA

AGUIRRE BELTRAN, Gonzalo (1980a) [1963],
Medicina y magia. El proceso de acul-
turacién en la estructura colonial,
México, Instituto Nacional Indigenista.

(1980b), Programas de salud en la

situacion intercultural, México, Institu-

to Mexicano del Seguro Social.

(1994), Obra antropolégica, xvi. El ne-
gro esclavo en Nueva Espania: la forma-
cion colonial, la medicina popular y
otros ensayos, México, Fondo de Cultura
Econdémica.

AGUIRRE RoJas, Carlos Antonio (2003), “El
queso y los gusanos: un modelo de histo-




30

Lilidn Gonzéalez Chévez

ria critica para el andlisis de las culturas
subalternas”, Revista Brasileira de His-
toria, vol. 23, num. 45, pp. 71-101.

AprpADURAL Arjun (1990), “Topographies of
the Self, Praise and Emotion in Hindu
India, en C. A. Lutz, y L. ABU-LUGHOLD
(eds.), Language and the Politics of
Emotion, Cambridge University Press.

BAgrz-JorGE, Félix (1998), Entre los nahua-
les y los santos, Xalapa, Universidad
Veracruzana.

BartoLomE, Miguel Alberto (1997), Gente de
costumbre y gente de razon. Las identi-
dades étnicas en México, México, Siglo
XXI/Instituto Nacional Indigenista.

BernsTEIN, Basil (1975), Langage et classes
sociales, codes socio-linguistiques et
contrdle social, Paris, Minuit.

_ (1981),“Codes, Modalities, and the
Process of Cultural Reproduction. A
Model”, Languaje in Society, vol. 10,
nam. 3, pp. 327-363.

___(1989), Clases, cédigos y control. Es-
tudios tedricos para una sociologia del
lenguaje, tomo I, Madrid, Akal Univer-
sitaria.

BiBeau, Gilles (1992), “;Hay una enferme-
dad en las Américas? Otro camino de la
antropologia médica para nuestro
tiempo”, en C. PINZON et al. (comps.),
Cultura y salud en la construccién de
las Américas, Bogota, Colcultura-Comi-
té Internacional para el Desarrollo de
los Pueblos, pp. 41-70.

BURKE, Peter (2000), Formas de historia
cultural, Madrid, Alianza Editorial.
Consejo Nacional de Evaluacion de la Politi-
ca de Desarrollo Social (2014), La pobre-
za en la poblacién indigena de México,

2012, México, Coneval.

Corin, Ellen, et al. (1990), Comprendre

pour soigner sutrement. Reperes pour

régionaliser les services de santé men-
tale, Québec, Les Presses de I'Universi-
té de Montréal.

Csorpas, Thomas J. (1996), “Imaginal Per-
formance and Memory in Ritual Hea-
ling”, en C. LADERMAN, y M. ROoSEMAN
(eds.), The Performance of Healing, New
York-London, Routledge, pp. 91-114.

,y Arthur KLEmMAN (1990), “The The-
rapeutic Process in Medical Anthropo-
logy”, en T. M. JounsoN y C. F. SARGENT
(comps.), Medical Anthropology: A
Handbook of Theory and Method, Nue-
va York, Greenwood Press, pp. 11-25.

DEIN, Simon (2002), “The Power of Words:
Healing Narratives among Lubavit-
cher Hasidim”, Medical Anthropology
Quarterly, vol.16, num. 1, pp. 41-63.

DoucLras, Mary (1976), “Brujeria: el estado
actual de la cuestion”, en M. GLUCKMAN
et al. (comps.), Ciencia y brujeria, Bar-
celona, Anagrama, pp. 31-72.

___(1996), La aceptabilidad del riesgo
segun las ciencias sociales, Barcelona,
Paidos.

Dow, James (1986), “Universal Aspects of
Symbolic Healing: A Theoretical Syn-
thesis”, American Anthropologist, vol.
88, ntim. 1, pp. 56-69.

DuranTi, Alessandro (2000), Antropologia
lingiiistica, Madrid, Cambridge Uni-
versity Press.

FagetTI, Antonella (2003), Los que saben.
Testimonios de vida de médicos tra-
dicionales de la regién de Tehuacdn,
México, Benemérita Universidad Aut6-
noma de Puebla/Consejo Nacional para
el Desarrollo de los Pueblos Indigenas.

Fassin, Didier (1996), Lespace politique de
la santé. Essai de généalogie, Paris,
Presses Universitaires de France.

FinkLER, Kaja (1994), Women in Pain: Gen-




El proceso terapéutico en la medicina tradicional mexicana... 31

der and Morbility in Mexico, Filadelfia,
University of Pennsylvania Press.

FLorescaNo, Enrique (1999), Memoria in-
digena, México, Taurus.

FostEr, George (1980), “Relaciones entre la
medicina popular espariola y latinoa-
mericana”, en M. KEnny, y J. M. de Mi-
GUEL (comps.), La antropologia médica
en Esparia, Barcelona, Anagrama, pp.
123-147.

FRrANK, Jerome, y Julia FRANK (1991), Per-
suasion and Healing, Baltimore, Johns
Hopkins University Press.

GaDAMER, Hans Georg (1991), Verdad y mé-
todo, Salamanca, Espafa, Ediciones
Sigueme.

GaARciA-CaNcLINI, Néstor (1984), Las cultu-
ras populares en el capitalismo, México,
Nueva Imagen.

__ (2004),“;De qué estamos hablando
cuando hablamos de lo popular?”, en
Antologia sobre culturas populares e
indigenas 1, México, Direccion General
de Culturas Populares e Indigenas, pp.
153-165.

GoNzALEzZ, Lilian (2010), “Brujeria: codigos
restringidos respecto la causalidad de
la enfermedad. Estudio de caso en la
periferia urbana de Cuernavaca”, Re-
vista Pueblos y Fronteras digital, vol. 6,
nam. 10.

Goob, Byron J. (2003), Medicina, racionali-
dad y experiencia. Una perspectiva antro-

polégica, Barcelona, Edicions Bellaterra.

HaBERMAS, Jirgen (1985), Conciencia mo-
ral y accién comunicativa, Barcelona,
Peninsula.

HansEN, James (2002), “Postmodern Impli-
cations for Theoretical Integration of
Counseling Approaches”, Journal of
Counseling and Development, vol. 80,
num. 3, pp. 315-321.

HELLER, Agnes (1977), Sociologia de la vida
cotidiana, Barcelona, Peninsula.

HerscH, Paul, y Lilian GonzALEZ (2011),
Enfermar sin permiso. Un ensayo de
epidemiologia sociocultural a propésito
de seis entidades de raigambre nahua,
México, Instituto Nacional de Antropo-
logia e Historia.

KEARNEY, Michael (1971), Los vientos de
Ixtepeji. Concepcion del mundo y es-
tructura social de un pueblo zapoteco,
México, Instituto Indigenista Intera-
mericano.

KirRMAYER, Laurence J. (1993), “Healing and
the Invention of Metaphor: The Effecti-
veness of Symbols Revisited”, Culture,
Medicine and Psychiatry, nam. 17, pp.
161-195.

KLEINMAN, Arthur (1980), Patients and
Healers in the Context of Culture An
Exploration of the Borderland Between
Anthropology, Medicine and Psychia-
try, Berkeley, University of California
Press.

_____,y Peter Benson (2004), “La vida mo-
ral de los que sufren enfermedad y el
fracaso existencial de la medicina”, en
Dolor y sufrimiento en la prdctica cli-
nica, Barcelona, Fundacién Medicina
y Humanidades Médicas, vol. 2, pp.
17-26.

KoseLLECK, Reinhart (1993), Futuro pasa-
do. Para una semdntica de los tiempos
histéricos, Barcelona, Paid6s Bésica.

KROEGER, Axel (1988), “Enfoque popular de
la enfermedad: explicaciones, diagnés-
ticos y tratamientos populares”, en A.
KroecER y W. Rutz (comps.), Conceptos y
tratamientos populares de algunas en-
fermedades en Latinoamérica, Cuzco,
Centro de Medicina Andina.

LADERMAN, Carol, y Marina RosEmMaN (1996),



32

Lilidn Gonzélez Chévez

The Performance of Healing, New York,
Routledge.

LAPLANTINE, Francoise (1990), “Médecines
traditionnelles et médicine officielle
dans le Brésil contemporain. Le double
éclairage de 'anthropologie médicale et
de I’'anthropologie religieuse”, Santé
Culture Health,vol. 7, nam. 1, pp. 5-20.

Leach, Edmund (1993), Cultura y comuni-
cacion. La logica de la conexion de sim-
bolos, Madrid, Siglo XXI de Espana
Editores.

Livi-Strauss, Claude (1986), La alfarera
celosa, Barcelona, Paid6s bésica.

_____ (1995), Antropologia estructural,
Barcelona, Ediciones Paidés.

LOPEz-AUSTIN, Alfredo (1967), “Cuarenta
clases de magos del mundo nahuatl”,
Estudios de Cultura Ndhuatl, vol. 5,
nam. 7, pp. 87-117.

(1972),“El mal aire en el México pre-
hispénico”, Religion en Mesoamérica,
x11 Mesa Redonda, Sociedad Mexicana
de Antropologia, nam. 9, pp. 399-408.

___(1976),“Cosmovisién y medicina na-
huatl”, en C. Viksca, Estudios sobre et-
nobotdnica y antropologia médica,
México, Instituto Mexicano para el Es-
tudio de las Plantas Medicinales, A.C.,
pp. 13-28.

__(1984), Cuerpo humano e ideologia.
Las concepciones de los antiguos na-
huas, México, Universidad Nacional
Auténoma de México.

_ (1996), Los mitos del tlacuache, Mé-
xico, Universidad Nacional Auténoma
de México.

__ (2001), “El ntcleo duro, la cosmovi-
sién y la tradicion mesoamericana”, en
J. Bropa, y F. BAEZ-JORGE (coords.), Cos-
movision, ritual e identidad de los pue-
blos indigenas de México, México,

Conaculta/Fondo de Cultura Econémi-

ca, pp. 65-47.

(2002), Breve historia de la tradicién
religiosa mesoamericana, México, Uni-
versidad Nacional Auténoma de México-
11a (Textos, Serie Antropologia e Historia
Antigua, 2).

Lozano, Jorge, et al. (1993), Andlisis del
discurso hacia una semidtica de la inte-
raccion textual, México, REI México.

Lozova, Xavier, et al. (1988), La medicina
tradicional en México. Experiencia del
programa mss-Coplamar 1982-1987,
México, Instituto Mexicano del Seguro
Social.

Masgg, Raymond (1997), “Les mirages de
la rationalité des savoirs ethnomédi-
caux”, Anthropologie et Sociétés, vol. 2,
nuam. 1, pp. 53-72.

Martinary, Cheryl, y Linda C. GARRo (eds.)
(2000), Narrative and the Cultural Cons-
truction of Iliness and Healing, Berke-
ley, University of California Press.

McGuIrg, Meredith (1983), “Words of Power:
Personal Empowerment and Healing”,
Culture Medicine and Psychiatry, nam.
7, pp. 221-240.

MENENDEZ, Eduardo (1994), “La enferme-
dad y la curacién. ;Qué es medicina
tradicional?”, Alteridades, vol. 4, num.
7,pp. 71-83.

MunE, Derek, y Wilson Howarp (2000), “Re-
thinking the Role of Diagnosis in Navajo
Religious Healing”, Medical Anthropolo-
gy Quarterly,vol. 14,ntm. 4, pp. 543-570.

PoLia, Mario (1996), “Despierta, remedio,
cuenta...”, Adivinos y médicos del
Ande, Pert, Pontificia Universidad
Catoélica del Perd, tomo II.

QuEIROZ, M. de S. (1986), “O paradigma me-
canicista da medicina occidental moder-
na: una perspectiva antropoldgica”,




El proceso terapéutico en la medicina tradicional mexicana... 33

Revue Saude Publica, vol. 4, ntm. 20, pp.
309-317.

Ric®ur, Paul (1988), El discurso de la ac-
cién, Madrid, Catedra.

___(1995), Teoria de la interpretacion.
Discursoy excedente de sentido, México,
Siglo XXI/Universidad Iberoamerica-
na.

RomERO, Laura (2003), “Casilda Valdivia
Ramirez, Tepopova. La que hace lim-
pias”, Antonella FAGETTI (comp.), Los
que saben. Testimonios de vida de médi-
cos tradicionales de la regién de Tehua-
cdn, México, Benemérita Universidad
Auténoma de Puebla/Consejo Nacional
para el Desarrollo de los Pueblos Indi-
genas, pp. 85-107.

ScHEFF, Thomas J. (1986), La catarsis en la
curacion, el rito y el drama, México,
Fondo de Cultura Econémica.

Scuurtz, Alfred (1962), El problema de la
realidad social, Buenos Aires, Amorror-
tu Editores.

SEARLE, John (1980), Actos del habla, Ma-
drid, Catedra.

SEJOURNE, Laurence (1992), Pensamiento y
religion en el México antiguo, México,
Fondo de Cultura Econémica/Secreta-
ria de Educacion Publica.

SiaNorNg, Italo, y Luigi Tranro (1991), “En-
fermedades, clasificacién y terapias”,
en . SIGNORINI, Los huaves de San Ma-
teo del Mar, México, Instituto Nacional
Indigenista/Consejo Nacional para la
Cultura y las Artes.

THoMas, Norman D. (1974), Envidia, bruje-
ria y organizacién ceremonial: un pue-
blo zoque, México: Sep-Setentas.

THOMPSON, John (1998), Los media y la mo-
dernidad. Una teoria de los medios de
comunicacién, Barcelona, Paid6s.

T1iBON, Gutierre (1981), El ombligo como

centro césmico. Una contribucion a la
historia de las religiones, México, Fondo
de Cultura Econémica.

TURNER, Victor (1980), La selva de los sim-
bolos. Aspectos del ritual Ndembu, Ma-
drid, Siglo XXI.

_ (1982), From Ritual to Theatre. The
Human Seriousness of Playy, Nueva York,
paJ Publications.

___(2002), Antropologia del ritual [In-
grid GEIST (comp.)], México, Escuela
Nacional de Antropologia e Historia-
Instituto Nacional de Antropologia e
Historia.

Vi, Alfonso (1995), “La imagen del cuerpo
humano segun los mayas de Yucatan”,
en Alfonso Villa, Estudios Etnoldgicos.
Los mayas, México, Universidad Na-
cional Auténoma de México-Instituto
de Investigaciones Antropolégicas, pp.
187-198.

WaLbrAM, James (2000), “The Efficacy of
Traditional Medicine: Current Theore-
tical and Methodological Issues”, Medi-
cal Anthropology Quarterly, vol. 14,
nuam. 4, pp. 603-625.

WILDE, Guillermo, y Pablo ScHAMBER (2006),
“Introduccién: refundaciones etnolé-
gicas”, en G. WILDE, y P. SCHAMBER
(comps.), Simbolismo, ritual y perfor-
mance, Buenos Aires, Editorial sB, pp.
7-33.

WiLLIAMS, Simon J. (1998), “Health as Mo-
ral Performance: Ritual, Transgression
and Taboo”, Health, vol. 2, ntim. 4, pp.
435-457.

Young, Allan (1976), “Some Implications of
Medical Beliefs and Practices for Social
Anthropology”, American Anthropolo-
gist,nam. 78, pp. 5-24.

ZoLLA, Carlos (coord.) (1994a), Diccionario
enciclopédico de la medicina tradicio-



34 Lilian Gonzalez Chévez

nal mexicana, vol. 2, México, Instituto _____ et al. (1992), “Medicina tradicional y
Nacional Indigenista. enfermedad”, en R. Campos, (comp.), La

ZoLLa, Carlos (1994b), La medicina tradi- antropologia médica en México, México,
cional de los pueblos indigenas de Méxi- Instituto Mora/Universidad Auténoma
co, vol. 3, México, Instituto Nacional Metropolitana, vol. 2, pp. 71-105.

Indigenista.





