
55

Resumen: este artículo trata de los peregrinos que caminan desde Lagos de Moreno hasta San 
Juan de los Lagos, en la región de Los Altos de Jalisco. Después de participar en 11 peregrinacio-
nes, el autor elabora una reflexión fenomenológica y etnográfica que plantea cómo conquista el 
cuerpo el espacio en donde lo hierofánico se manifiesta. Si bien la peregrinación se hace corporal-
mente, son los pies los que ofrecen un conjunto de técnicas corporales consagradas a la integra-
ción de un conocimiento táctil que ofrece un dominio del espacio sagrado al peregrino y que, en lo 
sucesivo, lo dotarán de un conocimiento social. A lo largo del texto se analiza cómo los pies del 
peregrino se convierten en el principal soporte corporal mediante los cuales el cuerpo coloniza 
el espacio sagrado en que los caminantes se desplazan hacia el santuario.

Palabras clave: espacio, cuerpo, colonización, técnicas del cuerpo, pies.

Abstract: This article is about the pilgrims who walk from Lagos de Moreno to San Juan de los 
Lagos, in the region of Los Altos de Jalisco. After participating in eleven pilgrimages the author 
has elaborated a phenomenological and ethnographic reflection which presents the way in which 
the body conquers the space where hierophany emerges. While the pilgrimage is made with one’s 
body, one’s feet are what offer a set of bodily techniques consecrated to the integration of tactile 
knowledge which offers the pilgrim dominion of the sacred space and which hereafter will pro-
vide social knowledge. Throughout the text the author analyzes how the pilgrims’ feet become the 
main bodily support by means of which the body colonizes the sacred space over which the trek-
kers move on their way to the sanctuary.

Keywords: Space, body, colonization, bodily techniques, feets.

de vive es un espacio sagrado y no es 
homogéneo, que es cualitativamente 
diferente en sus porciones y significati-
vo en relación con los espacios no sa-
grados. Para ese hombre el espacio 
sagrado, agrega Eliade, es el único 
real; el resto del espacio es amorfo. 

Flavio Pinedo Márquez*

La colonización/corporeización del espacio
en la peregrinación a San Juan desde

Lagos de Moreno

Introducción

No te acerques acá, prosiguió el Señor: 
quítate el calzado de los pies, porque la 
tierra que pisas es santa.

Éxodo III, 5

El epígrafe con el que comienzo 
este trabajo fue citado de La Bi-
blia en 1956 por Mircea Eliade 

(1998: 21) para señalar y precisar que 
para un hombre religioso el lugar don-

*Maestro en Filosofía y Ciencias Sociales, 
Centro Universitario uteg, Línea principal de 
investigación: Fenomenología cultural de la re-
ligión.



56 Flavio Pinedo Márquez

Este especialista nos dice que la expe-
riencia del hombre religioso en el espa-
cio sagrado es anterior a toda reflexión 
sobre el mundo. Es decir, lo sagrado se 
manifiesta en el espacio, lo hace hiero-
fánico, lo fundamenta ontológicamente 
porque es algo, es un ser, y lo pone 
como en un centro que será referencia 
de toda la existencia del hombre reli-
gioso (Eliade, 1998: 22; Sánchez Noga-
les 2003: 338).

Ahora bien, la consideración de 
Eliade posiciona al hombre sobre el es-
pacio y el tiempo; lo sagrado eleva al 
sujeto religioso fuera de todo lo homo-
géneo, después lo separa y lo distingue 
de todo lo profano, esto es, de aquello 
que ancla al hombre a una vida coti-
diana que se hace día a día y que lo 
ubica en actividades de siempre, del 
mundo ordinario. En cambio, es lo sa-
grado lo que pone al hombre en un um-
bral hierofánico y lo encamina a una 
vida consagrada para las experiencias 
con lo divino; eso lo ubica en otras in-
tenciones porque el espacio sagrado, 
en relación con todo lo profano, se re-
serva para los momentos de trascen-
dencia (Harris, 2007: 348).

Desde este planteamiento desarro-
llaré en el presente trabajo una re-
flexión epistemológica sobre la manera 
en que los peregrinos que realizan sus 
caminatas hacia San Juan de los La-
gos, en la región de Los Altos de Jalis-
co, colonizan el espacio de la ruta que 
siguen con su cuerpo, con los pies en 
particular. A continuación haremos 
una especie de epistemología del cuer-
po en la peregrinación que nos mostra-
rá cómo los pies del peregrino son el 
principal soporte corporal mediante 

los cuales el cuerpo coloniza el espacio 
sagrado en que los caminantes se des-
plazan hacia el santuario. La peregri-
nación se hace con el cuerpo; de éste, 
son los pies los que ofrecen un conjunto 
de técnicas corporales consagradas a 
la integración de un conocimiento tác-
til que ofrece un dominio del espacio 
sagrado al peregrino y que, en lo suce-
sivo, lo dotarán de un conocimiento 
corpóreo que otorgan una seguridad y 
una completa orientación en la pere-
grinación.

Quiero definir el concepto coloniza-
ción en el sentido en que todo sujeto 
percibe algo del mundo con su cuerpo y 
lo integra a él. No concibo al ser huma-
no como una mera tabula rasa mecáni-
ca. Lo entiendo como un sujeto que 
posee algo que permite integrar y 
aprender de las experiencias vividas. 
Sin esto, simplemente no se podría 
aprender. Una piedra, si la entiendo 
como tabula rasa porque no aprende, 
no puede integrar experiencias, no es 
como el ser humano. Éste sí incorpora 
experiencias y comienza con las reali-
zadas con el cuerpo. Esa integración es 
un conocimiento que fortalece desde la 
primera experiencia y, en consecuencia, 
otorga al sujeto percipiente un soporte 
mayor a su conocimiento. Así, colonizar 
se hace desde una primera experiencia, 
y desde ahí proporcionará al sujeto un 
incremento en su conocimiento.

Los pies son la entrada principal de 
todo lo externo en el peregrino; son la 
parte en la que el cuerpo se soporta; sin 
los pies la peregrinación es imposible. 
Esta reflexión la elaboro a partir de mi 
participación en al menos 11 peregri-
naciones que he realizado a pie y en bi-



57La colonización/corporeización del espacio en la peregrinación a San Juan desde Lagos de Moreno

la orientación en la vida, es decir, los 
entiende como una capacidad indeter-
minada del ser humano previa a cual-
quier apreciación consciente sobre la 
realidad. Csordas se auxilia en esta 
tarea de algunas perspectivas que han 
adoptado el estudio del signo y del 
símbolo en teorías antropológicas más 
emparentadas con tradiciones herme-
neutas (Reynoso, 1998: 11-12, 17-18, 
24 y 57; Csordas, 1997: 4). El resultado, 
en términos metodológicos, de esta dis-
posición consiste en elaborar un ejerci-
cio de interpretación fenomenológico. 
La orientación del yo sagrado es resul-
tado de la conjunción entre la expe-
riencia registrada en el cuerpo, el 
entorno cultural y la envoltura del ha-
bitus; lo anterior todavía no consiste 
en que formalmente se tenga una con-
ciencia de eso, es decir, lo que se archi-
va es prerreflexivo (Csordas, 1997: 5).

Esta postura sugiere que un ser hu-
mano está de antemano en cierto con-
texto cultural y todo lo que desde él sea 
captado y significado no ocurre desde 
que él tiene conciencia; en su vida eso 
es posible gracias a que, antes de la 
conciencia que se tiene previamente, 
ya está lo que la hace posible, incluyen-
do todos los procesos de cognición. Así, 
el cuerpo es entendido como sujeto de 
percepción que incorpora la experien-
cia y se puede objetivar. Pensar y asi-
milar son, desde este ángulo, efectos 
posteriores que serían imposibles sin 
el cuerpo. Ahora bien, lo que Csordas 
denomina las “orientaciones del yo sa-
grado” permiten ver que muchos deta-
lles de los contextos culturales en que 
un ser humano se encuentra son tema-
tizados y expresados objetivamente. 

cicleta desde Lagos de Moreno hasta el 
santuario de San Juan de los Lagos a 
partir de abril de 2011 hasta abril del 
2014 en distintos periodos y momentos. 
Mi propio cuerpo lo utilicé metodológi-
camente como una referencia que me 
permitió mirar hacia lo táctil, en este 
caso mis pies, como un elemento dedi-
cado a privilegiar la construcción de un 
conocimiento no visual. Por eso, este 
trabajo es un ejercicio etnográfico y 
fenomenológico cultural que de fondo 
rechaza la construcción de un conoci-
miento social y cultural que se funda 
principalmente desde aspectos visua-
les. La narrativa que presento es una 
reconstrucción que he interpretado 
desde la fenomenología cultural para 
comprender más a fondo los modos en 
que el cuerpo de los peregrinos anda 
por los caminos sin que sea problemá-
tico. La vista es tal vez la principal re-
ferencia del hombre hacia el mundo, 
¿por qué elaboramos nuestro conoci-
miento principalmente desde ahí?, 
¿por qué no construimos desde, por 
ejemplo, lo táctil y lo olfativo con la 
misma intensidad que con lo visual; lo 
hacemos no sólo en las peregrinacio-
nes sino en la vida cotidiana?

Sobre la fenomenología 
cultural y la metodología

Para la fenomenología cultural la ex-
periencia se entiende como el ámbito 
existencial de la cultura y lo sagrado. 
La pretensión de rescatar la experien-
cia desde la fenomenología resulta útil 
para lo que Thomas J. Csordas deno-
mina como el “yo sagrado” para referir-
se a un movimiento inspirado hacia 



58 Flavio Pinedo Márquez

uno de mis entrevistados, para el caso 
de las entrevistas estructuradas. To-
dos los escenarios de las entrevistas 
informales me propiciaron un conjunto 
de ideas y sugerencias que incluí en la 
redacción final; la interpretación la 
conduje oportunamente con mi cuerpo. 
Esto quedó como una clave corpórea 
que en definitiva me facilitó la formu-
lación etnográfica de cada una de las 
categorías tratadas. Algunas represen-
taciones las formulé e interpreté desde 
mis experiencias; cada una de éstas me 
auxilió para comprender el sentido que 
los peregrinos otorgan a sus experien-
cias durante las peregrinaciones. Mi 
cuerpo también me ayudó en este pro-
pósito; pude entender muchas condicio-
nes existenciales sobre experiencias 
concretas y específicas en ese contexto.

Andar por los caminos
de peregrinación

Partamos de que el espacio sagrado es 
ya una construcción significada, pero, 
antes de eso, ¿cómo es que el hombre 
religioso, el peregrino en este caso, ha 
llegado hasta ahí?, ¿cómo y por qué es 
sagrado el espacio? Veamos cómo es 
que esa significación se ha construido. 
Como lo apunté en párrafos anteriores, 
el caminante se desplaza sobre un es-
pacio que considera distinto a otros es-
pacios, propios de una vida común o 
más simple. La experiencia de su par-
ticipación en diversas peregrinaciones 
le ha otorgado un conocimiento cultu-
ral sobre diversos caminos, veredas, 
árboles, animales, hoyos peligrosos, 
piedras grandes que representan ries-
gos, lugares para descansar, dormir y 

En el contexto cultural en el que se 
está, captar el mundo es posibilitado 
únicamente con el cuerpo; esta idea es 
reforzada por Csordas gracias a la re-
presentación de Merleau-Ponty de 
comprender al ser humano como una 
unidad mente y cuerpo cuya sentido 
del mundo se logra en el ámbito de la 
percepción corporal que logra que 
nuestros cuerpos sean objetivados con 
la reflexión. Sin ésta jamás nos pensa-
ríamos con nuestras complejidades 
(Csordas, 1997: 9).

Desde este planteamiento construí 
las reflexiones que presento en este tra-
bajo. Mi cuerpo fue una referencia en 
las peregrinaciones en las que participé. 
Definitivamente fue uno de los porme-
nores más importantes. Siempre presté 
mucha atención a cada situación y de-
talle cuando pude establecer diálogos 
con peregrinos; las distintas pláticas y 
la experiencia personal me permi
tieron desarrollar una comprensión 
detallada de las técnicas corporales 
estudiadas. También pude significar 
más profundamente las experiencias 
de los peregrinos que entrevisté. En 
todo momento intenté realizar la in-
terpretación desde todas las narrati-
vas procesadas, y las notas que fui 
elaborando en cada uno de los casos 
abrieron un perfil para cada interpre-
tación que posteriormente reflexioné. 
Escribí todo esto y lo refiné con una re-
dacción lo más clara posible para tener 
la idea precisa. Con la experiencia et-
nográfica en cada una de las peregri-
naciones miré cómo se desenvolvió la 
experiencia corporal.

Todas las notas que escribí las com-
paré con los diálogos que tuve con cada 



59La colonización/corporeización del espacio en la peregrinación a San Juan desde Lagos de Moreno

frentarse a las diversas fuerzas de la 
naturaleza como una manera de hacer 
algún tipo de manda o sacrificio para la 
divinidad. Eso puede representar una 
especie de intercambio para dilatar la 
relación del binomio hombre-dios: el 
hombre, en su peregrinación, hace algo 
para la divinidad; ésta, en cambio, re-
compensa ese sacrificio con todos los 
beneficios que aquél puede requerir en 
su vida. Por eso, el peregrino suele acom
pañar su odisea con agua, cobijas, comi-
da, bastones, lentes, cachuchas, gorros, 
sombreros, zapatos, botas, guaraches, 
ropas diversas, medicinas, mochilas, 
utensilios para cocina y todo lo que se 
considere necesario para el viaje. Todos 
esos dispositivos están presentes para 
hacer más accesible el desplazamiento, 
aunque existen peregrinos que prescin-
den de algunos de ellos o, dependiendo 
de la manda, de los más elementales, 
como pueden ser zapatos, algunas 
prendas de vestir, agua o comida. Esto 
último es más común principalmente 
en peregrinos con “manda” o en sujetos 
que desean expresar u ofrecer algún 
sacrificio por el favor o beneficio recibi-
do por la divinidad.

Desplazarse sobre las diversas ca-
rreteras con temperaturas de más de 
30 grados es algo común en el tramo 
que está entre Lagos de Moreno y San 
Juan de los Lagos en los meses caluro-
sos de abril o mayo. Caminar sobre ce-
rros, en veredas, caminos y carreteras 
de terracería con gran variedad de 
temperaturas demanda que el cuerpo 
se someta a las exigencias climáticas 
que, de no tener resistencia y capaci-
dad corporal, el peregrino puede enfer-
mar o desmayarse. El polvo y el calor 

comer, cerros, montañas y carreteras 
para realizar la peregrinación en condi-
ciones que la favorezcan. Cuando los 
peregrinos se desplazan hacia el san-
tuario es común que el paisaje en su 
conjunto sea un factor que ayude o 
haga más difícil la caminata. Eso es sig-
nificativo para todo peregrino, en tanto 
lo importante, desde el punto de vista 
físico, es concluir el desplazamiento, la 
peregrinación; ahora bien, en términos 
espirituales, es importante la significa-
ción que el peregrino construye respec-
to a su objeto de peregrinaje.

Cada instante recorrido con el cuer-
po se hace mayor o menor dependien-
do de la distancia, del clima, de los 
acompañantes, del dolor del cuerpo o 
de la alimentación. El paisaje no es, 
por lo general, un factor que ofrezca un 
apoyo extra para el peregrino. La tra-
vesía suele ser peligrosa y complicada. 
Además de las amenazas naturales del 
paisaje, como la exposición a piquetes 
y mordeduras de animales, que en oca-
siones suelen ser mortíferas, los pere-
grinos se enfrentan a los diversos retos 
que las rutas ofrecen cuando se despla-
zan sobre las carreteras y caminos. 
Son blanco fácil de asaltantes, trafi-
cantes, ladrones, carteristas y estafa-
dores. A lo anterior es necesario 
agregar lo que el clima puede repre-
sentar para el peregrino. Dependiendo 
de la época del año, los viajeros pueden 
padecer diversas condiciones meteoro-
lógicas, como lluvia, calor, frío, hume-
dad, aire, polvo, etcétera.

El desplazamiento implica que el 
cuerpo del peregrino, además de poseer 
fortaleza y resistencia, demanda de su 
completa voluntad y del deseo por en-



60 Flavio Pinedo Márquez

suelen ser adversidades que complican 
las peregrinaciones. Además, las im-
prudencias de algunos choferes que en 
muchas ocasiones han atropellado pe-
regrinos son, entre otros, los peligros 
latentes en el camino -sobre todo en las 
carreteras-. En cualquier instante 
puede ocurrir una tragedia.

Hay momentos en el viaje para la 
oración o las peticiones especiales al 
santo por parte de los peregrinos. Sea 
por el clima o por motivos personales, 
suelen ser comunes los rezos y oracio-
nes de protección contra el clima y de-
más problemas extremos durante el 
recorrido. Dentro del santuario el pere-
grino se aflige, reza, se hinca, se persig-
na, llora. Puede repetir la misma 
oración en varias ocasiones. Grupos de 
peregrinos hacen lo mismo una vez o 
varias veces; en ocasiones ocupan lar-
gos periodos para rezar y contemplar el 
panorama. El lugar posee un efecto que 
hace que todos los individuos hagan lo 
mismo, en sintonía, como si fuera de 
manera programada. Pero eso se perci-
be visualmente. Desde luego que los 
motivos internos de cada peregrino no 
son iguales. Cada peregrino posee razo-
nes y motivos especiales y diferentes. 
Más adelante retomaré esta cuestión.

Los rezos de un peregrino devoto 
reflejan una concentración total en lo 
que hace. Cuando se ora, el devoto cie-
rra los ojos y expresa con sus labios sin 
que se pueda escuchar su voz con clari-
dad, las oraciones ofrecidas a la divini-
dad reverenciada. Por el movimiento 
de los labios se puede percibir que se 
reza. El momento en que los ojos se cie-
rran y se conserva esa posición algu-
nos segundos o minutos genera cierta 

expectación por parte de los observa-
dores. En cambio, el devoto vive una 
gracia que para él es “indescriptible” 
porque “no hay palabras que puedan 
definir esa experiencia”. Es un mo-
mento maravilloso lleno de vida. Tal 
instante se puede combinar con el llan-
to y la aflicción porque la divinidad, 
misteriosa de por sí, al no expresarse 
con patrones entendibles, puede pro-
ducir reacciones de asombro y perpleji-
dad en los devotos, lo que provoca que 
los creyentes expresen reacciones cor-
porales múltiples.

¿Qué piensa un peregrino cuando 
está dentro del santuario?, ¿en qué 
piensa el peregrino cuando se encuen-
tra frente a la imagen venerada? Las 
actitudes de contemplación visual-
mente no dicen nada porque el obser-
vador es incapaz de penetrar en la 
interioridad del creyente. Pero si bien 
las interrogantes planteadas son difí-
ciles y complejas de explorar, la obser-
vación (no visual) del cuerpo es una vía 
que me permite captar otros aspectos 
de la cultura que quedan como un ras-
tro en el cuerpo. Esa huella no podría 
ser posible sin una colonización del es-
pacio por parte del cuerpo. ¿Cómo es 
esta colonización? O, según mi aprecia-
ción, ¿por qué digo que mediante el 
cuerpo se puede tener una descripción 
de las significaciones del peregrino, 
pero no por una vía visual? Veamos las 
argumentaciones.

Las técnicas del cuerpo

Cuando Marcel Mauss afirmaba que 
era capaz de reconocer a una chica que 
se había formado en un convento por 



61La colonización/corporeización del espacio en la peregrinación a San Juan desde Lagos de Moreno

Las técnicas corporales no son tan sim-
ples en la peregrinación que realiza un 
sujeto que desea someterse a ese rito. 
Desde la cita de Mauss se puede hacer 
una deducción amplia sobre la varie-
dad de técnicas corporales durante 
una peregrinación; en particular me 
interesan las que denomino para este 
trabajo técnicas corporales de despla-
zamiento. Éstas son las técnicas del 
cuerpo que un peregrino realiza en las 
caminatas. El cuerpo de un caminante 
tiene que asimilar todo lo doloroso 
para ser dominado y controlado. La 
piel del cuerpo, y de los pies en concre-
to, es el puente entre el espacio sagra-
do y la conciencia del devoto que 
ejecuta el ritual peregrinacional. Los 
pies están a la deriva con la multitud 
de técnicas corporales que sostienen el 
peso del cuerpo y que también domi-
nan el dolor y facilitan el desplaza-
miento por carreteras, cerros, etcétera. 
La técnica corporal más común consis-
te en caminar, andar o peregrinar, aun-
que esa modalidad suele mezclarse con 
el uso de palos, pañuelos amarrados en 
los músculos, en las articulaciones de 
las rodillas y los brazos, en las caderas 
y otras partes del cuerpo, los pies in-
corporan, a su modo, las intenciones en 
la travesía.

Eso es, en el caso de un peregrino, 
la significación, el sentido de un hom-
bre religioso a través de su cuerpo; éste 
es el sujeto previo a un discurso, a un 
vocabulario que un caminante narra a 
otro para decir cuál fue su experiencia. 
Los pies son la entrada al camino, al 
espacio sagrado, al santuario; con los 
pies se mueve la persona, se coloniza 
cada centímetro de tierra recorrido. 

la forma en que acomodaba los puños 
(cerrados), no quería más que expresar 
y decir que las diferentes posturas del 
cuerpo y las prácticas y acciones asocia-
das a éste eran hábitos e imitaciones no 
exclusivas de carácter individual, sino 
que concernían, se mantenían y se re-
producían “con las sociedades, la edu-
cación, las reglas de urbanidad y la 
moda” (Mauss, 1971: 339-340). Las di-
ferentes posturas de un cuerpo nos 
ofrecen hoy una diversidad sociológica 
importante para comprender la mane-
ra en que la cultura se crea y transmite 
en una cantidad diversa de circunstan-
cias y contextos. El conjunto de postu-
ras, gestos, formas de actuar y demás 
movimientos del cuerpo fueron deno-
minados por Mauss como “técnicas 
corporales” y afirmaba que se transmi-
tían por tradición. Al referirse a esos 
movimientos, Mauss afirma:

Todo ello ha sido más simple de lo que 
me suponía, sólo había que referirse a 
la división de los actos tradicionales, 
en técnicas y en ritos, división que 
creo tiene su fundamento. Todas esas 
formas de actuar son técnicas, son las 
técnicas corporales. Denomino técni-
ca al acto eficaz tradicional (ven, 
pues, cómo este acto no se diferencia 
del acto mágico, del religioso o del 
simbólico). Es necesario que sea tra-
dicional y sea eficaz. No hay técnica 
ni transmisión mientras no haya tra-
dición. El hombre se distingue funda-
mentalmente de los animales por 
estas dos cosas, por la transmisión de 
sus técnicas y probablemente por su 
transmisión oral (1971: 342).



62 Flavio Pinedo Márquez

Ese dominio no solamente otorga una 
seguridad en el recorrido, también pro-
porciona un conocimiento social com-
partido que se reconstruye y resignifica 
cada vez que se peregrina. Al respecto, 
uno de los peregrinos dice: “La peregri-
nación pasada estuvo más difícil; hoy 
estuvo más fácil, me cansé menos; 
¡mira mis pies!, casi no traigo am
pollas”.1 Pero los pies son sólo una refe-
rencia del cuerpo en su totalidad; la 
multitud de técnicas en su conjunto 
son, en consecuencia, una forma de ob-
tener del cuerpo el conocimiento de la 
experiencia que otorgan la participa-
ción en las peregrinaciones, así se colo-
niza el espacio sagrado, con las 
técnicas corporales (De la Calle Val-
verde, diciembre 2011-marzo 2012: 
84). Revisemos ahora por qué el cuerpo 
es el instrumento de colonización del 
espacio.

Cuerpo y colonización
del espacio sagrado

Thomas J. Csordas desarrolla y ofrece 
una detallada explicación sobre la ma-
nera en que el ser humano se constitu-
ye como tal desde el punto de vista de 
la fenomenología cultural. Para eso, es 
necesario, desde su punto de vista, pre-
guntarse sobre la forma en que la crea-
tividad inmanente del ser humano 
opera de distintas maneras y en múlti-
ples niveles y, a su vez, sobre el modo 
en que esa creatividad permanece y se 
conserva en algo que funge como la 

1 Diario de campo, notas realizadas por Fla-
vio Pinedo Márquez el 29 de diciembre del 2012 
en San Juan de los Lagos, Jalisco.

mediación entre la cultura y la percep-
ción de ésta: el cuerpo. La fenomenolo-
gía cultural planteada por Csordas 
proporciona un conocimiento de la 
experiencia corporal inmediata dentro 
de una amplia gama de significados 
en donde nos encontramos y, por lo 
tanto, nos ofrecen un horizonte para 
hacer nuestra vida. La perspectiva de 
Csordas sobre el cuerpo es, como lo 
apunté, desarrollada desde el punto 
de vista fenomenológico, es decir, desde 
las cosas tal y como se nos presentan, 
con la intención de determinar su ser y 
capturar su esencia como son en la 
realidad (Pérez, 2008: 198).

El punto de inicio no consiste en 
considerar al cuerpo como un objeto 
que puede ser estudiado en relación 
con la cultura, sino como un sujeto de 
cultura o como un fondo existencial de 
y para la cultura. Es decir, el cuerpo se 
concibe, desde el punto de vista feno-
menológico, como un horizonte donde 
la cultura es, donde la cultura se que-
da o, en otro sentido, donde se registra 
la cultura y, por lo tanto, donde se cons-
truye un conocimiento social. Sin cuer-
po simplemente no habría cultura 
porque no habría nada ni nadie que la 
concibiera. Pero es necesario, de inicio, 
no pensar que el cuerpo es un agente 
pasivo entendido y asimilado como 
algo de algún modo sobreentendido. Es 
preciso mirar lo que es; no se tiene que 
obviar que la colonización del espacio 
por parte del cuerpo es algo dado. A 
menudo lo damos por hecho, pero difí-
cilmente sabemos cómo hemos llegado 
hasta ahí. La colonización es un hecho; 
cuando un individuo está en una pere-
grinación, tiene un conocimiento deta-



63La colonización/corporeización del espacio en la peregrinación a San Juan desde Lagos de Moreno

llado del espacio de desplazamiento; 
sin apelar a su memoria, si una perso-
na prescinde de su sentido de la vista 
cerrando sus ojos o vendándolos du-
rante una peregrinación, sabe ubicar-
se en el espacio; puede computar el 
desplazamiento en pasos o distancias 
bien calculadas. Sabe dónde está y qué 
hacer para desplazarse.

El punto de partida fenomenológico 
de Csordas se remonta a Alfred Irving 
Hallowell con algunos de sus aportes, 
como el que hizo sobre percepción y 
práctica. La definición de Hallowell 
sobre la percepción refiere que el yo 
(“self”) es una conciencia de sí mismo, 
“self-awareness”, que le permite re
conocerse a sí mismo como un objeto 
en un mundo de objetos. Esto es ele-
mental para el funcionamiento de la 
sociedad y para la formación de la per-
sonalidad humana. Hallowell reco
noció el yo como autoobjetivación 
(“self-objectification”) que deviene en 
producto a partir de un modo de re-
flexión. El trabajo de Hallowell plan-
tea que si nosotros somos capaces de 
reconocernos como objetos para noso-
tros mismos, en la vida cotidiana eso 
ocurriría raramente porque no nos 
percibimos así, nos percibimos como 
otra cosa. Hay una experiencia del 
cuerpo preobjetiva y prerreflexiva que 
muestra al proceso de autoobjetivación 
como algo anterior a la cultura en la 
distinción analítica entre sujeto y obje-
to. La anterioridad de la conciencia 
que se autopercibe facilita la concep-
ción del cuerpo como antesala de la 
conciencia.

Otro aporte de Hallowell reivindica-
do por Csordas se denomina “ambiente 

conductual” (behavioral environment), 
que lo tomó de la psicología Gestalt de 
Koffka. El enfoque protofenomenológi-
co de la percepción incluye no sólo obje-
tos naturales como elementos del 
ambiente conductual sino también ob-
jetos culturalmente reificados como 
seres o cosas supernaturales (superna-
tural beings) y prácticas asociadas a 
ellos. Lo anterior permite establecer 
vínculos entre la conducta y el mundo 
objetivo, procesos de percepción, li
mitaciones sociales y significados cul-
turales. El punto central de Hallowell 
consistió en orientar el yo, objetos, 
espacio y tiempo, motivación y normas, 
pero sobre todo la manera en que se per-
cibe, herencia de la fenomenología y de 
la psicología Gestalt, a esos objetos des-
de el cuerpo, que será la principal fuen-
te de Csordas, desde la manera en que 
el francés Maurice Merleau-Ponty lo 
desarrolló (Pérez, 2008: 200-201).

Principalmente desde estos aportes 
de Hallowell, Csordas desarrolla el pa-
radigma de la encarnación (embodi-
ment), cuya construcción se sustenta 
sobre el derrumbe y superación de la 
dualidad mente-cuerpo y sujeto-objeto. 
Csordas considera que a los aportes de 
Hallowell les faltaba algo; éstos tenían 
la intuición de que en la percepción el 
reconocimiento de sí mismo tendría 
que tener un soporte, pero Hallowell 
no lo desarrolló, dejó esa tarea a la mi-
tad. Para complementar ese vacío, 
Csordas recurrió a los aportes de Mer-
leau-Ponty sobre la percepción y el 
cuerpo. Para este autor el cuerpo es un 
escenario en relación con el mundo y la 
conciencia es la proyección del cuerpo 
en el mundo. También completó ese 



64 Flavio Pinedo Márquez

punto de vista con la sociología de 
Pierre Bourdieu, para quien el cuerpo 
socialmente sabido es el principio ge-
nerador y unificador de todas las prác-
ticas, y la conciencia es un cálculo 
estratégico fusionado con un sistema 
de potencialidades objetivas (Csordas, 
1990: 5-8).

Ahora bien, para entender esas 
ideas es necesario profundizar. Supo-
ner que lo que se percibe con los sen
tidos es la puerta de entrada para 
captar las cosas en su esencia no es 
otra cosa más que, dice Merleau-Ponty, 
“una falsa apariencia” (2003: 9). La 
percepción no se puede reducir a un 
observador que pone a trabajar sus 
sentidos como una máquina que regis-
tra las sensaciones de los objetos. Este 
estilo de apreciar el conocimiento de la 
información que bombardea a un suje-
to de percepciones descansa más en un 
sensualismo común propio de la inge-
nuidad que en otros tiempos nos había 
regalado la definición de cómo se perci-
bía la realidad. Inclusive la idea de un 
observador absoluto ya no se sostiene 
ni en ciencias como la física. Cuando se 
percibe un objeto, ciertamente el ob-
servador lo percibe desde un punto de 
vista; si ese observador se posiciona en 
otro ángulo y observa el mismo objeto, 
ese mismo ente se percibe desde otra 
perspectiva; entonces, ¿qué se percibe?, 
¿cómo se percibe?, ¿se percibe?

Sostiene Merleau-Ponty que lo per-
cibido de ese objeto lo es en relación 
con un contexto u horizonte en don
de la visualización que se hace sobre 
ese objeto se constituye con la visión 
que todas las cosas tienen sobre ese 
objeto; la visión de tal objeto es la mi-

rada que se provoca y obtiene desde 
“todas partes” (Merleau-Ponty, 1994: 
88). Tal objeto está ubicado en un hori-
zonte; la visión del observador “fija” a 
ese objeto y al instante se olvida del 
“fondo” que rodea a ese objeto. Simple-
mente, afirma Merleau-Ponty, así mi-
ramos (Pérez Riobello, 2008: 201-203). 
El observador percibe pero desde un 
punto específico; no puede, en conse-
cuencia, reducir su percepción a un 
criterio total y único. En las ciencias 
que constituyen su visión del mundo 
en un conjunto de leyes, se aspira a lo 
máximo a mostrar solamente una fa-
ceta del universo. Ya no se aspira a 
mostrar toda la esencia de las cosas 
como en otros tiempos se sostuvo o se 
creyó.

Merleau-Ponty escribió: “La física 
de la relatividad confirma que la obje-
tividad absoluta y última es un sueño, 
mostrándonos cada observación estric-
tamente ligada a la posición del obser-
vador, inseparable de su situación, y 
rechazando la idea de un observador 
absoluto” (2003: 14). La posición de un 
observador en cierto sentido se liga con 
su situación de tal modo que se liga 
cada observación con la serie de obser-
vaciones que se perciben. En el caso en 
que un pintor observa un paisaje para 
pintarlo, apunta Merleau-Ponty, “a 
cada momento, mientras nuestra mi-
rada viaja a través del panorama, esta-
mos sometidos a cierto punto de vista, 
y esas instantáneas sucesivas, para 
una parte determinada del paisaje, no 
son superponibles” (2003: 21).

Cuando el ojo del pintor retiene, por 
decirlo de alguna manera, un solo ins-
tante de la serie sucesiva y eterna de 



65La colonización/corporeización del espacio en la peregrinación a San Juan desde Lagos de Moreno

pies en el espacio; la conciencia de Moi-
sés no considera lo precultural y lo pre-
rreflexivo que los pies anticipan en tal 
experiencia. Con los pies Moisés entra 
al espacio sagrado, y cuando narre su 
experiencia al pueblo de Israel, lo que 
cuente partirá de tal experiencia. Sin 
embargo, una vez que los pies coloni-
zan el espacio sagrado, todo el conoci-
miento derivado se someterá a las 
alteraciones e interpretaciones de lo 
que otros derivarán de las experien-
cias primigenias. Por ello, tarea es de 
cada hombre aproximarse por sí mis-
mo a las cosas si en verdad desea co
nocerlas. Como se ve, esta serie de 
planteamientos apuntan la atención 
del sujeto que conoce hacia otros enfo-
ques de interés epistemológico.

Las relaciones del sujeto con el es-
pacio no son obvias en el sentido de 
decir que las cosas están en un espacio 
homogéneo. El sujeto tiene que perci-
bir las cosas con la ayuda de su cuerpo 
pero lo hace en un espacio heterogéneo 
plagado de objetos que se encuentran 
entre el sujeto que percibe y lo que per-
cibe. La idea del espacio homogéneo 
responde a un punto de vista bastante 
mecanicista de la física clásica que 
considera al sujeto que percibe en un 
plano en donde sólo lo que se capta es 
lo que es. Pero eso es insuficiente en el 
plano de la percepción a partir del 
cuerpo. Merleau-Ponty (2003: 24) dice 
que la concepción de un espacio homo-
géneo asume, por el contrario, que en 
el ámbito de la percepción el sujeto 
capta lo que quiere percibir desde un 
plano horizontal en donde lo percibido 
es figurado; existe una cierta ilusión 
del tamaño y la forma percibidos, entre 

percepciones visuales, lo que está ha-
ciendo es actuar en contra de las per-
cepciones en movimiento que el ojo 
capta habitualmente. En cierto senti-
do, el ojo del pintor niega su visión por-
que eterniza lo que su ojo captó en la 
tela del dibujo que pinta. Inclusive, el 
pintor se somete a una especie de lu-
cha incesante entre su producto en 
construcción y lo que su visión le refle-
ja en percepciones visuales sucesivas 
en el tiempo y el espacio. Al eternizar 
una sola percepción, se imprime de 
manera estática la riqueza que el 
mundo posee. Se infiere que la posición 
del observador cuando percibe lo hace 
en una situación determinada dentro 
del tiempo y del espacio físico. Por eso, 
cuando el cuerpo coloniza el espacio 
sagrado durante la peregrinación lo 
hace desde lo táctil y en algunos casos 
desde lo olfativo, pero los sujetos no se 
dan cuenta de eso, el registro queda en 
el cuerpo. Los pies contribuyen con la 
colonización del espacio sagrado, es de-
cir, ese conocimiento se hace desde los 
pies.

El epígrafe de este trabajo ilustra 
esta idea. Cuando Dios le dice a Moisés 
que se quite el calzado de sus pies, el 
escritor de ese texto sugiere que lo sa-
grado es previo a los pies, ya está antes 
de, y por lo mismo, con los pies descal-
zos, es decir, con el cuerpo, Moisés des-
cubrirá por qué es un espacio sagrado 
en donde se encuentra. La conciencia 
del judío será posterior a su experien-
cia como tal. Desde luego esto es una 
metáfora, pero cuando el Moisés pien-
sa o sugiere algo en su conciencia, se 
brinca —si se me permite la expre-
sión— la percepción primera de los 



66 Flavio Pinedo Márquez

otras cosas, por todo lo que envuelve a 
lo que se desea percibir y por la inten-
ción de inmovilizar lo percibido por 
parte del acto de percibir.

En el plano horizontal hay una 
constancia en la supuesta apariencia 
de la percepción que se ha detectado 
por los psicólogos como una propiedad 
del campo de percepción. En cambio, 
los tamaños aparentes de lo que se 
percibe disminuye en el plano vertical 
con la distancia. Esto implica que en el 
plano horizontal la supuesta constan-
cia del campo de percepción, al asumir-
se como una propiedad, descansa en el 
cuerpo como soporte dentro de un es-
pacio heterogéneo (Merleau-Ponty, 
1994: 87-91).

Y es precisamente el cuerpo el en-
cargado de establecer una comunica-
ción entre el yo y el mundo (los otros) 
desde la percepción en los planos; el 
cuerpo aparece para ofrecer dirección 
y facilitar el sentido que el yo asume 
con el mundo (Pérez, 2008: 203-205). 
Filosóficamente el cuerpo no se reduce 
a un conjunto de arterias, órganos, 
nervios, etcétera. Fisiológicamente sí, 
aunque se puede deducir que la per-
cepción del mundo se hace con el senti-
do que ocurre o utiliza, pero desde/
para el cuerpo; de este modo, desde el 
punto de vista de Merleau-Ponty, 
“nuestra relación con las cosas no es 
una relación distante, cada una de 
ellas habla a nuestro cuerpo y nuestra 
vida, están revestidas de característi-
cas humanas (dóciles, suaves, hostiles, 
resistentes) e inversamente viven en 
nosotros como otros tantos emblemas 
de las conductas que queremos o de-
testamos” (2003: 31).

El problema que se desprende de 
esto consiste en presuponer que el 
cuerpo es algo que sabemos nos co
necta con el mundo. En ese sentido, 
Csordas matizará que antes del cono-
cimiento cultural que socialmente ad-
quirimos está lo precultural a partir de 
lo preobjetivo que se inicia desde el 
cuerpo. Yo agregaría que lo precultural 
y lo preobjetivo no tendría que refe
rirse exclusivamente a un sentido en 
particular; en el caso del trabajo et
nográfico, sostengo que no tenemos 
razones suficientes para reducir o pri-
vilegiar todas las notas que provienen 
de experiencias visuales a un solo sen-
tido. Pienso que más bien tendremos 
que argumentar las descripciones des-
de el principal sentido usado en un 
marco de respeto y argumentación 
para que nuestras propuestas metodo-
lógicas de aproximación sean menos 
generales, más asertivas y detalladas.

La definición fenomenológica de 
Csordas sobre el yo nos lo plantea no 
como una sustancia específica ni cierta 
entidad; más bien el yo es una capaci-
dad indeterminada que permite la 
orientación en el mundo; sus principa-
les características son el esfuerzo y la 
reflexividad. Ante la diversidad de ma-
neras de expresión de la experiencia 
para cada ser humano, el yo se presen-
ta, en consecuencia, como una unión de 
la experiencia en el cuerpo, pero de 
manera prerreflexiva y, por lo tanto, 
precultural. Para Merleau-Ponty la 
percepción comienza en el cuerpo y a 
través del pensamiento reflexivo ter-
mina en los objetos. En el nivel de per-
cepción todavía no hay distinción entre 
sujeto y objeto. El análisis de la percep-



67La colonización/corporeización del espacio en la peregrinación a San Juan desde Lagos de Moreno

ción en el cuerpo comienza con un acto 
“preobjetivo” antes que con los objetos 
constituidos. Aunque la percepción 
siempre ha sido incrustada en el mun-
do cultural como algo ya elaborado; en 
un primer momento todo individuo ini-
cia su incursión cultural en el mundo 
desde lo preobjetivo. Lo “preobjetivo” 
es “precultural” (Csordas, 1993: 137).

También ocurre como la especifici-
dad situacional o, de acuerdo con Pie-
rre Bourdieu (1999: 180), como el 
habitus. Es decir, lo social se corporiza, 
el mundo condiciona el cuerpo; todo lo 
estructural se incorpora en el cuerpo 
biológico sin discurso, sin explicación. 
Los distintos procesos del yo son 
“orientacionales” en los que algunos ele-
mentos del mundo son convertidos en 
tema central; de esa manera el yo es 
objetivado en el mundo, pero ya no es 
simplemente un objeto dentro de un 
mundo de objetos, se objetiva como 
una persona que da cuenta de una 
identidad o de varias. Tales procesos 
del yo nunca se cierran; nunca se po-
drían definir como productos cultural-
mente constituidos. El yo se encuentra 
en una serie de movimientos que se 
iniciaron en el cuerpo, y desde el cuer-
po la cultura como agente externo se 
integra a ese yo. Posteriormente, la 
conciencia puede expresar con sus mo-
dos ese conocimiento o, como lo diría 
en el ejercicio de este trabajo, el cuerpo 
del peregrino coloniza con sus pies al 
espacio sagrado de la ruta hacia el 
santuario al momento de finiquitar su 
caminata.

Posicionándose en la comprensión 
de lo que Csordas llama el embodiment 
como una categoría para unir los as-

pectos existenciales del yo consigo mis-
mo a través del cuerpo, Csordas al 
igual que Merleau-Ponty sostiene que 
la percepción es experiencia corporal; 
aquí reside lo que se genera a su alre-
dedor como experiencia; el sentido del 
embodiment no radica más en asumir 
y comprender al yo como un objeto sino 
como el sujeto de la percepción. Pero so
lamente es posible concebir el mundo 
por medio del cuerpo. En la percepción 
el mundo no nos ofrece objetos porque 
todos somos objetos. De todos modos, en 
sentido estricto, la percepción finaliza-
rá siempre en objetos, aunque la dife-
rencia radica en que siempre comienza 
en/con el cuerpo. Así, tanto Csordas 
como Merleau-Ponty posicionan su 
análisis en el cuerpo para ubicarlo en el 
mundo como la vía segura para la ad-
quisición de cultura como conocimiento 
y supervivencia en el mundo.

La reflexión filosófica existencial de 
Merleau-Ponty concibió al sujeto y al 
objeto como una unidad, rechazando, a 
su vez, la dualidad sujeto-objeto que 
desde Descartes había problematizado 
la dificultad de comprender cómo se 
podrían considerar en relación la sus-
tancia del cuerpo con la sustancia 
mental. Metodológicamente el posicio-
namiento del francés Merleau-Ponty 
permitió situar la cuestión sobre cómo 
los procesos reflexivos del intelecto hu-
mano constituyen los diferentes domi-
nios y ámbitos de la cultura en los que 
el yo se desarrolla. Así, el estudio del 
embodiment permite comprender el 
“self” al ofrecer la opción de otro para-
digma que pueda sugerir nuevas pers-
pectivas de cuestionamiento para 
realizar investigación.



68 Flavio Pinedo Márquez

Cuando un ser humano aparece en 
el horizonte del mundo, éste ya ofrece 
un puñado de vivencias a aquél; éstas 
se manifiestan como fenómenos per-
ceptuales. Por la percepción es como el 
yo conocerá el mundo; el cuerpo es la 
vía para lograrlo, es la iniciación de la 
percepción. Sin cuerpo no habría per-
cepción. El comienzo de ésta está en el 
fenómeno del embodiment como per-
cepción. Específicamente con una sen-
sación que del mundo externo se ancla 
en el cuerpo. Atender la sensación cor-
poral no es contemplar al cuerpo aisla-
do, más bien es atender su situación en 
el mundo. La sensación agrega algo al 
mundo porque antes el cuerpo ya esta-
ba sobre el mundo. La sensación agre-
ga algo nuevo. La atención corporal 
incrementa la sensación. La atención 
implica el compromiso sensorial y el 
objeto. Si se ve, escucha, huele, toca o 
prueba un objeto, esto es posible por-
que antes hay cuerpo; así, ver, oír, pro-
bar, etcétera, no es mera función 
cognitiva; lo es si se piensa que no hay 
cuerpo, pero con la concepción de ha-
ber cuerpo, éste aparece antes que 
cualquier función cognitiva consciente 
(Csordas, 1993: 138).

El cuerpo no es un objeto para 
nuestra percepción, al contrario, el 
cuerpo es el mismo sujeto que percibe, 
es el sujeto de percepción del mundo. 
Este posicionamiento tiene el presu-
puesto metodológico implícito de que 
no se puede distinguir, en el ámbito de 
la percepción, entre el cuerpo y la men-
te. Es decir, este binomio asume que el 
cuerpo y la mente son una unidad por-
que la percepción en última instancia 
se recibe en el cuerpo y aquí mismo se 

comenzaría a pensar en lo que se per-
cibe. Es como decir que yo no podría 
pensar sin tener cuerpo y viceversa. 
Pero el modo inverso es otro punto de 
vista.

De modo opuesto, si se parte de la 
realidad perceptual resulta relevante 
y problemático preguntarse sobre el 
modo en que el cuerpo deviene objeti-
vado mediante la reflexión. En este 
sentido, Csordas complementa su posi-
cionamiento con la sociología de la ac-
ción de otro francés, Pierre Bourdieu. 
Csordas retoma el concepto de habitus 
para decir que el cuerpo es un ámbito 
de lo social en la medida en que es el 
escenario de la interpelación normati-
va. También tiene una dimensión indi-
vidual porque es la puerta que facilita 
el acceso a la existencia de los sujetos 
individuales, sensibles, experienciales. 
La hexis corporal es, de la misma ma-
nera, un esquema singular y sistemá-
tico. Esta conexión es el embodiment, 
en palabras de Csordas. Con esa cate-
goría se quiere decir que el cuerpo está 
en un marco de vida existencial; esa 
vida comenzará a tener sentido, a sig-
nificar algo o a quererse vivir, cuando 
se desee conocer el mundo; el conoci-
miento comenzará con el cuerpo como 
la fuente subjetiva inicial de la expe-
riencia, en tanto el cuerpo es la base de 
toda actividad existencial (Csordas, 
1993: 137).

De acuerdo con las intenciones que 
Csordas persigue, lo que le interesa re-
saltar sobre el habitus es que la orga-
nización del comportamiento se 
elabora como una disposición que se 
ordena, se controla y se armoniza en la 
colectividad con y por medio del cuer-



69La colonización/corporeización del espacio en la peregrinación a San Juan desde Lagos de Moreno

que nos ayuda a comprender cómo en 
la práctica los discursos y las relacio-
nes se mueven para construir la reali-
dad; obviamente el cuerpo está 
involucrado en esta dinámica. Y aquí 
es donde, enfatiza Csordas, la descrip-
ción fenomenológica de la percepción 
en el cuerpo (embodiment) nos permite 
comprender cómo eso tiene cabida en 
el cuerpo. Lo anterior sugiere que el 
análisis no comienza con la autocon-
ciencia, sino, por el contrario, con la 
génesis de la misma a partir del cuer-
po. Se parte del proceso de ubicación y 
relación en el cual la persona como tal 
deviene objetivada. Pero el problema 
de esta apreciación es que no se resuel-
ve el problema de la percepción. ¿Qué 
se percibe en realidad?

Reflexiones finales

Csordas sugiere que con el embodi-
ment se inicia el conocimiento de la 
cultura, pero no resuelve el asunto de 
la percepción. En este trabajo no pre-
tendo resolver ese problema, por el 
contrario, asiento que la percepción es 
un hecho pero pienso que todavía no 
estamos en posición de afirmar qué y 
cómo se percibe. Esta es una limitación 
de este trabajo. Lo que resalto de Csor-
das es para afirmar no con toda seguri-
dad que un sujeto percibe algo con el 
cuerpo, pero lo percibido siempre será 
problemático para él mismo y para 
otros. Ahora bien, si el cuerpo es el su-
jeto de conocimiento en una peregrina-
ción, tenemos que el cuerpo es la vía 
central para recolectar tal experiencia 
y, por lo tanto, es con el cuerpo con lo 
que se coloniza y efectúa la experiencia 

po. Éste es la vía y la herramienta 
para lograr una acción sincronizada. 
De tal forma se pretende establecer 
una relación que conjugue la vida y 
sus dispositivos objetivos vitales, los 
deseos y aspiraciones que como prácti-
cas se esperaría que sean compatibles 
con las condiciones. Para Bourdieu lo 
objetivo es el resultado de la conciencia 
que percibe. Eso implica que las condi-
ciones objetivas no predeterminan las 
prácticas y, de igual manera, éstas no 
determinan las condiciones objetivas. 
Csordas establece una relación entre 
Bourdieu y Merleau-Ponty. Ambos, 
sostiene Csordas, superan la dualidad 
sujeto-objeto y estructura-práctica con 
el embodiment, como recurso metodo-
lógico en lo preobjetivo, lo precultural y 
en el habitus (Csordas, 1990: 11-12).

Con lo anterior, Csordas pretende 
captar mediante la categoría del embo-
diment el momento clave en el que la 
percepción, en un mundo indetermina-
do y arbitrario, aparece y es constitui-
da y constituyente de la cultura. 
Asimismo, el habitus facilita conside-
rar al cuerpo socializado como una ma-
nera de existir de la sociedad. El 
cuerpo socializado es un tipo de socie-
dad, porque el cuerpo es parte consti-
tutiva del todo social, de la sociedad, y 
por lo mismo, facilita y permite la ge-
neración y unificación de las prácticas 
como un principio. Esa doble tarea del 
cuerpo socializado se realiza en rela-
ción con las estructuras objetivas y a 
las prácticas sociales. Esto es, ante la 
variedad de prácticas sociales, el cuer-
po socializado más o menos unifica 
algo en las estructuras objetivas que 
queda como una referencia o habitus 



70 Flavio Pinedo Márquez

peregrinacional por excelencia. Y del 
cuerpo, los pies son el sustento central 
de tal experiencia.

Estos planteamientos me permiten 
sugerir que es a través de los pies que 
el sujeto en una peregrinación experi-
menta, antes que cualquier significa-
ción que circule en experiencias bien 
organizadas en los diferentes grupos 
sociales que realizan peregrinaciones 
desde diversos puntos de la República 
Mexicana o del extranjero hacia el san-
tuario de San Juan de los Lagos. Pienso 
que los pies son la parte más honesta 
del cuerpo en sus intenciones de mos-
trar al sujeto que se desplaza porque 
las técnicas del cuerpo empleadas re-
flejan la principal intención y los pla-
nes de un ser humano. Cuando alguien 
está reunido con otros, los pies apuntan 
en la dirección de la atención captada 
por la persona dueña de esos pies. La 
posición de los pies podría indicar la 
aceptación o el rechazo de un individuo 
en un grupo; en una peregrinación todo 
peregrino se desplaza en una dirección 
colonizada en cada caminata. Nadie es 
consciente de lo que los pies revelan 
porque no los consideramos, simple-
mente nuestros pies, sin que lo sepa-
mos, dirigen nuestra atención hacia un 
punto de interés inconsciente mayor 
que cualquier otro elemento.

Después nuestra conciencia reali-
zará un discurso sobre los sentidos 
gracias al registro de sensaciones cor-
poreizadas; el embodiment en cada 
uno es peculiar; los pies dejan pues un 
rastro táctil apenas explorado en las 
peregrinaciones. Asimismo, los pies 
nos pueden guiar hacia elementos in-
conscientes, profundos, de la cultura, 

poco o escasamente valorados. Por ello, 
propongo una fenomenología cultural 
de los pies como recurso epistemológi-
co y metodológico que nos ayude a 
comprender lo táctil como una forma 
de entender la cultura de las peregri-
naciones. 

Esta es apenas una propuesta en 
construcción que apunta más a la im-
posibilidad de la construcción del sen
tido mediante el cuerpo que a la 
construcción de un conocimiento de
finitivo del fenómeno de la peregri
nación. El privilegio de narrativas 
visuales elimina percepciones táctiles, 
olfativas o intuitivas soportadas en 
sensaciones que no surgen visual o au-
ditivamente; los pies facilitan el desa-
rrollo de valores humanos que se 
relacionan con la astucia y la valentía 
que una caminata puede representar 
para un peregrino; eso no se ve, se hace 
al caminar. Una peregrinación es un 
viaje que refleja poderes y resistencias 
que se significan hasta que se hacen. 
En todo caso, los peregrinos narran sus 
experiencias desde lo que la peregrina-
ción les hizo sentir desde los pies, pero 
todavía no se puede precisar eso con 
detalles. Todavía no tenemos siquiera 
vocabularios para conceptualizar las 
experiencias táctiles desde los pies.

En este análisis he presupuesto 
una equivalencia entre sensaciones 
visuales y táctiles como si lo que perci-
bido con los pies fuese lo mismo que se 
percibe con la vista, y desde ahí he ela-
borado una reflexión y la he significa-
do. Eso ha sido un trabajo mecánico 
hasta ahora. Durante la peregrinación 
que efectué en abril de 2014 caminé 
por una vereda con árboles “verdes”. 



71La colonización/corporeización del espacio en la peregrinación a San Juan desde Lagos de Moreno

Debajo de esos árboles “verdes” había 
una piedra “rasposa” en la que me sen-
té por un momento a descansar. Con 
mis pies percibí lo “rasposo” de esa pie-
dra. Lo “rasposo” era de color “café cla-
ro”. Esas experiencias simplemente las 
reduje al color “café claro” presupo-
niendo que lo “rasposo” es o pretende 
ser equivalente, igual o similar a “café 
claro”. ¿Por qué algo del mundo de lo 
visual es equivalente a algo del mundo 
de lo táctil? Para mí no hay una res-
puesta satisfactoria. Simplemente ha-
cemos eso por costumbre y no sabemos 
exactamente por qué. La percepción es 
un hecho. El resto del fenómeno es 
inexplicable para mí.

La peregrinación al ser una cami-
nata se recibe con las vibraciones que 
la piel capta sobre las piedras y el te-
rreno multiforme; de esa piel depende 
toda la colonización y, en consecuencia, 
todo el conocimiento social y cultural 
que los diversos lugares, los acompa-
ñantes y las experiencias registrarán 
en el cuerpo. Sin pies simplemente no 
es posible el conocimiento; todo lo que 
la peregrinación representa para un 
peregrino se construye desde los pies, 
desde el cuerpo. Esa fenomenología 
cultural de los pies la propongo no 
como recurso último, más bien como 
vía alterna para salir del reduccionis-
mo audiovisual que como imperialis-
mo dominante está presente en la 
etnografía contemporánea.

Mis afirmaciones forzosamente ha-
cen pensar en el tipo de conocimiento 
que la percepción mediante los pies 
construye. Teóricamente es conoci-
miento táctil sin un vocabulario cultu-
ralmente significado; esto es algo que 

tendremos que realizar. No se ha cons-
truido aún un acervo de conceptos 
táctiles para la comprensión de las pe-
regrinaciones. Los pies en las peregri-
naciones son hasta ahora un factor o 
conducto poco explorado desde lo táctil; 
en ese sentido, pienso que en este traba-
jo no resuelvo esa cuestión. Solamente 
señalo que las grandes significaciones 
que tenemos de las peregrinaciones y de 
la experiencia de lo sagrado las hemos 
realizado fundamentalmente desde el 
conocimiento etnográfico audiovisual, 
no desde lo táctil; queda para la poste-
rioridad esforzarnos en hacer etnogra-
fías táctiles con otras metodologías 
cualitativas, como la fenomenología 
cultural.

Este trabajo me ha hecho pensar 
bastante sobre las alternativas teóri-
cas y metodológicas sobre el tipo de et-
nografía táctil que desde los pies se 
podría realizar. Luego de reflexionar 
sobre la cuestión, me atrevo a afirmar 
que poco o nada sé sobre cómo podría 
realizar una etnografía desde lo táctil 
con los elementos que sobre el cuerpo, 
las técnicas corporales y la coloniza-
ción he planteado en este texto. Sola-
mente me encuentro en el punto de 
arranque. Me quedo con más dudas 
que con respuestas. Espero que en un 
futuro cercano, personas más capaces 
me ayuden a proponer, construir, pen-
sar y resolver estas cuestiones. Hasta 
ahora mi alternativa es escéptica y re-
lativa.

Bibliografía

Bourdieu, Pierre (1999), Meditaciones pas-
calianas, Barcelona, Anagrama.



72 Flavio Pinedo Márquez

Csordas, Thomas J. (1990), “Embodiment 
as a Paradigm for Anthropology”, Ethos, 
vol. 18, núm. 1, marzo, pp. 5-47.

_____ (1993), “Somatic Modes of Attention”, 
Cultural Anthropology, vol. 8, núm. 2, 
mayo, pp. 135-156.

_____ (1997), The Sacred Self. A Cultural 
Phenomenology of Charismatic Hea-
ling, Berkeley y Los Ángeles, Universi-
ty of California Press.

De la Calle Valverde, Jaime (diciembre 
2011-marzo 2012), “El gesto analógico. 
Una revisión de las ‘técnicas del cuerpo’ 
de Marcel Mauss”, Revista Latinoameri-
cana de Estudios sobre Cuerpos, Emocio-
nes y Sociedad, año 3, núm. 7, pp. 75-87.

Eliade, Mircea (1998), Lo sagrado y lo pro-
fano, Barcelona, Paidós.

Harris, Marvin (2007), Antropología cultu-
ral, Madrid, Alianza.

Mauss, Marcel (1971), Sociología y antro-
pología, Madrid, Tecnos.

Merleau-Ponty, Maurice (1994), Fenome-
nología de la percepción, Barcelona, 
Península.

_____ (2003), El mundo de la percepción, 
México, Fondo de Cultura Económica.

Pérez Riobello, Asier (2008), “Merleau-
Ponty: percepción, corporalidad y mun-
do”, Eikasia, Universidad de Oviedo, 
año IV, núm. 20, septiembre, pp. 197-
220.

Reynoso, Carlos (1998), “Presentación”, en 
Clifford Geertz et al., El surgimiento de 
la antropología posmoderna, Barcelo-
na, Gedisa, pp. 11-60.

Sánchez Nogales, José Luis (2003), Filoso-
fía y fenomenología de la religión, Sala-
manca, Secretariado Trinitario.


