LA COLONIZACION/CORPOREIZACION DEL ESPACIO
EN LA PEREGRINACION A SAN JUAN DESDE
LAGOS DE MORENO

Flavio Pinedo Marquez*

Resumen: este articulo trata de los peregrinos que caminan desde Lagos de Moreno hasta San
Juan de los Lagos, en la region de Los Altos de Jalisco. Después de participar en 11 peregrinacio-
nes, el autor elabora una reflexién fenomenoldgica y etnografica que plantea cémo conquista el
cuerpo el espacio en donde lo hierofdnico se manifiesta. Si bien la peregrinacién se hace corporal-
mente, son los pies los que ofrecen un conjunto de técnicas corporales consagradas a la integra-
cién de un conocimiento tactil que ofrece un dominio del espacio sagrado al peregrino y que, en lo
sucesivo, lo dotaran de un conocimiento social. A lo largo del texto se analiza como los pies del
peregrino se convierten en el principal soporte corporal mediante los cuales el cuerpo coloniza
el espacio sagrado en que los caminantes se desplazan hacia el santuario.

Palabras clave: espacio, cuerpo, colonizacién, técnicas del cuerpo, pies.

Abstract: This article is about the pilgrims who walk from Lagos de Moreno to San Juan de los
Lagos, in the region of Los Altos de Jalisco. After participating in eleven pilgrimages the author
has elaborated a phenomenological and ethnographic reflection which presents the way in which
the body conquers the space where hierophany emerges. While the pilgrimage is made with one’s
body, one’s feet are what offer a set of bodily techniques consecrated to the integration of tactile
knowledge which offers the pilgrim dominion of the sacred space and which hereafter will pro-
vide social knowledge. Throughout the text the author analyzes how the pilgrims’ feet become the
main bodily support by means of which the body colonizes the sacred space over which the trek-
kers move on their way to the sanctuary.
Keywords: Space, body, colonization, bodily techniques, feets.

INTRODUCCION de vive es un espacio sagrado y no es
homogéneo, que es cualitativamente
diferente en sus porciones y significati-
vo en relacion con los espacios no sa-
grados. Para ese hombre el espacio
sagrado, agrega Eliade, es el tnico
real; el resto del espacio es amorfo.

No te acerques ac4, prosigui6 el Sefor:
quitate el calzado de los pies, porque la
tierra que pisas es santa.

Exodo I1L, 5

1 epigrafe con el que comienzo
este trabajo fue citado de La Bi-
blia en 1956 por Mircea Eliade

(1998: 21) para senalar y precisar que
para un hombre religioso el lugar don-

*Maestro en Filosofia y Ciencias Sociales,
Centro Universitario UTEG, Linea principal de
investigacion: Fenomenologia cultural de la re-
ligi6n.

55



56

Flavio Pinedo Marquez

Este especialista nos dice que la expe-
riencia del hombre religioso en el espa-
cio sagrado es anterior a toda reflexién
sobre el mundo. Es decir, lo sagrado se
manifiesta en el espacio, lo hace hiero-
fanico, lo fundamenta ontolégicamente
porque es algo, es un ser, y lo pone
como en un centro que sera referencia
de toda la existencia del hombre reli-
gioso (Eliade, 1998: 22; Sanchez Noga-
les 2003: 338).

Ahora bien, la consideracién de
Eliade posiciona al hombre sobre el es-
pacio y el tiempo; lo sagrado eleva al
sujeto religioso fuera de todo lo homo-
géneo, después lo separa y lo distingue
de todo lo profano, esto es, de aquello
que ancla al hombre a una vida coti-
diana que se hace dia a dia y que lo
ubica en actividades de siempre, del
mundo ordinario. En cambio, es lo sa-
grado lo que pone al hombre en un um-
bral hierofanico y lo encamina a una
vida consagrada para las experiencias
con lo divino; eso lo ubica en otras in-
tenciones porque el espacio sagrado,
en relacién con todo lo profano, se re-
serva para los momentos de trascen-
dencia (Harris, 2007: 348).

Desde este planteamiento desarro-
llaré en el presente trabajo una re-
flexion epistemoldgica sobre la manera
en que los peregrinos que realizan sus
caminatas hacia San Juan de los La-
gos, en la region de Los Altos de Jalis-
co, colonizan el espacio de la ruta que
siguen con su cuerpo, con los pies en
particular. A continuacién haremos
una especie de epistemologia del cuer-
po en la peregrinacion que nos mostra-
ra como los pies del peregrino son el
principal soporte corporal mediante

los cuales el cuerpo coloniza el espacio
sagrado en que los caminantes se des-
plazan hacia el santuario. La peregri-
nacién se hace con el cuerpo; de éste,
son los pies los que ofrecen un conjunto
de técnicas corporales consagradas a
la integracién de un conocimiento téc-
til que ofrece un dominio del espacio
sagrado al peregrino y que, en lo suce-
sivo, lo dotaran de un conocimiento
corpéreo que otorgan una seguridad y
una completa orientacién en la pere-
grinacion.

Quiero definir el concepto coloniza-
cion en el sentido en que todo sujeto
percibe algo del mundo con su cuerpo y
lo integra a él. No concibo al ser huma-
no como una mera tabula rasa mecani-
ca. Lo entiendo como un sujeto que
posee algo que permite integrar y
aprender de las experiencias vividas.
Sin esto, simplemente no se podria
aprender. Una piedra, si la entiendo
como tabula rasa porque no aprende,
no puede integrar experiencias, no es
como el ser humano. Este si incorpora
experiencias y comienza con las reali-
zadas con el cuerpo. Esa integracion es
un conocimiento que fortalece desde la
primera experiencia y, en consecuencia,
otorga al sujeto percipiente un soporte
mayor a su conocimiento. Asi, colonizar
se hace desde una primera experiencia,
y desde ahi proporcionara al sujeto un
incremento en su conocimiento.

Los pies son la entrada principal de
todo lo externo en el peregrino; son la
parte en la que el cuerpo se soporta; sin
los pies la peregrinacién es imposible.
Esta reflexion la elaboro a partir de mi
participacion en al menos 11 peregri-
naciones que he realizado a pie y en bi-



La colonizacién/corporeizacién del espacio en la peregrinacién a San Juan desde Lagos de Moreno 57

cicleta desde Lagos de Moreno hasta el
santuario de San Juan de los Lagos a
partir de abril de 2011 hasta abril del
2014 en distintos periodos y momentos.
Mi propio cuerpo lo utilicé metodologi-
camente como una referencia que me
permitié mirar hacia lo tactil, en este
caso mis pies, como un elemento dedi-
cado a privilegiar la construccién de un
conocimiento no visual. Por eso, este
trabajo es un ejercicio etnografico y
fenomenolégico cultural que de fondo
rechaza la construccién de un conoci-
miento social y cultural que se funda
principalmente desde aspectos visua-
les. La narrativa que presento es una
reconstruccién que he interpretado
desde la fenomenologia cultural para
comprender mas a fondo los modos en
que el cuerpo de los peregrinos anda
por los caminos sin que sea problema-
tico. La vista es tal vez la principal re-
ferencia del hombre hacia el mundo,
(por qué elaboramos nuestro conoci-
miento principalmente desde ahi?,
ipor qué no construimos desde, por
ejemplo, lo tactil y lo olfativo con la
misma intensidad que con lo visual; lo
hacemos no sélo en las peregrinacio-
nes sino en la vida cotidiana?

SOBRE LA FENOMENOLOGIA
CULTURALY LA METODOLOGIA

Para la fenomenologia cultural la ex-
periencia se entiende como el A&mbito
existencial de la cultura y lo sagrado.
La pretension de rescatar la experien-
cia desde la fenomenologia resulta util
para lo que Thomas J. Csordas deno-
mina como el “yo sagrado” para referir-
se a un movimiento inspirado hacia

la orientacién en la vida, es decir, los
entiende como una capacidad indeter-
minada del ser humano previa a cual-
quier apreciacién consciente sobre la
realidad. Csordas se auxilia en esta
tarea de algunas perspectivas que han
adoptado el estudio del signo y del
simbolo en teorias antropoldgicas mas
emparentadas con tradiciones herme-
neutas (Reynoso, 1998: 11-12, 17-18,
24y 57; Csordas, 1997: 4). El resultado,
en términos metodologicos, de esta dis-
posicion consiste en elaborar un ejerci-
cio de interpretacion fenomenolégico.
La orientacion del yo sagrado es resul-
tado de la conjuncion entre la expe-
riencia registrada en el cuerpo, el
entorno cultural y la envoltura del ha-
bitus; lo anterior todavia no consiste
en que formalmente se tenga una con-
ciencia de eso, es decir, lo que se archi-
va es prerreflexivo (Csordas, 1997: 5).
Esta postura sugiere que un ser hu-
mano estd de antemano en cierto con-
texto cultural y todo lo que desde él sea
captado y significado no ocurre desde
que €l tiene conciencia; en su vida eso
es posible gracias a que, antes de la
conciencia que se tiene previamente,
ya est4 lo que la hace posible, incluyen-
do todos los procesos de cognicion. Asi,
el cuerpo es entendido como sujeto de
percepcion que incorpora la experien-
cia y se puede objetivar. Pensar y asi-
milar son, desde este angulo, efectos
posteriores que serian imposibles sin
el cuerpo. Ahora bien, lo que Csordas
denomina las “orientaciones del yo sa-
grado” permiten ver que muchos deta-
lles de los contextos culturales en que
un ser humano se encuentra son tema-
tizados y expresados objetivamente.



58

Flavio Pinedo Marquez

En el contexto cultural en el que se
estd, captar el mundo es posibilitado
tinicamente con el cuerpo; esta idea es
reforzada por Csordas gracias a la re-
presentaciéon de Merleau-Ponty de
comprender al ser humano como una
unidad mente y cuerpo cuya sentido
del mundo se logra en el ambito de la
percepcién corporal que logra que
nuestros cuerpos sean objetivados con
la reflexién. Sin ésta jamas nos pensa-
riamos con nuestras complejidades
(Csordas, 1997:9).

Desde este planteamiento construi
las reflexiones que presento en este tra-
bajo. Mi cuerpo fue una referencia en
las peregrinaciones en las que participé.
Definitivamente fue uno de los porme-
nores mas importantes. Siempre presté
mucha atencién a cada situacién y de-
talle cuando pude establecer didlogos
con peregrinos; las distintas platicas y
la experiencia personal me permi-
tieron desarrollar una comprension
detallada de las técnicas corporales
estudiadas. También pude significar
mas profundamente las experiencias
de los peregrinos que entrevisté. En
todo momento intenté realizar la in-
terpretacion desde todas las narrati-
vas procesadas, y las notas que fui
elaborando en cada uno de los casos
abrieron un perfil para cada interpre-
tacién que posteriormente reflexioné.
Escribi todo esto y lo refiné con una re-
daccion lo més clara posible para tener
la idea precisa. Con la experiencia et-
nografica en cada una de las peregri-
naciones miré cémo se desenvolvié la
experiencia corporal.

Todas las notas que escribi las com-
paré con los didlogos que tuve con cada

uno de mis entrevistados, para el caso
de las entrevistas estructuradas. To-
dos los escenarios de las entrevistas
informales me propiciaron un conjunto
de ideas y sugerencias que inclui en la
redaccion final; la interpretacion la
conduje oportunamente con mi cuerpo.
Esto quedé como una clave corpérea
que en definitiva me facilité la formu-
lacion etnografica de cada una de las
categorias tratadas. Algunas represen-
taciones las formulé e interpreté desde
mis experiencias; cada una de éstas me
auxilié para comprender el sentido que
los peregrinos otorgan a sus experien-
cias durante las peregrinaciones. Mi
cuerpo también me ayudé en este pro-
posito; pude entender muchas condicio-
nes existenciales sobre experiencias
concretas y especificas en ese contexto.

ANDAR POR LOS CAMINOS
DE PEREGRINACION

Partamos de que el espacio sagrado es
ya una construccién significada, pero,
antes de eso, ;como es que el hombre
religioso, el peregrino en este caso, ha
llegado hasta ahi?, jcomo y por qué es
sagrado el espacio? Veamos cémo es
que esa significacion se ha construido.
Como lo apunté en parrafos anteriores,
el caminante se desplaza sobre un es-
pacio que considera distinto a otros es-
pacios, propios de una vida comun o
mas simple. La experiencia de su par-
ticipacién en diversas peregrinaciones
le ha otorgado un conocimiento cultu-
ral sobre diversos caminos, veredas,
arboles, animales, hoyos peligrosos,
piedras grandes que representan ries-
gos, lugares para descansar, dormir y



La colonizacién/corporeizacién del espacio en la peregrinacién a San Juan desde Lagos de Moreno 59

comer, cerros, montanas y carreteras
para realizar la peregrinacion en condi-
ciones que la favorezcan. Cuando los
peregrinos se desplazan hacia el san-
tuario es comun que el paisaje en su
conjunto sea un factor que ayude o
haga mas dificil la caminata. Eso es sig-
nificativo para todo peregrino, en tanto
lo importante, desde el punto de vista
fisico, es concluir el desplazamiento, la
peregrinacion; ahora bien, en términos
espirituales, es importante la significa-
cién que el peregrino construye respec-
to a su objeto de peregrinaje.

Cada instante recorrido con el cuer-
po se hace mayor o menor dependien-
do de la distancia, del clima, de los
acompanantes, del dolor del cuerpo o
de la alimentacién. El paisaje no es,
por lo general, un factor que ofrezca un
apoyo extra para el peregrino. La tra-
vesia suele ser peligrosa y complicada.
Ademas de las amenazas naturales del
paisaje, como la exposicion a piquetes
y mordeduras de animales, que en oca-
siones suelen ser mortiferas, los pere-
grinos se enfrentan a los diversos retos
que las rutas ofrecen cuando se despla-
zan sobre las carreteras y caminos.
Son blanco facil de asaltantes, trafi-
cantes, ladrones, carteristas y estafa-
dores. A lo anterior es necesario
agregar lo que el clima puede repre-
sentar para el peregrino. Dependiendo
de la época del afio, los viajeros pueden
padecer diversas condiciones meteoro-
l6gicas, como lluvia, calor, frio, hume-
dad, aire, polvo, etcétera.

El desplazamiento implica que el
cuerpo del peregrino, ademas de poseer
fortaleza y resistencia, demanda de su
completa voluntad y del deseo por en-

frentarse a las diversas fuerzas de la
naturaleza como una manera de hacer
algun tipo de manda o sacrificio para la
divinidad. Eso puede representar una
especie de intercambio para dilatar la
relacion del binomio hombre-dios: el
hombre, en su peregrinacion, hace algo
para la divinidad; ésta, en cambio, re-
compensa ese sacrificio con todos los
beneficios que aquél puede requerir en
su vida. Por eso, el peregrino suele acom-
panar su odisea con agua, cobijas, comi-
da, bastones, lentes, cachuchas, gorros,
sombreros, zapatos, botas, guaraches,
ropas diversas, medicinas, mochilas,
utensilios para cocina y todo lo que se
considere necesario para el viaje. Todos
esos dispositivos estan presentes para
hacer mas accesible el desplazamiento,
aunque existen peregrinos que prescin-
den de algunos de ellos o, dependiendo
de la manda, de los méas elementales,
como pueden ser zapatos, algunas
prendas de vestir, agua o comida. Esto
altimo es mas comun principalmente
en peregrinos con “manda” o en sujetos
que desean expresar u ofrecer algin
sacrificio por el favor o beneficio recibi-
do por la divinidad.

Desplazarse sobre las diversas ca-
rreteras con temperaturas de mas de
30 grados es algo comun en el tramo
que esta entre Lagos de Moreno y San
Juan de los Lagos en los meses caluro-
sos de abril o mayo. Caminar sobre ce-
rros, en veredas, caminos y carreteras
de terraceria con gran variedad de
temperaturas demanda que el cuerpo
se someta a las exigencias climaticas
que, de no tener resistencia y capaci-
dad corporal, el peregrino puede enfer-
mar o desmayarse. El polvo y el calor



60

Flavio Pinedo Marquez

suelen ser adversidades que complican
las peregrinaciones. Ademas, las im-
prudencias de algunos choferes que en
muchas ocasiones han atropellado pe-
regrinos son, entre otros, los peligros
latentes en el camino -sobre todo en las
carreteras-. En cualquier instante
puede ocurrir una tragedia.

Hay momentos en el viaje para la
oracion o las peticiones especiales al
santo por parte de los peregrinos. Sea
por el clima o por motivos personales,
suelen ser comunes los rezos y oracio-
nes de proteccién contra el clima y de-
mas problemas extremos durante el
recorrido. Dentro del santuario el pere-
grino se aflige, reza, se hinca, se persig-
na, llora. Puede repetir la misma
oracién en varias ocasiones. Grupos de
peregrinos hacen lo mismo una vez o
varias veces; en ocasiones ocupan lar-
gos periodos para rezar y contemplar el
panorama. El lugar posee un efecto que
hace que todos los individuos hagan lo
mismo, en sintonia, como si fuera de
manera programada. Pero eso se perci-
be visualmente. Desde luego que los
motivos internos de cada peregrino no
son iguales. Cada peregrino posee razo-
nes y motivos especiales y diferentes.
Mas adelante retomaré esta cuestion.

Los rezos de un peregrino devoto
reflejan una concentracion total en lo
que hace. Cuando se ora, el devoto cie-
rra los ojos y expresa con sus labios sin
que se pueda escuchar su voz con clari-
dad, las oraciones ofrecidas a la divini-
dad reverenciada. Por el movimiento
de los labios se puede percibir que se
reza. El momento en que los ojos se cie-
rran y se conserva esa posicion algu-
nos segundos o minutos genera cierta

expectacion por parte de los observa-
dores. En cambio, el devoto vive una
gracia que para €l es “indescriptible”
porque “no hay palabras que puedan
definir esa experiencia”. Es un mo-
mento maravilloso lleno de vida. Tal
instante se puede combinar con el llan-
to y la afliccién porque la divinidad,
misteriosa de por si, al no expresarse
con patrones entendibles, puede pro-
ducir reacciones de asombro y perpleji-
dad en los devotos, lo que provoca que
los creyentes expresen reacciones cor-
porales miltiples.

;Qué piensa un peregrino cuando
estd dentro del santuario?, jen qué
piensa el peregrino cuando se encuen-
tra frente a la imagen venerada? Las
actitudes de contemplacion visual-
mente no dicen nada porque el obser-
vador es incapaz de penetrar en la
interioridad del creyente. Pero si bien
las interrogantes planteadas son difi-
ciles y complejas de explorar, la obser-
vacion (no visual) del cuerpo es una via
que me permite captar otros aspectos
de la cultura que quedan como un ras-
tro en el cuerpo. Esa huella no podria
ser posible sin una colonizacién del es-
pacio por parte del cuerpo. ;Cémo es
esta colonizacion? O, segin mi aprecia-
cion, jpor qué digo que mediante el
cuerpo se puede tener una descripcion
de las significaciones del peregrino,
pero no por una via visual? Veamos las
argumentaciones.

LAS TECNICAS DEL CUERPO
Cuando Marcel Mauss afirmaba que

era capaz de reconocer a una chica que
se habia formado en un convento por



La colonizacién/corporeizacién del espacio en la peregrinacién a San Juan desde Lagos de Moreno 61

la forma en que acomodaba los pufios
(cerrados), no queria mas que expresar
y decir que las diferentes posturas del
cuerpo y las practicas y acciones asocia-
das a éste eran habitos e imitaciones no
exclusivas de caracter individual, sino
que concernian, se mantenian y se re-
producian “con las sociedades, la edu-
cacion, las reglas de urbanidad y la
moda” (Mauss, 1971: 339-340). Las di-
ferentes posturas de un cuerpo nos
ofrecen hoy una diversidad sociolégica
importante para comprender la mane-
ra en que la cultura se crea y transmite
en una cantidad diversa de circunstan-
cias y contextos. El conjunto de postu-
ras, gestos, formas de actuar y demas
movimientos del cuerpo fueron deno-
minados por Mauss como “técnicas
corporales”y afirmaba que se transmi-
tian por tradicion. Al referirse a esos
movimientos, Mauss afirma:

Todo ello ha sido méas simple de lo que
me suponia, sélo habia que referirse a
la divisién de los actos tradicionales,
en técnicas y en ritos, divisiéon que
creo tiene su fundamento. Todas esas
formas de actuar son técnicas, son las
técnicas corporales. Denomino técni-
ca al acto eficaz tradicional (ven,
pues, como este acto no se diferencia
del acto magico, del religioso o del
simboélico). Es necesario que sea tra-
dicional y sea eficaz. No hay técnica
ni transmisién mientras no haya tra-
dicién. El hombre se distingue funda-
mentalmente de los animales por
estas dos cosas, por la transmisién de
sus técnicas y probablemente por su
transmisién oral (1971: 342).

Las técnicas corporales no son tan sim-
ples en la peregrinacién que realiza un
sujeto que desea someterse a ese rito.
Desde la cita de Mauss se puede hacer
una deduccién amplia sobre la varie-
dad de técnicas corporales durante
una peregrinacion; en particular me
interesan las que denomino para este
trabajo técnicas corporales de despla-
zamiento. Estas son las técnicas del
cuerpo que un peregrino realiza en las
caminatas. El cuerpo de un caminante
tiene que asimilar todo lo doloroso
para ser dominado y controlado. La
piel del cuerpo, y de los pies en concre-
to, es el puente entre el espacio sagra-
do y la conciencia del devoto que
ejecuta el ritual peregrinacional. Los
pies estan a la deriva con la multitud
de técnicas corporales que sostienen el
peso del cuerpo y que también domi-
nan el dolor y facilitan el desplaza-
miento por carreteras, cerros, etcétera.
La técnica corporal mas comun consis-
te en caminar, andar o peregrinar, aun-
que esa modalidad suele mezclarse con
el uso de palos, pafiuelos amarrados en
los musculos, en las articulaciones de
las rodillas y los brazos, en las caderas
y otras partes del cuerpo, los pies in-
corporan, a su modo, las intenciones en
la travesia.

Eso es, en el caso de un peregrino,
la significacion, el sentido de un hom-
bre religioso a través de su cuerpo; éste
es el sujeto previo a un discurso, a un
vocabulario que un caminante narra a
otro para decir cudl fue su experiencia.
Los pies son la entrada al camino, al
espacio sagrado, al santuario; con los
pies se mueve la persona, se coloniza
cada centimetro de tierra recorrido.



62

Flavio Pinedo Marquez

Ese dominio no solamente otorga una
seguridad en el recorrido, también pro-
porciona un conocimiento social com-
partido que se reconstruye y resignifica
cada vez que se peregrina. Al respecto,
uno de los peregrinos dice: “La peregri-
nacion pasada estuvo mas dificil; hoy
estuvo mas facil, me cansé menos;
jmira mis pies!, casi no traigo am-
pollas”.! Pero los pies son s6lo una refe-
rencia del cuerpo en su totalidad; la
multitud de técnicas en su conjunto
son, en consecuencia, una forma de ob-
tener del cuerpo el conocimiento de la
experiencia que otorgan la participa-
ci6én en las peregrinaciones, asi se colo-
niza el espacio sagrado, con las
técnicas corporales (De la Calle Val-
verde, diciembre 2011-marzo 2012:
84). Revisemos ahora por qué el cuerpo
es el instrumento de colonizacién del
espacio.

CUERPOY COLONIZACION
DEL ESPACIO SAGRADO

Thomas J. Csordas desarrolla y ofrece
una detallada explicacion sobre la ma-
nera en que el ser humano se constitu-
ye como tal desde el punto de vista de
la fenomenologia cultural. Para eso, es
necesario, desde su punto de vista, pre-
guntarse sobre la forma en que la crea-
tividad inmanente del ser humano
opera de distintas maneras y en multi-
ples niveles y, a su vez, sobre el modo
en que esa creatividad permanece y se
conserva en algo que funge como la

! Diario de campo, notas realizadas por Fla-
vio Pinedo Marquez el 29 de diciembre del 2012
en San Juan de los Lagos, Jalisco.

mediacion entre la cultura y la percep-
cion de ésta: el cuerpo. La fenomenolo-
gia cultural planteada por Csordas
proporciona un conocimiento de la
experiencia corporal inmediata dentro
de una amplia gama de significados
en donde nos encontramos y, por lo
tanto, nos ofrecen un horizonte para
hacer nuestra vida. La perspectiva de
Csordas sobre el cuerpo es, como lo
apunté, desarrollada desde el punto
de vista fenomenoldgico, es decir, desde
las cosas tal y como se nos presentan,
con la intencién de determinar su ser y
capturar su esencia como son en la
realidad (Pérez, 2008: 198).

El punto de inicio no consiste en
considerar al cuerpo como un objeto
que puede ser estudiado en relacién
con la cultura, sino como un sujeto de
cultura o como un fondo existencial de
y para la cultura. Es decir, el cuerpo se
concibe, desde el punto de vista feno-
menolégico, como un horizonte donde
la cultura es, donde la cultura se que-
da o, en otro sentido, donde se registra
la cultura y, por lo tanto, donde se cons-
truye un conocimiento social. Sin cuer-
po simplemente no habria cultura
porque no habria nada ni nadie que la
concibiera. Pero es necesario, de inicio,
no pensar que el cuerpo es un agente
pasivo entendido y asimilado como
algo de algin modo sobreentendido. Es
preciso mirar lo que es; no se tiene que
obviar que la colonizacién del espacio
por parte del cuerpo es algo dado. A
menudo lo damos por hecho, pero difi-
cilmente sabemos coémo hemos llegado
hasta ahi. La colonizacién es un hecho;
cuando un individuo est4 en una pere-
grinacion, tiene un conocimiento deta-



La colonizacién/corporeizacién del espacio en la peregrinacién a San Juan desde Lagos de Moreno 63

llado del espacio de desplazamiento;
sin apelar a su memoria, si una perso-
na prescinde de su sentido de la vista
cerrando sus ojos o vendandolos du-
rante una peregrinacion, sabe ubicar-
se en el espacio; puede computar el
desplazamiento en pasos o distancias
bien calculadas. Sabe donde esta y qué
hacer para desplazarse.

El punto de partida fenomenolégico
de Csordas se remonta a Alfred Irving
Hallowell con algunos de sus aportes,
como el que hizo sobre percepcién y
practica. La definicién de Hallowell
sobre la percepcion refiere que el yo
(“self”) es una conciencia de si mismo,
“self-awareness”, que le permite re-
conocerse a si mismo como un objeto
en un mundo de objetos. Esto es ele-
mental para el funcionamiento de la
sociedad y para la formacion de la per-
sonalidad humana. Hallowell reco-
noci6 el yo como autoobjetivacién
(“self-objectification”) que deviene en
producto a partir de un modo de re-
flexion. El trabajo de Hallowell plan-
tea que si nosotros somos capaces de
reconocernos como objetos para noso-
tros mismos, en la vida cotidiana eso
ocurriria raramente porque no nos
percibimos asi, nos percibimos como
otra cosa. Hay una experiencia del
cuerpo preobjetiva y prerreflexiva que
muestra al proceso de autoobjetivacion
como algo anterior a la cultura en la
distincién analitica entre sujeto y obje-
to. La anterioridad de la conciencia
que se autopercibe facilita la concep-
ci6n del cuerpo como antesala de la
conciencia.

Otro aporte de Hallowell reivindica-
do por Csordas se denomina “ambiente

conductual” (behavioral environment),
que lo tomé de la psicologia Gestalt de
Koffka. El enfoque protofenomenolégi-
co de la percepcion incluye no sélo obje-
tos naturales como elementos del
ambiente conductual sino también ob-
jetos culturalmente reificados como
seres o cosas supernaturales (superna-
tural beings) y practicas asociadas a
ellos. Lo anterior permite establecer
vinculos entre la conducta y el mundo
objetivo, procesos de percepcién, li-
mitaciones sociales y significados cul-
turales. El punto central de Hallowell
consistié en orientar el yo, objetos,
espacio y tiempo, motivacién y normas,
pero sobre todo la manera en que se per-
cibe, herencia de la fenomenologia y de
la psicologia Gestalt, a esos objetos des-
de el cuerpo, que sera la principal fuen-
te de Csordas, desde la manera en que
el francés Maurice Merleau-Ponty lo
desarroll6 (Pérez, 2008: 200-201).
Principalmente desde estos aportes
de Hallowell, Csordas desarrolla el pa-
radigma de la encarnaciéon (embodi-
ment), cuya construccién se sustenta
sobre el derrumbe y superacion de la
dualidad mente-cuerpo y sujeto-objeto.
Csordas considera que a los aportes de
Hallowell les faltaba algo; éstos tenian
la intuicién de que en la percepcion el
reconocimiento de si mismo tendria
que tener un soporte, pero Hallowell
no lo desarrolld, dejé esa tarea a la mi-
tad. Para complementar ese vacio,
Csordas recurri6 a los aportes de Mer-
leau-Ponty sobre la percepcion y el
cuerpo. Para este autor el cuerpo es un
escenario en relacién con el mundo y la
conciencia es la proyeccion del cuerpo
en el mundo. También complet6 ese



64

Flavio Pinedo Marquez

punto de vista con la sociologia de
Pierre Bourdieu, para quien el cuerpo
socialmente sabido es el principio ge-
nerador y unificador de todas las prac-
ticas, y la conciencia es un calculo
estratégico fusionado con un sistema
de potencialidades objetivas (Csordas,
1990: 5-8).

Ahora bien, para entender esas
ideas es necesario profundizar. Supo-
ner que lo que se percibe con los sen-
tidos es la puerta de entrada para
captar las cosas en su esencia no es
otra cosa mas que, dice Merleau-Ponty,
“una falsa apariencia” (2003: 9). La
percepcion no se puede reducir a un
observador que pone a trabajar sus
sentidos como una maquina que regis-
tra las sensaciones de los objetos. Este
estilo de apreciar el conocimiento de la
informacion que bombardea a un suje-
to de percepciones descansa més en un
sensualismo comun propio de la inge-
nuidad que en otros tiempos nos habia
regalado la definicion de como se perci-
bia la realidad. Inclusive la idea de un
observador absoluto ya no se sostiene
ni en ciencias como la fisica. Cuando se
percibe un objeto, ciertamente el ob-
servador lo percibe desde un punto de
vista; si ese observador se posiciona en
otro dngulo y observa el mismo objeto,
ese mismo ente se percibe desde otra
perspectiva; entonces, ;qué se percibe?,
,como se percibe?, ;se percibe?

Sostiene Merleau-Ponty que lo per-
cibido de ese objeto lo es en relacién
con un contexto u horizonte en don-
de la visualizacién que se hace sobre
ese objeto se constituye con la vision
que todas las cosas tienen sobre ese
objeto; la visién de tal objeto es la mi-

rada que se provoca y obtiene desde
“todas partes” (Merleau-Ponty, 1994:
88). Tal objeto esta ubicado en un hori-
zonte; la vision del observador “fija” a
ese objeto y al instante se olvida del
“fondo” que rodea a ese objeto. Simple-
mente, afirma Merleau-Ponty, asi mi-
ramos (Pérez Riobello, 2008: 201-203).
El observador percibe pero desde un
punto especifico; no puede, en conse-
cuencia, reducir su percepcién a un
criterio total y inico. En las ciencias
que constituyen su visién del mundo
en un conjunto de leyes, se aspira a lo
maximo a mostrar solamente una fa-
ceta del universo. Ya no se aspira a
mostrar toda la esencia de las cosas
como en otros tiempos se sostuvo o se
creyo.

Merleau-Ponty escribié: “La fisica
de la relatividad confirma que la obje-
tividad absoluta y ultima es un suerfio,
mostrandonos cada observacién estric-
tamente ligada a la posicién del obser-
vador, inseparable de su situacién, y
rechazando la idea de un observador
absoluto” (2003: 14). La posicién de un
observador en cierto sentido se liga con
su situacion de tal modo que se liga
cada observacién con la serie de obser-
vaciones que se perciben. En el caso en
que un pintor observa un paisaje para
pintarlo, apunta Merleau-Ponty, “a
cada momento, mientras nuestra mi-
rada viaja a través del panorama, esta-
mos sometidos a cierto punto de vista,
y esas instantdneas sucesivas, para
una parte determinada del paisaje, no
son superponibles” (2003: 21).

Cuando el ojo del pintor retiene, por
decirlo de alguna manera, un solo ins-
tante de la serie sucesiva y eterna de



La colonizacién/corporeizacién del espacio en la peregrinacién a San Juan desde Lagos de Moreno 65

percepciones visuales, lo que esta ha-
ciendo es actuar en contra de las per-
cepciones en movimiento que el ojo
capta habitualmente. En cierto senti-
do, el ojo del pintor niega su visién por-
que eterniza lo que su ojo capt6 en la
tela del dibujo que pinta. Inclusive, el
pintor se somete a una especie de lu-
cha incesante entre su producto en
construccion y lo que su vision le refle-
ja en percepciones visuales sucesivas
en el tiempo y el espacio. Al eternizar
una sola percepcion, se imprime de
manera estatica la riqueza que el
mundo posee. Se infiere que la posicién
del observador cuando percibe lo hace
en una situaciéon determinada dentro
del tiempo y del espacio fisico. Por eso,
cuando el cuerpo coloniza el espacio
sagrado durante la peregrinacién lo
hace desde lo tactil y en algunos casos
desde lo olfativo, pero los sujetos no se
dan cuenta de eso, el registro queda en
el cuerpo. Los pies contribuyen con la
colonizacién del espacio sagrado, es de-
cir, ese conocimiento se hace desde los
pies.

El epigrafe de este trabajo ilustra
esta idea. Cuando Dios le dice a Moisés
que se quite el calzado de sus pies, el
escritor de ese texto sugiere que lo sa-
grado es previo a los pies, ya est4 antes
de, y por lo mismo, con los pies descal-
z0s, es decir, con el cuerpo, Moisés des-
cubrira por qué es un espacio sagrado
en donde se encuentra. La conciencia
del judio sera posterior a su experien-
cia como tal. Desde luego esto es una
metéafora, pero cuando el Moisés pien-
sa o sugiere algo en su conciencia, se
brinca —si se me permite la expre-
sion— la percepcion primera de los

pies en el espacio; la conciencia de Moi-
sés no considera lo precultural y lo pre-
rreflexivo que los pies anticipan en tal
experiencia. Con los pies Moisés entra
al espacio sagrado, y cuando narre su
experiencia al pueblo de Israel, lo que
cuente partira de tal experiencia. Sin
embargo, una vez que los pies coloni-
zan el espacio sagrado, todo el conoci-
miento derivado se sometera a las
alteraciones e interpretaciones de lo
que otros derivaran de las experien-
cias primigenias. Por ello, tarea es de
cada hombre aproximarse por si mis-
mo a las cosas si en verdad desea co-
nocerlas. Como se ve, esta serie de
planteamientos apuntan la atencion
del sujeto que conoce hacia otros enfo-
ques de interés epistemoldgico.

Las relaciones del sujeto con el es-
pacio no son obvias en el sentido de
decir que las cosas estdan en un espacio
homogéneo. El sujeto tiene que perci-
bir las cosas con la ayuda de su cuerpo
pero lo hace en un espacio heterogéneo
plagado de objetos que se encuentran
entre el sujeto que percibe y lo que per-
cibe. La idea del espacio homogéneo
responde a un punto de vista bastante
mecanicista de la fisica clasica que
considera al sujeto que percibe en un
plano en donde sélo lo que se capta es
lo que es. Pero eso es insuficiente en el
plano de la percepcién a partir del
cuerpo. Merleau-Ponty (2003: 24) dice
que la concepcién de un espacio homo-
géneo asume, por el contrario, que en
el ambito de la percepcion el sujeto
capta lo que quiere percibir desde un
plano horizontal en donde lo percibido
es figurado; existe una cierta ilusion
del tamano y la forma percibidos, entre



66

Flavio Pinedo Marquez

otras cosas, por todo lo que envuelve a
lo que se desea percibir y por la inten-
cién de inmovilizar lo percibido por
parte del acto de percibir.

En el plano horizontal hay una
constancia en la supuesta apariencia
de la percepcion que se ha detectado
por los psicélogos como una propiedad
del campo de percepcién. En cambio,
los tamafios aparentes de lo que se
percibe disminuye en el plano vertical
con la distancia. Esto implica que en el
plano horizontal la supuesta constan-
cia del campo de percepcion, al asumir-
se como una propiedad, descansa en el
cuerpo como soporte dentro de un es-
pacio heterogéneo (Merleau-Ponty,
1994:87-91).

Y es precisamente el cuerpo el en-
cargado de establecer una comunica-
cion entre el yo y el mundo (los otros)
desde la percepcion en los planos; el
cuerpo aparece para ofrecer direccion
y facilitar el sentido que el yo asume
con el mundo (Pérez, 2008: 203-205).
Filos6ficamente el cuerpo no se reduce
a un conjunto de arterias, érganos,
nervios, etcétera. Fisiolégicamente si,
aunque se puede deducir que la per-
cepcion del mundo se hace con el senti-
do que ocurre o utiliza, pero desde/
para el cuerpo; de este modo, desde el
punto de vista de Merleau-Ponty,
“nuestra relacion con las cosas no es
una relacion distante, cada una de
ellas habla a nuestro cuerpo y nuestra
vida, estan revestidas de caracteristi-
cas humanas (déciles, suaves, hostiles,
resistentes) e inversamente viven en
nosotros como otros tantos emblemas
de las conductas que queremos o de-
testamos” (2003: 31).

El problema que se desprende de
esto consiste en presuponer que el
cuerpo es algo que sabemos nos co-
necta con el mundo. En ese sentido,
Csordas matizara que antes del cono-
cimiento cultural que socialmente ad-
quirimos estd lo precultural a partir de
lo preobjetivo que se inicia desde el
cuerpo. Yo agregaria que lo precultural
y lo preobjetivo no tendria que refe-
rirse exclusivamente a un sentido en
particular; en el caso del trabajo et-
nografico, sostengo que no tenemos
razones suficientes para reducir o pri-
vilegiar todas las notas que provienen
de experiencias visuales a un solo sen-
tido. Pienso que mas bien tendremos
que argumentar las descripciones des-
de el principal sentido usado en un
marco de respeto y argumentacion
para que nuestras propuestas metodo-
légicas de aproximacion sean menos
generales, mas asertivas y detalladas.

La definicién fenomenolégica de
Csordas sobre el yo nos lo plantea no
como una sustancia especifica ni cierta
entidad; mas bien el yo es una capaci-
dad indeterminada que permite la
orientacién en el mundo; sus principa-
les caracteristicas son el esfuerzo y la
reflexividad. Ante la diversidad de ma-
neras de expresion de la experiencia
para cada ser humano, el yo se presen-
ta, en consecuencia, como una unién de
la experiencia en el cuerpo, pero de
manera prerreflexiva y, por lo tanto,
precultural. Para Merleau-Ponty la
percepcion comienza en el cuerpo y a
través del pensamiento reflexivo ter-
mina en los objetos. En el nivel de per-
cepcion todavia no hay distincién entre
sujeto y objeto. El analisis de la percep-



La colonizacién/corporeizacién del espacio en la peregrinacién a San Juan desde Lagos de Moreno 67

cién en el cuerpo comienza con un acto
“preobjetivo” antes que con los objetos
constituidos. Aunque la percepcion
siempre ha sido incrustada en el mun-
do cultural como algo ya elaborado; en
un primer momento todo individuo ini-
cia su incursion cultural en el mundo
desde lo preobjetivo. Lo “preobjetivo”
es “precultural” (Csordas, 1993: 137).

También ocurre como la especifici-
dad situacional o, de acuerdo con Pie-
rre Bourdieu (1999: 180), como el
habitus. Es decir, lo social se corporiza,
el mundo condiciona el cuerpo; todo lo
estructural se incorpora en el cuerpo
biolégico sin discurso, sin explicacién.
Los distintos procesos del yo son
“orientacionales” en los que algunos ele-
mentos del mundo son convertidos en
tema central; de esa manera el yo es
objetivado en el mundo, pero ya no es
simplemente un objeto dentro de un
mundo de objetos, se objetiva como
una persona que da cuenta de una
identidad o de varias. Tales procesos
del yo nunca se cierran; nunca se po-
drian definir como productos cultural-
mente constituidos. El yo se encuentra
en una serie de movimientos que se
iniciaron en el cuerpo, y desde el cuer-
po la cultura como agente externo se
integra a ese yo. Posteriormente, la
conciencia puede expresar con sus mo-
dos ese conocimiento o, como lo diria
en el ejercicio de este trabajo, el cuerpo
del peregrino coloniza con sus pies al
espacio sagrado de la ruta hacia el
santuario al momento de finiquitar su
caminata.

Posicionandose en la comprension
de lo que Csordas llama el embodiment
como una categoria para unir los as-

pectos existenciales del yo consigo mis-
mo a través del cuerpo, Csordas al
igual que Merleau-Ponty sostiene que
la percepcion es experiencia corporal;
aqui reside lo que se genera a su alre-
dedor como experiencia; el sentido del
embodiment no radica mas en asumir
y comprender al yo como un objeto sino
como el sujeto de la percepcion. Pero so-
lamente es posible concebir el mundo
por medio del cuerpo. En la percepcion
el mundo no nos ofrece objetos porque
todos somos objetos. De todos modos, en
sentido estricto, la percepcién finaliza-
ra siempre en objetos, aunque la dife-
rencia radica en que siempre comienza
en/con el cuerpo. Asi, tanto Csordas
como Merleau-Ponty posicionan su
analisis en el cuerpo para ubicarlo en el
mundo como la via segura para la ad-
quisicién de cultura como conocimiento
y supervivencia en el mundo.

La reflexion filoséfica existencial de
Merleau-Ponty concibi6 al sujeto y al
objeto como una unidad, rechazando, a
su vez, la dualidad sujeto-objeto que
desde Descartes habia problematizado
la dificultad de comprender cémo se
podrian considerar en relacién la sus-
tancia del cuerpo con la sustancia
mental. Metodolégicamente el posicio-
namiento del francés Merleau-Ponty
permiti6 situar la cuestién sobre como
los procesos reflexivos del intelecto hu-
mano constituyen los diferentes domi-
nios y ambitos de la cultura en los que
el yo se desarrolla. Asi, el estudio del
embodiment permite comprender el
“self” al ofrecer la opcion de otro para-
digma que pueda sugerir nuevas pers-
pectivas de cuestionamiento para
realizar investigacion.



68

Flavio Pinedo Marquez

Cuando un ser humano aparece en
el horizonte del mundo, éste ya ofrece
un puilado de vivencias a aquél; éstas
se manifiestan como fenémenos per-
ceptuales. Por la percepcion es como el
yo conocera el mundo; el cuerpo es la
via para lograrlo, es la iniciacién de la
percepcion. Sin cuerpo no habria per-
cepcion. El comienzo de ésta estd en el
fenémeno del embodiment como per-
cepcion. Especificamente con una sen-
sacién que del mundo externo se ancla
en el cuerpo. Atender la sensacién cor-
poral no es contemplar al cuerpo aisla-
do, mas bien es atender su situacién en
el mundo. La sensacién agrega algo al
mundo porque antes el cuerpo ya esta-
ba sobre el mundo. La sensacién agre-
ga algo nuevo. La atencién corporal
incrementa la sensacién. La atencion
implica el compromiso sensorial y el
objeto. Si se ve, escucha, huele, toca o
prueba un objeto, esto es posible por-
que antes hay cuerpo; asi, ver, oir, pro-
bar, etcétera, no es mera funcién
cognitiva; lo es si se piensa que no hay
cuerpo, pero con la concepcion de ha-
ber cuerpo, éste aparece antes que
cualquier funcién cognitiva consciente
(Csordas, 1993: 138).

El cuerpo no es un objeto para
nuestra percepcién, al contrario, el
cuerpo es el mismo sujeto que percibe,
es el sujeto de percepcion del mundo.
Este posicionamiento tiene el presu-
puesto metodolégico implicito de que
no se puede distinguir, en el &mbito de
la percepcion, entre el cuerpo y la men-
te. Es decir, este binomio asume que el
cuerpo y la mente son una unidad por-
que la percepcién en dltima instancia
se recibe en el cuerpo y aqui mismo se

comenzaria a pensar en lo que se per-
cibe. Es como decir que yo no podria
pensar sin tener cuerpo y viceversa.
Pero el modo inverso es otro punto de
vista.

De modo opuesto, si se parte de la
realidad perceptual resulta relevante
y problematico preguntarse sobre el
modo en que el cuerpo deviene objeti-
vado mediante la reflexién. En este
sentido, Csordas complementa su posi-
cionamiento con la sociologia de la ac-
cién de otro francés, Pierre Bourdieu.
Csordas retoma el concepto de habitus
para decir que el cuerpo es un ambito
de lo social en la medida en que es el
escenario de la interpelacion normati-
va. También tiene una dimensién indi-
vidual porque es la puerta que facilita
el acceso a la existencia de los sujetos
individuales, sensibles, experienciales.
La hexis corporal es, de la misma ma-
nera, un esquema singular y sistema-
tico. Esta conexion es el embodiment,
en palabras de Csordas. Con esa cate-
goria se quiere decir que el cuerpo esta
en un marco de vida existencial; esa
vida comenzara a tener sentido, a sig-
nificar algo o a quererse vivir, cuando
se desee conocer el mundo; el conoci-
miento comenzara con el cuerpo como
la fuente subjetiva inicial de la expe-
riencia, en tanto el cuerpo es la base de
toda actividad existencial (Csordas,
1993:137).

De acuerdo con las intenciones que
Csordas persigue, lo que le interesa re-
saltar sobre el habitus es que la orga-
nizacién del comportamiento se
elabora como una disposicién que se
ordena, se controla y se armoniza en la
colectividad con y por medio del cuer-



La colonizacién/corporeizacién del espacio en la peregrinacién a San Juan desde Lagos de Moreno 69

po. Este es la via y la herramienta
para lograr una accién sincronizada.
De tal forma se pretende establecer
una relacién que conjugue la vida y
sus dispositivos objetivos vitales, los
deseos y aspiraciones que como practi-
cas se esperaria que sean compatibles
con las condiciones. Para Bourdieu lo
objetivo es el resultado de la conciencia
que percibe. Eso implica que las condi-
ciones objetivas no predeterminan las
practicas y, de igual manera, éstas no
determinan las condiciones objetivas.
Csordas establece una relaciéon entre
Bourdieu y Merleau-Ponty. Ambos,
sostiene Csordas, superan la dualidad
sujeto-objeto y estructura-practica con
el embodiment, como recurso metodo-
16gico en lo preobjetivo, lo precultural y
en el habitus (Csordas, 1990: 11-12).
Con lo anterior, Csordas pretende
captar mediante la categoria del embo-
diment el momento clave en el que la
percepcién, en un mundo indetermina-
do y arbitrario, aparece y es constitui-
da y constituyente de la cultura.
Asimismo, el habitus facilita conside-
rar al cuerpo socializado como una ma-
nera de existir de la sociedad. El
cuerpo socializado es un tipo de socie-
dad, porque el cuerpo es parte consti-
tutiva del todo social, de la sociedad, y
por lo mismo, facilita y permite la ge-
neracion y unificacién de las practicas
como un principio. Esa doble tarea del
cuerpo socializado se realiza en rela-
cién con las estructuras objetivas y a
las practicas sociales. Esto es, ante la
variedad de practicas sociales, el cuer-
po socializado mas o menos unifica
algo en las estructuras objetivas que
queda como una referencia o habitus

que nos ayuda a comprender c6mo en
la practica los discursos y las relacio-
nes se mueven para construir la reali-
dad; obviamente el cuerpo esta
involucrado en esta dinamica. Y aqui
es donde, enfatiza Csordas, la descrip-
cion fenomenolégica de la percepcion
en el cuerpo (embodiment) nos permite
comprender c6mo eso tiene cabida en
el cuerpo. Lo anterior sugiere que el
analisis no comienza con la autocon-
ciencia, sino, por el contrario, con la
génesis de la misma a partir del cuer-
po. Se parte del proceso de ubicacién y
relacion en el cual la persona como tal
deviene objetivada. Pero el problema
de esta apreciacion es que no se resuel-
ve el problema de la percepcion. ;Qué
se percibe en realidad?

REFLEXIONES FINALES

Csordas sugiere que con el embodi-
ment se inicia el conocimiento de la
cultura, pero no resuelve el asunto de
la percepcion. En este trabajo no pre-
tendo resolver ese problema, por el
contrario, asiento que la percepcion es
un hecho pero pienso que todavia no
estamos en posicion de afirmar qué y
como se percibe. Esta es una limitacién
de este trabajo. Lo que resalto de Csor-
das es para afirmar no con toda seguri-
dad que un sujeto percibe algo con el
cuerpo, pero lo percibido siempre sera
problemaético para él mismo y para
otros. Ahora bien, si el cuerpo es el su-
jeto de conocimiento en una peregrina-
cion, tenemos que el cuerpo es la via
central para recolectar tal experiencia
y, por lo tanto, es con el cuerpo con lo
que se coloniza y efecttia la experiencia



70

Flavio Pinedo Marquez

peregrinacional por excelencia.Y del
cuerpo, los pies son el sustento central
de tal experiencia.

Estos planteamientos me permiten
sugerir que es a través de los pies que
el sujeto en una peregrinacion experi-
menta, antes que cualquier significa-
cién que circule en experiencias bien
organizadas en los diferentes grupos
sociales que realizan peregrinaciones
desde diversos puntos de la Reptblica
Mexicana o del extranjero hacia el san-
tuario de San Juan de los Lagos. Pienso
que los pies son la parte méas honesta
del cuerpo en sus intenciones de mos-
trar al sujeto que se desplaza porque
las técnicas del cuerpo empleadas re-
flejan la principal intencién y los pla-
nes de un ser humano. Cuando alguien
esta reunido con otros, los pies apuntan
en la direccién de la atencion captada
por la persona dueiia de esos pies. La
posicién de los pies podria indicar la
aceptacion o el rechazo de un individuo
en un grupo; en una peregrinacion todo
peregrino se desplaza en una direccién
colonizada en cada caminata. Nadie es
consciente de lo que los pies revelan
porque no los consideramos, simple-
mente nuestros pies, sin que lo sepa-
mos, dirigen nuestra atencion hacia un
punto de interés inconsciente mayor
que cualquier otro elemento.

Después nuestra conciencia reali-
zara un discurso sobre los sentidos
gracias al registro de sensaciones cor-
poreizadas; el embodiment en cada
uno es peculiar; los pies dejan pues un
rastro tactil apenas explorado en las
peregrinaciones. Asimismo, los pies
nos pueden guiar hacia elementos in-
conscientes, profundos, de la cultura,

poco o escasamente valorados. Por ello,
propongo una fenomenologia cultural
de los pies como recurso epistemolégi-
co y metodolégico que nos ayude a
comprender lo tactil como una forma
de entender la cultura de las peregri-
naciones.

Esta es apenas una propuesta en
construccién que apunta mas a la im-
posibilidad de la construccion del sen-
tido mediante el cuerpo que a la
construcciéon de un conocimiento de-
finitivo del fenémeno de la peregri-
nacién. El privilegio de narrativas
visuales elimina percepciones tactiles,
olfativas o intuitivas soportadas en
sensaciones que no surgen visual o au-
ditivamente; los pies facilitan el desa-
rrollo de valores humanos que se
relacionan con la astucia y la valentia
que una caminata puede representar
para un peregrino; eso no se ve, se hace
al caminar. Una peregrinacién es un
viaje que refleja poderes y resistencias
que se significan hasta que se hacen.
En todo caso, los peregrinos narran sus
experiencias desde lo que la peregrina-
cion les hizo sentir desde los pies, pero
todavia no se puede precisar eso con
detalles. Todavia no tenemos siquiera
vocabularios para conceptualizar las
experiencias tactiles desde los pies.

En este analisis he presupuesto
una equivalencia entre sensaciones
visuales y tactiles como si lo que perci-
bido con los pies fuese lo mismo que se
percibe con la vista, y desde ahi he ela-
borado una reflexion y la he significa-
do. Eso ha sido un trabajo mecanico
hasta ahora. Durante la peregrinacion
que efectué en abril de 2014 caminé
por una vereda con arboles “verdes”.



La colonizacién/corporeizacién del espacio en la peregrinacién a San Juan desde Lagos de Moreno 71

Debajo de esos arboles “verdes” habia
una piedra “rasposa” en la que me sen-
té por un momento a descansar. Con
mis pies percibi lo “rasposo” de esa pie-
dra. Lo “rasposo” era de color “café cla-
ro”. Esas experiencias simplemente las
reduje al color “café claro” presupo-
niendo que lo “rasposo” es o pretende
ser equivalente, igual o similar a “café
claro”. ;Por qué algo del mundo de lo
visual es equivalente a algo del mundo
de lo tactil? Para mi no hay una res-
puesta satisfactoria. Simplemente ha-
cemos eso por costumbre y no sabemos
exactamente por qué. La percepcion es
un hecho. El resto del fené6meno es
inexplicable para mi.

La peregrinacion al ser una cami-
nata se recibe con las vibraciones que
la piel capta sobre las piedras y el te-
rreno multiforme; de esa piel depende
toda la colonizacién y, en consecuencia,
todo el conocimiento social y cultural
que los diversos lugares, los acompa-
niantes y las experiencias registraran
en el cuerpo. Sin pies simplemente no
es posible el conocimiento; todo lo que
la peregrinacién representa para un
peregrino se construye desde los pies,
desde el cuerpo. Esa fenomenologia
cultural de los pies la propongo no
como recurso ultimo, m4s bien como
via alterna para salir del reduccionis-
mo audiovisual que como imperialis-
mo dominante estd presente en la
etnografia contemporanea.

Mis afirmaciones forzosamente ha-
cen pensar en el tipo de conocimiento
que la percepciéon mediante los pies
construye. Teéricamente es conoci-
miento tactil sin un vocabulario cultu-
ralmente significado; esto es algo que

tendremos que realizar. No se ha cons-
truido atn un acervo de conceptos
tactiles para la comprensién de las pe-
regrinaciones. Los pies en las peregri-
naciones son hasta ahora un factor o
conducto poco explorado desde lo tactil;
en ese sentido, pienso que en este traba-
jo no resuelvo esa cuestion. Solamente
senalo que las grandes significaciones
que tenemos de las peregrinaciones y de
la experiencia de lo sagrado las hemos
realizado fundamentalmente desde el
conocimiento etnografico audiovisual,
no desde lo tactil; queda para la poste-
rioridad esforzarnos en hacer etnogra-
fias tactiles con otras metodologias
cualitativas, como la fenomenologia
cultural.

Este trabajo me ha hecho pensar
bastante sobre las alternativas teéri-
cas y metodoldgicas sobre el tipo de et-
nografia tactil que desde los pies se
podria realizar. Luego de reflexionar
sobre la cuestion, me atrevo a afirmar
que poco o nada sé sobre como podria
realizar una etnografia desde lo tactil
con los elementos que sobre el cuerpo,
las técnicas corporales y la coloniza-
cion he planteado en este texto. Sola-
mente me encuentro en el punto de
arranque. Me quedo con méas dudas
que con respuestas. Espero que en un
futuro cercano, personas mas capaces
me ayuden a proponer, construir, pen-
sar y resolver estas cuestiones. Hasta
ahora mi alternativa es escéptica y re-
lativa.

BIBLIOGRAFIA

Bourpiku, Pierre (1999), Meditaciones pas-
calianas, Barcelona, Anagrama.



72

Flavio Pinedo Marquez

Csorpas, Thomas J. (1990), “Embodiment
as a Paradigm for Anthropology”, Ethos,
vol. 18, ndm. 1, marzo, pp. 5-47.

_ (1993),“Somatic Modes of Attention”,
Cultural Anthropology, vol. 8, num. 2,
mayo, pp. 135-156.

__(1997), The Sacred Self A Cultural
Phenomenology of Charismatic Hea-
ling, Berkeley y Los Angeles, Universi-
ty of California Press.

DE LA CALLE VALVERDE, Jaime (diciembre
2011-marzo 2012), “El gesto analégico.
Una revision de las ‘técnicas del cuerpo’
de Marcel Mauss”, Revista Latinoameri-
cana de Estudios sobre Cuerpos, Emocio-
nes y Sociedad, ano 3,num. 7, pp. 75-87.

ELIADE, Mircea (1998), Lo sagrado y lo pro-
fano, Barcelona, Paidos.

Harris, Marvin (2007), Antropologia cultu-
ral, Madrid, Alianza.

Mauss, Marcel (1971), Sociologia y antro-
pologia, Madrid, Tecnos.

MERLEAU-PoNTY, Maurice (1994), Fenome-
nologia de la percepcion, Barcelona,
Peninsula.

(2003), El mundo de la percepcién,
México, Fondo de Cultura Econémica.

PrrEz RIOBELLO, Asier (2008), “Merleau-
Ponty: percepcién, corporalidad y mun-
do”, Eikasia, Universidad de Oviedo,
ano IV, nim. 20, septiembre, pp. 197-
220.

REYNOso, Carlos (1998), “Presentacion”, en
Clifford GEERTZ et al., El surgimiento de
la antropologia posmoderna, Barcelo-
na, Gedisa, pp. 11-60.

SANCHEZ NOGALES, José Luis (2003), Filoso-
fia y fenomenologia de la religién, Sala-
manca, Secretariado Trinitario.




