
83

Preámbulo metodológico

La producción del saber en antropo
logía, sustento de las necesarias 
propuestas teóricas, requiere de 

Michel Duquesnoy*

Resumen: Este artículo se fundamenta en una hipótesis tal vez polémica: varias mujeres mapu-
che williche, al enfrentar conscientemente los estigmas que les afectan, están alimentando un 
discurso “feminista” sui géneris susceptible de interpelar su ámbito social y cultural. Sus argu-
mentos se han traspasado al ámbito político, lo cual ha generado una preocupación “feminista” de 
tipo poscolonial, la cual reposa probablemente en una manifestación colectiva de resiliencia. Este 
ensayo se construyó sobre un modelo reflexivo fundamentado en las interacciones discursivas, 
apoyado en bibliografía. No se trata pues de averiguar la validez de las teorías feministas en per-
petua disputa, sino de proponer con otros colegas un modelo susceptible de fortalecer el estudio 
de los debates y epistemologías “feministas”, nacidos en la llamada “periferia del conocimiento” o de 
los mal llamados “subalternos”.

Palabras clave: mujeres mapuche williche, resiliencia comunitaria, feminismo poscolonial, Chile.

Abstract: This article is based on a potentially polemic hypothesis: various Mapuche Williche 
(Huilliche) women, by consciously confronting stigmas that affect them, are fueling a sui generis 
“feminist” discourse that may question their social and cultural sphere. Their arguments have 
surpassed political spheres, thus creating a postcolonial “feminist” concern, which is probably 
based on a collective show of resilience. This essay is based on a reflexive model founded on discur-
sive interaction, supported by existing bibliography. Its purpose is not to prove the validity of femi-
nist theories that are a source of perpetual dispute, but rather to, together with other colleagues, 
propose a model that may strengthen the study of  “feminist” debates and epistemology that have 
arisen on the so-called “fringes of knowledge” or in the misnamed field of “subaltern knowledge.”

Keywords: Mapuche Williche women, community resilience, postcolonial feminism, Chile.

*Doctor en Etnología, Universidad Bernar-
do O’Higgins, Observatorio Regional de Paz y 
Seguridad (orpas). Línea principal de investiga-
ción: Construcción de la identidad en contextos 
de subordinación; visibilidad política de la mu-
jer mapuche williche, resiliencia cultural comu-
nitaria y “feminismo” de la periferia. Correo 
electrónico: michel.duquesnoy@ubo.cl

Nosotras también estamos cansadas
muy cansadas de tener siempre que estar 

presente para que se nos considere, no 
nace incluir a lo diverso, a las minorías.

Diva Millapan

En el momento en que el subalterno
transgrede su lugar asignado, empieza a 

ejercer su poder epistemológico.
Karina Bidaseca

A Melita, Celia, María Cristina

Mujeres mapuche williche del Sur Austral 
chileno: política y resiliencia en la construcción 

de un feminismo sui gÉneris



84 Michel Duquesnoy

metodologías específicas para sustentar 
las mismas cuando a la vez las alimenta.

El trabajo que se presenta en se
guida descansa sobre la metodología 
cualitativa inductiva. Es decir, una pre
dilección definitiva, quizá iconoclasta, 
en el observar, escuchar a las actoras, 
y en su caso, a las informantes, para al 
final otorgarles una voz privilegiada, 
fuertemente influenciada, eso sí, por la 
subjetividad del autor, así como por 
sus a priori teóricos e intuiciones ana-
líticas, a los supuestos conceptuales de 
“resiliencia” y del “feminismo posco
lonial” pueden parecer alejarse de los 
discursos propios de las actoras. Estos 
dos recursos conceptuales sustentan 
nuestra investigación.

El escrito que el lector tiene en sus 
manos se fundamenta en observacio-
nes, así como en múltiples conver
saciones realizadas durante varias 
estancias cortas en las que el placer de 
compartir un mate,1 una “sopaipilla”2 o 
presenciar un evento público (manifes-
tación, exposición, mitin, etc.) nos ha 
permitido emitir la hipótesis que va-
rias mujeres mapuche williche, enfren-
tado conscientemente los estigmas que 
les afectan están alimentando un dis-
curso “feminista” sui géneris suscep
tible de interpelar su ámbito social y 
cultural, así como a través de la voz to-
davía discreta de sus actoras en la 
academia. Consideramos que su visibi-
lidad voluntaria en la arena política si 
recela rastros de una preocupación “fe-

1 Es la bebida nacional de Argentina y de la 
Patagonia chilena.

2 Tortilla de harina de trigo frita en aceite 
que se acostumbra aderezar con “pebere”, salsa 
de tomate crudo, cebolla y ají verde picado.

minista” de tipo poscolonial, reposa 
probablemente en una manifestación 
colectiva de resiliencia. La mayoría de 
ellas son comuneras, declaradamente 
mapuche williche de Chiloé o San Juan 
de la Costa, de la Región de los Lagos, 
Chile; de edad adulta, y en plena dispo-
sición de su vigor físico e intelectual. 

Este ensayo se ha construido sobre 
un modelo reflexivo a partir de las inte-
racciones discursivas, alimentándose 
en la consulta bibliográfica. No se trata 
a priori de averiguar la validez de la teo-
ría principalmente feminista (¿cuál 
preferentemente?), sino de proponer 
con otras y otros colegas un modelo 
susceptible de fortalecer el estudio de 
los debates y epistemologías “feminis-
tas” desde el sur (Mendoza, 2006a).

Para abordar un tema tan complejo 
como la construcción/destrucción/re-
composición de la identidad, percepcio-
nes, representaciones e imaginarios 
afines, sólo la metodología cualitativa 
parece adecuada. Es más, al conside-
rar la materia misma, pareciera que el 
método inductivo se impusiera, sin de-
nigrar claro está, el aporte teórico. 

Este trabajo tiene una ambición: la 
de partir de la aprensión de la realidad 
experimentada y narrada (como lo es 
una veraz construcción del mundo de la 
vida) para alimentar, de ser posible, la 
formulación de relaciones teóricas que 
expliquen cómo y por qué los imagina-
rios se configuran, modifican, mutan, se 
re-modelan o desaparecen. El autor 
optó por una metodología cualitativa y 
un procesamiento de los datos que pre-
tende detectar lo relevante, con apuesta 
a preferir a la descripción etnográfica la 
búsqueda por la comprensión. Tal desa-



85Mujeres mapuche williche del Sur Austral chileno…

fío debería interesarse en el sentido que 
las agentes dan a sus acciones, estrate-
gias, elecciones y acontecimientos que 
no necesariamente controlan. En este 
caso vale insistir sobre la virtud inhe-
rente del lenguaje, el único instrumen-
to que nos permite acercarnos a lo que 
las sociedades observadas piensan de la 
realidad. Son discursos, prácticas y re-
presentaciones sociales y, como tales, 
objetos de interés para la antropología 
de los agentes y campos dinámicos den-
tro de sus culturas.

Una mujer presidenta
de la República y una mujer 
lonko en el sur

En los primeros días del mes de marzo 
de 2012 la joven mapuche williche 
Juana Cuante, vecina de la comuni-
dad Pitriuco (parte de la comuna de 
Lago Ranco), Región de los Lagos en 
Chile, fue investida como lonkozomo 
(mujer lonko) mediante una ceremo-
nia ritual oficial del mundo mapuche, 
el llamado Amun Tuwun (levanta-
miento ancestral). Este evento, en 
apariencia anodino, combinado con va-
rias observaciones colaterales, venía a 
confirmar una intuición simple: algo 
inusual empezaba a atravesar las es-
tructuras de poder entre los propios 
williche. Si, desde el mundo no mapu-
che, era común la identificación de la 
mujer williche con la clase social a la 
que pertenecen los varones (comune-
ros campesinos más o menos explota-
dos), para la mayoría de las mujeres 
indígenas, junto con aceptar en parte 
este estigma sociocultural, era primor-
dial aprovechar el trampolín de la mi-

norización étnica para apoyar una 
serie de reivindicaciones sociales, cul-
turales y genéricas, en el contexto de 
las demandas habituales a favor del 
pueblo al que pertenecen. Será desde 
esta premisa que postulemos que di-
chas señoras implicadas en el queha-
cer político manifiestan una acción 
resiliente cultural comunitaria. Dicho 
de otra manera, aunque las preocupa-
ciones de género nunca están del todo 
ausentes de sus discursos, las mujeres 
williche, pese a sus lógicas diferencias 
conceptuales y territoriales, militan a 
favor de una conciencia de unidad ét-
nico-cultural, como grupo oprimido y 
rezagado mediante el recurso a una 
problemática común a todas: la defen-
sa del pueblo mapuche.

La investidura de doña Juana al 
importante cargo de lonko, heredado 
de su padre, don Leonardo, llamó la 
atención de varios analistas. Fue seña-
lada por el diario El Austral de Osorno, 
como uno de los eventos relevantes del 
sur austral durante 2012. De hecho, 
Juana Cuante es la primera mujer que 
asume el cargo de lonko en el Futawi-
llimapu (Gran territorio del sur), ade-
más de ser la primera mujer en oficiar 
como apoülmen3 en el Consejo de Caci-
ques del mismo territorio ancestral. 
Varias explicaciones pueden ser pro-

3 El apoülmen, autoridad más importante 
del reche, era antiguamente un cargo funda-
mentado sobre el prestigio a la par de la riqueza 
acumulada y redistributiva. En efecto, “su poder 
y riqueza deben ser entendidos en términos del 
número de mujeres y su capacidad para convi-
dar, reunir y sustentar su influencia política. 
(Ortiz Contreras, 2008: 129). En nuestros días, 
la poligamia ha desaparecido así como en gran 
parte, el potencial económico, su único pero im-



86 Michel Duquesnoy

puestas para entender su nombra-
miento. En primer lugar, la aceptación 
de la eficiencia de la labor de las mu
jeres williche por parte de los varones, 
quienes aprecian que las mujeres wi-
lliche demuestren el respeto debido a 
sus congéneres masculinos, como lo exi
gen sus reglas del bien vivir, ello pese 
a su visiblización creciente tanto en 
la esfera propia como en la sociedad 
mayoritaria, es decir, chilena. En se-
gundo lugar, el hecho de que la cos
movisión williche enfatiza la no 
competencia entre ambos géneros a 
provecho de su necesaria complemen-
tariedad permite una tercera hipótesis 
explicativa: muchos de los varones se 
ven en nuestros días involucrados en 
largas jornadas laborales, fuera de la 
comunidad. Finalmente debemos re-
cordar que el golpe sangriento dejado 
por la implacable represión durante la 
dictadura de Pinochet bajó los ánimos 
y obligó a una gran prudencia por par-
te de los representantes masculinos, 
quienes “delegaron” la antorcha a sus 
esposas, madres y hermanas.

prescindible prestigio consiste en encabezar a 
todos los caciques aunque no disponga de un po-
der político directamente influyente. Probable-
mente, sin quitarle importancia, su ascendiente 
sea más simbólico que objetivo, ello, por perte-
necer a un linaje ancestral. Sin embargo, acorde 
con las palabras del apoülmen Antonio Alcafuz, 
figura clave en el territorio del Kilacawin (gros-
so modo Osorno y alrededores), se trata de “ser 
cacique de cacicado, una función de servicio 
para la defensa del territorio” y “para conciliar 
cuando hay conflicto con las autoridades de go-
bierno” o “para apoyar [en las demandas a favor 
de] la educación o la salud” (entrevista personal, 
abril de 2011). Un apoülmen es, en nuestros 
días, “un cacique mayor regional” (“A 30 años 
del cacicado”…, 2013: 2).

Antes de seguir, podría ser útil es-
bozar una presentación breve de las 
funciones de los lonko. Esta figura es, 
dentro del mundo williche, una de las 
autoridades encargadas de un poder 
de mando a nivel político interno aun-
que no excluyente, y no determinante en 
virtud de la idiosincrasia mapuche es
pecialmente opuesta a las formas de po
derío autoritario. En efecto, la población 
también participa en las distintas or-
ganizaciones formales, que son impul-
sadas desde el exterior, las cuales son 
asociaciones cuyos objetivos reflejan 
varias preocupaciones ciudadanas. 
Igualmente se puede subrayar el valor 
de la consulta, que es importante para 
los actores; siempre preocupados que 
no se tomen decisiones internas a las 
que serían ajenos.

El rol de los lonko (en español, “cabe-
za”) ha sido determinante en los territo-
rios williche en cuanto a la defensa de la 
tierra. Sin embargo, sus funciones, a 
menudo simbólicas, en nuestros días 
van recuperando un cierto prestigio 
dentro de las comunidades rurales. En 
honor a la verdad, se precisa que la figu-
ra del lonko es inexistente entre los ma-
puche williche urbanos debido a su alto 
nivel de fragmentación y desarticula-
ción. De igual forma, debido a la com-
plejidad de las circunstancias históricas 
y geográficas existen comunidades en 
las que desapareció del todo el lonko. En 
estos casos, las comunidades están or-
ganizadas por una junta directiva lide-
rada por un(a) presidente(a).

Desde el fin del siglo xix, con la si-
tuación reduccional a la que el Estado 
chileno ha sujetado a los mapuche, las 
funciones tradicionales de los lonkos se 



87Mujeres mapuche williche del Sur Austral chileno…

vieron limitadas radicalmente. Este 
hecho que contribuyó a trastornar su 
organización. En nuestros días esta 
autoridad es casi inexistente, y en cier-
tos casos hasta controlada. Entre los 
comuneros —figura inexistente entre 
los mapuche urbanos— el lonko goza, 
donde existe, en el mejor de los casos 
de un prestigio simbólico. No obstante, 
en entrevistas por lo menos dos lonkos 
confesaron sentirse desconsiderados 
entre los jóvenes. El reconocimiento se 
limita a manifestaciones de cortesía. 
Circunstancia que deploran estos diri-
gentes, ya que su rol interno en la ru
tina de las comunidades puede ser 
considerado valioso, sobre todo cuando 
su fama de sabiduría y ecuanimidad no 
es cuestionada. Se habrá entendido que 
el lonko no goza de ningún reconoci-
miento oficial y legal.

El lonko no participa en las pugnas 
políticas partidistas, aunque sí pueden 
tener preferencias políticas. Sin em-
bargo, las funciones del lonko pueden 
ser igualmente confinadas por los fac-
tores inherentes al contexto general 
que no deja de afectar la organización 
“tradicional” del pueblo williche. Men-
cionemos sin analizar el divisionismo 
interno, el individualismo y los reajus-
tes crecientes en el “sentirse mapu-
che”, las pugnas generadas por los 
partidos políticos y, en ciertos casos, 
manifestaciones evidentes de falta de 
respeto por parte de los propios comu-
neros.

Para volver a nuestras preocupacio-
nes, el nombramiento de Juana Cuante 
a su cargo no tenía en sí algo extrava-
gante, ya que en 2006 Michelle Bachelet 
fue la primera mujer en acceder a la 

presidencia de Chile4 y asumir al fin de 
su primer mandato la dirección de Uni-
ted Nations Women’s Rights (UN-Wo-
men5), ello hasta su regreso a las riendas 
del país después de haber ganado los 
comicios presidenciales en el segundo 
turno de las elecciones en diciembre de 
2013. Recordar este resultado es insistir 
sobre el hecho de que la figura de la pre-
sidenta Bachelet encarna la esperanza 
de muchas (y muchos) para la obtención 
societal de más consideración y equidad 
para las mujeres en particular, y las lla-
madas minorías discriminadas en gene-
ral. Tener por primera vez en su historia 
a una mujer presidenta desencadenó un 
“efecto cultural (…) cuya característica 
más notoria ha sido la sensación de em-
poderamiento de las mujeres chilenas” 
(Desarrollo Humano en Chile, 2010: 
25). Es propósito del que escribe llegar 
a evaluar en los próximos meses la 
huella del “fenómeno Bachelet” entre 
las mujeres williche después 2006. Im-
pacto que no será revisado en el pre-
sente trabajo.6

4 Y una de las seis mujeres que han gober-
nado en América Latina. El entonces candidato 
de la derecha vencido por un poco más de 6% de 
los votos, Sebastián Piñera, afirmó: “Felicito a 
Michelle por su triunfo, no sólo porque será la 
primera presidenta de Chile, sino también como 
un homenaje a esos millones de mujeres que con 
esfuerzo y tenacidad han logrado el lugar que 
les corresponde en nuestra sociedad”; en línea 
[http://www.emol.com/noticias/todas/2006/01/15/ 
208038/michelle-bachelet-es-la-primera-mujer-
presidenta-con-un-5349.html], consultada 15 de 
enero de 2006.

5 Como primera directora de esta entidad, 
ocupó este puesto entre septiembre de 2010 y 
marzo 2013.

6 No obstante es válido notar que varias mu-
jeres williche que se lanzaron exitosamente a la



88 Michel Duquesnoy

No obstante, y para volver al tema 
sobre el nombramiento de la joven wi-
lliche a un puesto de mando tan impor-
tante como el de lonko, la prensa habría 
de llamar la atención, una vez más, so-
bre los sucesos que determinan el mun-
do mapuche, y por otro lado —amén de 
recordarlo—, apuntado con demasiada 
frecuencia por la misma prensa, por 
sus reclamos, marchas y llamados a 
favor del reconocimiento de su causa 
y especificidad. Para los miembros de 
esta cultura indígena, tanto comu
neros como dirigentes de los distintos 
territorios del Futawillimapu, la joven 
Juana, al ajustarse a la ancestralidad 
del pensamiento mapuche, cumplirá 
con uno de los aspectos tradicionales 
más arraigados de su cosmovisión, se-
gún el cual la mujer es el complemento 
del hombre en las diversas tareas so-
ciales, políticas y culturales inherentes 
a todo pueblo.

Sin embargo, el hecho de que Juana 
Cuante fuera proclamada en tan im-
portante tarea política tiende a mos-
trar el vigor del empoderamiento 
político de las mujeres williche y el pa-
pel cada vez más activo que muchos 
jóvenes tienden asumir en pro de la 
supervivencia de sus singularidades.

Muchas explicaciones se dan la ta-
rea de dilucidar las razones de la emer-
gencia reciente de estas tendencias, 
observables en el seno de la vida diaria 
de los pueblos indígenas. En el movi-
miento indígena, aparecido en el dece-

aventura política, alzan la bandera de unas de 
las formaciones partidistas de izquierda y con-
fiesan, junto con la filiación política, una afini-
dad genérica con la presidenta.

nio de los setenta y fortalecido en el 
decenio posterior, las reivindicaciones 
identitarias,7 enarboladas ante una 
presunta globalización devastadora, 
las profundas mutaciones sociocul
turales engendradas por las multifa
céticas tendencias del movimiento 
feminista y su corolario empodera-
miento femenino, suelen ser aludidas. 
Los “cambios estructurales y cultura-
les que influyen en el aumento de la 
presencia femenina en la política, pese 
a que los viejos imaginarios culturales 
y ciertas realidades sociales la dificul-
tan” (Fernández, 2008: 70), han sido y 
siguen siendo desafíos que enfrentan 
las mujeres williche, tanto en la so
ciedad winka como dentro de sus 
grupos de pertenencia cultural. No 
obstante, dentro del mundo williche 
hay señales alentadoras de que los vie-
jos imaginarios ceden frente a los cam-
bios mencionados, así como frente a los 
logros obtenidos por la labor política de 
sus mujeres.

A estos argumentos, procuraremos 
añadir dos variables. En primer lugar, 
los innegables y evidentes estigmas y 
subordinaciones a que fueron some
tidos los pueblos indígenas —y sus 
mujeres—, generando una serie de 
profundos sufrimientos experimenta-
dos a nivel colectivo e individual.8 En 

7 Sobre las expresiones nacionalistas y ét-
nicas, Gurruchaga precisa (1990: 116-117) que 
en sí la emergencia de estas “minorías” no es 
novedosa pero sí “la relación entre expresiones 
políticas, sociales y culturales que manifiestan 
una radicalidad” inexistente en épocas ante-
riores.

8 Diva Millapan (2012), dirigenta. En nues-
tro caso podemos decir “dirigente” mapuche y



89Mujeres mapuche williche del Sur Austral chileno…

segundo lugar, debido a estos infortu-
nios, operó entre ciertos miembros 
masculinos y femeninos del pueblo 
mapuche una reacción, o mejor dicho, 
un reajuste resiliente, susceptible de 
concretarse en la acción política comu-
nitaria y partidista.9

Es esta última hipótesis que propo-
nemos revisar en el presente trabajo 
marcando un énfasis particular en la 
acción política comunitaria. Precisa
remos ahora lo que entendemos por 
este concepto. Se entenderá “comu
nidad” como el espacio físico, ritual y 
simbólico que (retro)alimenta a la per-
sona que se afilia a un grupo social y 
cultural determinado, sometido a los 
pasos y traspasos históricos y cultura-
les, así como donde se recrea y trans-
forma la cultura y las relaciones 
sociales propias con las que interac-
túan los actores dentro de un espacio 
físico e imaginado, pero siempre apro-

autodeclarada “mujer mapuche feminista”, lo 
cual expresa claramente que, en comparación 
con una mujer profesionista chilena, una mujer 
mapuche no goza de las mismas facilidades por-
que “es más difícil para nosotras, y no [se] te 
ocurra reclamar derechos a voz alta… [si no] 
hasta ahí quedó tu carrera”.

9 La psicoanalista Yolanda Gampel, en un 
estudio en torno al cambio personal, sostiene 
una línea reflexiva interesante: “Para que tenga 
lugar algún cambio, algunas veces debemos pa-
sar a través del conocimiento del desorden, del 
caos […]. El sufrir dolor incluye consideración 
por el hecho de que existe el dolor, el nuestro y el 
de otros” (1998: 23). Páginas más adelante con-
cluye su aportación de la manera siguiente: 
“Pensar el caos y el tumulto como la fuente de 
confusión, ansiedad y temor, pero también como 
el lugar y la fuente de crecimiento y creación, de 
cambio, mutación y metamorfosis” (1998: 31). 
Pauta imprescindible para comprender los com-
plejos procesos de la resiliencia.

piado para la conformación de la “iden-
tidad” de un nosotros en constante 
construcción.

Por acción política entendemos la 
implicación activa (no activista) en el 
escenario tanto privado y comunitario 
como público que perfila preocupacio-
nes y discursos —un quehacer— de 
tinte político, social, cultural y econó-
mico a favor de una causa. Combinan-
do los elementos “acción”, “política” y 
“comunitaria” en una misma locución 
conceptual, queremos enfatizar la afir-
mada implicación por parte de estas 
mujeres mapuche williche en las de-
mandas, reivindicaciones y diálogo, 
tanto a nivel intracomunitario como 
extracomunitario.

Mujeres mapuche williche.Una 
fuente de acción y decisión

Las mujeres mapuche deben tener las 
mismas posibilidades que los hombres, 

aunque seamos de un pueblo estigmatizado 
como culturalmente machista,

Prejuicio errado…
Diva Millapán

En el mundo neoliberal actual, “se 
obvian las soluciones colectivas a las 
injusticias sociales”, afirma Olga Aba-
solo (2014: 6). Sin embargo dicha afir-
mación no cuadra con la praxis de las 
mujeres williche involucradas en la 
acción política, actoras que buscan co-
lectivamente soluciones a los desajus-
tes sufridos por ambos sexos, tanto a 
nivel colectivo como individual. Prácti-
ca que implica conscientemente la po-
sibilidad de que sus reivindicaciones 
puedan también beneficiar a la socie-



90 Michel Duquesnoy

dad no mapuche. De hecho, si se ajusta 
el concepto de capacidad de acción y 
decisión10 al dinamismo de las mujeres 
williche, tal capacidad de decisión in-
fluye concretamente en el fortaleci-
miento de los capitales humano, social 
y cultural de la esfera femenina a la 
par que vigoriza los mismos capitales 
del conjunto comunitario. Consecuen-
temente tal capacidad de decisión di-
namiza un efecto transformador, y 
aunque sin disolver necesariamente 
las estructuras tradicionales de tomas 
de decisiones propias de los williche, 
influyen en sus instituciones, fortale-
ciendo sus capacidades de acción y de-
cisión. Efecto que sin lugar a duda 
eleva a la mujer williche al estatus de 
agente político y social de importancia 
innegable.

Ahora bien, en su relación con las 
mal llamadas minorías étnicas, cuan-
do las autoridades oficiales ejercen 
políticas fundamentadas en la discri-
minación, la opresión y la subordina-
ción, es muy probable que “las mujeres 
de las minorías creen un espacio pro-
pio de descubrimiento y redefinición 
de su identidad de género, aunque al 
mismo tiempo, siguen subordinadas, 
en tanto minorías, a la situación de lu-
cha contra la opresión racial, económi-
ca y cultural de sus propios pueblos” 
(Poggio, 1999: 272). En el caso de Chile, 
es sabido que las políticas arbitrarias y 
el sistema represivo del Estado se han 

10 Los autores del Informe sobre el desarrollo 
mundial 2012. Igualdad de género definen el 
concepto de capacidad de acción y decisión como 
“la propia capacidad para tomar decisiones, y 
para transformarlas en las acciones y los resul-
tados deseados” (Banco Mundial, 2011: 6).

caracterizado, a lo largo de la historia 
republicana, por la violencia de sus im-
posiciones. 

Este proceso corre la cortina sobre 
un conjunto de factores propicios hacia 
la estigmatización de las mujeres in
dígenas, que desembocó en una serie de 
políticas específicas, generando niveles 
preocupantes de pobreza y carencia de 
educación básica hasta fechas recien-
tes. En fin, con todas sus limitaciones, 
las políticas de corte paternalistas 
ayudaron a mejorar en parte la suerte 
de las indígenas, sin contribuir a mini-
mizar los fundamentos de la estigma-
tización.

El contacto con la civilización hege-
mónica occidental destiló entre los ma-
puche rasgos machistas en gran parte 
desconocidos en esta cultura, contribu-
yendo de tal manera a menoscabar el 
estatus ancestral que la mujer mapu-
che ocupaba desde hace numerosos 
lustros. El efecto perverso de la inten-
sificación del machismo en la sociedad 
indígena se tradujo en otro nivel de 
subordinación de la mujer, ahora sí 
dentro de la matriz cultural propia.11

11 Como Goicovich ha mostrado, esta asevera-
ción no entiende descartar la asimetría de los gé-
neros que existía en la sociedad mapuche en el 
periodo de los contactos con los hispanos, asime-
tría que “disponía a la masculinidad en el nivel 
superior de la balanza” (Goicovich, 2003: 160). Las 
diferencias de estatus que distinguen a la socie-
dad mapuche han evolucionado y se han modifi-
cado sustancialmente debido a los contactos con 
los españoles en un primer momento, con los chi-
lenos en un segundo momento. Como es de espe-
rar, las varias corrientes feministas y oleadas a 
favor de las mujeres a nivel global encuentran en-
tre las mujeres mapuche un eco cuya recepción (o 
rechazo) es muy matizado.



91Mujeres mapuche williche del Sur Austral chileno…

Postulamos que tal situación gene-
ró una triple estigmatización muy efi-
ciente para silenciar de hecho a las 
mujeres mapuche: el ser indígena, el 
ser mujer y la combinación de las ca-
racterísticas anteriores: el ser mujer 
indígena.12

Sin embargo, desde alrededor de 
cuatro decenios hay señales de que las 
mujeres mapuche adoptan varias es-
trategias de visibilización de su pre-
sencia para reclamar su participación 
en las tomas de decisiones, en lo que 
respecta al mundo femenino, al igual 
que al mundo cultural propio. Ello 
dentro de las estructuras de poder de 
su pueblo de filiación y de la configu-
ración política chilena. Igualmente 
ganan espacios entre los williche y en 
la arena política en que los partidos 
democráticos de Chile ofertan sus op-
ciones.

En ambos casos, ganar espacio, voz 
y credibilidad no ha sido una victoria 
fácil de conquistar. Como lo expresa 
claramente Diva Millapan (2012), “en 
los partidos políticos, ahí el machismo 
mata tus sueños de las mujeres a acce-
der a algún puesto de relevancia”. En-
tre los hombres de sus comunidades 
“al inicio fue complicado, muchos se 
burlaban, otros se enojaban porque te-
mían que les faltáramos el respeto, 
pero se dieron cuenta que no […] y mu-
chos aceptaron también que opinára-
mos y actuáramos […] y nunca hubo 

12 Es un desafío permanente: “Tienes que su-
perar esos escollos y tienes que ser mejor que el 
hombre y mejor que la persona no mapuche” 
(Reuque, Isolde citada en Calfio, 2009b: 107).

más problemas”.13 Y, como era de espe-
rar, el reconocimiento de sus aportes 
por parte de los varones mapuche wi-
lliche, así como “la participación de las 
mujeres en movimientos políticos y so-
ciales y el proceso de autorreconoci-
miento como grupo oprimido favoreció 
[su] empoderamiento, tanto en el ám-
bito político-social como en el indivi-
dual” (Poggio, 1999: 254).

En este aspecto, y sin insistir sobre 
la siguiente aseveración, es proba
blemente que las mujeres williche 
cambien en gran parte demandas de 
género por reivindicaciones “étnicas”, 
en ambos casos ajenas a los típicos re-
clamos de tipo occidental de los femi-
nismos en boga, ya que los varones 
manifiestan una aceptación favorable. 
Contribuyen al beneplácito sus éxitos 
de varia índole. De no conformarse, “ya 
les manifestamos que ellos ya han teni-
do su tiempo, que no llegaron a mucho, 
y sí se cansaron también. Ahora nos 
toca seguir la lucha”, refrenda una mu-
jer williche urbana de Osorno.14 La 
mujer williche se ha vuelto clave de la 
resistencia contra la opresión que afec-
ta a su pueblo.

En este tenor, desde tiempos remo-
tos, sin perder de vista los numerosos 
cambios de la evolución histórica y la 
dinámica cultural propia del pueblo 
mapuche, y los matices consecuentes, 
la mujer indígena sigue ocupando un 
lugar imprescindible. “El tejido econó-
mico, social y cultural de la sociedad 

13 Entrevista personal a una dirigente polí-
tica de la 10a. Región. Respetamos su deseo de 
anonimato. 

14 Entrevista a doña N. Antillanca, abril de 
2012.



92 Michel Duquesnoy

mapuche [entre los siglos xvi y xix] gi-
raba en torno a ella […] en su dimen-
sión comunitaria (no en sus relaciones 
externas), se cobijaba bajo los quehace-
res y la capacidad de sus mujeres” 
(Olea, 2010: 18), “como productora de 
los bienes que […] consolidaban el es-
tatus y prestigio del varón frente a la 
comunidad” (Goicovich, 2003: 174).

En nuestros días, la importancia de 
la mujer mapuche también se extiende 
hacia el exterior, como interfaz directo, 
debido a su afán político remodelado y 
dinamizado por los contextos globales 
y regionales genuinos del Chile con-
temporáneo.

Pacientemente, para posibilitar su 
acceso a alguna forma de poder y visi-
bilidad política, las mujeres williche 
utilizan dos canales: en primer lugar, a 
través de los espacios y modalidades 
específicas del padrón cultural mapu-
che, adaptándolo a las circunstancias 
históricas y evoluciones contemporá-
neas; en segundo lugar, aunque no lle-
guen necesariamente a tal altura, a 
través de la politización, sea orga
nizándose en asociaciones de variada 
índole, sea militando en un partido po-
lítico abierto al factor de concientiza-
ción “étnica”, a la par que de género.

En términos absolutos, para descri-
bir y reflexionar sobre esta visibiliza-
ción, es posible referirse al concepto de 
empoderamiento para describir estas 
implicaciones de baja, mediana o al
ta intensidad en el quehacer político. 
En efecto, de acuerdo con Pérez, el em
poderamiento sería “el ejercicio del 
‘poder’ en las relaciones sociales, eco-
nómicas y políticas, tanto entre indi
viduos como entre clases, grupos y 

géneros en las sociedades” (Pérez, 
2001: 95).

En la mayoría de los casos observa-
dos entre las mujeres mapuche willi-
che la apreciación de Irma Aguirre es 
válida, pues al analizar la labor de una 
lideresa amuzgo de México afirma que 
“una mujer indígena puede organizar 
y participar desde el ámbito informal 
sin tener como meta principal el poder 
o el acceso a un cargo público, sino el 
objetivo de servicio basado en la parti-
cipación de todos y todas” (Aguirre, 
2003: 18-19). Lo que no excluye la com-
placencia por el poder en sí y por el as-
censo político que ciertas actoras 
confiesan experimentar y buscar. Aun-
que al servir a ambiciones personales, 
en suma legítimas, su manera de visi-
bilizarse en el escenario político, por 
ende de poder, abarca una preocupa-
ción de tipo étnico, ya que su implica-
ción entiende servir a su pueblo y 
fortalecer el conjunto de sus demandas 
a favor del respeto de la integridad del 
mismo. 

Esta manera de practicar une el es-
fuerzo de las mujeres al combate histó-
rico de los varones, en la que hombres 
y mujeres forman una unidad reivindi-
cativa. Sin embargo, la mayoría de las 
williche incluye en su programa recla-
mos propiamente femeninos, es decir, 
de género. Actuar que incluye una tác-
tica de mimetismo a los modos de “ha-
cer política” conforme a los hábitos 
varoniles; algo como “escenificar una 
masculinidad potencializada” (Martí-
nez, 1995: 18). En efecto, si el poder no 
tiene sexo, para retomar la deliciosa 
fórmula de Martínez y Montesinos 
(1996: 87), el acceso y la apropiación 



93Mujeres mapuche williche del Sur Austral chileno…

del poder descansa necesariamente 
sobre una expresión cultural del mis-
mo. Esto es, de las relaciones entre 
género.

En un primer tiempo, el ascenso de 
la mujer mapuche en la esfera política 
se ha obtenido mediante su conforma-
ción a patrones masculinos, a través de 
una lucha a favor de la resignificación 
de estructuras simbólicas de los mis-
mos estándares varoniles y machistas. 
Intentos que se tradujeron por fre-
cuentes burlas, reprobaciones o des-
confianza abierta. Actualmente, estas 
actitudes despreciativas no han des-
aparecido del todo, pero ceden cada día 
más terreno, pues “los hombres se dan 
cuenta que hacemos bien lo que hace-
mos aunque no sea como ellos lo plan-
tean” (entrevista a doña Carmen J., 
julio de 2012). 

Mencionemos de paso la interesan-
te y sagaz aseveración que una infor-
mante planteó: “Al momento de 
involucrarse en la vida política, el hom-
bre mapuche se mimetiza con el resto 
de los políticos y funcionarios y no hace 
notar la diferencia cultural que lleva a 
cuestas y que es la que debe defender, 
promover y proteger” (entrevista a 
doña Marlene G., agosto de 2012).

Resiliencia, acción y memoria: 
episodios de minoría

¿Cómo definir el concepto de resilien-
cia para entender su aplicación en el 
caso de las mujeres williche? Sencilla-
mente como la capacidad de volver po-
sitivo y provechoso un evento a través 
de su (auto) relato e integrarlo como 
componente de la personalidad e histo-

ria propia. O sea, el recurso a dicho 
concepto favorece la aprehensión de 
una entidad —en nuestro caso un gru-
po cultural amplio— que enfrenta en 
la larga duración un escenario adverso 
logrando desafiarlo y aprovecharlo 
como eje propulsor de su supervivencia 
y regeneración. A lo que sin duda con-
vendría añadir su capacidad y volun-
tad de encontrar en el infortunio su 
potencial de autorreparación. Nos per-
mitimos postular que este proceso re
siliente trasciende a nivel comunitario, 
en el sentido de que las mujeres willi-
che implicadas en una activa fase de 
reapropiación del imaginario propio y 
del fortalecimiento de su cosmovisión, 
consideradas como un ente polimorfo 
pero consolidado a la altura de sus pre-
ocupaciones y modos operativos, se 
han vuelto la columna vertebral sobre 
la cual se alimenta el conjunto étnico 
williche para enfrentar con éxito un 
futuro en el que no desaparecerá como 
pueblo, pese a los inevitables trastor-
nos y mutaciones internas que afectan 
dicha cosmovisión y cultura (más pre-
cisiones al respecto en Duquesnoy, 
2014).

¿Por qué postular a modo hipotético 
que la inserción dinámica de las muje-
res williche en la esfera política revela 
una actitud particularmente resilien-
te? Quizá porque, como en muchas so-
ciedades, tuvieron que enfrentar las 
atrocidades de las guerras y de la domi-
nación, son las mujeres quienes más 
han padecido y experimentado las 
humillaciones físicas y psicológicas, 
inherentes a tales circunstancias: vio-
laciones, muerte de sus hijos y esposos, 
destrucción de sus hogares y labores, 



94 Michel Duquesnoy

servidumbre, etc. Es más, en una socie-
dad como la mapuche en la que la mu-
jer jugaba un rol15 tan importante, la 
humillación del fracaso militar se do-
blegó ciertamente debido al confina-
miento impuesto en las reducciones. 
Espacios de concentración masiva en 
los que el machismo, el alcoholismo y 
la violencia intrafamiliar se incremen-
taron como consecuencia de los cam-
bios radicales que trastocaron los 
paradigmas culturales. Por lo tanto, si 
se admite que las mujeres mapuche 
williche aseguran desde tiempos remo-
tos la transmisión de los valores cultu-

15 Los roles de las mujeres mapuche williche 
en los tiempos precoloniales y coloniales eran 
múltiples, ya que controlaban y gestionaban la 
organización y gestión de las fiestas, las cuales 
eran la base de las alianzas entre lof, entendi-
do este término como grupo familiar extendido, 
los trabajos del telar, la preparación de las comi-
das, etc., sin olvidar que constituían la logística 
de las alianzas matrimoniales o intercambios en 
tiempos de guerra, fundamento del prestigio de 
los varones (Olea, 2010). Todo eso con la inapre-
ciable reproducción cultural de la que eran —y 
siguen siendo— encargadas. Recordemos que la 
sociedad mapuche admitía la poligamia como 
señal de poder, riqueza y prestigio a raíz de la 
institución de los socialmente ricos, apoülmen. 
La poligamia desaparecería como consecuencia 
de la reducción de los mapuche en territorios 
confinados a finales del siglo xix, la radicación y 
parcelización infamante de su territorio ances-
tral. Las consecuencias de este proceso impuesto 
por el Estado chileno fueron asombrosas, como 
es de suponer, para las mujeres: pérdida de sus 
espacios genéricos de libertad y de su importan-
cia en las redes de alianza, trabajo forzado como 
“chinas” —sirvientas—, enfrentamiento de la 
violencia intrafamiliar debida al consumo de al-
cohol principalmente por los varones, producción 
de insumos esenciales para la vida de pequeños 
agricultores, transmisión de la memoria y de la 
cultura, entre otros factores.

rales de su pueblo, podemos entablar 
que por ello son las actoras privilegia-
das que transfirieron generación tras 
generación la memoria de las luchas 
de su pueblo, de la valentía de sus gue-
rreros y su derrocamiento.

Estas mujeres son también los vec-
tores principales de la transmisión del 
orgullo del “ser mapuche”, de sus co
nocimientos ancestrales, lengua, ritos y 
símbolos, o de su recuperación. Las 
mujeres mapuche williche se encuen-
tran entre la reminiscencia y la memo-
ria del trauma; es decir, de su narración 
como evento categórico y entre la so-
brevivencia del grupo y su sublimación 
por la perpetuación y renovación de la 
memoria colectiva. La historia del des-
pojo, en suma reciente y todavía can-
dente, “ha quedado marcada en la 
memoria del pueblo mapuche, espe-
cialmente en la de sus mujeres; quie-
nes la han transmitido de madres a 
hijas, de suegras a nueras, de tías a so
brinas” (Olea, 2010: 65). Razones por 
las que, al fin y al cabo, asumen un pa-
pel tan decidido a la hora de regenerar 
a su pueblo. 

La lógica de este enfoque descarta 
la resignación, la deserción y la resis-
tencia agresiva, violenta o delictiva, 
actitudes que, por entendibles que 
sean, no pueden ser concebidas como 
actuación resiliente.

Los investigadores de la psicología 
afirman que la resiliencia parece sólo 
posible y eficaz cuando existe incondi-
cionalmente una mirada positiva por 
parte del entorno en el que convive la 
víctima. En este sentido, sostenemos 
que las mujeres williche materializan 
acciones concretas a favor de la revalo-



95Mujeres mapuche williche del Sur Austral chileno…

rización de los egos culturales drásti-
camente afectados en la apreciación de 
la autoestima, tanto en la entidad per-
sonal como en el ente colectivo. En fin, 
si el contexto general actual en Chile 
tiende a indicar una percepción más 
favorable en torno a los indígenas que 
viven en el territorio nacional, es im-
prescindible también que el hábitat de 
la pertenencia cultural propia mani-
fieste un perpetuo y renovado orgullo 
de ser, tal como se es y se deviene. Am-
bas tendencias de valorización son 
ciertamente indispensables para los 
mapuche debido a la doble afiliación o 
combinación (voluntaria o no) que les 
vincula a su entorno existencial, el pro
pio y el nacional.

Sería capcioso insistir excesiva-
mente sobre la situación de subordina-
ción y estigmatización en la que se ve 
sometido el pueblo mapuche en Chile 
desde hace un siglo y medio. No obs-
tante, parece interesante cuestionar la 
percepción de estas condiciones entre 
las mujeres williche.

En un primer momento distingui-
mos, a partir del discurso de varias 
mujeres williche, tres conjuntos recu-
rrentes (no excluyentes de otros estig-
mas): 1) pertenecer a un pueblo 
discriminado y subordinado pero no 
vencido, como lo afirman orgullosa-
mente; 2) enfrentar e internalizar dis-
criminaciones y exclusiones como 
indígenas y mujeres; 3) en definitiva, 
deber ser y pensarse como mujeres in-
dígenas. Cada uno de estos estigmas se 
vive y traduce con sus consecuencias 
personales y colectivas de manera di
ferente por cada mujer, según el am-
biente —social, histórico, económico, 

parental, etc.— en el que vive y perte-
nece (comunera, mapuche urbana, ca-
sada, soltera, etc.) y según su grado de 
asociatividad que la distinga (círculo 
familiar —el hogar—, junta vecinal, 
actividad artesanal, profesionista, 
etc.). En el caso de presentar un capi-
tal social abierto, es interesante con-
trastar el nivel de organización de los 
círculos que frecuenta, así como de mi-
litancia pasiva o activa.

En la mayoría de los casos, se evi-
dencia (pues se expresa) un grado apre-
ciable en la percepción de saberse que 
se pertenece a una minoría —y conse-
cuentemente ser discriminado—, lo 
cual genera una serie de estigmas que 
incluye aspectos objetivos y subjetivos, 
tanto en la construcción social e identi-
taria del grupo de filiación como en la 
autoestima. Dicho de otra forma, las 
mujeres “dicen” y traducen en voz alta 
el hecho de la discriminación (el ser dis-
criminado) a la par que manifiestan la 
conciencia de la discriminación.

La “realidad” integrada por las mu-
jeres williche en la mayoría de los ca-
sos es la conciencia de experimentar 
en su integridad los lastres de la se
gregación étnica, además de la per
tenencia, como mujeres, a un género 
subordinado. Sin embargo, nuestra 
aseveración apela a numerosos mati-
ces. Señalemos dos entre varios.

En primer lugar, su visibilización 
en la escena política y cultural mues-
tra su decisión y voluntad para sobre-
salir de las relativas sombras en que 
estuvieron durante años. Entre otros 
factores, los varios programas de desa-
rrollo impulsados por las agencias in-
ternacionales han sido propicios a tal 



96 Michel Duquesnoy

tendencia, a la que el llamado movi-
miento indígena concedió a la larga 
una relativa complacencia. 

En segundo lugar, en Chile, los largos 
años de la dictadura pinochetista han 
forjado una conciencia renovada del 
ser mujer entre los y las mapuche, de-
bido en gran parte a los sufrimientos 
intolerables que los hombres debieron 
encarar, y con la constatación de la 
inevitable y consiguiente desorgani
zación interna ocasionada por la repre-
sión. Las mujeres empezaron a asumir 
un rol “muy relevante, tanto a nivel de 
base como a nivel directivo. [Pese a 
que] se ha invisibilizado su presencia, 
su aporte y su valentía” (Calfio, 2009a: 
107). Fue la oportunidad para empe-
zar “silenciosamente” (ibidem: 108) a 
buscar cómo hacer las cosas a su ma
nera, y para ciertas mujeres implicadas 
en la práctica democrática, el principio 
de un quehacer paulatino que busca su-
perar el estigma de “subvaloración que 
han vivido las mujeres tanto al interior 
de la sociedad mapuche, como a las es-
tructuras políticas imperante hasta el 
día de hoy” (ibidem: 107).

Postulamos que estos procesos com-
plejos son producto y manifestación de 
una resiliencia comunitaria atizada en 
la “conciencia de minoría”, concepto al 
que recurre Rivera Cusiqanqui (2004: 
9), así como en la memoria de la humi-
llación. En nuestra opinión, las muje-
res williche que interesan a nuestro 
propósito combaten la discriminación 
utilizando la conciencia de la discrimi-
nación como trampolín para cubrir sus 
demandas, lo que intensifica una es-
trategia resiliente particularmente 
aguda.

Ya que utilizamos de manera recu-
rrente la noción de minoría, en la que 
se sostiene nuestro trabajo, la cual es 
un concepto medular, nos incumbe pre-
cisarlo. Louis Wirth aporta una defini-
ción operativa de grupo minoritario: 
“Un grupo minoritario es cualquier 
grupo de personas que, a causa de sus 
características físicas o culturales, se 
encuentra sometido a una discrimina-
ción respecto de los demás miembros 
de la sociedad en la que viva, recibien-
do de ésta un trato diferente e injusto” 
(Wirth, 1945: 347). Este tipo de trato 
injuriante genera una percepción dis-
minuida del potencial demográfico, del 
capital político, del capital humano y 
del capital social, con efectos de posi-
bles infiltraciones entre las nuevas ge-
neraciones. Las consecuencias fatales 
son el desinterés y pérdida de la memo-
ria histórica (Jelin, 2005), la erosión de 
la autoestima, la fragmentación iden-
titaria y los síntomas de subalternidad 
(resistencia, alcoholismo, falta de par-
ticipación en los espacios públicos, pro-
ductivos y políticos, violencia civil o 
intrafamiliar, entre otros), fenómenos 
que perpetran su subordinación y des-
moronamiento étnico y cultural, con la 
exclusión al final de la cadena. Otras 
consecuencias son la resistencia de 
tipo nacionalista identitaria intransi-
gente, así como la exasperación gene-
rada por la sordera de un Estado 
represivo, efervescencia que puede 
convertirse, en ciertos casos, en de-
mandas cívicas y actuaciones decidi-
das, que poco tendrán que ver con el 
“terrorismo” del que se acusa a los co-
muneros mapuche de la Araucanía 
supuestamente implicados en incen-



97Mujeres mapuche williche del Sur Austral chileno…

dios a bienes de particulares o a perte-
nencias de las forestales que devastan 
su territorio.16

Ubicaríamos la respuesta resilien-
te, cultural, comunitaria, entre ambos 
polos, como una réplica creativa y po
sitiva a los traumas sufridos ayer y 
antier, que la memoria conserva pre-
sentes para sobrellevarles no en el ol-
vido, sino para considerarlos motores 
potentes para afrontar la dignidad en 
las discriminaciones actuales, aunque 
éstas se manifiesten con tenores mu-
cho menos trágicos quizá.

Mujeres williche
en el quehacer político,
¿una corriente “feminista”
sui generis?

Para llegar a un nivel de entendimiento 
cercano a la realidad de las actoras con-
sideradas, será significativo considerar 
que las situaciones, oportunidades y tra-
bas locales impiden la uniformización 
teórica en torno a una hipotética co-
rriente feminista indígena, ello para 
evitar los sesgos unificadores y homo-
geneizadores todavía vigentes en una 
academia de tipo eurocéntrica. Al en-
trever la viabilidad teórica de una 
genuina trayectoria forjada en un pen-
samiento, una práctica y discursos pro-
pios de las mujeres mapuche williche, 

16 Al momento de escribir estas líneas, la 
Araucanía se encuentra una vez más azotada 
por una serie de protestas duras que manifies-
tan una falta irresponsable de diálogo por parte 
de las autoridades, ello con el objetivo de resol-
ver lo que la prensa llama “el conflicto mapu-
che” en línea [http://www.emol.com/tag/181/
conflicto-indigena.html].

debemos estar atentos a sus diferencias 
intrínsecas, hasta dentro de una misma 
región o ciudad. En efecto, la realidad 
vivida e internalizada por parte de las 
mujeres que residen en las zonas rura-
les no puede ser la que experimenta la 
mujer “urbana”, sin que sea necesario 
insistir mucho en el hecho de que una 
aglomeración como Castro, en Chiloé,17 
presentará diferencias no desdeñables 
con Puerto Montt u Osorno, sólo como 
ejemplo. Lo que “implica distintas for-
mas de comprensión de su condición y 
nuevas formas de plantear demandas 
relacionadas” (Jelin, 1997: 202) acorde 
con sus realidades. Estas realidades ge-
neran ciertamente agendas, prácticas, 
así como estrategias identitarias y polí-
ticas originales que articulan (estilos 
de) demandas específicas de las muje-
res, y en nuestro caso de las mujeres 
williche. Sin duda, asistimos a “una 
afirmación del derecho a mantener su 
propia forma de vida y su propia cultu-
ra” (ibidem). Se postula que en esta la-
bor intensa y constante las mujeres 
mapuche williche crean (e innovan 
aportando) un discurso “feminista” in-
dígena original, diferente de los femi-
nismos occidental-céntricos porque 
están identificados con sus singulares 
modos de pensar y organizar sus estra-
tegias. Esto es “otro” feminismo o un 
“feminismo de los márgenes” (Bidaseca 
y Vazquez, s/f: 14).

En nuestros días, conforme a los 
trabajos de Quijano (2000), Mignolo 

17 Castro es la capital de la provincia de Chi-
loé, es una pequeña ciudad con poco más de 
43 000 habitantes, situada al este de la isla 
Grande. Se dedica principalmente a las activi-
dades acuícolas y turísticas 



98 Michel Duquesnoy

(2009), Dussel (2005), Rivera (2004), 
Spivak (1988) —sólo para citar algu-
nos—, la idea es aceptar la necesidad 
de descolonizar el pensamiento euro-
céntrico en general, y el feminismo en 
particular (Segato, 2010; Bidaseca y 
Vázquez, 2011), lo que a su vez genera 
nuevas formas y contenidos de conoci-
miento, de los que la teoría feminista 
latinoamericana se enriquece debido 
al innegable aporte a cargo de las mu-
jeres indígenas (Gargallo, 2012). En 
este sentido, pese a un rechazo decidi-
do por parte de ciertas mujeres indíge-
nas, se está alimentado una serie de 
debates prolijos acerca de “otro femi-
nismo”, alejado de la óptica teórica oc-
cidental-hegemónica. En efecto, las 
complejidades conceptuales, no del todo 
ausentes, ceden en las experiencias vivi-
das y en la narrativa —que las funda-
mentan— de estas mujeres, las que 
muestran una concepción del tiempo 
diferente en la elaboración de una 
agenda “feminista” que podría cubrir 
sus demandas e intervenciones.

En todos los casos, a través de la 
manifestación de un actuar propio y de 
estrategias genuinas, las mujeres wi-
lliche que interesan este trabajo, 
muestran un estadio que sobrellevó 
sin remedio la postura de la subal
terna: callada, estigmatizada y (auto) 
victimizada, ello para reclamar sus de-
rechos propios (demanda “feminista”) 
a la par de sus derechos en tanto pue-
blo (derechos “étnicos”), proponiendo 
desde una voz periférica la originalidad 
de un “feminismo de la diferencia”, 
“una razón más allá del occidente” 
(Mendoza, 2006 a y b), en el sentido de 
combinar reivindicaciones genéricas 

(sean individuales o colectivas) con exi-
gencias políticas y culturales amplias a 
favor de su pueblo. O sea, “una fusión 
de la teoría con la praxis” (Bidaseca y 
Vazquez, s/f: 9), indudablemente aleja-
da de las ideologías avasalladoras y de 
“la razón genocida del occidente” (Men-
doza, 2006b) Táctica en gran parte exi-
tosa tanto para ellas como para su 
pueblo, ya que evita claramente la acu-
sación y/o el riesgo de “dividir” o “debi-
litar” al conjunto. Como señala Calfio, 
“paulatinamente, las mujeres fueron 
tomando conciencia de sus derechos 
específicos” (Calfio, 2009a: 104), sin ob-
viar la urgencia de las necesidades y 
problemas amplios en los que su grupo 
de filiación está inmerso. Al fin y al 
cabo, si defendemos la hipótesis de la 
probable expresión de una línea “femi-
nista” sui generis, aún en gestación 
entre las mujeres mapuche williche, 
postulamos que la misma se inscribe 
en la lógica de la complementariedad 
entre el sexo masculino y el sexo feme-
nino, sobre la que las propias mujeres 
enarbolan su discurso.

Los problemas internos de hogares y 
comunidades, en los que puede re
gistrarse en ciertas ocasiones una clara 
acusación de machismo (violencia de 
género, alcoholismo, etc.), no llegan a 
descartar la matriz propia de un modo 
de organización y repartición entre am-
bos sexos y en las que cada uno se ve 
valorado y apreciado por sus imprescin-
dibles aportes a la persona y al núcleo 
familiar, así como al grupo entero (Olea, 
2010 con matices en Goicovich, 2003). 
La vida urbana tampoco ha borrado del 
todo un esquema singular de relaciones 
entre sexos en que las secuelas de la do-



99Mujeres mapuche williche del Sur Austral chileno…

minación masculina remontan quizá a 
la occidentalización de las estructuras 
genéricas (Rivera, 2004; Segato, 2010). 
O sea una colonialidad del ser, del pen-
sar (Quijano, 2000) y… de los géneros.

REFLEXIONES FINALES

El rol de la mujer mapuche ha sido sin 
duda primordial en su sociedad, con-
cretamente en cada etapa de la evolu-
ción histórica, cultural y socio-política 
del pueblo mapuche. Sus actividades 
desde siempre volcadas al interior de 
las comunidades, familias y hogares, 
empezaron a conocer un giro interesan-
te cuando las mujeres comerciaban con 
los hispanos en las zonas fronterizas. La 
reducción en espacios confinados como 
consecuencia de la ocupación de la 
Araucanía (1861-1883) y de su infaman-
te exterminio (la eufemística Guerra de 
Pacificación), se tradujo en la sujeción al 
espacio doméstico y una subordinación 
en la sociedad chilena, ambas con los es-
tigmas que debieron padecer y enfren-
tar. Empero han asumido, con orgullo y 
hasta nuestros días, la responsabili-
dad (interna) de la reproducción física, 
espiritual y cultural del pueblo mapu-
che. Labor indispensable para el sus-
tento de la lucha que sus hombres 
perseguirían.

En el siglo xx la labor política de la 
mujer mapuche no ha sido nula aun-
que sí ha sido callada, por lo tanto, 
prácticamente desconocida. Lenta 
pero tenazmente la mujer mapuche se 
inmiscuye en los espacios políticos (ex-
ternos) reservados a varones, únicos 
aptos para tomar las decisiones tras-
cendentes que afectan al grupo.

En nuestros días la cultura mapu-
che reapropia y reacomoda un valor 
medular de su cosmovisión: la de su 
unidad, complementariedad y recipro-
cidad en las relaciones, sea entre lof, 
familias, individuos, o entre hombres y 
mujeres. En este último rubro, más 
que sobre sus diferencias intrínsecas, 
el hombre y la mujer mapuche enta-
blan sobre los aportes mutuos con que 
pueden y deben enriquecer su cultura 
ancestral. Se podría ejemplificar la 
afirmación anterior aludiendo a la im-
plicación militante de las mujeres en 
las marchas reivindicativas para el 
respeto del territorio, la oposición deci-
dida a la creación de represas hidro-
eléctricas18porque afectan el recurso 
hídrico (contaminación de los ríos junto 
a la preocupante falta de abastecimien-
to del elemento vital) conjuntamente 
con las demandas a favor de la aplica-
ción efectiva de la educación intercultu-
ral bilingüe en las escuelas, el respeto 
por la cultura, etc. “En nuestra cosmo-
visión, la tierra, la ñuke mapu (madre 
tierra) es lo que nos da identidad. Es la 
base de todo. Somos de la tierra. Nues-
tra cultura es de la tierra. Nuestro idio-
ma es de la tierra (“mapadungun” 
significa “lengua de la mapu”). Recupe-
rar uno es recuperar el otro”, señala 
Celia (mapuche williche urbana, Puye-
hue, Décima Región, en plena fase de 
reapropiación de su cultura).

Es sabido que la singularidad po
lítica mapuche es la carencia de un 
aparato político central, uniforme y au-

18 Véase la lucha de los williche opuestos a la 
construcción de una represa sobre el curso del 
río Pilmaiquen en el sur.



100 Michel Duquesnoy

toritario. Las mujeres en este peculiar 
modo de organizar un pueblo asumen 
un eje clave. Pues son vectores de una 
unidad transversal pero verídica. Rol 
que ciertas mujeres procuran asumir a 
plena luz.

Es probable que los años de la dicta-
dura, así como las terribles vejaciones 
que pesaron sobre el pueblo mapuche 
fueran un detonante para que las mu-
jeres se abrieran espacios para partici-
par políticamente, pese a la compleja 
coyuntura del momento y la poca cre-
dibilidad entre los varones de su pro-
pia cultura.

Las mujeres mapuche pudieron in-
filtrar tanto sus redes culturales como 
las de la cultura winka para defender 
y promover su especificidad, en pri
mera instancia cultural, tomando la 
precaución de no dividir al pueblo ni 
vulnerar las acciones emprendidas por 
los varones. En las etapas posteriores 
que coinciden con el retorno a la demo-
cracia, ciertas mujeres mapuche, sin 
afiliarse a las líneas feministas en 
boga, proponen una línea genérica que 
podríamos calificar “indígena”. Otras 
han decidido, como Diva Millapan (op. 
cit.: 4) “identificar[s]e como una mujer 
mapuche feminista [y] construyendo 
un feminismo distinto en Chile”. Esto 
es, estar entre la unificación de la lu-
cha de un lado, y entre las visiones y 
proyectos diferenciados de las mujeres 
mapuche del otro.

A nivel teórico es posible analizar y 
discutir la singularidad, validez y al-
cances de este feminismo —aunque 
sería preferible evitar consideraciones 
etnocéntricas y colonialistas—. No
sotros, a la luz de nuestras investiga-

ciones, postulamos que un proceso de 
respuesta resiliente anima a las mu
jeres mapuche williche. Esta resilien-
cia mitiga no sólo los estigmas que las 
afectaron, sino les permite cumplir 
con un rol básico: el de la reproducción 
cultural.

Un desafío a sí mismas, el reto a los 
varones de su pueblo, y la apuesta 
planteada a una sociedad chilena, te-
ñida de dudosas tendencias machistas 
en todos los estratos de sus institucio-
nes y padrones. 

¿Será que su resiliencia consiste en 
manifestar que “una cultura es tal en 
la medida en que haya individuos dis-
puestos no sólo a reproducirla sino a 
cuestionarla y readaptarla constante-
mente?” (Calfio, 2009b: 109).

BIBLIOGRAFÍA

A 30 años del cacicado de Antonio Alcafuz 
Canquil, en el territorio de Külakawin 
y de Apoülmen de la Fütawillimapu (II 
parte) (2013), en línea [http://www.fu-
tawillimapu.org/Llitu/A-30-anos-del- 
Cacicado-de-Antonio-Alcafuz-Canquil-
en-el-territorio-de-Kulakawin-y-de-
Apoulmen-de-la-Futawillimapu-II-
Parte.html], consultado el 7 de abril de 
2014.

Abasolo, Olga (2014), “Desmontando el re-
lato neoliberal desde una perspectiva 
feminista”, Boletín ecos, núm. 26, pp. 
1-13.

Aguirre Pérez, Irma (2003), “Participación 
política y social de mujeres indígenas: 
el caso de una lideresa tradicional”, 
Cuicuilco, vol. 10, núm. 27, enero-abril, 
México, pp. 1-26.

Banco Mundial (2011), Informe sobre el de-



101Mujeres mapuche williche del Sur Austral chileno…

sarrollo mundial 2012. Igualdad de 
género, Washington, Banco Internacio-
nal de Reconstrucción y Fomento/Ban-
co Mundial.

Bidaseca, Karina y Vanessa Vázquez Laba, 
(s/f), “Feminismos y (des)colonialidad. 
Las voces de las mujeres indígenas del 
sur”, en línea [http://www.filo.unt.edu.
ar/rev/temas/t7/t7_web_art_bidaseca_
feminismo_des.pdf], consultada el 10 
de mayo de 2014.

Bidaseca, Karina y Vanessa Vázquez Laba, 
(comps.) (2011), Feminismos y poscolo-
nialidad. Descolonizando el feminismo 
desde y en América Latina, Buenos Ai-
res, Godot.

Calfio Montalva, Margarita (2009a), “Mu-
jeres mapuche, voces y acciones en mo-
mentos de la historia”, en A. Pequeño 
(comp.), Participación y políticas de 
mujeres indígenas en contextos latinoa-
mericanos recientes, Quito, flacso, pp. 
91-109.

_____ (2009b), “Mujeres mapuche, voces y 
acciones en dictadura (1978-1989)”, 
Nomadías, núm. 9, pp. 93-112.

Desarrollo Humano en Chile 2010 (2010), 
Género: los desafíos de la igualdad, Vi-
tacura (Santiago), Programa de las Na-
ciones Unidas para el Desarrollo.

Duquesnoy, Michel (2014), “Resiliencia cul-
tural comunitaria como quehacer políti-
co femenino de las mujeres williche del 
Chaurakawin (Región de los Lagos, 
Chile)”, Cuicuilco, núm. 59, pp. 65-91.

Dussel, Enrique (2005), “Europa, moderni-
dad y eurocentrismo”, en E. Lander 
(comp.), La colonialidad del saber: 
eurocentrismo y ciencias sociales, Bue-
nos Aires, clacso (Perspectivas Lati-
noamericanas), pp. 41-53.

Fernández, Poncela, Anna (2008), “Las 

mujeres en la política latinoamericana. 
Nuevos liderazgos, viejos obstáculos”, 
Nueva Sociedad, núm. 218, pp. 57-71.

Gampel, Yolanda (1998), “La metamorfosis 
del cambio”, Psicoanálisis APdeBA, vol. 
XX, núm. 1, pp. 19-33.

Gargallo Celentani, Francesca (2012), Fe-
minismos desde Abya Yala. Ideas y pro-
posiciones de mujeres de 607 pueblos en 
nuestra América, México, Corte y Con-
fección. 

Goicovich Videla, Francis (2003), “En tor-
no a la asimetría de los géneros en la 
sociedad mapuche del periodo de la 
conquista hispana”, Historia, núm. 36, 
pp. 159-178.

Gurruchaga, Ander (1990), “La problemá-
tica realidad del Estado y de la nación”, 
Reis, núm. 49, pp. 103-122.

Jelin, Elizabeth (1997), “Igualdad y dife-
rencia: dilemas de la ciudadanía de las 
mujeres en América Latina”, Ágora. 
Cuadernos de estudios políticos, vol. 3, 
núm. 7, pp. 189-214. 

_____ (2005), “Exclusión, memorias y lu-
chas políticas”, en D. Mato (ed.), Cultu-
ra, política y sociedad. Perspectivas 
latinoamericanas, Buenos Aires, clac-
so, pp. 219-239.

Martínez, Alicia (1995), “Cultura política 
en cuerpo de mujer. Cultura política en 
cuerpo de mujer”, Géneros, núm. 7, pp. 
16-25.

Martínez, Griselda y Rafael Montesinos 
(1996), “Mujeres con poder: nuevas re-
presentaciones simbólicas”, Nueva An-
tropología, vol. XV, núm. 49, pp. 81-100, 
en línea [http://www.juridicas.unam.
mx/publica/librev/rev/nuant/cont/ 49/
cnt/cnt5.pdf], consultada el 12 de octu-
bre de 2013.

Mendoza, Breny (2006a), “The Epistemolo-



102 Michel Duquesnoy

gy of the South, the Coloniality of Gen-
der and Latin American Feminism”, 
Primer Coloquio sobre feminismo y 
praxis en Latinoamérica, Universidad 
de Buenos Aires, junio 24-27.

Mendoza Breny (2006b), “The Undemo-
cratic Foundation of Democracy: An 
Enunciation from Postcolonial Latin 
America”, Signs Journal of Women in 
Culture and Society, vol. 31, núm. 4, pp. 
932-939.

Mignolo, Walter (2009), “La idea de Améri-
ca Latina (la derecha, la izquierda y la 
opción decolonial), Crítica y emancipa-
ción, núm. 2, pp. 251-276.

Millapan, Diva (2012), “Mujer mapuche fe-
minista”, en línea: [http://divamillapan.
bligoo.cl/mujer-mapuche-feminista], 
consultada el 23 de octubre de 2012.

Olea Rosenbluth, Catalina (2010), La mu-
jer en la sociedad mapuche. Siglos xvi a 
xix, Santiago, Servicio Nacional de la 
Mujer.

Ortiz contreras, Raúl (2008), “Procesos de 
territorialización guaraní-kaiowá y 
mapuche: antecedentes histórico des-
criptivos para una investigación com-
parativa”, cuhso, vol. 15, núm. 2, pp. 
119-138.

Pérez Nasser, Elia (2001), “El empodera-
miento como un proceso de desarrollo 
alternativo”, Estudios Agrarios, núm. 
17, pp. 126-169.

Poggio, Sara (1999), “Construcción de las 
identidades femeninas colectivas: mu-
jeres blancas anglosajonas y mujeres 
de las minorías étnicas en los Estados 
Unidos”, Cadernos Pagu, núm. 12, 
pp.251-274.

Quijano, Aníbal (2000), “Colonialidad del 
poder, eurocentrismo y América Lati-
na”, en E. Lander (comp.) Colonialidad 
del saber y eurocentrismo, Buenos Ai-
res, unesco/ clacso, pp. 201-246.

Rivera Cusicanqui, Silvia (2004), “La no-
ción de ‘derecho’ o las paradojas de la 
modernidad postcolonial: indígenas y 
mujeres en Bolivia”, Aportes Andinos, 
núm. 11, pp. 1-15, en línea [http://www.
uasb.edu.ec/padh], consultada el 14 de 
julio de 2013.

Segato, Rita (2010), “Género y coloniali-
dad: en busca de claves de lectura y de 
un vocabulario estratégico descolonial”, 
en A. Quijano y J. Mejía (eds.), La cues-
tión descolonial, Lima, Universidad 
Ricardo Palma.

Spivak, Gayatri Chakravorty (1988), “¿Pue-
de el subalterno hablar?”, Orbis Ter-
tius, vol. III, núm. 6, pp. 175-235.

Wirth, Louis (1945), “The Problem of Mino
rity Groups”, en R. Linton (ed.), The Sci-
ence of Man in the World Crisis, Nueva 
York, Columbia University Press, pp. 
347-372.


