RITUALES INDIGENAS Y OTRAS ESCENIFICACIONES
TURISTICAS EN LOS ALTOS DE CHIAPAS

Eugenia Bayona Escat*

Resumen: Desde hace unas décadas, nuevas actividades turisticas han invadido el mercado inter-
nacional. El turismo alternativo es realizado por un tipo de viajero que busca experiencias autén-
ticas a través del contacto y la inmersién en mundos considerados tradicionales y exéticos. Este
trabajo se enmarca en la region de los Altos tzotzil-tzeltal de Chiapas, México, lugar que se ha
convertido en un centro de atraccion turistica en los &mbitos nacional e internacional, debido al
interés de los turistas por observar y experimentar de cerca la vida indigena. El estudio analiza la
puesta en escena que realizan los indigenas para cumplir con las expectativas de los turistas. Se
pretende demostrar que en dicha escenificacién hay un dominio de una clase politico-religiosa
que controla numerosas actividades econémicas y extiende su influencia al &mbito del turismo.
Palabras clave: turismo étnico, escenificacién, consumo cultural, élites indigenas.

Abstract: For several decades, new tourism activities have invaded the international market. The
kind of visitor who pursues alternative tourism seeks authentic experiences through contact with
and immersion in worlds they consider to be traditional and exotic. This article refers to tourism
in the Tzotzil-Tzeltal highlands of Chiapas, Mexico, an area which has become a national and
international tourist attraction, given the interest of tourists in closely observing and experienc-
ing Indian life. The study analyzes the staging presented by the Indians to meet the expectations
of tourists. It sets out to show that in this staging the political-religious class which controls nu-
merous economic activities also extends its influence into the field of tourism.
Keywords: Ethnic tourism, staging, cultural consumption, Indian elite.

n la actualidad, la regién de los
Altos Tzotzil-Tzeltal se ha con-
vertido en uno de los destinos
turisticos mas importantes del estado
de Chiapas, cuyo éxito se basa princi-

*Profesora ayudante, doctora en el Departa-
mento de Sociologia y Antropologia de la Facul-
tad de Ciencias Sociales de la Universidad de
Valencia, Espania. Linea principal de investiga-
cién: Migracién indigena a las grandes ciudades
de México y los procesos de insercién laboral y
social de los inmigrantes; estrategias, redes so-
ciales, organizacion familiar y del trabajo, en-
claves étnicos, economia informal, comercio y

palmente en la atracciéon que tiene la
antigua ciudad colonial de San Cristé-
bal de las Casas, capital de la region,
junto a los numerosos municipios indi-
genas a su alrededor, que han sido pro-

consumo. Turismo étnico y consumo cultural.
Correo electrénico: m.eugenia.bayona@uv.es
Este trabajo forma parte del proyecto de investi-
gacion “Consumo e imaginarios culturales”, con
investigadores de la Universidad de Valencia en
convenio con el Centro de Estudios Superiores
de México y Centroamérica (Cesmeca) de la Uni-
versidad de Ciencias y Artes de Chiapas.

31



32

Eugenia Bayona Escat

movidos por la industria turistica tanto
por sus diferencia culturales como por
su glorioso pasado maya. Debido a la
constante llegada de turistas nacio-
nales y extranjeros a la region, en al-
gunas localidades indigenas se ha
desarrollado una serie de servicios y
escenarios turisticos que han origina-
do un lucrativo negocio para la pobla-
cion local. El desarrollo de estas
actividades no ha sido fruto tnicamen-
te de la industria del turismo, centrali-
zada principalmente en la cabecera de
la regién, sino también por la partici-
pacion de algunos colectivos indigenas
que controlan numerosas actividades
relacionadas con el mercado turistico.
En algunos lugares se ha permitido el
acceso a iglesias o recintos sagrados
para presenciar rituales, entrar en ca-
sas particulares para observar el pro-
ceso de elaboracion artesanal, visitar
cementerios y montafias sagradas, o
recorrer los parajes naturales de la
zona a pie o a caballo. En otros munici-
pios, en cambio, se ha prohibido la en-
trada de turistas o se ocultan espacios
y actividades que se consideran priva-
das o sagradas y no se le permite a los
extranos observar.

El turismo en la regién de los Altos
es un fenémeno relativamente recien-
te gracias, en parte, al levantamiento
del Ejército Zapatista de Liberacién
Nacional (EZLN) a principios de 1994,
que convierte a la regién en un centro
internacional de lucha revolucionaria
indigena. No obstante, desde la década
de los setenta habia un interés por
parte del gobierno por las posibilida-
des turisticas de la zona, sobre todo en
la ciudad colonial de San Cristdobal de

las Casas, que alberga una gran rique-
za monumental. La ciudad se declara
Zona de Monumentos Histéricos en
1986 por el Instituto Nacional de An-
tropologia e Historia (INAH) y posterior-
mente, en 2003, es catalogada como
Pueblo Magico por la Secretaria de Tu-
rismo. Desde los organismos estatales
se emprende un proceso de rehabilita-
cién del patrimonial histérico de mo-
numentos, casas coloniales, iglesias y
plazas principales, al mismo tiempo
que aparecen las primeras agencias de
viajes y servicios asociados, como hote-
les, restaurantes y tiendas, para pro-
mocionar la ciudad como un atrayente
destino turistico. Actualmente, la re-
gion se halla enclavada en el circuito
turistico conocido como “Mundo maya”,
que incluye las ruinas de Palenque, el
Caribe y la peninsula de Yucatan, en la
que se promociona un escenario mitico
de modernos descendientes de anti-
guas culturas prehispanicas.! Las acti-
vidades turisticas se han extendido de
la ciudad a los municipios indigenas, a
sitios arqueoldgicos cercanos y a rutas
en los paisajes naturales de la region,
con la participacién de numerosos
agentes globales y locales entre inver-
sionistas, empresarios, constructores,
politicos, comerciantes y guias turisti-
cos, ademads de los habitantes indige-

1 El proyecto turistico “Mundo maya” empe-
z6 a desarrollarse en 1989 por la Secretaria de
Turismo de México, junto con los paises vecinos
Belice, El Salvador, Guatemala y Honduras. Se
basa en un acuerdo internacional para coordi-
nar y fortalecer acciones de promocién y comer-
cializacién de la ruta maya y facilitar las
inversiones extranjeras y nacionales (http:/
www.sectur.gob.mx/es/sectur/sect_Programa_
Mundo_Maya).



Rituales indigenas y otras escenificaciones turisticas en los Altos de Chiapas 33

nas y mestizos que han contribuido a
la recreacion y escenificacién turistica
de la region.

En los Altos, la ruta calificada como
“maya” por las instituciones locales y
gubernamentales y por las agencias
turisticas de la zona, incluye la visita a
dos comunidades indigenas cercanas a
la ciudad de San Cristébal: San Juan
Chamula y Zinacantdn, y se organizan
tours desde la ciudad para que los tu-
ristas conozcan de cerca la vida indige-
na. El turismo hacia los dos municipios
indigenas se organiza por agencias
que contratan en su mayoria a guias
no indigenas, aunque hay excepciones
y algunos indigenas que viven ahora
en la ciudad de San Cristébal se han
convertido también en agentes turisti-
cos. Sin embargo, es necesario pedir
permisos para entrar a ambos muni-
cipios, pagar por la entrada de los au-
tobuses y hacer acuerdos con las
autoridades indigenas para visitar e
informarse sobre los espacios que estan
autorizados conocer. La visita de ambas
comunidades se efectia en un mismo
dia y en cada una de ellas se muestran
diferentes aspectos de la cultura “tradi-
cional” indigena: en Zinacantan el esce-
nario turistico se construye mediante la
exhibicién de la produccién y venta de
textiles, promocionadas por los guias
como “auténticas artesanias mayas”,
mientras en San Juan Chamula se
oferta un recorrido por algunos espa-
cios sagrados e incluye la observacién
de “auténticos rituales indigenas”. En-
tre las actividades culturales que se
muestran a los turistas, los rituales in-
digenas, presentados como auténticas
ceremonias mayas, son la parte mas

demandada. La eficacia simbdlica de
los rituales permite concentrar en un
mismo espacio creencias, practicas y
valores locales, que tienen las caracte-
risticas adecuadas para ser considera-
das una manifestacion auténtica y, a la
vez, convertirse en un apreciado objeto
de consumo externo.

Para estudiar este interés que tiene
el turista por conocer y experimentar
la vida indigena es necesario adentrar-
se en las nuevas demandas y formas
de viajar que aparecen en la década de
los ochenta; el turismo alternativo, con
sus derivaciones en el ecoturismo, tu-
rismo étnico, cultural o rural, protago-
nizado por un tipo de viajero que se
traslada a lugares cada vez mas remo-
tos, supuestamente menos comerciali-
zados y al margen de un turismo de
masas estandarizado, y busca lugares
que se revalorizan como interesantes
por su carga historica, sus bellezas na-
turales o su poblacién autéctona. Espe-
cificamente para el turista étnico,
interesado en pueblos indigenas, nati-
vos, aborigenes y étnicos, entre otros,
calibra la autenticidad de su experien-
cia por las actividades de contacto que
realiza con el “otro”; participacion en
rituales y danzas, visita a casas parti-
culares y a mercados autéctonos, asi
como la adquisicién de objetos de arte-
sania como parte del consumo turistico
(MacCannell, 2003; Santana, 2003a,
2003b; Smith, 1989; Van Den Berghe,
1994). La demanda de este tipo de tu-
rista se centra en el consumo de las
costumbres “tipicas y exéticas” de los
pueblos indigenas (Smith, 1989), pero
también de la cultura en sus rasgos
mas esenciales, basados en sus carac-



34

Eugenia Bayona Escat

teristicas y rasgos descontextualizados,
que se muestran como un espectacu-
lo para el viajero y se convierten en
objetos potenciales mercantilizados
(Greenwood, 1989).

En esta busqueda de lo auténtico y
alejado de la cotidianeidad, donde lo
diferente y singular aparece como algo
anhelado y sofiado, los imaginarios se
convierten en potentes canalizadores
del significado del “otro”. Ese “otro” ha
sido definido en el escenario turistico
con una variedad de topicos culturales
entre ancestral, exdtico, primitivo o es-
piritual (MacCannell, 2003), y ha sido
construido en una maquinaria de me-
dios de comunicacién como si viviera
en otro plano y hubiera escapado de la
sociedad consumista actual. Urry
(2002) sefiala como se construyen for-
mas sistematizadas para los turistas a
través de imagenes generadas por los
medios de comunicacién, como la tele-
vision, el cine, la literatura o la prensa,
entre otros, que consolidan un tipo de
viaje turistico de pautas guiadas en
busca de un mundo recreado como es-
pectaculo para el viajero. Asi, la mira-
da turistica construida con antelacion
transforma los entornos turisticos en
iconos globales, en sefias y referentes
particulares de cada lugar, y los con-
vierten en paraisos atemporales que
derivan en una codiciada mercancia.
Como consecuencia de este interés por
el “otro”, y concretamente la revalori-
zacién de la imagen del indigena a
nivel internacional, algunas zonas han
vivido transformaciones diversas en
su paisaje y su estructura interna, al
mismo tiempo que diversos cambios
econdémicos y socioculturales entre la

poblacién receptora; se ha reestruc-
turado el espacio, se ha invertido en in-
fraestructura de hospedaje y servicios
asociados, y también se han reinventa-
do una diversidad de atracciones en
escenarios frontales para cumplir con
las expectativas de los turistas (Boisse-
vain, 2005; MacCannell, 2003).2

Este texto contribuye a la discusion
sobre la representacién y mercantiliza-
cién de la cultura desde este interés
que suscitan los indigenas y lo étnico
en el mundo global. Revisa un contexto
local mercantilizado por y para el turis-
mo que ha convertido a los indigenas
en protagonistas y les ha permitido en-
trar en el mundo de la escenificacién
mostrando sus estilos “tradicionales”
de vida. Se trata de un contexto intere-
sante para analizar por qué en los Altos
ha sido la propia poblacién indigena la
que se ha apropiado de una identidad
cultural “indigena” para exhibirla ante
el mercado turistico. A pesar de que exis-
te un discurso nacional que ha desa-
rrollado la linea de un pasado colonial
(San Cristéobal de las Casas) o ha privi-
legiado el discurso patrimonial histéri-
co de las ruinas mayas, los indigenas
controlan rutas y acceso a sus munici-

2 Dean MacCannell (2003) retoma los con-
ceptos de Erwin Goffman de front y back para
elaborar su teoria del escenario turistico. En la
region frontal se desarrolla un entorno escenifi-
cado de recorridos y tours turisticos y lugares de
servicios y ocio como restaurantes, hoteles y
tiendas. Pero la zona trasera es el espacio de las
formas de vida locales y ocultas al turista. En
muchos casos son lugares marcados por la mar-
ginacién y pobreza, que no han sido escenifica-
dos ni alterados para la mirada del turista y
que ejemplifican la realidad vivida por los anfi-
triones.



Rituales indigenas y otras escenificaciones turisticas en los Altos de Chiapas 35

pios, se han convertido en guias o
transportistas, las mujeres en artesa-
nas o comerciantes, y algunas elites
controlan el proceso de escenificacién
junto con negocios a gran escala aso-
ciados al comercio turistico. El tema de
la representacién que utilizan los indi-
genas para presentarse ante los turis-
tas permite analizar el ambito de la
escenificacion con los escenarios fron-
tales que se muestran y los traseros
que se esconden, asi como examinar
los elementos que se seleccionan para
esta representacion y quiénes son las
personas que tienen legitimacion para
escoger lo que debe mostrarse u ocul-
tarse. Interesa también indagar en las
consecuencias que este tipo de mer-
cantilizacion tiene entre los anfitriones
y si existen beneficios no s6lo econ6mi-
cos, sino de protagonismo en un escena-
rio contextual adecuado para negociar
posiciones sociales, legitimar y reivindi-
car las practicas locales.

Puesto que la “cultura indigena”,
entendida como una artefacto de pre-
sentacion ante los turistas, es la que se
convierte en un objeto de consumo y
garantiza el éxito del turismo étnico en
la zona, se entiende que se convierta
en uno de los recursos principales para
que el proyecto turistico sea viable.
Ello nos remite revisar dos cuestiones
importantes relacionadas con la forma
en que la poblacién indigena ensena y
exhibe su cultura e identidad para
acentuar su autenticidad a los ojos del
visitante; por un lado, esos “otros”, aho-
ra indigenas, exhiben un ideal tipico
de identidad y cultura indigena que
puede estar relacionada con las pro-
pias visiones que los turistas tienen de

ellos; pero por otro, el turismo también
puede convertirse en un importante ve-
hiculo de empoderamiento y autorre-
presentacion en los escenarios frontales
como lugares propicios para manifes-
tar, legitimar y reivindicar las practicas
locales. Ambas cuestiones nos remiten
a preguntas cémo se involucran los in-
digenas en estos procesos de mercanti-
lizacién y escenificacién turistica; si son
manipulados y controlados por agentes
e instituciones externas para mostrar
una vision ideal del indigena acorde
con los imaginarios turisticos o, por el
contrario, tienen la capacidad para con-
trolar los recursos y derivar en benefi-
cios personales y comunitarios.

La agencia local en el ambito del
turismo implica tener la capacidad de
seleccionar, manipular, e incluso in-
ventar, una serie de escenarios fronta-
les que pueden servir, no s6lo para
acoplarse a los invitados, sino también
para activar cultura, tradicién e iden-
tidad e interpretarse y representarse a
si mismos en el presente (Cohen, 1988;
MacCannell, 2003; Salazar, 2006; San-
tana, 2003b; Urry, 2002). Desde esta
perspectiva, la agencia local se relacio-
na automaticamente con el poder local,
que necesariamente va a estar frag-
mentado y repartido entre algunos lu-
garenos a expensas de otros con menor
posicionamiento y al margen de la
toma de decisiones. De lo que se trata
es de indagar si el ambito del turismo,
que convierte a ese “otro” en un objeto
consumible, propicia los espacios ade-
cuados para que los locales tengan la
posibilidad de autorrepresentacién y
adquirir mayor agencia social y empo-
deramiento, ya sea utilizando un tipo



36

Eugenia Bayona Escat

de esencialismo estratégico como alu-
de Spivak,® donde se representen con
discursos dominantes para capturar
espacios de representatividad, o a tra-
vés de la transformacion, resistencia y
lucha por la produccion de sus propios
significados.

El trabajo se enfoca principalmente
en el municipio indigena de San Juan
Chamula, que acoge a numerosos visi-
tantes, quienes recorren las calles
principales de la cabecera municipal y
se detienen en mercados y tiendas de
artesanias, visitan el cementerio local
y entran a la iglesia de san Juan Bau-
tista para presenciar los rituales y
ceremonias que se celebran en su inte-
rior. Las autoridades del municipio son
las encargadas de cobrar la entrada a
laiglesia, ademas de permitir el acceso
a algunos espacios considerados de in-
terés turistico o prohibir y ocultar
otros para no romper con la auténtica
representacion indigena que busca el
visitante. El texto analiza esta puesta
en escena turistica en la que se han
seleccionado los Ambitos sagrados
como los mas emblematicos para la ex-
hibicién turistica, concretamente los
rituales que se exhiben en la iglesia,
que pueden ser estudiados como ex-
presiones del particularismo cultural
local indigena y, a la vez, como escena-
rios turisticos que entran en dinami-

3 Gayatri Chakravorty Spivak (1988) ha uti-
lizado el concepto de esencialismo estratégico
para explicar el uso de las nociones dominantes
por parte de los subalternos, los grupos sociales
olvidados (campesinos, obreros, mujeres, tribus
y otros grupos fuera de la modernidad) para que
logren una representatividad politica y cultural
dentro de la sociedad dominante.

cas de mercantilizacion global. Utilizo
el término ruta de lo sagrado para con-
ceptualizar un tipo de four turistico en
el que lo “maya” se asocia a ambitos de
espiritualidad indigena como una es-
trategia de presentacién que los loca-
les utilizan ante los foraneos. A partir
de este analisis se pretende demos-
trar como la industria del turismo sir-
ve para acrecentar el poder de las
elites indigenas que controlan el mer-
cado en el municipio, representan un
escenario de rasgos esencialistas y
atemporales adecuados para el consu-
mo turistico y legitiman un discurso
acoplado a sus intereses jerarquicos.

EL PODER DE LAS ELITES EN SAN
JUAN CHAMULA

Los Altos Tzotzil-Tzeltal es actualmen-
te una de las regiones mas densamen-
te pobladas y marginales del estado de
Chiapas.? Esta formada por 17 munici-
pios y en el afio 2010 la poblacién total
sumaba 601 190 habitantes, que signi-
ficaba 12.5% a nivel estatal. Se carac-
teriza por ser una de las regiones con
mayor porcentaje de hablantes de len-
gua indigena de tres o mas afios
(75.2%), s6lo superado por la region
Tulija Tzeltal-Chol en el norte del es-
tado de Chiapas (89.7%). Su poblacién
indigena se concentra en 15 de los 17
municipios y mayoritariamente habla
la lengua tzotzil (62.3%) y la tzeltal

*El estado de Chiapas cuenta con 121 mu-
nicipios que se agrupan en 15 regiones socioeco-
némicas. La poblacién se caracteriza por ser
mayoritariamente agricola (47%), con una pro-
porcién elevada de poblacién indigena (27.3%)
(Inegi, 2000, 2010, www.ceieg.chiapas.gob.mx).



Rituales indigenas y otras escenificaciones turisticas en los Altos de Chiapas 37

(37.2%). Segun el Consejo Nacional de
Poblaciéon (Conapo), en 2010 la regién
tenia un nivel de marginacién muy alto,
con una mayoria de poblacion campesi-
na empobrecida que sobrevive con una
agricultura de autoconsumo de produc-
cién familiar (maiz, frijol, algunas hor-
talizas y verduras) en tierras poco
fértiles y desgastadas por la constante
sobreexplotacion (Conapo, 2010; Inegi,
2000,2010).5

San Juan Chamula es el municipio
indigena mas poblado de toda la re-
gion, y en 2010 tenia una poblacién de
76941 habitantes, con una mayoria
de poblacion de tres o mas anos que
habla lengua tzotzil (99.9%) (Inegi,
2010). La cabecera municipal se en-
cuentra a sélo 10 kilémetros de la ciu-
dad de San Cristébal y se ha convertido
en un lugar de visita obligada para los
tours turisticos que recorren la region.
Los autobuses hacen un recorrido por
las principales calles de 1a cabecera del
municipio y visitan el cementerio y la
iglesia principal de san Juan Bautista.
La cabecera funciona principalmente
como centro politico, ceremonial y ad-
ministrativo para sus habitantes, y
es un importante centro de distri-
bucién y venta de productos agricolas
y otros enseres. Desde la dltima dé-
cada se ha convertido también en el
lugar de residencia de las clases politi-

5 En el afio 2000, 56.7% de la poblacién ocu-
pada de la regién de los Altos de Chiapas se dedi-
ca a la agricultura, seguida de 14.5% en la
industria manufactura y 8.7% en el comercio
ambulante, con la alarmante cifra de 47.9% de la
misma no recibe ningtn ingreso o est4 por deba-
jo de recibir un salario minimo (65 pesos por dia)
(Inegi, 2000, 2010, www.ceieg.chiapas.gob.mx)

cas y religiosas mas adineradas, que
han construido grandes casas y han
abierto nuevos negocios, como tiendas
de artesania y alimentos, e incluso al-
gunas cafeterias para los turistas. Los
parajes que rodean a la cabecera no
son visitados por los turistas. Alli, se
concentran pequeias localidades o
casas distantes unas de otras, donde
la poblacién campesina sobrevive de la
produccion agricola y de la escasa co-
mercializacién de excedentes.® Algu-
nas mujeres indigenas producen y/o
venden artesanias para el mercado lo-
cal con beneficios escasos por la com-
petencia existente ante la demanda
turistica. Ademas, desde la década de
los noventa se ha producido una con-
centracion de tierras para el cultivo en
manos de propietarios indigenas enri-
quecidos que inauguran monocultivos
y agudizan las diferencias entre una
minoria indigena rica y una mayoria
pobre. La migracién temporal o defini-
tiva, tanto nacional como internacio-
nal, se ha convertido en la mejor
opcién para los jévenes, junto al traba-
jo asalariado, cada vez mas escaso, en
ciudades como San Cristobal que de-
manda mano de obra para los servicios
turisticos (Pineda, 1995; Rus, 2011; Vi-
queira, 1995, 2002: 75-105).

En el municipio se practica una for-
ma de autogobierno o la “costumbre”,
el cual se lleva a cabo bajo el poder de
las autoridades politico/religiosas que

6 En San Juan Chamula, los trabajadores
agropecuarios representan 63.4%, seguida del
22% en la industria y 9.4% en el comercio, aun-
que se da el caso de personas que combinan va-
rias ocupaciones para enfrentar la subsistencia
familiar (Inegi, 2000).



38

Eugenia Bayona Escat

apelan a una serie de normas sociales
que deben ser acatadas para el buen
funcionamiento comunal. El gobierno
de las elites, formado por unas cuantas
familias y parientes allegados, impo-
ne un discurso de conservacion de la
“costumbre” y tradiciones indigenas,
creencias, saberes y normas, algunas
de las cuales dicen que provienen de
sus ancestros mientras otras son fruto
de la resistencia colonial. Ante los tu-
ristas, estas mismas elites manejan el
discurso de una tradicién cultural his-
térica y se presentan como “los otros”,
con una especificidad indigena que les
confiere cierto exotismo, adecuado
para el consumo turistico.” No obstan-
te, el dominio que las somete hunde
sus raices en diversas estrategias con
ciertos intereses comunes y abusos de
poder, que involucra el fortalecimiento
de lazos familiares, de amistades y
compadrazgo, y la utilizacién de deu-
das, favores y amenazas como meca-
nismos de coaccién social. Todos estos
mecanismos les permiten crear redes
eficaces para ir subiendo en la escala
politica y religiosa, y controlar nego-
cios como el transporte regional y los
medios de produccion y distribucién de
productos (agricolas, bebidas y utensi-

" Para profundizar en el discurso tradiciona-
lista que las elites utilizan ante los turistas es
interesante el andlisis de la Guia San Juan
Chamula, Chiapas. Historia de un pueblo y sus
tradiciones, que se vende en la cabecera como
propaganda turistica y ha sido redactada bajo
la supervision de los representantes politicos
del municipio. Este documento ilustra el discur-
so esencialista que utiliza la clase politica para
presentar al indigena de Chamula caracteriza-
do mayoritariamente por su particular cosmovi-
si6n ritual y ceremonial.

lios ceremoniales) (Pineda, 1995; Rus,
1995b; Viqueira, 1995). Actualmente,
la mayoria de los negocios relaciona-
dos con el turismo son manejados por
dichas elites, que controlan el traspor-
te de la ciudad hacia los municipios, el
pago de la entrada a las cabeceras mu-
nicipales y los recintos sagrados e in-
cluso poseen el control de algunas
cadenas comerciales de artesanias
mercantilizadas como indigenas.

La tradicién basada en la “costum-
bre” indigena tuvo su primera ruptura
en la época colonial, a partir del proce-
so de concentracion y reubicacion de la
poblacién indigena de los Altos alre-
dedor de un ntcleo central, la actual
ciudad de San Cristébal de las Casas,
que se convirtio en el centro estratégi-
co escogido por los colonizadores por
su ubicaciéon en una de las rutas de
conquista hacia el sur.® Si bien en los
primeros afios de la colonia, la repu-
blica de espaiioles y la reptublica de in-
dios mantenian una cierto equilibrio
entre gobernadores hispanos y elites
indigenas, con la llegada de los domini-
cos en la segunda mitad del siglo xv1,°

8Villa Real, posteriormente denominada
Ciudad Real, se fundé en el afio 1528 por el con-
quistador espariol Diego de Mazariegos, con una
estructura tipicamente colonial: un centro en el
que residian los colonizadores y una serie de ba-
rrios de indios a su alrededor, cada uno de los
cuales estaba destinado a albergar a una o va-
rias etnias indigenas: mexicas, tlaxcaltecas,
mixes y mixtecos, zapotecas, quichés, tzotziles y
tzeltales, entre otros (Paniagua Mijangos, 2010).

9 La orden de dominicos, encabezada por
fray Bartolomé de las Casas, lleg6 a la regién en
1544 con la misién de evangelizar a los indios, a
la que posteriormente se unirian franciscanos y
curas seculares (Paniagua Mijangos, 2010, Vi-
queira, 1995, 2002: 109-158).



Rituales indigenas y otras escenificaciones turisticas en los Altos de Chiapas 39

los indigenas de los Altos fueron des-
plazados y reubicados en terrenos mas
cercanos a la capital. Se formaron los
pueblos de indios, aislados unos de los
otros y diferenciados por vestimenta,
lengua y santos protectores, que debian
pagar tributos en especie o dinero a la
colonia, y basicamente funcionaron
como reserva de mano de obra para la
distribucién y transporte de mer-
cancias o para trabajar en ciudades,
plantaciones o haciendas ladinas. Para
un mayor control politico, se formaron
cabildos en las cabeceras con poblacién
indigena, sin titulos ni derechos de su-
cesion, que servia de intermediarios
entre el poder colonial y el pueblo indi-
gena, con cargos como alcalde, regidores
y otros menores. En el ambito religioso
se nombraron fiscales, maestros de coro,
sacristanes, escribanos y mayordomos
de las cofradias, alrededor de curas o
parrocos espanoles que detectaban el
poder en torno al culto catélico y exigian
contribuciones monetarias o en mano
de obra y productos agricolas.

Aunque hubo intentos para enfren-
tar el abuso colonial, los indigenas
nunca llegaron a realizar un movi-
miento conjunto!’ y la poblacién ladina
mantuvo su privilegio, incluso con el
desplazamiento de algunos pobladores
de la ciudad hacia las cabeceras indi-

1 Dos revueltas merecen ser sefialadas; en
1712 con la rebelion de indigenas tzeltales con-
tra las autoridades religiosas y civiles en Can-
cuc y otras zonas cercanas de los Altos y 1a Selva
y posteriormente, entre 1869 y 1870, la llamada
“guerra de castas” de indigenas tzotziles. Para
una mayor comprensién de ambas revueltas
véase J. P. Viqueira (2002: 201-258) y de J. Rus
(1995a).

genas con la intencién de controlar
mejor la politica, los negocios del co-
mercio y la contratacion de mano de
obra por medio de la figura del en-
ganchador, que funcionaba como un
intermediario entre propietarios y tra-
bajadores de las fincas, y que utilizaba
la estrategia de la deuda para obligar
su trabajo prolongado en la finca. Di-
cha estrategia consistian en ofrecer el
pago del trabajo por adelantado, y de
esta forma, obligar a los indigenas a
permanecer en las fincas hasta que el
dueno consideraba que la deuda esta-
ba saldada. Las deudas se heredaban
de padres a hijos, ademas se contraian
nuevas deudas con los gasto en las fin-
cas, de manera que el trabajo en las
plantaciones se convertia en perma-
nente y obligatorio (Gosner, 1984; Rus,
1995b; Viqueira, 1995, 2002: 109-158).

Los cabildos indigenas continuaron
funcionando hasta la revolucion mexi-
cana de 1910, cuando se implantaron
dos instituciones politicas en los mu-
nicipios indigenas, el ayuntamiento
tradicional y el ayuntamiento consti-
tucional, el primero regido por ancia-
nos indigenas como una continuacién
del antiguo cabildo, y el segundo por
secretarios ladinos que mantenian el
control mestizo sobre la poblacién indi-
gena. En 1951 se fundé en San Cristé-
bal el primer Centro Coordinador
Tzeltal-Tzotzil, promovido por el Insti-
tuto Nacional Indigenista (IN1), con un
programa que incluia la integracion de
la poblacion indigena a la nacién me-
diante la construccién de nuevas infra-
estructuras educativas y sanitarias, la
inversién en técnicas para el cultivo y
la manufacturacion, y la capacitacién



40

Eugenia Bayona Escat

de jévenes indigenas. La politica indi-
genista formo jévenes maestros indi-
genas bilingiies y promotores del
desarrollo y la salud que se incorpo-
raron a las filas de la burocracia re-
gional. Gradualmente tomaron las
riendas del poder en sus municipios y
sustituyeron a los antiguos poderes y
cargos politicos, y se convirtieron en
valiosos aliados politicos del Partido
Revolucionario Institucional (pRI) que
detectaba el gobierno. Se legitima asi
una nueva clase de dirigentes indige-
nas, los cuales se convierten en repre-
sentantes oficiales de las autoridades
tradicionales que se rigen por la “cos-
tumbre” y asumen los cargos principa-
les en el ayuntamiento constitucional,
legitimado por los gobiernos estatal y
federal (Pineda, 1995; Rus, 1995b,
2011;Viqueira, 1995).

En el caso especifico de San Juan
Chamula, las elites mantienen en la
actualidad el control de gran parte de
los territorios y parajes del municipio
mediante cargos politicos y religiosos
que se alternan y entrelazan. Los car-
gos politicos, como los de presidente
municipal, regidores, jueces, escriba-
nos o policias, tienen la obligacién de
mantener el orden publico, recaudar y
administrar fondos, organizar labores
en la comunidad e impartir justicia, lo
que les permite obtener beneficios y
adquirir suficiente capital social para
ascender en la escala social. A este
aparato politico se une un complejo sis-
tema de cargos, en el que las autorida-
des politicas designan a una serie de
oficios masculinos religiosos, las ma-
yordomias, cuyas obligaciones son cui-
dar y limpiar la iglesia, celebrar fiestas

para los santos y rezar para la comuni-
dad. Los mayordomos reciben el bas-
ton de mando durante un ano para
regir y simbolizar su cargo. Dichos
cargos son jerarquicos y se buscan po-
sibles candidatos con el suficiente
prestigio y solvencia econémica para
ostentarlos y ascender a las altas esfe-
ras politicas y religiosas.! En el ultimo
escalén de dificil acceso se encuentran
los principales, hombres ancianos que
han pasado por todos cargos politicos y
religiosos, y forman parte del “consejo”
de autoridades mas respetadas y con-
sultadas en el terreno de las tradicio-
nes y la costumbre indigena.

Las fiestas en honor a los santos se
consideran parte esencial de la vida
comunitaria y hay numerosos eventos
que involucran a todo el municipio. A
los santos castellanos se les piden fa-
vores, se les ofrece gratitud por las pro-
mesas cumplidas, se les colocan velas
para orar y deben ser custodiados por
los mayordomos durante todo un afio.
Se trata de nombramientos obligato-
rios para legitimar una membresia co-
munitaria y requieren gastar mas de
lo que se tiene en los cuidados, celebra-
ciones y fiestas, a las que se invitan a
representantes politicos y religiosos, y
a la comunidad en general. Mucha de
la poblacién indigena que vive en estos
parajes estd exenta de la participacién
de estos costosos cargos por carecer de

1 En San Juan Chamula, el sistema de car-
gos aparece en el siglo XIx como una practica re-
ligiosa heredada de la época colonial y como
consecuencia de la legitimacion de las estructu-
ras de poder caciquiles que se independizan de
las cofradias religiosas ladinas (Paniagua Mi-
jangos, 2008; Viqueira, 2002: 47-74).



Rituales indigenas y otras escenificaciones turisticas en los Altos de Chiapas 41

los suficientes recursos econémicos y
contactos sociales para su acceso. Ade-
mas, las rigidas estructuras indigenas
no permiten rupturas que cuestionen
su autoridad, lo que ha conducido a
violentas expulsiones de indigenas que
se convierten al protestantismo u otras
religiones para enfrentarse al caci-
quismo indigena persistente.!? La ex-
pulsién por motivos aparentemente
religiosos y mas concretamente politi-
cos, esconde una rebelién interna de
algunos indigenas que se oponen a
contribuir con los pagos anuales para
las numerosas fiestas dedicadas a los
santos y a la participacién ritual me-
diante los obligatorios cargos religio-
sos. Una buena parte de la poblacion
expulsada representa la mas pobre y
marginal del municipio, que vive de
una agricultura de autoconsumo y no
puede competir con las grandes exten-
siones de cultivo de los dirigentes y de
los comercios a gran escala, algunos
de los cuales estan asociados a la ven-
ta de los objetos necesarios para las
ceremonias religiosas. El campo reli-
gioso en San Juan Chamula se ha con-
vertido en un ambito de lucha y conflicto

12 Desde la década de los setenta se produ-
cen conflictos politico-religiosos en algunos mu-
nicipios indigenas, principalmente en Chamula,
pero también en Chalchiuitdan, Chenalhé, Mi-
tontic, Chanal, Pantelhé, Zinacantdan, Amate-
nango del Valle, Oxchuc o Venustiano Carranza.
Entre las religiones que profesan se encuentran
las iglesias Nacional Presbiteriana, Bautista,
Iglesia de Dios, Pentecostés, Iglesia Evangélica,
Adventistas del Séptimo Dia, Testigos de Jeho-
vé, Sabatico, Asamblea de Dios y Cristiana, y de
reciente aparicion la religion musulmana (Can-
tén Delgado, 1997; Melel Xojobal, 2000; Mor-
quecho, 1992: Robledo Hernéndez, 1997).

social donde las elites imponen y de-
fienden sus estructuras de poder asocia-
das a una religion tradicional indigena.
En torno al ambito sagrado y su repre-
sentacion ritual, los dirigentes alegan
a la defensa de la “costumbre” que no
solo les permite conservar sus intereses
econdmicos y caciquiles, sino legitima
una desigualdad de unos pocos ricos
ante muchos pobres.

LA RUTA TURISTICA DE LO SAGRADO

Uno de los mayores atractivos turisti-
cos de San Juan Chamula consiste en
observar algunos de los rituales que se
celebran en el interior de la iglesia
principal de San Juan Bautista. La
oferta turistica de lo sagrado se ha or-
ganizado como una especie de peregri-
naje para el visitante y, antes de entrar
al recinto sagrado, los guias llevan a
los turistas por los lugares principales,
les ensenan el cementerio y sus cruces
mayas de diferentes colores segin la
edad de los difuntos,!? recorre calles
con algunas fachadas de casas adorna-
das con arcos de flores para exhibir un
cargo de mayordomia o se detienen en
alguna interseccion de calles para en-
sefiar altares adornados con cruces es-
tilo mayense de color verde. También
recorren las numerosas tiendas de ar-
tesania de la zona y de otros lugares,
mientras los nifios y las mujeres con
sus trajes tradicionales venden 4mbar,
collares, bolsos, rebozos y huipiles en

13 Los colores de las cruces en el cementerio
estan relacionados con la edad de los fallecidos:
blanco para los recién nacidos, azul y verde para
los adolescentes y adultos, y negro para los an-
cianos.



42

Eugenia Bayona Escat

los alrededores de la iglesia. Chamula
es el lugar propicio para la recreacion
del exotismo sagrado que el turista
busca. Las agencias promocionan un
discurso sobre la autenticidad indigena
basada en un pasado maya; la conser-
vacion de la lengua autéctona tzotzil,
los trajes caracteristicos hechos de lana
de borrego, considerado un animal sa-
grado; la agricultura mesoamericana
que combina maiz, frijol y calabaza, la
alimentacion tradicional, a base de tor-
tillas de maiz hechas a mano y cocina-
das a la lefa, la antigua construccién
de casas de adobe, y las numerosas fies-
tas y rituales en honor a santos catéli-
cos que esconden antiguas creencias
mayas sobre seres sobrenaturales.
Chamula es ademés un lugar sagrado
que ofrece la posibilidad de visitar un
auténtico santuario indigena, caracte-
rizado por su espiritualidad y por los
tratamientos terapéuticos y chamani-
cos que acercan a los visitantes a los
origenes misticos de la humanidad.
Las elites indigenas son las encarga-
das de promover la cultura indigena, y
exhiben de manera particular las prac-
ticas rituales como uno de los aspectos
mas interesantes de su tradicion. La
iglesia se halla custodiada por las auto-
ridades municipales, que exigen un
pago monetario para entrar al recinto.
Consideran el centro ceremonial como
el “ombligo del mundo”, donde se puede
observar una vida ceremonial en estre-
cho contacto con la madre tierra y el
cosmos. No se permite hablar ni utili-
zar camaras en su interior ni tampoco

4 Guia San Juan Chamula, Chiapas. Histo-
ria de un pueblo y sus tradiciones.

molestar a los creyentes que parecen
ajenos a la muchedumbre que los visita
diariamente. El recinto tiene una forma
rectangular que recuerda la nave cen-
tral de una iglesia, unas cuantas venta-
nasy esta practicamente iluminada por
las velas que los creyentes colocan en
mesas ante los santos o sobre el suelo
recubierto de juncia, un tipo de hoja de
pino que también es utilizado en las
iglesias catélicas de otros municipios.
La juncia tiene un significado sagrado
porque se piensa que el creyente no
debe tocar directamente el suelo si acce-
de a un recinto para orar y suplicar ante
los santos. El recinto no posee altar ni
bancos para sentarse; es un espacio
practicamente vacio para que los practi-
cantes puedan hacer sus ofrendas de
rodillas o sentados sobre la juncia. A los
lados se encuentran, juntas, una tras
otra, las vitrinas que albergan a los san-
tos a la derecha y a las virgenes a la iz-
quierda. La estatua principal de san
Juan Bautista, el santo patrén del mu-
nicipio, ocupa la parte superior de la
iglesia que sustituye a la imagen de Je-
sucristo, quien tiene otras iglesias caté-
licas. Santos y virgenes son estatuas
pequenas, hechas de pasta o madera,
con caras y tez blanca, algunos con bar-
ba, que recuerdan a los conquistadores
europeos, y visten trajes bordados de
colores brillantes e hilos dorados, con
tunicas largas con bordados y capas cor-
tas. Llevan ademais collares, brazaletes
y un espejo colgando que simboliza el
“o0jo sagrado” para darle claridad al
mundo y para poder ver a todos sus cre-
yentes.!

15 Ibidem.



Rituales indigenas y otras escenificaciones turisticas en los Altos de Chiapas 43

A la iglesia de San Juan Bautista
acuden todos los creyentes a rezar, ha-
cer sus suplicas y pedir bendiciones a
los santos o curar sus males con la
ayuda del curandero (i’lol o pulsador),
quien por medio de rezos y “limpias”
cura a los enfermos y recupera su alma
perdida.'® Toma el pulso del enfermo y
determina la naturaleza de la enfer-
medad: el espanto, algin “mal” que le
han echado, la pérdida del alma o ma-
les por trasgredir normas sociales y
morales. Por las curaciones se exigen
sumas de dinero segin la gravedad de
la enfermedad, y se deben comprar
toda una serie de productos necesarios
para el culto, parte de los cuales se ha-
llan en los establecimientos de comer-
ciantes en estrecha relacion con las
elites politicas. El curandero utiliza en
sus sesiones terapéuticas flores, velas,
incienso, gallinas, huevos, bebidas al-
cohdlica, como el ceremonial posh,'” y

16 La concepcion de la persona entre los tzo-
tziles y tzeltales de los Altos se compone de un
cuerpo y varias almas, entre las que se encuen-
tran el Ch’ulel y animales comparieros, denomi-
nados chanuletik o wayjel. El Ch’ulel es el alma
que cada persona posee en su interior y puede
desprenderse del cuerpo debido a una caida,
susto o durante el suefio, y debe ser llamado por
el i’lol para que la persona recupere su salud.
Los nifios son los més propensos a padecer el
desprendimiento porque todavia tiene un alma
débil. Por su parte, el wayjel viaja durante el
suefio y puede extraviarse o no encontrar el ca-
mino de regreso, por lo que requiere también la
ayuda del ilol para volver a encontrar el cuerpo
que habita (Guiteras, 1965; Pitarch, 1996).

" Licor de cafa de azucar. Antiguamente te-
nia una utilidad basicamente ritual en fiestas y
en curaciones, pero en la actualidad se vende en
comercios en la ciudad. Los mayores producto-
res de esta bebida alcohdélica se encuentran en
el municipio de Chamula, quienes a su vez ven-

variedad de refrescos, desde los hechos
de cola y otros de variedad de sabores.
Las velas se utilizan de diferentes ta-
maiios y colores, y segin la gravedad
de la enfermedad se tienen que que-
mar por completo porque representan,
al igual que las flores, el alimento de
Dios (o dioses) y de los santos.'® La ga-
Ilina o el pollo (o en su caso los huevos)
se pasan por el cuerpo del enfermo
para hacer las limpias y luego se sacri-
fican porque han absorbido el mal y ya
no son comestibles. [gualmente, el licor
de carfia de aztcar (posh) y los refrescos
se soplan, se beben o se rocian por el
cuerpo para quitar enfermedades y
fortalecer a la persona. Algunos de es-
tos objetos sagrados, como las velas,
las flores o el incienso de los copales,
son también utilizados cuando los fie-
les rezan en la iglesia y colocan estos
objetos sagrados durante las suplicas y
hacer ofrendas a los santos.

Los guias explican que en el muni-
cipio se practica un catolicismo tradi-

den el producto en los parajes del municipio y al
resto de comunidades de la regién de los Altos.

18 Por ejemplo, para la enfermedad del Muc-
ta Chulelal (enfermedad del alma grande) es
necesario comprar: una vela blanca (para Dios
que est4 en el cielo), dos velas de oro (para envi-
dia y mal echado), dos velas amarillas (para en-
vidia y mal echado), y dos velas rojas (para
envidia y el mal que le han echado). Para curar
y prevenir enfermedades: 13 velas chicas de co-
lor blanco, 13 velas chicas de color oro, 13 velas
chicas de color amarillo y 13 velas chicas de co-
lor rojo; para curar el espanto, dos velas chicas
de color blanco y una vela chica de color oro. La
presencia de velas negras ante el enfermo o sus
familiares implica que se trata de una enferme-
dad incurable y cercana a la muerte (informa-
ci6n obtenida en el Museo de Medicina Maya de
San Cristébal).



44

Eugenia Bayona Escat

cional, mezcla de un culto catélico en
honor a los santos con otras creencias
mayas, entre las que se encuentran las
ceremonias en cerros, cuevas y manan-
tiales, el reconocimiento de varias al-
mas, junto a la practica de curanderos
y rezadores de los cerros.'® La iglesia es
el entorno propicio para crear la esce-
nificacién del tiempo eterno, con el
paso al mundo indigena como ese
“otro” que practica rituales antiguos y
conserva una cultura ancestral mas
sabia y natural que la del mundo ac-
tual urbano. Las explicaciones hablan
de rituales mayas ante santos catoli-
cos, en un recinto que actia como si
fuera un gran hospital, donde se sanan
los males del alma, mas que del cuer-
po, mediante “una tradicién milenaria
en estrecho contacto con la naturale-
za”. Para ello se requiere la interven-
cion de expertos en la materia y el
consumo de una gran variedad de obje-
tos sagrados. Se habla de un sincretis-
mo religioso por la combinacién de
practicas y creencias mayas y catoli-
cas; se cree en santos protectores pero
alavez en almas que abandonan cuer-
pos, que enferman y requieren la aten-
cion de curanderos. Se utilizan objetos
sagrados como velas o incienso y ofren-
das para los santos, asi como refrescos
por sus propiedades gaseosas que su-
puestamente limpian el cuerpo, al
igual que las gallinas y sus huevos. Los
santos, por su parte, tienen trajes y
cara de europeos, pero se les colocan
adornos indigenas, se les bordan flores

% Datos obtenidos en el trabajo de campo
durante los viajes turisticos que se realizan dia-
riamente en la cabecera de San Juan Chamula.

y se les cuelgan espejos como “ojos jus-
ticieros”.

A los turistas se les permite la en-
trada al recinto siempre que no moles-
ten a los creyentes. De hecho, nadie
mira a los visitantes, como si los loca-
les hubieran pactado una indiferencia
ante su presencia, de vez en cuando
entran algunos mayordomos, hay can-
tos y oraciones, curaciones con gallinas
y refrescos, y creyentes que rezan y pi-
den plegarias. Al mismo tiempo, otros
curanderos ofrecen sus servicios a los
visitantes que lo deseen y cobran por
sus servicios, por tomar el pulso y rea-
lizar limpias del cuerpo; soplando bebi-
das y rezando varias oraciones. En
estas curaciones escenificadas no se
utilizan ni velas ni animales, y se reali-
zan en una esquina de la iglesia, una
tras otra segtin la demanda de los tu-
ristas. Ademas, ante la salida de la
iglesia y ante la imposibilidad de to-
mar fotografias en casi todo el mu-
nicipio, se ofrecen pequeiias guias
turisticas redactadas por los propios
mandatarios que explican la historia
local de sus tradiciones milenarias.
También se venden postales econémi-
cas, incluidas las imagenes en el inte-
rior de la iglesia, que permiten al
turista llevarse algin recuerdo visual
de la zona.

Los turistas se nutren de los este-
reotipos sobre lo que representa el in-
digena tradicional, y requieren de un
escenario adecuado para autentificar
sus imaginarios y su propia experien-
cia turistica. Los locales ofertan un es-
pectaculo con una ruta de escenarios
sagrados y rituales en el que caben
multiples actividades: curaciones, ple-



Rituales indigenas y otras escenificaciones turisticas en los Altos de Chiapas 45

garias y ceremonias, y para éstos, se
utilizan una serie de objetos, como ani-
males, velas, incienso y refrescos que
los convierten en materia perfecta
para la explotacion turistica. El entor-
no y la practica ritual es percibida por
el turista como un escenario auténtico
y como simbolo de una espiritualidad
indigena que se inscribe en tradiciones
milenarias. Ademas, el encuentro con
el auténtico indigena no requiere de
grandes conocimientos sobre el lugar
ni tampoco implica contactos profun-
dos y duraderos con los autéctonos. Al
contrario, las visitas se efectian du-
rante una mafnana y en pocas horas, se
permite a los turistas pasear por las
calles principales y por un recinto sa-
grado, que es como un teatro viviente
en el que los visitantes se sitdan en el
palco y los actores representan el pa-
pel acordado. El turista se convierte en
un observador pasivo y, en cierta for-
ma, en un intruso que no desea inter-
venir ni alterar la autenticidad de lo
que esta viendo, porque se ha construi-
do una frontera simbdlica inquebran-
table entre el “nosotros occidentales”
consumistas de la cultura y “ellos in-
digenas” situados en una dimensién
sagrada.

Para cumplir con las expectativas
de los visitantes, los locales han tenido
que eliminar partes del proceso que no
son tan vistosas y ocultar, tras un esce-
nario trasero, las diferencias sociales
que emanan del control politico y reli-
gioso del municipio. De esta forma, du-
rante las visitas turisticas, algunas
puertas y ventanas de las casas priva-
das permanecen cerradas para no ob-
servar su interior de escasos recursos,

o al contrario, para ocultar algunas
maquinas eléctricas, como aparatos de
musica o televisores, en tanto implican
una incorporacién al moderno mundo
tecnolégico capitalista. A las mujeres
que venden o pasean por las calles s6lo
se les permite vestir con el traje carac-
teristico chamula, con algunas varia-
ciones en colores y bordados, pero
siempre bajo la atenta mirada de las
autoridades tradicionales. Por su par-
te, el mercado de artesanias colocado
estratégicamente en las calles que ro-
dean la iglesia, contrasta abiertamen-
te con el mercado central de frutas,
verduras y otros enseres (ropa occiden-
tal, peliculas, musica y aparatos eléc-
tricos, entre otros). Si en el primero
eres bien recibido para consumir obje-
tos de artesania que se venden como
locales y provienen de sitios lejanos, en
el segundo te conviertes en un trans-
gresor de un espacio privado de uso
uinicamente local, que no ha sido to-
davia escenificado para el consumo
externo. En Chamula, el mercado tu-
ristico exige la puesta en escena de lo
mas vistoso y posible de ser mercanti-
lizado, al mismo tiempo que requiere
el ocultamiento de los procesos inevita-
bles de transformacién, desigualdad o
incorporacién al mundo global en el
que ya vivimos todos.

Pero en Chamula no esta en juego
unicamente el mercado de lo sagrado y
la exaltacion turistica de una forma de
vida espiritual, sino la propia repre-
sentacion de la sociedad chamula que
reivindica tradiciones indigenas como
auténticas y en consonancia con un
pasado glorioso. Los rituales que se
exhiben ante los turistas no son esce-



46

Eugenia Bayona Escat

nificaciones, copias o simulacros repre-
sentados para observadores externos,
sino expresiones simbdlicas de un
mundo legitimo indigena que, a pesar
de ser presentado como culturalmente
inmutable, se halla incrustado en el
presente contemporaneo y posee mul-
tiples transformaciones asociadas al
turismo. La continua llegada de visi-
tantes, la indiferencia de los locales
cuando asisten a los rituales, los cu-
randeros que ofrecen su servicio a los
turistas, el pago de entrada o el comer-
cio de postales, guias y souvenirs en las
calles alrededor de la iglesia principal
son una buena muestra de ello y de
como el turismo se ha convertido en
una actividad cotidiana para sus habi-
tantes; pero a la vez los rituales sirven
para exhibir una identidad local y dife-
renciada ante los turistas, y al mismo
tiempo proporcionan el escenario ade-
cuado para leerse a si mismos, exhibir
y comulgar con la adscripcién comuni-
taria (Boissevain, 2005). El escenario
ritual sirve para ilustrar la posicién
social que tiene cada uno y a la que se
accede cumpliendo los requisitos nece-
sarios de ascenso con complejas ma-
yordomias y donaciones econémicas
cada vez mas elevadas ante la disputa
por conseguir mayores recursos. Es,
ademas, el lugar donde se ponen en
préactica todos las normas y obligacio-
nes sociales, donde en algunos casos la
salud y la enfermedad se relacionan
con el buen o mal comportamiento de
una persona hacia sus vecinos, donde
entran disputas y diferencias que en
muchos casos nada tiene que ver con el
universo sagrado, o donde los santos
protegen o castigan segtn la conducta

social del creyente (Guiteras, 1965;
Pitchard, 1996). Se trata de una esce-
nificacién local que se representa a si
misma, que a la vez que expresa soli-
daridad, legitima continuamente el
orden detectado por los representantes
del orden politico y religioso que obli-
gan a seguir las tradiciones comunales
(Douglas, 1973).

El proceso de comercializacion de
su cultura ha implicado la revalora-
cién de lo propio y de tradiciones a las
que se les confieren nuevos valores je-
rarquicos y exclusivos, potenciados y
resguardados por la élite privilegiada
(Cohen, 1988). Es cierto que el turismo
también ha contribuido a generar nue-
vos recursos entre hombres y mujeres
que consiguen hacer negocios asocia-
dos, como es el caso de algunos comer-
ciantes que han obtenido puestos de
venta de artesanias, o algunas mujeres
indigenas que se dedican a la produc-
cién y venta de textiles u otras arte-
sanias consideradas tradicionales con
gran auge en el mercado local y regio-
nal. También hay vendedores ambu-
lantes que les venden a los pasajeros
de los autobuses de turistas, mujeres y
nifios que venden ambar, collares y
pulseras, rebozos y bufandas, o posta-
les y guias, mientras otros nifios piden
dinero o quieren convertirse en guias
que explican los misterios del interior
de laiglesia. De alguna u otra forma, el
turismo se vive diariamente en la ca-
becera y se ha incorporado a la eco-
nomia informal de muchos de sus
habitantes, quienes deben ocultar su
real situacién de pobreza y necesidad
de vender su estilo de vida ante los tu-
ristas. Sin embargo, el problema real



Rituales indigenas y otras escenificaciones turisticas en los Altos de Chiapas 47

es que se exhibe y se proyecta una
identidad de muchos para el beneficio
de unos pocos. El control de la escenifi-
cacién y de la autorrepresentacién no
se hallan en manos de los pobres ni
tampoco la ideologia que lo sustenta,
sino de los que toman decisiones y se
benefician de negocios ahora asociados
a un turismo que busca en ese “otro” el
reducto de un paraiso perdido y afiora-
do por el mundo occidental.

REFLEXIONES FINALES

Cada dia el turismo mercantiliza un
espacio de teatralizacién y exhibicién
de culturas que se construyen para
una audiencia externa y recuperan o
reinventan toda una serie de escena-
rios estereotipados. Como sostiene
Santana (2003b), el turismo alienta la
creacion de muchas simulaciones y pa-
reciera que es precisamente esta si-
mulacion lo que tiene més éxito en
nuestros dias, aunque el escenario
debe ser presentado como auténtico y
lo suficientemente atractivo para que
la demanda no decaiga. Esto implica
utilizar una serie de signos y discursos
identificables como objeto turistico y
que sean reconocidos por los imagina-
rios que circulan a nivel global. En el
caso de San Juan Chamula la oferta
turistica no escenifica la vida cotidiana
y habitual, sino la extraordinaria y sa-
grada como algo exdético y atrayente. El
“otro indigena” se caracteriza por su
espiritualidad, por el contacto con la
madre tierra y el cosmos, por sus espa-
cios sagrados, por las fiestas y ceremo-
nias en honor a los santos, por las
cruces que decoran sus calles y por ri-

tuales de rezo y curacién que incorpo-
ran creencias en almas perdidas y
enfermas. La vida cotidiana seria ese
espacio trasero, como diria MacCan-
nell (2003), que es necesario ocultar
para escenificar otra realidad al no
cumplir con los requisitos turisticos.
De hecho, como sefiala Boissevain
(2005), mantener al turista en las zo-
nas frontales puede ser una estrategia
para evitar la invasion turistica de la
vida cotidiana, y alejarlo de esos espa-
cios traseros donde, precisamente, los
locales se desenvuelven en una reali-
dad incrustada en los procesos des-
iguales del mercado global. Al fin y al
cabo el turista es un viajero transito-
rio y anénimo, que acude por pocas
horas y se queda con la visién momen-
tanea que le muestran los locales, la
que han heredado de imaginarios y
la que los guias turisticos terminan
por fijar en sus memorias.

Ademas, el turista cultural adopta
un actitud como de veneracién y mitifi-
cacion de los monumentos y personas
que observa como si fuera un peregri-
no de la modernidad (Lagunas, 2006),
y a pesar de querer traspasar de la re-
gién frontal a la trasera para encon-
trar la autenticidad y vivir “la vida
local tal como se vive”, se queda con lo
presentado, escenificado y relatado
como auténtico. Algunos autores han
senalado que el viaje turistico tiene un
interés mas individual que de trans-
formacién social y se convierte en una
practica ritual moderna, para algunos
considerada como peregrina (MacCan-
nell, 2003), para otros como un acto
sagrado y un rito de paso para llegar a
una trasformacion personal en el re-



48

Eugenia Bayona Escat

torno (Graburn, 1989). Asi, en el caso
de Chamula, los turistas aparecen aje-
nos e indiferentes a la realidad que es-
tan viendo y la “vida local” se adorna
con tépicos exdticos ocultando la po-
breza y marginacién de sus habitan-
tes: el alimento basico y escaso se
convierte en particular, la vestimenta
de manta en exética, las artesanias en
souvenirs, las casas de adobe sin infra-
estructura interna en tradicionales,
las fiestas en expresiones comunales
de equilibrio interno y los rituales de
curacién en expresion de una medicina
alternativa mas eficaz que los tra-
tamientos utilizados por la medicina
moderna.

En Chamula ocurre una combina-
ci6én de exhibicién y presentacién iden-
titaria en estos espacios frontales. Las
personas que viven diariamente del
turismo como guias, comerciantes o
vendedores ambulantes, entre otros,
sobreviven y viven cotidianamente en
estos espacios frontales con la venta y
exhibicién de su cultura e identidad.
Pero no se trata tan sélo de recalcar
que muchas personas escenifican y a
la vez viven en estos espacios fron-
tales, sino de indagar si han podido
pasar de ser inicamente objeto de con-
sumo, de escenificacion. Esto dltimo
implica transformar ese espacio fron-
tal en un ambito estratégico para la
presentacién externa, implica también
tener legitimacién y poder de decision
para permitir o prohibir la entrada de
visitantes externos y distinguir los ele-
mentos mas emblematicos para su
presentacion.

Como hemos visto, este proceso de
agencia esta inmerso en relaciones de

poder con personas que tienen una po-
sicién mas privilegiada que otras y
ocupan un lugar destacado en la in-
dustria del turismo con amplios bene-
ficios simbdlicos y econémicos. Por eso
la oferta turistica de San Juan Chamula
no puede ser pensada tinicamente como
un producto mercantilizado, sin tener
en cuenta el papel que ocupan las elites
como parte de su legitimacion politica.
Son los que han seleccionado una ruta
de lo sagrado como una estrategia con-
siderada adecuada para su presenta-
cion social y los que han convertido la
iglesia, como otros espacios frontales,
en el lugar idéneo para exhibir y nego-
ciar su identidad, tanto hacia fuera
como hacia dentro. Se presentan en un
espacio de “otredad” donde es permiti-
do mostrar la diferencia, aunque para
ello han tenido que adaptarse, o mas
bien, apropiarse de un esencialismo
estratégico (Spivak, 1988), del discurso
institucional y de mercadotecnia turis-
tica que representan al indigena casi
mitico, que conjuga pasado prehispani-
co, espiritualidad y conocimientos an-
cestrales. Pero en estos espacios donde
la “otredad” es permitida, los indigenas
se reapropian de este discurso esencia-
lista para posicionarse y utilizan una
construccién imaginada de su pasado
para interpretarse en su presente.
Son, en el fondo, espacios hibridos
construidos por el mercado y el consu-
mo de mercancias y bienes simbdlicos,
donde existen todo tipo de imaginarios
e imagenes globales. Pero también son
espacios politicos, con una fuerte carga
simboélica para los locales, que les per-
mite a algunos manifestar poderes y
posiciones, controlar recursos y mani-



Rituales indigenas y otras escenificaciones turisticas en los Altos de Chiapas 49

pular el artefacto de representacién
adornado como bienes culturales. Son,
en definitiva, espacios donde se dan
procesos de produccion, circulacién y
consumo de una mercancia revestida
como tradicién que utiliza y consolida
a una élite local para defender su posi-
ci6én y privilegios sociales.

BIBLIOGRAFIA

BoissevalN, Jeremy (2005), “Rituales ocul-
tos. Protegiendo la cultura de la mirada
turistica”, Pasos. Revista de turismo 'y
patrimonio cultural,vol. 3, num. 2, ju-
nio, pp. 217-228.

CanTON DELGADO, Manuela (1997), “Las ex-
pulsiones indigenas en Los Altos de
Chiapas: algo mas que un problema de
cambio religioso”, Mesoamérica, vol. 18,
num. 33, junio, pp. 147-169.

ConeN, Eric (1988), “Authenticity and
commoditization in tourism”, Annals
of Tourism Research, vol. 15, nam. 3,
pp. 371-386.

ComrTE EsTaTAL DE INFORMACION ESTADISTICA
Y GEOGRAFICA DE CHIAPAS (CEIEG), en li-
nea [www.ceieg.chiapas.gob.mx], con-
sultada en agosto de 2014.

Consejo Nacional de Poblacién (2010), In-
dice de marginacién por entidad fede-
rativa y municipio 2010, en linea
[http://www.conapo.gob.mx], consulta
en agosto de 2014.

DoucLas, Mary (1973), Pureza y peligro. Un
andlisis de los conceptos de contamina-
cion y tabu, Madrid, Siglo XXI.

GOsNER, Kevin (1984), “Las élites indigenas
en Los Altos de Chiapas, (1524-1714)”,
Historia Mexicana, vol. 33, nim. 4,
abril-junio, pp. 405-423.

GRABURN, Nelson (1989), “Turismo: el viaje

sagrado”, en V. S. SMITH (comp.), Anfi-
triones e invitados. Antropologia del
turismo, Madrid, Endymion, pp, 45-68.

GRrEENWOOD, Davydd J. (1989), “La cultura
al peso: perspectiva antropolégica del
turismo en tanto proceso de mercantili-
zacion cultural”, en V. S. SmiTH (comp.),
Anfitriones e invitados. Antropologia
del turismo, Madrid, Endymion, pp.
257-279.

GuUITERAS, Calixta (1965), Los peligros del
alma. Visién del mundo de un tzotzil,
Meéxico, FCE.

Instituto Nacional de Geografia y Estadis-
tica (2000), XII Censo General de Po-
blacion y Vivienda.

____(2010), Censo de Poblacién y Vivien-
da, en linea [http://www.inegi.org.mx/],
dltima consulta agosto 2014.

Lacunas, David (2006), “El espacio del tu-
rismo”, Alteridades, vol. 16, num. 3,
enero-junio, pp. 119-129.

MAcCANNELL, Dean (2003), El turista, una
nueva teoria de la clase ociosa, Barcelo-
na, Melusina.

MEeLEL Xojobal (2000), Rumbo a la calle...
el trabajo infantil una estrategia de so-
brevivencia, San Cristobal de las Ca-
sas, Fray Bartolomé de Las Casas.

MoRrQuECHO, Gaspar (1992), Los indios en
proceso de organizacion. La organiza-
cion indigena de Los Altos de Chiapas,
tesis de licenciatura, Tuxtla Gutiérrez,
Universidad Auténoma de Chiapas.

Paniacua MusanGos, José Gustavo (2008), “De
los pueblos indios a la ficcién antropol6gi-
ca: los sistemas de cargos en la etnogra-
fia de los Altos de Chiapas. Antecedentes,
balance y perspectivas”, Revista Pueblos
y Fronteras (digital), nam. 5, junio-no-
viembre, pp. 1-37.

(2010), Territorio, resignificacion y



50

Eugenia Bayona Escat

disputa de espacios ptiblicos en ciuda-
des coloniales. El caso del centro histo-
rico y sus barrios en San Cristébal de
las Casas, Chiapas, XXXIII Encuentro
de la Red Nacional de Investigacion
Urbana, Barranquilla, Colombia, 25-27
de octubre.

PmNEDA, Olivia (1995), “Maestros bilingiies,
burocracia y poder politico en los Altos
de Chiapas”, en J. P. ViQuEIrRa y M. H.
Ruz (eds.), Chiapas. Los rumbos de
otra historia, México, UNAM/CIESAS/CEM-
ca/Universidad de Guadalajara, pp.
279-300.

PrrarcH, Pedro (1996), Ch'ulel: una etnogra-
fia de las almas tzeltales, México, FCE.
RoBLEDO HERNANDEZ, Gabriela Patricia
(1997), Disidencia y religion. Los expul-
sados de San Juan Chamula, Tuxtla
Gutiérrez, Universidad Auténoma de

Chiapas.

Rus, Jan (1995a), “;Guerra de castas segin
quién?”, en J. P. ViQuEira y M. H. Ruz
(eds.), Chiapas. Los rumbos de otra his-
toria, México, UNAM/CIESAS/CEMCcA/Uni-
versidad de Guadalajara, pp. 145-174.

(1995b), “La comunidad revoluciona-
ria institucional: la subversion del go-
bierno indigena en los Altos de Chiapas
1936-1968”,en J. P. ViQuEra y M. H. Ruz
(eds.), Chiapas. Los rumbos de otra his-
toria, México, UNAM/CIESAS/CEMcA/Uni-
versidad de Guadalajara, pp. 251-277.

_____(2011), El ocaso de las fincas y la
transformacién de la sociedad indigena
de los Altos de Chiapas, 1974-2009,
México, UNICACH/CESMECA.

SavLazar, Noel B. (2006), “Antropologia del
turismo en paises en desarrollo: anali-
sis critico de las culturas, poderes e
identidades generadas por el turismo”,

Tabula rasa, num. 5, julio-diciembre,
pp. 88-128.

SANTANA, Agustin (2003a), “Turismo cultu-
ral, culturas turisticas”, Horizontes
Antropoldgicos, ano 9, nim. 20, octubre,
pp. 31-57.

____(2003b), “Patrimonios culturales y
turistas: Unos leen lo que otros miran”,
Pasos. Revista de Turismo y Patrimonio
Cultural,vol. 1,ndm. 1, enero, pp. 1-12.

SECRETARfA DE TURISMO, en linea: www.inah.
gob.mx; www.sectur.gob.mx/es/sectur/
sect_Pueblos_Magicos, consultada en
noviembre de 2013.

http://www.sectur.gob.mx/es/sectur/
sect_Programa_Mundo_Maya, consul-
tada en noviembre 2013.

SmiTH, Valene S. (1989), “Introduccién”, en
V. S. SmrtH (comp.), Anfitriones e invita-
dos. Antropologia del turismo, Madrid,
Endymion, pp.15-41.

Spivak, Gayatri Chakravorty (1988), “Sub-
altern Studies. Deconstructing Histo-
riography”, en R. GHA y G. SPIvak (eds.),
Selected Subaltern Studies, Nueva
York, Oxford University Press, pp. 3-34.

URrRy, John (2002), The Tourist Gaze, Lon-
dres, Sage.

Van DEN BErGHE, Pierre L. (1994), The Quest
of the Other. Ethnic Tourism in San
Cristobal de las Casas, Seattle/Londres,
University of Washington Press.

VIQUEIRA, Juan Pedro (1995), “Los Altos de
Chiapas: una introducciéon general”, en
dJ. P.Viqueira y M. H. Ruz (eds.), Chia-
pas. Los rumbos de otra historia, Méxi-
co, UNAM/CIESAS/CEMcA/Universidad de
Guadalajara, pp. 219-236.

(2002), Encrucijadas chiapanecas.

Economia, religion e identidades, Méxi-

co, Tusquets.




