
31

Eugenia Bayona Escat*

Rituales indígenas y otras escenificaciones 
turísticas en los Altos de Chiapas

Resumen: Desde hace unas décadas, nuevas actividades turísticas han invadido el mercado inter-
nacional. El turismo alternativo es realizado por un tipo de viajero que busca experiencias autén-
ticas a través del contacto y la inmersión en mundos considerados tradicionales y exóticos. Este 
trabajo se enmarca en la región de los Altos tzotzil-tzeltal de Chiapas, México, lugar que se ha 
convertido en un centro de atracción turística en los ámbitos nacional e internacional, debido al 
interés de los turistas por observar y experimentar de cerca la vida indígena. El estudio analiza la 
puesta en escena que realizan los indígenas para cumplir con las expectativas de los turistas. Se 
pretende demostrar que en dicha escenificación hay un dominio de una clase político-religiosa 
que controla numerosas actividades económicas y extiende su influencia al ámbito del turismo.

Palabras clave: turismo étnico, escenificación, consumo cultural, élites indígenas.

Abstract: For several decades, new tourism activities have invaded the international market. The 
kind of visitor who pursues alternative tourism seeks authentic experiences through contact with 
and immersion in worlds they consider to be traditional and exotic. This article refers to tourism 
in the Tzotzil-Tzeltal highlands of Chiapas, Mexico, an area which has become a national and 
international tourist attraction, given the interest of tourists in closely observing and experienc-
ing Indian life. The study analyzes the staging presented by the Indians to meet the expectations 
of tourists. It sets out to show that in this staging the political-religious class which controls nu-
merous economic activities also extends its influence into the field of tourism.

Keywords: Ethnic tourism, staging, cultural consumption, Indian elite.

En la actualidad, la región de los 
Altos Tzotzil-Tzeltal se ha con-
vertido en uno de los destinos 

turísticos más importantes del estado 
de Chiapas, cuyo éxito se basa princi-

palmente en la atracción que tiene la 
antigua ciudad colonial de San Cristó-
bal de las Casas, capital de la región, 
junto a los numerosos municipios indí-
genas a su alrededor, que han sido pro-

*Profesora ayudante, doctora en el Departa-
mento de Sociología y Antropología de la Facul-
tad de Ciencias Sociales de la Universidad de 
Valencia, España. Línea principal de investiga-
ción: Migración indígena a las grandes ciudades 
de México y los procesos de inserción laboral y 
social de los inmigrantes; estrategias, redes so-
ciales, organización familiar y del trabajo, en
claves étnicos, economía informal, comercio y 

consumo. Turismo étnico y consumo cultural. 
Correo electrónico: m.eugenia.bayona@uv.es 
Este trabajo forma parte del proyecto de investi-
gación “Consumo e imaginarios culturales”, con 
investigadores de la Universidad de Valencia en 
convenio con el Centro de Estudios Superiores 
de México y Centroamérica (Cesmeca) de la Uni-
versidad de Ciencias y Artes de Chiapas.



32 Eugenia Bayona Escat

movidos por la industria turística tanto 
por sus diferencia culturales como por 
su glorioso pasado maya. Debido a la 
constante llegada de turistas nacio
nales y extranjeros a la región, en al-
gunas localidades indígenas se ha 
desarrollado una serie de servicios y 
escenarios turísticos que han origina-
do un lucrativo negocio para la pobla-
ción local. El desarrollo de estas 
actividades no ha sido fruto únicamen-
te de la industria del turismo, centrali-
zada principalmente en la cabecera de 
la región, sino también por la partici-
pación de algunos colectivos indígenas 
que controlan numerosas actividades 
relacionadas con el mercado turístico. 
En algunos lugares se ha permitido el 
acceso a iglesias o recintos sagrados 
para presenciar rituales, entrar en ca-
sas particulares para observar el pro-
ceso de elaboración artesanal, visitar 
cementerios y montañas sagradas, o 
recorrer los parajes naturales de la 
zona a pie o a caballo. En otros munici-
pios, en cambio, se ha prohibido la en-
trada de turistas o se ocultan espacios 
y actividades que se consideran priva-
das o sagradas y no se le permite a los 
extraños observar.

El turismo en la región de los Altos 
es un fenómeno relativamente recien-
te gracias, en parte, al levantamiento 
del Ejército Zapatista de Liberación 
Nacional (ezln) a principios de 1994, 
que convierte a la región en un centro 
internacional de lucha revolucionaria 
indígena. No obstante, desde la década 
de los setenta había un interés por 
parte del gobierno por las posibilida-
des turísticas de la zona, sobre todo en 
la ciudad colonial de San Cristóbal de 

las Casas, que alberga una gran rique-
za monumental. La ciudad se declara 
Zona de Monumentos Históricos en 
1986 por el Instituto Nacional de An-
tropología e Historia (inah) y posterior-
mente, en 2003, es catalogada como 
Pueblo Mágico por la Secretaría de Tu-
rismo. Desde los organismos estatales 
se emprende un proceso de rehabilita-
ción del patrimonial histórico de mo-
numentos, casas coloniales, iglesias y 
plazas principales, al mismo tiempo 
que aparecen las primeras agencias de 
viajes y servicios asociados, como hote-
les, restaurantes y tiendas, para pro-
mocionar la ciudad como un atrayente 
destino turístico. Actualmente, la re-
gión se halla enclavada en el circuito 
turístico conocido como “Mundo maya”, 
que incluye las ruinas de Palenque, el 
Caribe y la península de Yucatán, en la 
que se promociona un escenario mítico 
de modernos descendientes de anti-
guas culturas prehispánicas.1 Las acti-
vidades turísticas se han extendido de 
la ciudad a los municipios indígenas, a 
sitios arqueológicos cercanos y a rutas 
en los paisajes naturales de la región, 
con la participación de numerosos 
agentes globales y locales entre inver-
sionistas, empresarios, constructores, 
políticos, comerciantes y guías turísti-
cos, además de los habitantes indíge-

1 El proyecto turístico “Mundo maya” empe-
zó a desarrollarse en 1989 por la Secretaría de 
Turismo de México, junto con los países vecinos 
Belice, El Salvador, Guatemala y Honduras. Se 
basa en un acuerdo internacional para coordi-
nar y fortalecer acciones de promoción y comer-
cialización de la ruta maya y facilitar las 
inversiones extranjeras y nacionales (http://
www.sectur.gob.mx/es/sectur/sect_Programa_
Mundo_Maya).



33Rituales indígenas y otras escenificaciones turísticas en los Altos de Chiapas

nas y mestizos que han contribuido a 
la recreación y escenificación turística 
de la región.

En los Altos, la ruta calificada como 
“maya” por las instituciones locales y 
gubernamentales y por las agencias 
turísticas de la zona, incluye la visita a 
dos comunidades indígenas cercanas a 
la ciudad de San Cristóbal: San Juan 
Chamula y Zinacantán, y se organizan 
tours desde la ciudad para que los tu-
ristas conozcan de cerca la vida indíge-
na. El turismo hacia los dos municipios 
indígenas se organiza por agencias 
que contratan en su mayoría a guías 
no indígenas, aunque hay excepciones 
y algunos indígenas que viven ahora 
en la ciudad de San Cristóbal se han 
convertido también en agentes turísti-
cos. Sin embargo, es necesario pedir 
permisos para entrar a ambos muni
cipios, pagar por la entrada de los au-
tobuses y hacer acuerdos con las 
autoridades indígenas para visitar e 
informarse sobre los espacios que están 
autorizados conocer. La visita de ambas 
comunidades se efectúa en un mismo 
día y en cada una de ellas se muestran 
diferentes aspectos de la cultura “tradi-
cional” indígena: en Zinacantán el esce-
nario turístico se construye mediante la 
exhibición de la producción y venta de 
textiles, promocionadas por los guías 
como “auténticas artesanías mayas”, 
mientras en San Juan Chamula se 
oferta un recorrido por algunos espa-
cios sagrados e incluye la observación 
de “auténticos rituales indígenas”. En-
tre las actividades culturales que se 
muestran a los turistas, los rituales in-
dígenas, presentados como auténticas 
ceremonias mayas, son la parte más 

demandada. La eficacia simbólica de 
los rituales permite concentrar en un 
mismo espacio creencias, prácticas y 
valores locales, que tienen las caracte-
rísticas adecuadas para ser considera-
das una manifestación auténtica y, a la 
vez, convertirse en un apreciado objeto 
de consumo externo. 

Para estudiar este interés que tiene 
el turista por conocer y experimentar 
la vida indígena es necesario adentrar-
se en las nuevas demandas y formas 
de viajar que aparecen en la década de 
los ochenta; el turismo alternativo, con 
sus derivaciones en el ecoturismo, tu-
rismo étnico, cultural o rural, protago-
nizado por un tipo de viajero que se 
traslada a lugares cada vez más remo-
tos, supuestamente menos comerciali-
zados y al margen de un turismo de 
masas estandarizado, y busca lugares 
que se revalorizan como interesantes 
por su carga histórica, sus bellezas na-
turales o su población autóctona. Espe-
cíficamente para el turista étnico, 
interesado en pueblos indígenas, nati-
vos, aborígenes y étnicos, entre otros, 
calibra la autenticidad de su experien-
cia por las actividades de contacto que 
realiza con el “otro”; participación en 
rituales y danzas, visita a casas parti-
culares y a mercados autóctonos, así 
como la adquisición de objetos de arte-
sanía como parte del consumo turístico 
(MacCannell, 2003; Santana, 2003a, 
2003b; Smith, 1989; Van Den Berghe, 
1994). La demanda de este tipo de tu-
rista se centra en el consumo de las 
costumbres “típicas y exóticas” de los 
pueblos indígenas (Smith, 1989), pero 
también de la cultura en sus rasgos 
más esenciales, basados en sus carac



34 Eugenia Bayona Escat

terísticas y rasgos descontextualizados, 
que se muestran como un espectácu
lo para el viajero y se convierten en 
objetos potenciales mercantilizados 
(Greenwood, 1989).

En esta búsqueda de lo auténtico y 
alejado de la cotidianeidad, donde lo 
diferente y singular aparece como algo 
anhelado y soñado, los imaginarios se 
convierten en potentes canalizadores 
del significado del “otro”. Ese “otro” ha 
sido definido en el escenario turístico 
con una variedad de tópicos culturales 
entre ancestral, exótico, primitivo o es-
piritual (MacCannell, 2003), y ha sido 
construido en una maquinaria de me-
dios de comunicación como si viviera 
en otro plano y hubiera escapado de la 
sociedad consumista actual. Urry 
(2002) señala cómo se construyen for-
mas sistematizadas para los turistas a 
través de imágenes generadas por los 
medios de comunicación, como la tele-
visión, el cine, la literatura o la prensa, 
entre otros, que consolidan un tipo de 
viaje turístico de pautas guiadas en 
busca de un mundo recreado como es-
pectáculo para el viajero. Así, la mira-
da turística construida con antelación 
transforma los entornos turísticos en 
iconos globales, en señas y referentes 
particulares de cada lugar, y los con-
vierten en paraísos atemporales que 
derivan en una codiciada mercancía. 
Como consecuencia de este interés por 
el “otro”, y concretamente la revalori-
zación de la imagen del indígena a 
nivel internacional, algunas zonas han 
vivido transformaciones diversas en 
su paisaje y su estructura interna, al 
mismo tiempo que diversos cambios 
económicos y socioculturales entre la 

población receptora; se ha reestruc
turado el espacio, se ha invertido en in-
fraestructura de hospedaje y servicios 
asociados, y también se han reinventa-
do una diversidad de atracciones en 
escenarios frontales para cumplir con 
las expectativas de los turistas (Boisse-
vain, 2005; MacCannell, 2003).2

Este texto contribuye a la discusión 
sobre la representación y mercantiliza-
ción de la cultura desde este interés 
que suscitan los indígenas y lo étnico 
en el mundo global. Revisa un contexto 
local mercantilizado por y para el turis-
mo que ha convertido a los indígenas 
en protagonistas y les ha permitido en-
trar en el mundo de la escenificación 
mostrando sus estilos “tradicionales” 
de vida. Se trata de un contexto intere-
sante para analizar por qué en los Altos 
ha sido la propia población indígena la 
que se ha apropiado de una identidad 
cultural “indígena” para exhibirla ante 
el mercado turístico. A pesar de que exis-
te un discurso nacional que ha desa-
rrollado la línea de un pasado colonial 
(San Cristóbal de las Casas) o ha privi-
legiado el discurso patrimonial históri-
co de las ruinas mayas, los indígenas 
controlan rutas y acceso a sus munici-

2 Dean MacCannell (2003) retoma los con-
ceptos de Erwin Goffman de front y back para 
elaborar su teoría del escenario turístico. En la 
región frontal se desarrolla un entorno escenifi-
cado de recorridos y tours turísticos y lugares de 
servicios y ocio como restaurantes, hoteles y 
tiendas. Pero la zona trasera es el espacio de las 
formas de vida locales y ocultas al turista. En 
muchos casos son lugares marcados por la mar-
ginación y pobreza, que no han sido escenifica-
dos ni alterados para la mirada del turista y 
que ejemplifican la realidad vivida por los anfi-
triones.



35Rituales indígenas y otras escenificaciones turísticas en los Altos de Chiapas

pios, se han convertido en guías o 
transportistas, las mujeres en artesa-
nas o comerciantes, y algunas elites 
controlan el proceso de escenificación 
junto con negocios a gran escala aso-
ciados al comercio turístico. El tema de 
la representación que utilizan los indí-
genas para presentarse ante los turis-
tas permite analizar el ámbito de la 
escenificación con los escenarios fron-
tales que se muestran y los traseros 
que se esconden, así como examinar 
los elementos que se seleccionan para 
esta representación y quiénes son las 
personas que tienen legitimación para 
escoger lo que debe mostrarse u ocul-
tarse. Interesa también indagar en las 
consecuencias que este tipo de mer
cantilización tiene entre los anfitriones 
y si existen beneficios no sólo económi-
cos, sino de protagonismo en un escena-
rio contextual adecuado para negociar 
posiciones sociales, legitimar y reivindi-
car las prácticas locales.

Puesto que la “cultura indígena”, 
entendida como una artefacto de pre-
sentación ante los turistas, es la que se 
convierte en un objeto de consumo y 
garantiza el éxito del turismo étnico en 
la zona, se entiende que se convierta 
en uno de los recursos principales para 
que el proyecto turístico sea viable. 
Ello nos remite revisar dos cuestiones 
importantes relacionadas con la forma 
en que la población indígena enseña y 
exhibe su cultura e identidad para 
acentuar su autenticidad a los ojos del 
visitante; por un lado, esos “otros”, aho-
ra indígenas, exhiben un ideal típico 
de identidad y cultura indígena que 
puede estar relacionada con las pro-
pias visiones que los turistas tienen de 

ellos; pero por otro, el turismo también 
puede convertirse en un importante ve-
hículo de empoderamiento y autorre-
presentación en los escenarios frontales 
como lugares propicios para manifes-
tar, legitimar y reivindicar las prácticas 
locales. Ambas cuestiones nos remiten 
a preguntas cómo se involucran los in-
dígenas en estos procesos de mercanti-
lización y escenificación turística; si son 
manipulados y controlados por agentes 
e instituciones externas para mostrar 
una visión ideal del indígena acorde 
con los imaginarios turísticos o, por el 
contrario, tienen la capacidad para con-
trolar los recursos y derivar en benefi-
cios personales y comunitarios.

La agencia local en el ámbito del 
turismo implica tener la capacidad de 
seleccionar, manipular, e incluso in-
ventar, una serie de escenarios fronta-
les que pueden servir, no sólo para 
acoplarse a los invitados, sino también 
para activar cultura, tradición e iden-
tidad e interpretarse y representarse a 
sí mismos en el presente (Cohen, 1988; 
MacCannell, 2003; Salazar, 2006; San-
tana, 2003b; Urry, 2002). Desde esta 
perspectiva, la agencia local se relacio-
na automáticamente con el poder local, 
que necesariamente va a estar frag-
mentado y repartido entre algunos lu-
gareños a expensas de otros con menor 
posicionamiento y al margen de la 
toma de decisiones. De lo que se trata 
es de indagar si el ámbito del turismo, 
que convierte a ese “otro” en un objeto 
consumible, propicia los espacios ade-
cuados para que los locales tengan la 
posibilidad de autorrepresentación y 
adquirir mayor agencia social y empo-
deramiento, ya sea utilizando un tipo 



36 Eugenia Bayona Escat

de esencialismo estratégico como alu-
de Spivak,3 donde se representen con 
discursos dominantes para capturar 
espacios de representatividad, o a tra-
vés de la transformación, resistencia y 
lucha por la producción de sus propios 
significados.

El trabajo se enfoca principalmente 
en el municipio indígena de San Juan 
Chamula, que acoge a numerosos visi-
tantes, quienes recorren las calles 
principales de la cabecera municipal y 
se detienen en mercados y tiendas de 
artesanías, visitan el cementerio local 
y entran a la iglesia de san Juan Bau-
tista para presenciar los rituales y 
ceremonias que se celebran en su inte-
rior. Las autoridades del municipio son 
las encargadas de cobrar la entrada a 
la iglesia, además de permitir el acceso 
a algunos espacios considerados de in-
terés turístico o prohibir y ocultar 
otros para no romper con la auténtica 
representación indígena que busca el 
visitante. El texto analiza esta puesta 
en escena turística en la que se han 
seleccionado los ámbitos sagrados 
como los más emblemáticos para la ex-
hibición turística, concretamente los 
rituales que se exhiben en la iglesia, 
que pueden ser estudiados como ex-
presiones del particularismo cultural 
local indígena y, a la vez, como escena-
rios turísticos que entran en dinámi-

3 Gayatri Chakravorty Spivak (1988) ha uti-
lizado el concepto de esencialismo estratégico 
para explicar el uso de las nociones dominantes 
por parte de los subalternos, los grupos sociales 
olvidados (campesinos, obreros, mujeres, tribus 
y otros grupos fuera de la modernidad) para que 
logren una representatividad política y cultural 
dentro de la sociedad dominante.

cas de mercantilización global. Utilizo 
el término ruta de lo sagrado para con-
ceptualizar un tipo de tour turístico en 
el que lo “maya” se asocia a ámbitos de 
espiritualidad indígena como una es-
trategia de presentación que los loca-
les utilizan ante los foráneos. A partir 
de este análisis se pretende demos
trar cómo la industria del turismo sir-
ve para acrecentar el poder de las 
elites indígenas que controlan el mer-
cado en el municipio, representan un 
escenario de rasgos esencialistas y 
atemporales adecuados para el consu-
mo turístico y legitiman un discurso 
acoplado a sus intereses jerárquicos.

EL PODER DE LAS ÉLITES EN SAN 
JUAN CHAMULA

Los Altos Tzotzil-Tzeltal es actualmen-
te una de las regiones más densamen-
te pobladas y marginales del estado de 
Chiapas.4 Está formada por 17 munici-
pios y en el año 2010 la población total 
sumaba 601 190 habitantes, que signi-
ficaba 12.5% a nivel estatal. Se carac-
teriza por ser una de las regiones con 
mayor porcentaje de hablantes de len-
gua indígena de tres o más años 
(75.2%), sólo superado por la región 
Tulijá Tzeltal-Chol en el norte del es-
tado de Chiapas (89.7%). Su población 
indígena se concentra en 15 de los 17 
municipios y mayoritariamente habla 
la lengua tzotzil (62.3%) y la tzeltal 

4 El estado de Chiapas cuenta con 121 mu-
nicipios que se agrupan en 15 regiones socioeco-
nómicas. La población se caracteriza por ser 
mayoritariamente agrícola (47%), con una pro-
porción elevada de población indígena (27.3%) 
(Inegi, 2000, 2010, www.ceieg.chiapas.gob.mx).



37Rituales indígenas y otras escenificaciones turísticas en los Altos de Chiapas

(37.2%). Según el Consejo Nacional de 
Población (Conapo), en 2010 la región 
tenía un nivel de marginación muy alto, 
con una mayoría de población campesi-
na empobrecida que sobrevive con una 
agricultura de autoconsumo de produc-
ción familiar (maíz, frijol, algunas hor-
talizas y verduras) en tierras poco 
fértiles y desgastadas por la constante 
sobreexplotación (Conapo, 2010; Inegi, 
2000, 2010).5

San Juan Chamula es el municipio 
indígena más poblado de toda la re-
gión, y en 2010 tenía una población de 
76 941 habitantes, con una mayoría 
de población de tres o más años que 
habla lengua tzotzil (99.9%) (Inegi, 
2010). La cabecera municipal se en-
cuentra a sólo 10 kilómetros de la ciu-
dad de San Cristóbal y se ha convertido 
en un lugar de visita obligada para los 
tours turísticos que recorren la región. 
Los autobuses hacen un recorrido por 
las principales calles de la cabecera del 
municipio y visitan el cementerio y la 
iglesia principal de san Juan Bautista. 
La cabecera funciona principalmente 
como centro político, ceremonial y ad-
ministrativo para sus habitantes, y 
es un importante centro de distri
bución y venta de productos agrícolas 
y otros enseres. Desde la última dé
cada se ha convertido también en el 
lugar de residencia de las clases políti-

5 En el año 2000, 56.7% de la población ocu-
pada de la región de los Altos de Chiapas se dedi-
ca a la agricultura, seguida de 14.5% en la 
industria manufactura y 8.7% en el comercio 
ambulante, con la alarmante cifra de 47.9% de la 
misma no recibe ningún ingreso o está por deba-
jo de recibir un salario mínimo (65 pesos por día) 
(Inegi, 2000, 2010, www.ceieg.chiapas.gob.mx)

cas y religiosas más adineradas, que 
han construido grandes casas y han 
abierto nuevos negocios, como tiendas 
de artesanía y alimentos, e incluso al-
gunas cafeterías para los turistas. Los 
parajes que rodean a la cabecera no 
son visitados por los turistas. Allí, se 
concentran pequeñas localidades o 
casas distantes unas de otras, donde 
la población campesina sobrevive de la 
producción agrícola y de la escasa co-
mercialización de excedentes.6 Algu-
nas mujeres indígenas producen y/o 
venden artesanías para el mercado lo-
cal con beneficios escasos por la com-
petencia existente ante la demanda 
turística. Además, desde la década de 
los noventa se ha producido una con-
centración de tierras para el cultivo en 
manos de propietarios indígenas enri-
quecidos que inauguran monocultivos 
y agudizan las diferencias entre una 
minoría indígena rica y una mayoría 
pobre. La migración temporal o defini-
tiva, tanto nacional como internacio-
nal, se ha convertido en la mejor 
opción para los jóvenes, junto al traba-
jo asalariado, cada vez más escaso, en 
ciudades como San Cristóbal que de-
manda mano de obra para los servicios 
turísticos (Pineda, 1995; Rus, 2011; Vi-
queira, 1995, 2002: 75-105).

En el municipio se practica una for-
ma de autogobierno o la “costumbre”, 
el cual se lleva a cabo bajo el poder de 
las autoridades político/religiosas que 

6 En San Juan Chamula, los trabajadores 
agropecuarios representan 63.4%, seguida del 
22% en la industria y 9.4% en el comercio, aun-
que se da el caso de personas que combinan va-
rias ocupaciones para enfrentar la subsistencia 
familiar (Inegi, 2000).



38 Eugenia Bayona Escat

apelan a una serie de normas sociales 
que deben ser acatadas para el buen 
funcionamiento comunal. El gobierno 
de las elites, formado por unas cuantas 
familias y parientes allegados, impo
ne un discurso de conservación de la 
“costumbre” y tradiciones indígenas, 
creencias, saberes y normas, algunas 
de las cuales dicen que provienen de 
sus ancestros mientras otras son fruto 
de la resistencia colonial. Ante los tu-
ristas, estas mismas elites manejan el 
discurso de una tradición cultural his-
tórica y se presentan como “los otros”, 
con una especificidad indígena que les 
confiere cierto exotismo, adecuado 
para el consumo turístico.7 No obstan-
te, el dominio que las somete hunde 
sus raíces en diversas estrategias con 
ciertos intereses comunes y abusos de 
poder, que involucra el fortalecimiento 
de lazos familiares, de amistades y 
compadrazgo, y la utilización de deu-
das, favores y amenazas como meca-
nismos de coacción social. Todos estos 
mecanismos les permiten crear redes 
eficaces para ir subiendo en la escala 
política y religiosa, y controlar nego-
cios como el transporte regional y los 
medios de producción y distribución de 
productos (agrícolas, bebidas y utensi-

7 Para profundizar en el discurso tradiciona-
lista que las elites utilizan ante los turistas es 
interesante el análisis de la Guía San Juan 
Chamula, Chiapas. Historia de un pueblo y sus 
tradiciones, que se vende en la cabecera como 
propaganda turística y ha sido redactada bajo 
la supervisión de los representantes políticos 
del municipio. Este documento ilustra el discur-
so esencialista que utiliza la clase política para 
presentar al indígena de Chamula caracteriza-
do mayoritariamente por su particular cosmovi-
sión ritual y ceremonial.

lios ceremoniales) (Pineda, 1995; Rus, 
1995b; Viqueira, 1995). Actualmente, 
la mayoría de los negocios relaciona-
dos con el turismo son manejados por 
dichas elites, que controlan el traspor-
te de la ciudad hacia los municipios, el 
pago de la entrada a las cabeceras mu-
nicipales y los recintos sagrados e in-
cluso poseen el control de algunas 
cadenas comerciales de artesanías 
mercantilizadas como indígenas.

La tradición basada en la “costum-
bre” indígena tuvo su primera ruptura 
en la época colonial, a partir del proce-
so de concentración y reubicación de la 
población indígena de los Altos alre-
dedor de un núcleo central, la actual 
ciudad de San Cristóbal de las Casas, 
que se convirtió en el centro estratégi-
co escogido por los colonizadores por 
su ubicación en una de las rutas de 
conquista hacia el sur.8 Si bien en los 
primeros años de la colonia, la repú-
blica de españoles y la república de in-
dios mantenían una cierto equilibrio 
entre gobernadores hispanos y elites 
indígenas, con la llegada de los domini-
cos en la segunda mitad del siglo xvi,9 

8 Villa Real, posteriormente denominada 
Ciudad Real, se fundó en el año 1528 por el con-
quistador español Diego de Mazariegos, con una 
estructura típicamente colonial: un centro en el 
que residían los colonizadores y una serie de ba-
rrios de indios a su alrededor, cada uno de los 
cuales estaba destinado a albergar a una o va-
rias etnias indígenas: mexicas, tlaxcaltecas, 
mixes y mixtecos, zapotecas, quichés, tzotziles y 
tzeltales, entre otros (Paniagua Mijangos, 2010). 

9 La orden de dominicos, encabezada por 
fray Bartolomé de las Casas, llegó a la región en 
1544 con la misión de evangelizar a los indios, a 
la que posteriormente se unirían franciscanos y 
curas seculares (Paniagua Mijangos, 2010, Vi-
queira, 1995, 2002: 109-158).



39Rituales indígenas y otras escenificaciones turísticas en los Altos de Chiapas

los indígenas de los Altos fueron des-
plazados y reubicados en terrenos más 
cercanos a la capital. Se formaron los 
pueblos de indios, aislados unos de los 
otros y diferenciados por vestimenta, 
lengua y santos protectores, que debían 
pagar tributos en especie o dinero a la 
colonia, y básicamente funcionaron 
como reserva de mano de obra para la 
distribución y transporte de mer
cancías o para trabajar en ciudades, 
plantaciones o haciendas ladinas. Para 
un mayor control político, se formaron 
cabildos en las cabeceras con población 
indígena, sin títulos ni derechos de su-
cesión, que servía de intermediarios 
entre el poder colonial y el pueblo indí-
gena, con cargos como alcalde, regidores 
y otros menores. En el ámbito religioso 
se nombraron fiscales, maestros de coro, 
sacristanes, escribanos y mayordomos 
de las cofradías, alrededor de curas o 
párrocos españoles que detectaban el 
poder en torno al culto católico y exigían 
contribuciones monetarias o en mano 
de obra y productos agrícolas.

Aunque hubo intentos para enfren-
tar el abuso colonial, los indígenas 
nunca llegaron a realizar un movi-
miento conjunto10 y la población ladina 
mantuvo su privilegio, incluso con el 
desplazamiento de algunos pobladores 
de la ciudad hacia las cabeceras indí-

10 Dos revueltas merecen ser señaladas; en 
1712 con la rebelión de indígenas tzeltales con-
tra las autoridades religiosas y civiles en Can-
cuc y otras zonas cercanas de los Altos y la Selva 
y posteriormente, entre 1869 y 1870, la llamada 
“guerra de castas” de indígenas tzotziles. Para 
una mayor comprensión de ambas revueltas 
véase J. P. Viqueira (2002: 201-258) y de J. Rus 
(1995a).

genas con la intención de controlar 
mejor la política, los negocios del co-
mercio y la contratación de mano de 
obra por medio de la figura del en
ganchador, que funcionaba como un 
intermediario entre propietarios y tra-
bajadores de las fincas, y que utilizaba 
la estrategia de la deuda para obligar 
su trabajo prolongado en la finca. Di-
cha estrategia consistían en ofrecer el 
pago del trabajo por adelantado, y de 
esta forma, obligar a los indígenas a 
permanecer en las fincas hasta que el 
dueño consideraba que la deuda esta-
ba saldada. Las deudas se heredaban 
de padres a hijos, además se contraían 
nuevas deudas con los gasto en las fin-
cas, de manera que el trabajo en las 
plantaciones se convertía en perma-
nente y obligatorio (Gosner, 1984; Rus, 
1995b; Viqueira, 1995, 2002: 109-158).

Los cabildos indígenas continuaron 
funcionando hasta la revolución mexi-
cana de 19l0, cuando se implantaron 
dos instituciones políticas en los mu
nicipios indígenas, el ayuntamiento 
tradicional y el ayuntamiento consti-
tucional, el primero regido por ancia-
nos indígenas como una continuación 
del antiguo cabildo, y el segundo por 
secretarios ladinos que mantenían el 
control mestizo sobre la población indí-
gena. En 1951 se fundó en San Cristó-
bal el primer Centro Coordinador 
Tzeltal-Tzotzil, promovido por el Insti-
tuto Nacional Indigenista (ini), con un 
programa que incluía la integración de 
la población indígena a la nación me-
diante la construcción de nuevas infra-
estructuras educativas y sanitarias, la 
inversión en técnicas para el cultivo y 
la manufacturación, y la capacitación 



40 Eugenia Bayona Escat

de jóvenes indígenas. La política indi-
genista formó jóvenes maestros indí-
genas bilingües y promotores del 
desarrollo y la salud que se incorpo
raron a las filas de la burocracia re
gional. Gradualmente tomaron las 
riendas del poder en sus municipios y 
sustituyeron a los antiguos poderes y 
cargos políticos, y se convirtieron en 
valiosos aliados políticos del Partido 
Revolucionario Institucional (pri) que 
detectaba el gobierno. Se legitima así 
una nueva clase de dirigentes indíge-
nas, los cuales se convierten en repre-
sentantes oficiales de las autoridades 
tradicionales que se rigen por la “cos-
tumbre” y asumen los cargos principa-
les en el ayuntamiento constitucional, 
legitimado por los gobiernos estatal y 
federal (Pineda, 1995; Rus, 1995b, 
2011; Viqueira, 1995).

En el caso específico de San Juan 
Chamula, las elites mantienen en la 
actualidad el control de gran parte de 
los territorios y parajes del municipio 
mediante cargos políticos y religiosos 
que se alternan y entrelazan. Los car-
gos políticos, como los de presidente 
municipal, regidores, jueces, escriba-
nos o policías, tienen la obligación de 
mantener el orden público, recaudar y 
administrar fondos, organizar labores 
en la comunidad e impartir justicia, lo 
que les permite obtener beneficios y 
adquirir suficiente capital social para 
ascender en la escala social. A este 
aparato político se une un complejo sis-
tema de cargos, en el que las autorida-
des políticas designan a una serie de 
oficios masculinos religiosos, las ma-
yordomías, cuyas obligaciones son cui-
dar y limpiar la iglesia, celebrar fiestas 

para los santos y rezar para la comuni-
dad. Los mayordomos reciben el bas-
tón de mando durante un año para 
regir y simbolizar su cargo. Dichos 
cargos son jerárquicos y se buscan po-
sibles candidatos con el suficiente 
prestigio y solvencia económica para 
ostentarlos y ascender a las altas esfe-
ras políticas y religiosas.11 En el último 
escalón de difícil acceso se encuentran 
los principales, hombres ancianos que 
han pasado por todos cargos políticos y 
religiosos, y forman parte del “consejo” 
de autoridades más respetadas y con-
sultadas en el terreno de las tradicio-
nes y la costumbre indígena.

Las fiestas en honor a los santos se 
consideran parte esencial de la vida 
comunitaria y hay numerosos eventos 
que involucran a todo el municipio. A 
los santos castellanos se les piden fa-
vores, se les ofrece gratitud por las pro-
mesas cumplidas, se les colocan velas 
para orar y deben ser custodiados por 
los mayordomos durante todo un año. 
Se trata de nombramientos obligato-
rios para legitimar una membresía co-
munitaria y requieren gastar más de 
lo que se tiene en los cuidados, celebra-
ciones y fiestas, a las que se invitan a 
representantes políticos y religiosos, y 
a la comunidad en general. Mucha de 
la población indígena que vive en estos 
parajes está exenta de la participación 
de estos costosos cargos por carecer de 

11 En San Juan Chamula, el sistema de car-
gos aparece en el siglo xix como una práctica re-
ligiosa heredada de la época colonial y como 
consecuencia de la legitimación de las estructu-
ras de poder caciquiles que se independizan de 
las cofradías religiosas ladinas (Paniagua Mi-
jangos, 2008; Viqueira, 2002: 47-74).



41Rituales indígenas y otras escenificaciones turísticas en los Altos de Chiapas

los suficientes recursos económicos y 
contactos sociales para su acceso. Ade-
más, las rígidas estructuras indígenas 
no permiten rupturas que cuestionen 
su autoridad, lo que ha conducido a 
violentas expulsiones de indígenas que 
se convierten al protestantismo u otras 
religiones para enfrentarse al caci-
quismo indígena persistente.12 La ex-
pulsión por motivos aparentemente 
religiosos y más concretamente políti-
cos, esconde una rebelión interna de 
algunos indígenas que se oponen a 
contribuir con los pagos anuales para 
las numerosas fiestas dedicadas a los 
santos y a la participación ritual me-
diante los obligatorios cargos religio-
sos. Una buena parte de la población 
expulsada representa la más pobre y 
marginal del municipio, que vive de 
una agricultura de autoconsumo y no 
puede competir con las grandes exten-
siones de cultivo de los dirigentes y de 
los comercios a gran escala, algunos 
de los cuales están asociados a la ven-
ta de los objetos necesarios para las 
ceremonias religiosas. El campo reli-
gioso en San Juan Chamula se ha con-
vertido en un ámbito de lucha y conflicto 

12 Desde la década de los setenta se produ-
cen conflictos político-religiosos en algunos mu-
nicipios indígenas, principalmente en Chamula, 
pero también en Chalchiuitán, Chenalhó, Mi-
tontic, Chanal, Pantelhó, Zinacantán, Amate-
nango del Valle, Oxchuc o Venustiano Carranza. 
Entre las religiones que profesan se encuentran 
las iglesias Nacional Presbiteriana, Bautista, 
Iglesia de Dios, Pentecostés, Iglesia Evangélica, 
Adventistas del Séptimo Día, Testigos de Jeho-
vá, Sabático, Asamblea de Dios y Cristiana, y de 
reciente aparición la religión musulmana (Can-
tón Delgado, 1997; Melel Xojobal, 2000; Mor-
quecho, 1992: Robledo Hernández, 1997).

social donde las elites imponen y de
fienden sus estructuras de poder asocia-
das a una religión tradicional indígena. 
En torno al ámbito sagrado y su repre-
sentación ritual, los dirigentes alegan 
a la defensa de la “costumbre” que no 
sólo les permite conservar sus intereses 
económicos y caciquiles, sino legitima 
una desigualdad de unos pocos ricos 
ante muchos pobres.

LA RUTA TURÍSTICA DE LO SAGRADO

Uno de los mayores atractivos turísti-
cos de San Juan Chamula consiste en 
observar algunos de los rituales que se 
celebran en el interior de la iglesia 
principal de San Juan Bautista. La 
oferta turística de lo sagrado se ha or-
ganizado como una especie de peregri-
naje para el visitante y, antes de entrar 
al recinto sagrado, los guías llevan a 
los turistas por los lugares principales, 
les enseñan el cementerio y sus cruces 
mayas de diferentes colores según la 
edad de los difuntos,13 recorre calles 
con algunas fachadas de casas adorna-
das con arcos de flores para exhibir un 
cargo de mayordomía o se detienen en 
alguna intersección de calles para en-
señar altares adornados con cruces es-
tilo mayense de color verde. También 
recorren las numerosas tiendas de ar-
tesanía de la zona y de otros lugares, 
mientras los niños y las mujeres con 
sus trajes tradicionales venden ámbar, 
collares, bolsos, rebozos y huipiles en 

13 Los colores de las cruces en el cementerio 
están relacionados con la edad de los fallecidos: 
blanco para los recién nacidos, azul y verde para 
los adolescentes y adultos, y negro para los an-
cianos.



42 Eugenia Bayona Escat

los alrededores de la iglesia. Chamula 
es el lugar propicio para la recreación 
del exotismo sagrado que el turista 
busca. Las agencias promocionan un 
discurso sobre la autenticidad indígena 
basada en un pasado maya; la conser-
vación de la lengua autóctona tzotzil, 
los trajes característicos hechos de lana 
de borrego, considerado un animal sa-
grado; la agricultura mesoamericana 
que combina maíz, frijol y calabaza, la 
alimentación tradicional, a base de tor-
tillas de maíz hechas a mano y cocina-
das a la leña, la antigua construcción 
de casas de adobe, y las numerosas fies-
tas y rituales en honor a santos católi-
cos que esconden antiguas creencias 
mayas sobre seres sobrenaturales. 
Chamula es además un lugar sagrado 
que ofrece la posibilidad de visitar un 
auténtico santuario indígena, caracte-
rizado por su espiritualidad y por los 
tratamientos terapéuticos y chamáni-
cos que acercan a los visitantes a los 
orígenes místicos de la humanidad.

Las elites indígenas son las encarga-
das de promover la cultura indígena, y 
exhiben de manera particular las prác-
ticas rituales como uno de los aspectos 
más interesantes de su tradición. La 
iglesia se halla custodiada por las auto-
ridades municipales, que exigen un 
pago monetario para entrar al recinto. 
Consideran el centro ceremonial como 
el “ombligo del mundo”, donde se puede 
observar una vida ceremonial en estre-
cho contacto con la madre tierra y el 
cosmos.14 No se permite hablar ni utili-
zar cámaras en su interior ni tampoco 

14 Guía San Juan Chamula, Chiapas. Histo-
ria de un pueblo y sus tradiciones.

molestar a los creyentes que parecen 
ajenos a la muchedumbre que los visita 
diariamente. El recinto tiene una forma 
rectangular que recuerda la nave cen-
tral de una iglesia, unas cuantas venta-
nas y está prácticamente iluminada por 
las velas que los creyentes colocan en 
mesas ante los santos o sobre el suelo 
recubierto de juncia, un tipo de hoja de 
pino que también es utilizado en las 
iglesias católicas de otros municipios. 
La juncia tiene un significado sagrado 
porque se piensa que el creyente no 
debe tocar directamente el suelo si acce-
de a un recinto para orar y suplicar ante 
los santos. El recinto no posee altar ni 
bancos para sentarse; es un espacio 
prácticamente vacío para que los practi-
cantes puedan hacer sus ofrendas de 
rodillas o sentados sobre la juncia. A los 
lados se encuentran, juntas, una tras 
otra, las vitrinas que albergan a los san-
tos a la derecha y a las vírgenes a la iz-
quierda. La estatua principal de san 
Juan Bautista, el santo patrón del mu-
nicipio, ocupa la parte superior de la 
iglesia que sustituye a la imagen de Je-
sucristo, quien tiene otras iglesias cató-
licas. Santos y vírgenes son estatuas 
pequeñas, hechas de pasta o madera, 
con caras y tez blanca, algunos con bar-
ba, que recuerdan a los conquistadores 
europeos, y visten trajes bordados de 
colores brillantes e hilos dorados, con 
túnicas largas con bordados y capas cor-
tas. Llevan además collares, brazaletes 
y un espejo colgando que simboliza el 
“ojo sagrado” para darle claridad al 
mundo y para poder ver a todos sus cre-
yentes.15

15 Ibidem.



43Rituales indígenas y otras escenificaciones turísticas en los Altos de Chiapas

A la iglesia de San Juan Bautista 
acuden todos los creyentes a rezar, ha-
cer sus súplicas y pedir bendiciones a 
los santos o curar sus males con la 
ayuda del curandero (i’lol o pulsador), 
quien por medio de rezos y “limpias” 
cura a los enfermos y recupera su alma 
perdida.16 Toma el pulso del enfermo y 
determina la naturaleza de la enfer-
medad: el espanto, algún “mal” que le 
han echado, la pérdida del alma o ma-
les por trasgredir normas sociales y 
morales. Por las curaciones se exigen 
sumas de dinero según la gravedad de 
la enfermedad, y se deben comprar 
toda una serie de productos necesarios 
para el culto, parte de los cuales se ha-
llan en los establecimientos de comer-
ciantes en estrecha relación con las 
elites políticas. El curandero utiliza en 
sus sesiones terapéuticas flores, velas, 
incienso, gallinas, huevos, bebidas al-
cohólica, como el ceremonial posh,17 y 

16 La concepción de la persona entre los tzo-
tziles y tzeltales de los Altos se compone de un 
cuerpo y varias almas, entre las que se encuen-
tran el Ch’ulel y animales compañeros, denomi-
nados chanuletik o wayjel. El Ch’ulel es el alma 
que cada persona posee en su interior y puede 
desprenderse del cuerpo debido a una caída, 
susto o durante el sueño, y debe ser llamado por 
el i’lol para que la persona recupere su salud. 
Los niños son los más propensos a padecer el 
desprendimiento porque todavía tiene un alma 
débil. Por su parte, el wayjel viaja durante el 
sueño y puede extraviarse o no encontrar el ca-
mino de regreso, por lo que requiere también la 
ayuda del i’lol para volver a encontrar el cuerpo 
que habita (Guiteras, 1965; Pitarch, 1996).

17 Licor de caña de azúcar. Antiguamente te-
nía una utilidad básicamente ritual en fiestas y 
en curaciones, pero en la actualidad se vende en 
comercios en la ciudad. Los mayores producto-
res de esta bebida alcohólica se encuentran en 
el municipio de Chamula, quienes a su vez ven-

variedad de refrescos, desde los hechos 
de cola y otros de variedad de sabores. 
Las velas se utilizan de diferentes ta-
maños y colores, y según la gravedad 
de la enfermedad se tienen que que-
mar por completo porque representan, 
al igual que las flores, el alimento de 
Dios (o dioses) y de los santos.18 La ga-
llina o el pollo (o en su caso los huevos) 
se pasan por el cuerpo del enfermo 
para hacer las limpias y luego se sacri-
fican porque han absorbido el mal y ya 
no son comestibles. Igualmente, el licor 
de caña de azúcar (posh) y los refrescos 
se soplan, se beben o se rocían por el 
cuerpo para quitar enfermedades y 
fortalecer a la persona. Algunos de es-
tos objetos sagrados, como las velas, 
las flores o el incienso de los copales, 
son también utilizados cuando los fie-
les rezan en la iglesia y colocan estos 
objetos sagrados durante las súplicas y 
hacer ofrendas a los santos. 

Los guías explican que en el muni-
cipio se practica un catolicismo tradi-

den el producto en los parajes del municipio y al 
resto de comunidades de la región de los Altos.

18 Por ejemplo, para la enfermedad del Muc-
ta Chulelal (enfermedad del alma grande) es 
necesario comprar: una vela blanca (para Dios 
que está en el cielo), dos velas de oro (para envi-
dia y mal echado), dos velas amarillas (para en-
vidia y mal echado), y dos velas rojas (para 
envidia y el mal que le han echado). Para curar 
y prevenir enfermedades: 13 velas chicas de co-
lor blanco, 13 velas chicas de color oro, 13 velas 
chicas de color amarillo y 13 velas chicas de co-
lor rojo; para curar el espanto, dos velas chicas 
de color blanco y una vela chica de color oro. La 
presencia de velas negras ante el enfermo o sus 
familiares implica que se trata de una enferme-
dad incurable y cercana a la muerte (informa-
ción obtenida en el Museo de Medicina Maya de 
San Cristóbal). 



44 Eugenia Bayona Escat

cional, mezcla de un culto católico en 
honor a los santos con otras creencias 
mayas, entre las que se encuentran las 
ceremonias en cerros, cuevas y manan-
tiales, el reconocimiento de varias al-
mas, junto a la práctica de curanderos 
y rezadores de los cerros.19 La iglesia es 
el entorno propicio para crear la esce-
nificación del tiempo eterno, con el 
paso al mundo indígena como ese 
“otro” que práctica rituales antiguos y 
conserva una cultura ancestral más 
sabia y natural que la del mundo ac-
tual urbano. Las explicaciones hablan 
de rituales mayas ante santos católi-
cos, en un recinto que actúa como si 
fuera un gran hospital, donde se sanan 
los males del alma, más que del cuer-
po, mediante “una tradición milenaria 
en estrecho contacto con la naturale-
za”. Para ello se requiere la interven-
ción de expertos en la materia y el 
consumo de una gran variedad de obje-
tos sagrados. Se habla de un sincretis-
mo religioso por la combinación de 
prácticas y creencias mayas y católi-
cas; se cree en santos protectores pero 
a la vez en almas que abandonan cuer-
pos, que enferman y requieren la aten-
ción de curanderos. Se utilizan objetos 
sagrados como velas o incienso y ofren-
das para los santos, así como refrescos 
por sus propiedades gaseosas que su-
puestamente limpian el cuerpo, al 
igual que las gallinas y sus huevos. Los 
santos, por su parte, tienen trajes y 
cara de europeos, pero se les colocan 
adornos indígenas, se les bordan flores 

19 Datos obtenidos en el trabajo de campo 
durante los viajes turísticos que se realizan dia-
riamente en la cabecera de San Juan Chamula.

y se les cuelgan espejos como “ojos jus-
ticieros”.

A los turistas se les permite la en-
trada al recinto siempre que no moles-
ten a los creyentes. De hecho, nadie 
mira a los visitantes, como si los loca-
les hubieran pactado una indiferencia 
ante su presencia, de vez en cuando 
entran algunos mayordomos, hay can-
tos y oraciones, curaciones con gallinas 
y refrescos, y creyentes que rezan y pi-
den plegarias. Al mismo tiempo, otros 
curanderos ofrecen sus servicios a los 
visitantes que lo deseen y cobran por 
sus servicios, por tomar el pulso y rea-
lizar limpias del cuerpo; soplando bebi-
das y rezando varias oraciones. En 
estas curaciones escenificadas no se 
utilizan ni velas ni animales, y se reali-
zan en una esquina de la iglesia, una 
tras otra según la demanda de los tu-
ristas. Además, ante la salida de la 
iglesia y ante la imposibilidad de to-
mar fotografías en casi todo el mu
nicipio, se ofrecen pequeñas guías 
turísticas redactadas por los propios 
mandatarios que explican la historia 
local de sus tradiciones milenarias. 
También se venden postales económi-
cas, incluidas las imágenes en el inte-
rior de la iglesia, que permiten al 
turista llevarse algún recuerdo visual 
de la zona. 

Los turistas se nutren de los este-
reotipos sobre lo que representa el in-
dígena tradicional, y requieren de un 
escenario adecuado para autentificar 
sus imaginarios y su propia experien-
cia turística. Los locales ofertan un es-
pectáculo con una ruta de escenarios 
sagrados y rituales en el que caben 
múltiples actividades: curaciones, ple-



45Rituales indígenas y otras escenificaciones turísticas en los Altos de Chiapas

garias y ceremonias, y para éstos, se 
utilizan una serie de objetos, como ani-
males, velas, incienso y refrescos que 
los convierten en materia perfecta 
para la explotación turística. El entor-
no y la práctica ritual es percibida por 
el turista como un escenario auténtico 
y como símbolo de una espiritualidad 
indígena que se inscribe en tradiciones 
milenarias. Además, el encuentro con 
el auténtico indígena no requiere de 
grandes conocimientos sobre el lugar 
ni tampoco implica contactos profun-
dos y duraderos con los autóctonos. Al 
contrario, las visitas se efectúan du-
rante una mañana y en pocas horas, se 
permite a los turistas pasear por las 
calles principales y por un recinto sa-
grado, que es como un teatro viviente 
en el que los visitantes se sitúan en el 
palco y los actores representan el pa-
pel acordado. El turista se convierte en 
un observador pasivo y, en cierta for-
ma, en un intruso que no desea inter-
venir ni alterar la autenticidad de lo 
que está viendo, porque se ha construi-
do una frontera simbólica inquebran-
table entre el “nosotros occidentales” 
consumistas de la cultura y “ellos in
dígenas” situados en una dimensión 
sagrada. 

Para cumplir con las expectativas 
de los visitantes, los locales han tenido 
que eliminar partes del proceso que no 
son tan vistosas y ocultar, tras un esce-
nario trasero, las diferencias sociales 
que emanan del control político y reli-
gioso del municipio. De esta forma, du-
rante las visitas turísticas, algunas 
puertas y ventanas de las casas priva-
das permanecen cerradas para no ob-
servar su interior de escasos recursos, 

o al contrario, para ocultar algunas 
máquinas eléctricas, como aparatos de 
música o televisores, en tanto implican 
una incorporación al moderno mundo 
tecnológico capitalista. A las mujeres 
que venden o pasean por las calles sólo 
se les permite vestir con el traje carac-
terístico chamula, con algunas varia-
ciones en colores y bordados, pero 
siempre bajo la atenta mirada de las 
autoridades tradicionales. Por su par-
te, el mercado de artesanías colocado 
estratégicamente en las calles que ro-
dean la iglesia, contrasta abiertamen-
te con el mercado central de frutas, 
verduras y otros enseres (ropa occiden-
tal, películas, música y aparatos eléc-
tricos, entre otros). Si en el primero 
eres bien recibido para consumir obje-
tos de artesanía que se venden como 
locales y provienen de sitios lejanos, en 
el segundo te conviertes en un trans-
gresor de un espacio privado de uso 
únicamente local, que no ha sido to
davía escenificado para el consumo 
externo. En Chamula, el mercado tu-
rístico exige la puesta en escena de lo 
más vistoso y posible de ser mercanti-
lizado, al mismo tiempo que requiere 
el ocultamiento de los procesos inevita-
bles de transformación, desigualdad o 
incorporación al mundo global en el 
que ya vivimos todos.

Pero en Chamula no está en juego 
únicamente el mercado de lo sagrado y 
la exaltación turística de una forma de 
vida espiritual, sino la propia repre-
sentación de la sociedad chamula que 
reivindica tradiciones indígenas como 
auténticas y en consonancia con un 
pasado glorioso. Los rituales que se 
exhiben ante los turistas no son esce-



46 Eugenia Bayona Escat

nificaciones, copias o simulacros repre-
sentados para observadores externos, 
sino expresiones simbólicas de un 
mundo legítimo indígena que, a pesar 
de ser presentado como culturalmente 
inmutable, se halla incrustado en el 
presente contemporáneo y posee múl-
tiples transformaciones asociadas al 
turismo. La continua llegada de visi-
tantes, la indiferencia de los locales 
cuando asisten a los rituales, los cu-
randeros que ofrecen su servicio a los 
turistas, el pago de entrada o el comer-
cio de postales, guías y souvenirs en las 
calles alrededor de la iglesia principal 
son una buena muestra de ello y de 
cómo el turismo se ha convertido en 
una actividad cotidiana para sus habi-
tantes; pero a la vez los rituales sirven 
para exhibir una identidad local y dife-
renciada ante los turistas, y al mismo 
tiempo proporcionan el escenario ade-
cuado para leerse a sí mismos, exhibir 
y comulgar con la adscripción comuni-
taria (Boissevain, 2005). El escenario 
ritual sirve para ilustrar la posición 
social que tiene cada uno y a la que se 
accede cumpliendo los requisitos nece-
sarios de ascenso con complejas ma-
yordomías y donaciones económicas 
cada vez más elevadas ante la disputa 
por conseguir mayores recursos. Es, 
además, el lugar donde se ponen en 
práctica todos las normas y obligacio-
nes sociales, donde en algunos casos la 
salud y la enfermedad se relacionan 
con el buen o mal comportamiento de 
una persona hacia sus vecinos, donde 
entran disputas y diferencias que en 
muchos casos nada tiene que ver con el 
universo sagrado, o donde los santos 
protegen o castigan según la conducta 

social del creyente (Guiteras, 1965; 
Pitchard, 1996). Se trata de una esce-
nificación local que se representa a sí 
misma, que a la vez que expresa soli-
daridad, legitima continuamente el 
orden detectado por los representantes 
del orden político y religioso que obli-
gan a seguir las tradiciones comunales 
(Douglas, 1973).

El proceso de comercialización de 
su cultura ha implicado la revalora-
ción de lo propio y de tradiciones a las 
que se les confieren nuevos valores je-
rárquicos y exclusivos, potenciados y 
resguardados por la élite privilegiada 
(Cohen, 1988). Es cierto que el turismo 
también ha contribuido a generar nue-
vos recursos entre hombres y mujeres 
que consiguen hacer negocios asocia-
dos, como es el caso de algunos comer-
ciantes que han obtenido puestos de 
venta de artesanías, o algunas mujeres 
indígenas que se dedican a la produc-
ción y venta de textiles u otras arte-
sanías consideradas tradicionales con 
gran auge en el mercado local y regio-
nal. También hay vendedores ambu-
lantes que les venden a los pasajeros 
de los autobuses de turistas, mujeres y 
niños que venden ámbar, collares y 
pulseras, rebozos y bufandas, o posta-
les y guías, mientras otros niños piden 
dinero o quieren convertirse en guías 
que explican los misterios del interior 
de la iglesia. De alguna u otra forma, el 
turismo se vive diariamente en la ca-
becera y se ha incorporado a la eco
nomía informal de muchos de sus 
habitantes, quienes deben ocultar su 
real situación de pobreza y necesidad 
de vender su estilo de vida ante los tu-
ristas. Sin embargo, el problema real 



47Rituales indígenas y otras escenificaciones turísticas en los Altos de Chiapas

tuales de rezo y curación que incorpo-
ran creencias en almas perdidas y 
enfermas. La vida cotidiana sería ese 
espacio trasero, como diría MacCan-
nell (2003), que es necesario ocultar 
para escenificar otra realidad al no 
cumplir con los requisitos turísticos. 
De hecho, como señala Boissevain 
(2005), mantener al turista en las zo-
nas frontales puede ser una estrategia 
para evitar la invasión turística de la 
vida cotidiana, y alejarlo de esos espa-
cios traseros donde, precisamente, los 
locales se desenvuelven en una reali-
dad incrustada en los procesos des-
iguales del mercado global. Al fin y al 
cabo el turista es un viajero transito
rio y anónimo, que acude por pocas 
horas y se queda con la visión momen-
tánea que le muestran los locales, la 
que han heredado de imaginarios y 
la que los guías turísticos terminan 
por fijar en sus memorias. 

Además, el turista cultural adopta 
un actitud como de veneración y mitifi-
cación de los monumentos y personas 
que observa como si fuera un peregri-
no de la modernidad (Lagunas, 2006), 
y a pesar de querer traspasar de la re-
gión frontal a la trasera para encon-
trar la autenticidad y vivir “la vida 
local tal como se vive”, se queda con lo 
presentado, escenificado y relatado 
como auténtico. Algunos autores han 
señalado que el viaje turístico tiene un 
interés más individual que de trans
formación social y se convierte en una 
práctica ritual moderna, para algunos 
considerada como peregrina (MacCan-
nell, 2003), para otros como un acto 
sagrado y un rito de paso para llegar a 
una trasformación personal en el re-

es que se exhibe y se proyecta una 
identidad de muchos para el beneficio 
de unos pocos. El control de la escenifi-
cación y de la autorrepresentación no 
se hallan en manos de los pobres ni 
tampoco la ideología que lo sustenta, 
sino de los que toman decisiones y se 
benefician de negocios ahora asociados 
a un turismo que busca en ese “otro” el 
reducto de un paraíso perdido y añora-
do por el mundo occidental.

REFLEXIONES FINALES

Cada día el turismo mercantiliza un 
espacio de teatralización y exhibición 
de culturas que se construyen para 
una audiencia externa y recuperan o 
reinventan toda una serie de escena-
rios estereotipados. Como sostiene 
Santana (2003b), el turismo alienta la 
creación de muchas simulaciones y pa-
reciera que es precisamente esta si
mulación lo que tiene más éxito en 
nuestros días, aunque el escenario 
debe ser presentado como auténtico y 
lo suficientemente atractivo para que 
la demanda no decaiga. Esto implica 
utilizar una serie de signos y discursos 
identificables como objeto turístico y 
que sean reconocidos por los imagina-
rios que circulan a nivel global. En el 
caso de San Juan Chamula la oferta 
turística no escenifica la vida cotidiana 
y habitual, sino la extraordinaria y sa-
grada como algo exótico y atrayente. El 
“otro indígena” se caracteriza por su 
espiritualidad, por el contacto con la 
madre tierra y el cosmos, por sus espa-
cios sagrados, por las fiestas y ceremo-
nias en honor a los santos, por las 
cruces que decoran sus calles y por ri-



48 Eugenia Bayona Escat

torno (Graburn, 1989). Así, en el caso 
de Chamula, los turistas aparecen aje-
nos e indiferentes a la realidad que es-
tán viendo y la “vida local” se adorna 
con tópicos exóticos ocultando la po-
breza y marginación de sus habitan-
tes: el alimento básico y escaso se 
convierte en particular, la vestimenta 
de manta en exótica, las artesanías en 
souvenirs, las casas de adobe sin infra-
estructura interna en tradicionales, 
las fiestas en expresiones comunales 
de equilibrio interno y los rituales de 
curación en expresión de una medicina 
alternativa más eficaz que los tra
tamientos utilizados por la medicina 
moderna. 

En Chamula ocurre una combina-
ción de exhibición y presentación iden-
titaria en estos espacios frontales. Las 
personas que viven diariamente del 
turismo como guías, comerciantes o 
vendedores ambulantes, entre otros, 
sobreviven y viven cotidianamente en 
estos espacios frontales con la venta y 
exhibición de su cultura e identidad. 
Pero no se trata tan sólo de recalcar 
que muchas personas escenifican y a 
la vez viven en estos espacios fron
tales, sino de indagar si han podido 
pasar de ser únicamente objeto de con-
sumo, de escenificación. Esto último 
implica transformar ese espacio fron-
tal en un ámbito estratégico para la 
presentación externa, implica también 
tener legitimación y poder de decisión 
para permitir o prohibir la entrada de 
visitantes externos y distinguir los ele-
mentos más emblemáticos para su 
presentación.

Como hemos visto, este proceso de 
agencia está inmerso en relaciones de 

poder con personas que tienen una po-
sición más privilegiada que otras y 
ocupan un lugar destacado en la in-
dustria del turismo con amplios bene-
ficios simbólicos y económicos. Por eso 
la oferta turística de San Juan Chamula 
no puede ser pensada únicamente como 
un producto mercantilizado, sin tener 
en cuenta el papel que ocupan las elites 
como parte de su legitimación política. 
Son los que han seleccionado una ruta 
de lo sagrado como una estrategia con-
siderada adecuada para su presenta-
ción social y los que han convertido la 
iglesia, como otros espacios frontales, 
en el lugar idóneo para exhibir y nego-
ciar su identidad, tanto hacia fuera 
como hacia dentro. Se presentan en un 
espacio de “otredad” donde es permiti-
do mostrar la diferencia, aunque para 
ello han tenido que adaptarse, o más 
bien, apropiarse de un esencialismo 
estratégico (Spivak, 1988), del discurso 
institucional y de mercadotecnia turís-
tica que representan al indígena casi 
mítico, que conjuga pasado prehispáni-
co, espiritualidad y conocimientos an-
cestrales. Pero en estos espacios donde 
la “otredad” es permitida, los indígenas 
se reapropian de este discurso esencia-
lista para posicionarse y utilizan una 
construcción imaginada de su pasado 
para interpretarse en su presente. 
Son, en el fondo, espacios híbridos 
construidos por el mercado y el consu-
mo de mercancías y bienes simbólicos, 
donde existen todo tipo de imaginarios 
e imágenes globales. Pero también son 
espacios políticos, con una fuerte carga 
simbólica para los locales, que les per-
mite a algunos manifestar poderes y 
posiciones, controlar recursos y mani-



49Rituales indígenas y otras escenificaciones turísticas en los Altos de Chiapas

pular el artefacto de representación 
adornado como bienes culturales. Son, 
en definitiva, espacios donde se dan 
procesos de producción, circulación y 
consumo de una mercancía revestida 
como tradición que utiliza y consolida 
a una élite local para defender su posi-
ción y privilegios sociales.

BIBLIOGRAFÍA

Boissevain, Jeremy (2005), “Rituales ocul-
tos. Protegiendo la cultura de la mirada 
turística”, Pasos. Revista de turismo y 
patrimonio cultural, vol. 3, núm. 2, ju-
nio, pp. 217-228. 

Cantón Delgado, Manuela (1997), “Las ex-
pulsiones indígenas en Los Altos de 
Chiapas: algo más que un problema de 
cambio religioso”, Mesoamérica, vol. 18, 
núm. 33, junio, pp. 147-169.

Cohen, Eric (1988), “Authenticity and 
commoditization in tourism”, Annals 
of Tourism Research, vol. 15, núm. 3, 
pp. 371-386.

Comité Estatal de Información Estadística 
y Geográfica de Chiapas (ceieg), en lí-
nea [www.ceieg.chiapas.gob.mx], con-
sultada en agosto de 2014.

Consejo Nacional de Población (2010), Ín-
dice de marginación por entidad fede-
rativa y municipio 2010, en línea 
[http://www.conapo.gob.mx], consulta 
en agosto de 2014.

Douglas, Mary (1973), Pureza y peligro. Un 
análisis de los conceptos de contamina-
ción y tabú, Madrid, Siglo XXI.

Gosner, Kevin (1984), “Las élites indígenas 
en Los Altos de Chiapas, (1524-1714)”, 
Historia Mexicana, vol. 33, núm. 4, 
abril-junio, pp. 405-423.

Graburn, Nelson (1989), “Turismo: el viaje 

sagrado”, en V. S. Smith (comp.), Anfi-
triones e invitados. Antropología del 
turismo, Madrid, Endymion, pp, 45-68.

Greenwood, Davydd J. (1989), “La cultura 
al peso: perspectiva antropológica del 
turismo en tanto proceso de mercantili-
zación cultural”, en V. S. Smith (comp.), 
Anfitriones e invitados. Antropología 
del turismo, Madrid, Endymion, pp. 
257-279.

Guiteras, Calixta (1965), Los peligros del 
alma. Visión del mundo de un tzotzil, 
México, fce.

Instituto Nacional de Geografía y Estadís-
tica (2000), XII Censo General de Po-
blación y Vivienda.

_____ (2010), Censo de Población y Vivien-
da, en línea [http://www.inegi.org.mx/], 
última consulta agosto 2014.

Lagunas, David (2006), “El espacio del tu-
rismo”, Alteridades, vol. 16, núm. 3, 
enero-junio, pp. 119-129.

MacCannell, Dean (2003), El turista, una 
nueva teoría de la clase ociosa, Barcelo-
na, Melusina.

Melel Xojobal (2000), Rumbo a la calle… 
el trabajo infantil una estrategia de so-
brevivencia, San Cristóbal de las Ca-
sas, Fray Bartolomé de Las Casas.

Morquecho, Gaspar (1992), Los indios en 
proceso de organización. La organiza-
ción indígena de Los Altos de Chiapas, 
tesis de licenciatura, Tuxtla Gutiérrez, 
Universidad Autónoma de Chiapas. 

Paniagua Mijangos, José Gustavo (2008), “De 
los pueblos indios a la ficción antropológi-
ca: los sistemas de cargos en la etnogra-
fía de los Altos de Chiapas. Antecedentes, 
balance y perspectivas”, Revista Pueblos 
y Fronteras (digital), núm. 5, junio-no-
viembre, pp. 1-37.

_____ (2010), Territorio, resignificación y 



50 Eugenia Bayona Escat

disputa de espacios públicos en ciuda-
des coloniales. El caso del centro histó-
rico y sus barrios en San Cristóbal de 
las Casas, Chiapas, XXXIII Encuentro 
de la Red Nacional de Investigación 
Urbana, Barranquilla, Colombia, 25-27 
de octubre.

Pineda, Olivia (1995), “Maestros bilingües, 
burocracia y poder político en los Altos 
de Chiapas”, en J. P. Viqueira y M. H. 
Ruz (eds.), Chiapas. Los rumbos de 
otra historia, México, unam/ciesas/cem-
ca/Universidad de Guadalajara, pp. 
279-300.

Pitarch, Pedro (1996), Ch’ulel: una etnogra-
fía de las almas tzeltales, México, fce.

Robledo Hernández, Gabriela Patricia 
(1997), Disidencia y religión. Los expul-
sados de San Juan Chamula, Tuxtla 
Gutiérrez, Universidad Autónoma de 
Chiapas.

Rus, Jan (1995a), “¿Guerra de castas según 
quién?”, en J. P. Viqueira y M. H. Ruz 
(eds.), Chiapas. Los rumbos de otra his-
toria, México, unam/ciesas/cemca/Uni-
versidad de Guadalajara, pp. 145-174.

_____ (1995b), “La comunidad revoluciona-
ria institucional: la subversión del go-
bierno indígena en los Altos de Chiapas 
1936-1968”, en J. P. Viqueira y M. H. Ruz 
(eds.), Chiapas. Los rumbos de otra his-
toria, México, unam/ciesas/cemca/Uni-
versidad de Guadalajara, pp. 251-277.

_____ (2011), El ocaso de las fincas y la 
transformación de la sociedad indígena 
de los Altos de Chiapas, 1974-2009, 
México, unicach/cesmeca.

Salazar, Noel B. (2006), “Antropología del 
turismo en países en desarrollo: análi-
sis crítico de las culturas, poderes e 
identidades generadas por el turismo”, 

Tabula rasa, núm. 5, julio-diciembre, 
pp. 88-128.

Santana, Agustín (2003a), “Turismo cultu-
ral, culturas turísticas”, Horizontes 
Antropológicos, año 9, núm. 20, octubre, 
pp. 31-57.

_____ (2003b), “Patrimonios culturales y 
turistas: Unos leen lo que otros miran”, 
Pasos. Revista de Turismo y Patrimonio 
Cultural, vol. 1, núm. 1, enero, pp. 1-12.

Secretaría de Turismo, en línea: www.inah.
gob.mx; www.sectur.gob.mx/es/sectur/
sect_Pueblos_Magicos, consultada en 
noviembre de 2013.

_____ http://www.sectur.gob.mx/es/sectur/
sect_Programa_Mundo_Maya, consul-
tada en noviembre 2013.

Smith, Valene S. (1989), “Introducción”, en 
V. S. Smith (comp.), Anfitriones e invita-
dos. Antropología del turismo, Madrid, 
Endymion, pp.15-41.

Spivak, Gayatri Chakravorty (1988), “Sub-
altern Studies. Deconstructing Histo-
riography”, en R. Gha y G. Spivak (eds.), 
Selected Subaltern Studies, Nueva 
York, Oxford University Press, pp. 3-34.

Urry, John (2002), The Tourist Gaze, Lon-
dres, Sage.

Van Den Berghe, Pierre L. (1994), The Quest 
of the Other. Ethnic Tourism in San 
Cristobal de las Casas, Seattle/Londres, 
University of Washington Press.

Viqueira, Juan Pedro (1995), “Los Altos de 
Chiapas: una introducción general”, en 
J. P. Viqueira y M. H. Ruz (eds.), Chia-
pas. Los rumbos de otra historia, Méxi-
co, unam/ciesas/cemca/Universidad de 
Guadalajara, pp. 219-236.

_____ (2002), Encrucijadas chiapanecas. 
Economía, religión e identidades, Méxi-
co, Tusquets.


