
11

UNIVERSOS EMOCIONALES Y SUBJETIVIDAD

Edith Calderón Rivera*

a Elena Azaola

La cultura no puede existir sin la 
dimensión afectiva. Tal dimen-
sión es una forma de nombrar lo 

que en el sentido común se conoce 
como emociones, pasiones, sentimien-
tos y afectos; así el amor o el odio, el 
miedo o el valor, la envidia o el cariño, o 
los estados anímicos como el enamora-
miento, la nostalgia, la melancolía, la 

Resumen: En este artículo la autora propone la dimensión afectiva como un elemento central en 
la cultura, ya que permite construir una ligadura entre lo psíquico, lo individual y lo social. Asi-
mismo es útil para nombrar lo que en el sentido común se conoce como emociones, pasiones, sen-
timientos y afectos; todos ellos forman parte de conjuntos que deben ser vistos como símbolos que 
dan lugar a intercambios regulados por las culturas. Es por ello que la dimensión afectiva debe 
ser considerada un punto de partida para el abordaje de los universos emocionales y de la subje-
tividad en el campo de la antropología. ¿Qué lugar ocupan los sentimientos en la vida cotidiana, 
íntima y social? ¿Son suficientes las descripciones de las experiencias emocionales para hacer 
una antropología de las emociones? ¿Será importante crear nuevas metodologías antropológicas 
para el estudio de los universos emocionales? Éstas son algunas de las preguntas que se respon-
den en este artículo. 

Palabras clave: cultura, subjetividad, emociones.

Abstract: In this article the author proposes the affective dimension plays a key role in culture 
since it allows for a bond between the psychic, individual and social to be built. It is also useful for 
naming commonly known terms such as emotions, passions, feelings and affections; altogether 
they form groups that must be seen as symbols that lead to culture-regulated exchanges. This is 
the reason why the affective dimension must be considered a starting point for approaching emo-
tional universes and subjectivity in the field of anthropology. What place do feelings occupy in 
social and intimate everyday life? Are the descriptions of emotional experiences enough to make 
an anthropology of emotions? Is it important to create new anthropological methodologies for 
studying emotional universes? These are some of the questions that are answered in this article.

Keywords: culture, subjectivity, emotions.

*Profesora del doctorado en Antropología 
Social del Centro de Investigaciones de Estu-
dios Superiores en Antropología Social; profeso-
ra visitante del Departamento de Antropología 
de la Universidad Autónoma Metropolitana-Iz-
tapalapa. Línea principal de investigación: An-
tropología de las emociones y subjetividad. Este 
artículo es resultado de la investigación sobre 
Antropología y afectividad que, con apoyo del 
Conacyt inicié en el ciesas y actualmente conti-
núo en la uam-i. Quiero agradecer a los dictami-
nadores anónimos las observaciones que 
enriquecieron este trabajo.

01_NuevaAntropología81.indd   11 06/03/15   17:01



Edith Calderón Rivera12

felicidad o la solidaridad —por men
cionar algunos— forman parte de tal 
dimensión. Todos ellos son experimen-
tados, compartidos, descritos, expresa-
dos y comprendidos porque son 
constitutivos de todas las culturas. En 
ese sentido forman parte de una es-
tructura mayor, cuyos elementos cons-
tituyen conjuntos que deben ser vistos 
como símbolos que dan lugar a inter-
cambios regulados por las culturas. La 
finalidad del presente trabajo es pro-
poner a la dimensión afectiva como un 
punto de partida para el abordaje de 
los universos emocionales y de la subje-
tividad. Propongo que el concepto de 
universos emocionales incluye tanto lo 
simbolizado como lo no simbolizado. 

Las preguntas que guían el texto 
pueden formularse de la siguiente ma-
nera: ¿qué lugar ocupan los sentimien-
tos en la vida cotidiana, íntima y 
social? ¿Son suficientes las descripcio-
nes de las experiencias emocionales 
observadas para hacer una antropolo-
gía de las emociones? ¿Qué comparten 
las diversas teorías de las emociones? 
¿Qué es la dimensión afectiva? ¿Será 
importante crear nuevas metodologías 
antropológicas para el estudio de los 
universos emocionales y de la subjeti-
vidad?

En este texto deseo mostrar que 
tanto los análisis que desde el senti
do común se hacen sobre las emociones 
como los registros de lo afectivo de mu-
chas de las etnografías de la antropolo-
gía clásica, se concentran en el nivel 
fenoménico, donde se describen las ex-
periencias. También presentaré los 
hallazgos de la revisión de algunos es-
tudios que se han realizado sobre las 

emociones, la finalidad es señalar que 
en ellos —aunque no existe un consen-
so respecto de la manera en la que se 
concibe lo emocional— encontramos 
descripciones de diversas formas con 
las que funcionan los universos emo-
cionales. Posteriormente resumiré bre-
vemente mi propuesta sobre lo que he 
denominado “dimensión afectiva”. En 
ella propongo una manera para abor-
dar lo emocional, pasional, afectivo y 
sentimental —es decir los universos 
emocionales— desde un punto de vista 
antropológico. Propongo contemplar, 
además del dominio fenoménico de la 
experiencia, ya identificado por los es-
tudios anteriores, un dominio estruc-
tural que permite ver la subjetividad 
como un espacio privilegiado para el 
entendimiento de la afectividad. Fi
nalmente, deseo presentar algunas re-
flexiones metodológicas que considero 
pertinentes para el estudio de la dimen-
sión afectiva. A manera de conclusión 
propongo que subjetividad, pensa-
miento y dimensión afectiva se enmar-
can dentro de procesos que se hacen y 
modifican a lo largo de la vida social e 
individual. La interacción que existe 
entre el psiquismo, el sujeto y la so
ciedad no sólo permite asomarnos a las 
experiencias emocionales sino que 
abre una posible explicación de su ori-
gen, su desarrollo y transformación.

LA DESCRIPCIÓN DE LAS 
EXPERIENCIAS EMOCIONALES

 En la vida cotidiana y pública todos 
podemos decir algo acerca de las emo-
ciones, o acerca de la afectividad. Las 
emociones hacen parte importante de 

01_NuevaAntropología81.indd   12 06/03/15   17:01



Universos emocionales y subjetividad 13

nuestro entorno global, cultural, social, 
familiar e individual, podemos ver que 
ocupan un lugar fundamental en la 
conformación y mantenimiento del or-
den social, pero también en su trans-
formación. 

Un suceso, aparentemente trivial, 
que nos deja ver la importancia de las 
emociones se dio a conocer en los me-
dios masivos de comunicación de Mé
xico en agosto de 2011, la nota fue 
difundida por la televisión abierta y se 
le denominó como el caso de las Ladies 
de Polanco. Consistió en un enfren
tamiento verbal violento entre unas 
mujeres y varios policías que las con-
minaban al orden. Los policías al inten
tar hacer que se respetaran las normas 
ciudadanas, que impiden a los sujetos 
manejar vehículos en estado de ebrie-
dad, fueron víctimas de actos violentos, 
ofensivos, discriminatorios y de humi-
llación; un ciudadano grabó con su te-
léfono celular el momento en el que 
una de las mujeres expresaba, entre 
insultos y agresiones la palabra asala-
riado, esta grabación fue trasmitida 
por las televisoras, en ella se podía ver 
cómo los policías fueron sometidos 
por dos mujeres ebrias llamadas a par-
tir de ese evento las Ladies de Polanco; 
el suceso propició expresiones de enojo e 
indignación social en contra de las 
transgresoras y agresoras, así como 
muestras de solidaridad y apoyo hacia 
los policías (a pesar de que una de ellas 
había sido reina de belleza en Puebla). 

Sin duda otro ejemplo claro de las 
consecuencias sociales de lo emocional 
es la indignación y el dolor suscitado 
por la muerte violenta del hijo del poe-
ta Javier Sicilia en México. El duelo del 

poeta desencadenó una movilización 
nacional, denominada Marcha del Si-
lencio, también conocida como Marcha 
por la Paz ante la llamada guerra con-
tra la delincuencia organizada, que el 
presidente Felipe Calderón promovió 
en México y que cobró miles de vidas 
inocentes. Este movimiento cruzó la 
frontera nacional y llegó a Estados 
Unidos por medio de una caravana en 
la que familiares de otras víctimas se 
sumaron y —paradójicamente en su 
marcha del silencio— narraron sus 
desgarradoras experiencias de pérdi-
da, de tristeza, de impotencia; todos 
esos sentimientos conjugados incita-
ron a la movilización social que deman
dó el esclarecimiento de los asesinatos 
y la paz.

Las emociones, vistas como lengua-
je, comunican y trascienden fronteras 
territoriales, se globalizan (Nieto y 
Calderón, 2009). Los medios de comu-
nicación y su virtualidad nos permiten 
compartir, contagiar, adherirnos o re-
chazar, aprobar o reprobar emociones. 
En el ámbito internacional, un suceso 
como el rescate de 33 mineros en Chile, 
en febrero de 2010, llenó de alegría, re-
gocijo y esperanza al mundo.1 Muchos 
fuimos testigos y compartimos la fe
licidad de las familias de los mineros 
cuando recuperaban uno por uno sus 
miembros. Chile y la figura de su pre-
sidencia fueron admirados en ese mo-
mento, aunque un año después una 
manifestación de protesta social —en 

1 En México se vivió con particular interés 
porque una tragedia similar ocurrida en febrero 
de 2006, en la mina de Pasta de Conchos en 
Coahuila, tuvo un desenlace trágico: la muerte 
de 65 mineros.

01_NuevaAntropología81.indd   13 06/03/15   17:01



Edith Calderón Rivera14

William (en abril de 2011) contagia de 
romanticismo, mantiene la expecta-
ción y, momentáneamente, cohesiona a 
un amplio sector en el mundo gracias a 
los medios de comunicación que ponen 
de manera global una agenda emocio-
nal que toca de manera local a las fa-
milias, realizando imaginariamente su 
deseo de ser nobles y de cumplir la uto-
pía al resolver la desigualdad social.

Con estos casos he querido ejemplifi
car la existencia de varios tipos de uni-
versos simbólicos emocionales que se 
comunican, intercambian, circulan y 
que tienen inscritos valores que pue-
den ser compartidos socialmente. Las 
emociones que hemos visto están por 
todas partes, son representaciones so-
ciales, son expresiones públicas que se 
difunden como datos por los medios 
masivos de comunicación que las usan 
y muchas veces abusan de ellas. Las 
emociones se contagian, se trasmiten, 
se repelen; todos podemos describirlas, 
reflexionar respecto de ellas e incluso 
elaborar análisis que están impregna-
dos de una ética y moral particular, de 
nuestros propios universos emociona-
les y nuestra subjetividad. Esto se pue-
de hacer porque gracias a los medios 
poseen el carácter de no ser privadas y 
nos pertenecen a todos, son parte de 
los imaginarios sociales y de las es-
tructuras de poder. Todas forman par-
te del orden social que compartimos o 
de otros órdenes culturales que pode-
mos entender.

Esta forma de tratar e interpretar 
lo emocional no es exclusiva de nues-
tra época; se encuentra en un estilo de 
reflexión, elaborado a lo largo de la his-
toria por diversos pensadores, que ha 

la que los jóvenes fueron protagonistas 
importantes— permitió que en el mun
do se reprobaran algunas de las prác
ticas y políticas del gobierno en los 
ámbitos laborales y educativos.

En los terrenos de lo político, lo ético 
y lo moral, las emociones tampoco son 
ajenas. Lo que a unos les causa alegría 
y lo ven como un triunfo, a otros les pro
voca dolor y lo perciben como derrota o 
amenaza; la noticia de la muerte de 
Osama Bin Laden —y de su familia— 
en Pakistán (en mayo de 2011) fue por-
tadora de felicidad para el pueblo 
estadounidense, pero el mismo evento 
que enorgullece al presidente de Esta-
dos Unidos, Barack Obama, quien reci-
be el apoyo de múltiples mandatarios y 
sus respectivos países, es causa de des-
dicha, rencor y coraje para una parte 
del mundo musulmán y para el grupo 
Al Qaeda, que amenazó mediante co-
municados que la sangre preciosa de 
su líder no será derramada en vano, y 
anunció que la felicidad de los Estados 
Unidos terminará en tristeza. Por su 
parte al ser entrevistado sobre el suce-
so, el Dalai Lama se dijo entristecido 
por la muerte de Osama Bin Laden. 

También por medio de la televisión 
se difunden rituales de amor; millones 
de personas en el mundo compartieron 
la posibilidad del cumplimiento de una 
ilusión, de un sueño común: un deseo 
de muchas niñas y mujeres que forma 
parte del imaginario amoroso occiden-
tal. Los medios masivos de comunica-
ción permitieron que ellas presenciaran 
cómo un príncipe azul busca el amor 
en una mujer común mediante un lazo 
de alianza, es decir de parentesco. La 
boda real de Catherine con el príncipe 

01_NuevaAntropología81.indd   14 06/03/15   17:01



Universos emocionales y subjetividad 15

tenido como finalidad expresar, seña-
lar o bien formular, entre otras cosas, 
las reglas de comportamiento, que los 
sujetos y los grupos en sus respectivas 
sociedades deben seguir (Platón, 1973; 
Tomás de Aquino, 2004; Hobbes, 1987). 
Por ejemplo para Aristóteles (1992), 
disposiciones como la benignidad son 
correctas o moralmente apropiadas 
para alcanzar la virtud. El respeto por 
la ley, para Kant (1980), es otro ejem-
plo. También lo que sentimos y cómo lo 
hacemos ha servido como argumento 
en trabajos tan importantes como la 
Fenomenología de la percepción de 
Merleau-Ponty cuyo concepto central 
es el de cuerpo-sujeto; para él percibir 
y sentir están íntimamente ligados; 
sentir es comunicación vital, pero una 
emoción nunca tendrá el mismo sen
tido para dos sujetos, por ejemplo, per-
cibimos el odio y la ira del otro por su 
comportamiento pero sus emociones, 
para nosotros, nunca tendrán el mis-
mo significado (1985: 73 y 367).2 Aun-
que rebasa con mucho los límites del 
presente texto, no podemos dejar de 
señalar que el amor ha sido una de las 
emociones más analizadas a lo largo 
de la historia. Durante la segunda mi-
tad del siglo pasado, un teórico social 
tan importante como Luhman conside-
ró que el amor no es en sí mismo un 
sentimiento, lo vislumbra como un me-
dio de comunicación que permite com-
prender las relaciones entre los medios 
de comunicación y las estructuras de 
la sociedad (1985: 22). Por otra parte, 

2 Para una intensa reflexión autoetnográfi-
ca sobre la dificultad de sentir o caminar con los 
zapatos del otro puede verse en Rosaldo (1991). 

desde la filosofía, Singer señala que el 
amor no es un mero sentimiento, es un 
aspecto de la imaginación, una reali-
dad, una verdad verificable y una aspi-
ración significativa (1992b: 32 y 536), 
es una actitud o un estado mental que 
todo lo permea (1992c: 12). Él propo
ne que amor es sobre todo una manera 
de evaluar e incluye dos conceptos 
para hacerlo: la apreciación y el otorga-
miento. La reciprocidad del amor tiene 
lugar cuando cada uno de los partici-
pantes recibe y le otorga a otro un va-
lor (1992a: 21). El amor es un continuo 
dar y recibir (1992c: 459).

Entonces, sí la reflexión sobre lo 
emocional ha estado presente desde la 
filosofía clásica hasta la actualidad, y 
se ha enfocado en el nivel público, rela-
cional y fenoménico de estas experien-
cias, la pregunta que podemos hacer 
es:¿será suficiente esta reflexión para 
entender su importancia desde discipli-
nas sociales como la antropología o la 
sociología? y, más aún, ¿por qué resulta 
particularmente complejo abordar lo 
afectivo si queremos verlo desde el nivel 
subjetivo? Parto del supuesto de que la 
sola descripción de las emociones y de 
las experiencias no basta para enten-
der la subjetividad de la que están im-
pregnadas. Resulta indispensable ver 
al sujeto para entender con mayor pro-
fundidad lo social (Calderón, 2012).

LO FENOMÉNICO EN LOS ANÁLISIS 
ANTROPOLÓGICOS SOBRE LAS 
EMOCIONES

El universo de la afectividad desborda 
los intentos de su análisis. Hasta aho-
ra las referencias que tenemos de la 

01_NuevaAntropología81.indd   15 06/03/15   17:01



Edith Calderón Rivera16

antropología clásica develan un trato 
implícito de lo emocional que hasta 
hace veinte años no era un tema sus-
tantivo de estudio. Un ejemplo claro es 
el posicionamiento de Lévi-Strauss, 
quien ve a la vida afectiva como poste-
rior y subordinada al intelecto y al 
pensamiento (1983: 615). Otros antro-
pólogos daban por supuesto que el 
control de la vida afectiva, en cierta for-
ma, tenía que ver con el control de los 
instintos, lo cual mostraba un avance 
evolutivo de nosotros respecto a nues-
tros antepasados. En otras palabras, y 
no sólo para muchos antropólogos, sino 
para importantes pensadores en las 
ciencias sociales, éramos considerados 
civilizados debido a que también había-
mos evolucionado en el ámbito emo
cional respecto a los primitivos (Elias, 
1994; Morgan, 1971; Frazer, 1992). De 
hecho en gran parte de la literatura 
antropológica clásica se mencionan las 
pasiones, los sentimientos, las emocio-
nes o los afectos, pero no se analizan a 
pesar de que, se encuentran en los tes-
timonios de los informantes y son aso-
ciados con los eventos tanto rituales 
como ordinarios como en los casos de la 
brujería para Evans-Pritchard (1976), 
o de la personalidad para Mead (1990). 
Así, las prácticas sociales y las accio-
nes de los individuos que son guiadas 
por la ternura o la venganza son poco 
tomadas en cuenta, a pesar de con
formar la materia prima con la que se 
analizan la personalidad y la brujería, 
dos temas principales en los análisis 
de estos antropólogos. En sus mono-
grafías se puede ver que lo emocional 
se encuentra presente de forma implí-
cita en las conductas y prácticas socia-

les, y es un aspecto de la vida que está 
regulado y normado culturalmente. 
Es decir, los sentimientos forman par-
te de los universos de representaciones, 
de los imaginarios sociales, de los proce
sos de construcción de identidad o de la 
diferencia y de las experiencias cotidia
nas de los grupos. No obstante, en nin-
gún texto o monografía clásica aparece 
lo emocional como un tema central.

Considero que el papel periférico 
asignado a lo emotivo en la teoría an-
tropológica clásica es el reflejo del lu-
gar que tenía para los propios autores 
esta dimensión. He corroborado que 
cuando el antropólogo se tropieza con 
la afectividad de los otros, inevitable-
mente construye un diálogo y hace 
comparaciones que subrayan las dife-
rencias sobre las semejanzas. En tal 
comparación aparece una dimensión 
ético-moral que califica la expresión de 
la emotividad y las consecuencias de 
ello. El trato que se da a lo emocional 
depende del contexto y la cultura de la 
que provienen los analistas, y no de 
los que viven sus sujetos de estudio. 
Eso explica que los juicios y valores 
que se plasman en las etnografías sean 
guiados por la moral y los intereses 
emocionales de los antropólogos. A los 
científicos sociales se nos dificulta 
atender lo emocional en los sujetos de 
forma particular. Como veremos más 
adelante, esto sucede fundamental-
mente porque no existe un consenso, no 
sólo del lugar donde se encuentran y se 
expresan las emociones, sino del tipo de 
fenómenos mentales, psíquicos, instin
tivos, corporales o biológicos que son. 

Por otra parte, la antropología con-
temporánea ha mantenido el interés 

01_NuevaAntropología81.indd   16 06/03/15   17:01



Universos emocionales y subjetividad 17

por este antiguo tópico y por legitimar 
un campo de estudio sobre las emocio-
nes. Michelle Rosaldo (1980 y 1984) es 
una de las pioneras y promotoras más 
importantes del análisis etnológico de 
lo emocional; propone trabajar desde 
las emociones que implican componen-
tes culturales conscientemente cons-
truidos, es decir públicos, por ejemplo, 
cazar cabezas humanas para los ilon-
gots les proporciona una especie de 
distinción que resulta difícil de enten-
der para los occidentales, pues no tiene 
nada que ver con el gusto por la violen-
cia, sino que está relacionado con una 
emoción llamada liget, una especie de 
ira que surge de la envidia que provoca 
el éxito ajeno. Experimentar liget es 
valorado como algo positivo, dado que 
está asociado a los rituales de cacería y 
de pubertad. 

Esta conclusión no parece muy di-
ferente de la que nos devela la lectura 
del texto de Evans-Pritchard, el traba-
jo sobre la brujería es un ejemplo que 
he ubicado de cómo las emociones han 
sido tratadas como implícitas en la teo-
ría antropológica clásica (Calderón, 
2012). Para el autor los actos de bru
jería son resultado de la envidia, del 
odio, los celos o la avaricia que alguien 
siente por la víctima embrujada. 
Evans-Pritchard nos muestra a lo lar-
go de su obra cómo el control de la envi-
dia constituye un organizador de la 
vida social e impide el conflicto, man-
tiene la armonía de tal forma que los 
azande piensan en el odio, la envidia y 
la avaricia en términos de brujería, 
como algo que está en el inconsciente, 
que no se desata de forma intencional 
por los sujetos, pero es negativa y debe 

ser resuelta por medio de la venganza 
que es positiva.

Sin duda, aportes relevantes que 
permiten ver el manejo de lo afectivo 
en diferentes culturas se los debemos a 
lo que se ha dado en llamar antropolo-
gía de las emociones. Dignos de men-
cionar son los que provienen del 
pensamiento feminista y de la teoría 
de género; estos trabajos fueron los 
primeros en identificar la importancia 
de lo afectivo en los estudios sociales y 
la asociación, muchas veces estigmati-
zada, de las mujeres con las emociones, 
entre ellos los de M. Rosaldo (1980 y, 
1984), Abu-Lughod (1986 y 1990), Lutz 
y Abu-Lughod (1990), Héritier (1996 y 
2002), Mageo (1996a; 1996b; 1996c). 
También actualmente se observa una 
preocupación por dar cuenta etnográ
fica, etnológica e incluso etnohistórica 
de lo emocional, los trabajos de Middle-
ton (1989), Desjarlais (1992), Bourdieu 
(2002), Green (1994); Whitehouse 
(1996); Davies y Spencer (2010), Na-
vokov (1997), Rutherford (1998) son 
algunos ejemplos. Cabe hacer notar que 
los análisis anteriores, entre muchos 
otros, se proponen dar cuenta de la expe
riencia y el funcionamiento emocional. 

Considero que tanto los antropólo-
gos clásicos como los contemporáneos 
comparten una carencia que les impi-
de explicar los procesos constitutivos 
de lo emocional en la escala del sujeto. 
Desde mi punto de vista, dar cuenta de 
este proceso constitutivo no sólo per-
mite entender la gran diversidad feno-
ménica (social, pública), sino que abre 
la posibilidad de preguntarnos si los 
métodos que utilizamos son adecuados 
para registrar lo emocional en otro nivel: 

01_NuevaAntropología81.indd   17 06/03/15   17:01



Edith Calderón Rivera18

el de la subjetividad. Es importante 
reconocer, como veremos a continua
ción, que ha existido una disyuntiva 
cuando se intenta abordar las emocio-
nes no sólo desde la disciplina antropo-
lógica, sino desde diversos puntos de 
vista. Tal dificultad ha conducido hacia 
dos ámbitos de análisis: el primero ha 
implicado ubicar a las emociones como 
problemáticas que se encuentran en el 
individuo, en su interior, en su fisiolo-
gía, biología y subjetividad; el segundo 
ha implicado incluirlas como parte del 
análisis social, han sido asociadas a la 
objetividad, a los procesos culturales y 
públicos. Considero que para abordar 
la dimensión afectiva como un objeto de 
estudio antropológico debemos disol-
ver esa dicotomía y contemplar ambos 
dominios para identificar el problema 
en su totalidad. 

DISTINTAS MIRADAS SOBRE 
LAS EMOCIONES

Los planteamientos de Aristóteles y 
James han sido ejes de muchos análi-
sis. La concepción aristotélica ha visto 
a las emociones con un significado, 
como manifestaciones o signos de si-
tuaciones objetivas. Por su parte, la 
concepción que desciende de la teoría 
jamesiana propone a las emociones 
como carentes de significado porque 
están dentro del ámbito de lo fisiológi-
co; en otras palabras, las emociones son 
producto de lo corporal y de lo subjetivo 
(Calhoun y Solomon, 1989: 9; Abbag
nano, 1987: 394). La intención de mi 
propuesta es crear un puente y de for-
ma explícita disolver la dicotomía que 
las considera como objetivas, cognosci-

tivas, racionales y públicas, o bien las 
concibe como subjetivas, fisiológicas, 
pasivas e irracionales.

A manera de ejemplo, desde una 
perspectiva de psicología filosófica se 
distinguen cinco enfoques de la teoría 
de la emoción: el de la sensación, el fi-
siológico, el conductual, el evaluativo y 
el cognoscitivo. En estos enfoques, más 
que una definición diferente de la emo-
ción encontraremos el énfasis en un 
componente diferente de ella (Calhoun 
y Solomon, 1989:14). Las teorías de la 
sensación y las fisiológicas coinciden 
en que una emoción es algo que senti-
mos dentro de nosotros, que impide una 
visión objetiva y propicia comporta
mientos irracionales. La emoción sirve 
poco para el análisis. El objetivo desde 
ambas perspectivas es detallar los orí-
genes causales, tanto fisiológicos como 
psicológicos, de las emociones y los 
efectos de ellas sobre la conducta y la 
cognición. Estos enfoques parten de la 
dicotomía mente-cuerpo que ha acom-
pañado al pensamiento occidental. Así, 
lo que para los estudiosos de la teoría 
de la sensación son emociones, para 
los de la teoría fisiológica no lo son. Por 
ejemplo, para William James si es cor-
poral tiene que ver con la emoción, en-
tonces el dolor lo es; en cambio, para 
David Hume el dolor no es una emo-
ción porque tiene que ver con el cuerpo 
y no con las sensaciones psicológicas o 
mentales.

La tercera teoría es la conductual, 
para esta corriente lo decisivo es lo que 
se muestra públicamente, la conducta 
observable es la base para analizar 
una emoción y no la experiencia priva-
da. Podríamos concluir que, para los 

01_NuevaAntropología81.indd   18 06/03/15   17:01



Universos emocionales y subjetividad 19

conductistas, las emociones son causas 
o patrones de conducta, son observables 
y públicas. La cuarta teoría es la eva-
luativa; en ella se postula que las emo-
ciones son evaluaciones, las emociones 
son una forma racional y consciente de 
estar en el mundo. Sin embargo, el 
sentido en que las emociones son eva-
luaciones depende de la teoría evaluati-
va que se use. Por ejemplo, para Sartre 
y Solomon “las emociones son o se pa-
recen a juicios de valor o creencias no 
expresados” (ibidem: 23). Por otro lado, 
para Hutcheson y Scheler las emocio-
nes son percepciones de valor análogas 
a las sensoriales. A su vez, para Hume 
y Brentano son sensaciones o actitudes 
sobre las cuales formulamos nuestras 
creencias de valor. Por último, las teo-
rías cognoscitivas consideran que las 
emociones son actos cognitivos y pro-
ponen que es posible hacer un análisis 
racional de ellas: centran su atención 
en la conexión entre las emociones y 
las creencias sobre el mundo, los suje-
tos y su entorno, de tal manera que si 
cambian las creencias cambian las emo
ciones. Así, aunque las emociones pue-
dan ser irracionales o inapropiadas 
para los sujetos que las experimentan 
en un momento determinado, sólo lo 
son porque los sujetos tienen creencias 
erróneas e injustificables que están su-
jetas a cambio. Como se puede apreciar, 
algunas de las teorías mencionadas 
antes se pueden clasificar como cogni-
tivas; por ejemplo, casi todas las teo-
rías evaluativas son cognoscitivas 
(Calhoun y Solomon, 1989: 14-30).

Considero que los estudios sobre 
las emociones nos permiten concluir 
que las diferencias nos remiten no sólo 

a la falta de acuerdos sobre el tipo de 
fenómenos mentales que son las emo-
ciones, sino que son un claro ejemplo 
de que ha existido una disyuntiva en-
tre ubicarlas como competencia de las 
ciencias que estudian al sujeto, lo fisio-
lógico, lo privado y las que estudian las 
expresiones sociales y públicas.

Por otra parte, Lutz y White en una 
revisión exhaustiva, dan cuenta de los 
estudios sobre las emociones realiza-
dos desde la segunda mitad de la déca-
da de los setenta hasta los primeros 
años de la década de los ochenta. Casi 
doscientas referencias son citadas en 
las que se incluyen trabajos, funda-
mentalmente en inglés, de psicólogos 
interculturales y antropólogos. Los au-
tores consideran que las diversas posi-
ciones son el resultado del pensamiento 
dicotómico moderno. Señalan que, des-
de su punto de vista, el paradigma ma-
terialista ha sido dominante en el 
estudio de la emoción en las ciencias 
sociales (Lutz y White, 1986: 406-7).

Lutz y White identificaron cuatro 
grandes posiciones o clasificaciones de 
los estudios sobre las emociones, la uni
versalista, la relativista, la racionalis-
ta y la romántica, en ellas también se 
discute el cómo y dónde ubicar lo emo-
cional. Los universalistas señalan que 
las emociones son una habilidad que es
tán en todos los seres humanos, pue-
den ser clasificadas como panhumanas 
y epifenoménicas. Para los relativistas, 
la emoción está asociada al problema 
de la traducción y de juicios validados 
socialmente, aunque existen algunos 
aspectos universales de la emoción. 
Tanto los relativistas como los univer-
salistas coinciden en que potencialmen-

01_NuevaAntropología81.indd   19 06/03/15   17:01



Edith Calderón Rivera20

te los humanos pueden experimentar 
vidas emocionales similares, y lo que 
un observador externo ve como dife-
rente está en la superficie (ibidem, 
1986: 408). Para los universalistas las 
emociones son universales, para los 
relativistas son universales pero intra-
ducibles; para los románticos son una 
forma positiva de la naturaleza huma-
na y llenan de significado la vida; para 
los racionalistas son racionales, mora-
les y valorativas. Existen varias discu-
siones, una de ellas se presenta entre 
la postura que entiende a las emocio-
nes como culturalmente construidas 
frente aquella que las ve como univer-
sales. Otra discusión se ha dado entre 
la propuesta que sostiene que una emo
ción organiza la sociedad entera contra 
la que argumenta que el sistema social 
genera numerosas emociones entre 
sus miembros (ibidem: 418-420). En la 
antropología, el énfasis se ha puesto en 
cómo la gente construye el sentido de 
los eventos vitales: para Lutz y White 
lo que necesita ser explorado son las 
formas particulares en que el significa-
do cultural y la estructura social se re-
lacionan con esas caracterizaciones 
generales (ibidem: 428).

En síntesis, las diversas teorías re-
visadas tanto por Calhoun y Solomon 
como por Lutz y White sirven para 
mostrar que los distintos enfoques for-
man parte de un universo en el que se 
ha intentado dar cuenta del funciona-
miento emocional desde los distintos 
contextos en que fueron creadas. He 
querido hacer notar que las teorías so-
bre las emociones implican dos ámbi-
tos de análisis: el individual y el social. 
Esto se puede apreciar si ubicamos las 

teorías de la sensación, las fisiológicas 
y las relativistas como ejemplos que en 
principio competerían o se ubicarían 
dentro del ámbito individual. Estos en-
foques se refieren a la forma en que la 
gente experimenta las emociones. Por 
su parte, las teorías cognoscitivas, con-
ductuales, evaluativas, racionalistas y 
románticas pueden clasificarse dentro 
de las que centran su atención en el 
ámbito social. Las teorías en su con-
junto develan la necesidad de visibili-
zar las relaciones existentes entre lo 
social e individual. 

Podemos estimar que el estudio de 
las emociones no es reciente y que ha 
sido un objeto de interés de diversas 
perspectivas disciplinarias; sin embar-
go, considero que no se han agotado 
sus posibilidades de abordaje. Los au-
tores se han interesado en la valiosa 
tarea de describir el funcionamiento 
en las distintas culturas, nos dotan de 
las reglas y de redes de conceptos que 
sirven para entender parte de la dimen
sión afectiva. Los estudios me permi-
tieron constatar que lo emocional 
fenoménico ha sido lo más estudiado y 
ha permitido identificar la dificultad 
que todos hemos tenido para reconocer 
un dominio estructural que he deno-
minado “la pieza clave”, la cual permi-
te ver algo constitutivo que fundamenta 
el nivel de la experiencia emocional y 
está relacionada con la subjetividad 
(Calderón, 2012: 199-222).

LA DIMENSIÓN AFECTIVA

En la vida cotidiana todos entendemos 
a qué hacemos alusión cuando habla-
mos de lo afectivo; no obstante, los pro-

01_NuevaAntropología81.indd   20 06/03/15   17:01



Universos emocionales y subjetividad 21

blemas inician cuando intentamos 
encontrar una definición precisa o úni-
ca de los términos emoción, pasión, 
sentimiento y afecto, con los que co-
múnmente describimos los estados 
anímicos propios y ajenos, individuales 
y colectivos, privados y públicos. Con el 
fin de ejemplificar este problema, po-
dríamos escoger al castellano como un 
espacio donde se han construido los 
campos semánticos de estos términos. 
El término emoción es definido como 
alteración del ánimo intensa y pasaje-
ra, agradable o penosa, que va acom-
pañada de cierta conmoción somática. 
La palabra pasión significa “acción de 
padecer”, también es vista como estado 
pasivo en el sujeto, como lo contrario a 
la acción o bien como perturbación o 
afecto desordenado del ánimo. El voca-
blo sentimiento originalmente signifi-
có “oír”, pero más tarde incluyó otras 
percepciones como la táctil y la gusta-
tiva. Es definido también como un es-
tado afectivo del ánimo producido por 
causas que lo impresionan vivamente. 
Finalmente, afecto tiene que ver con 
cada una de las pasiones del ánimo, 
como la ira, el odio, y especialmente el 
amor o el cariño (rae, 2001). 

Un ejemplo de la imposibilidad de 
llegar a acuerdos respecto de las con-
cepciones es la definición de pasión. 
Para el Descartes de 1649 (2000) las 
pasiones del alma eran definidas como 
todas las especies de percepciones o 
conocimientos que se encuentran en 
los seres humanos. En la actualidad es 
diferente la manera en que enten
demos las pasiones, y para muchos de 
nosotros son una forma de emoción que 
domina la personalidad y arrolla los 

obstáculos morales y sociales (Abbag
nano, 1987). 

Las emociones cambian de nombre 
en el tiempo y ello permite percatarnos 
que ha habido emociones que descono-
cemos; un ejemplo es el areté. Desde 
antes de Platón existió el vocablo areté, 
por su importancia se intentó traducir 
de distintas maneras, quienes lo hicie-
ron se dieron cuenta de que estaba 
compuesto por diversos sentimientos, 
lo acompañaban la virtud, el honor, la 
virilidad, la autoestima y la dignidad. 
No obstante todos estos términos jun-
tos no describían con fidelidad el com-
plejo de significados de areté, que era 
en su sentido más profundo, aquella con
dición del alma de un hombre sin la 
cual la vida no valía la pena. Años más 
tarde el término se transformó y fue 
relacionado también con la valentía 
del guerrero (Singer, 1992a: 31).

Estos ejemplos permiten ver que 
las definiciones de las emociones no 
son universales y que varían depen-
diendo de cada época y cultura. Sin 
embargo, las definiciones son útiles, 
nos proveen de materia para concluir 
que los significados son semejantes o 
comparten algo, aun cuando los térmi-
nos (significantes) con que se denomi-
nan no son los mismos. Esto muestra 
que tanto los elementos como los signi-
ficados de los universos simbólicos 
emocionales que hacen parte de lo que 
he denominado dimensión afectiva se 
transforman en el curso de la historia. 
Ello depende de las normas de cada 
cultura.	

Lo importante para mi propuesta 
no ha sido construir definiciones úni-
cas y precisas respecto de estos térmi-

01_NuevaAntropología81.indd   21 06/03/15   17:01



Edith Calderón Rivera22

nos, a pesar de que históricamente 
diversas disciplinas y reconocidos au-
tores lo han intentado, no se ha podido 
esclarecer los tipos de fenómenos so-
ciales o biológicos que conforman las 
emociones.3

DOMINIOS ESTRUCTURAL Y 
FENOMÉNICO	

En este momento podemos ver que las 
emociones se encuentran entre lo bio-
lógico y lo social de los hombres. Este 
es el punto que explica la pertinencia 
de incluir en mi trabajo parte del cono-
cimiento psicoanalítico-antropológico 
de Freud y del antropológico-psicoana-
lítico de Lévi-Strauss, quienes se inte-
resaron por esta intersección y me han 
permitido crear una propuesta.

La teoría psicoanalítica me sirvió 
para pensar en una analogía entre el 
modelo del aparato psíquico (propues-
to por Freud) y la dimensión afectiva; 
también para señalar que la dimen-
sión afectiva constituye un punto de 
enlace entre el psiquismo, el individuo 
y la sociedad a partir del intercambio 
afectivo significativo (Calderón, 2012: 

3 Aunque en este texto no abordaré los apor-
tes de las neurociencias, es necesario reconocer 
el extraordinario avance que ellas han logrado 
durante la última década, guiadas por la necesi-
dad de explicar el funcionamiento cerebral, lo 
que ha permitido identificar la importancia de 
las emociones en los procesos de razonamiento, 
cognitivos, evaluativos, y de memoria. Sin em-
bargo, al mismo tiempo también existe el riesgo 
de que con su auge se reactualicen las viejas 
perspectivas reduccionistas de lo emocional a 
horizontes biológicos, organicistas y somáticos 
que ya parecían superados. Véase una sugeren-
te aproximación entre antropología simbólica y 
neurociencias en Castaingts (2011).

223-246). Es indispensable recordar 
que la dimensión afectiva posee dos 
dominios: uno estructural y otro fun-
cional, en cuya intersección se cons
tituye un campo social análogo al 
parentesco. Parto del supuesto de que 
el parentesco y la dimensión afectiva 
son estructuras universales. Al enfren-
tarnos a los problemas de definir los 
términos afecto, sentimiento, emoción 
y pasión podemos ver que a largo de la 
historia los campos semánticos han 
sufrido procesos de transformación y 
permutación (Calderón, 2012: 167-180). 
Pero también vemos que la dimensión 
afectiva, como estructura elemental, 
atraviesa la cultura en la que se in
tercambian símbolos. Como otros 
componentes culturales, una de las pro-
piedades fundamentales de ella es la 
de la comunicación; el dominio estruc-
tural es homólogo a la lengua, y el do-
minio funcional, al habla, al discurso. 

La dimensión afectiva debe ser vis-
ta como una estructura básica univer-
sal presente en todas las culturas, y 
me apoyo en el mismo argumento que 
Lévi-Strauss utiliza para explicar las 
dificultades de abordar la prohibición 
del incesto. Él afirma que las interpre-
taciones de la prohibición del incesto 
de sociólogos importantes comparten 
un vicio al intentar fundar un fenóme-
no universal sobre una secuencia his-
tórica. Así, el problema de la dimensión 
afectiva no consiste tanto en buscar 
qué consideraciones históricas, dife-
rentes según los grupos, explican uni-
versos emocionales en una sociedad 
particular, sino en preguntarse qué 
causas profundas y omnipresentes ha-
cen que, en todas las sociedades y en 

01_NuevaAntropología81.indd   22 06/03/15   17:01



Universos emocionales y subjetividad 23

todas las épocas, exista una reglamen-
tación de dichos universos. Existen si-
militudes cuando vislumbramos las 
características del parentesco con las de 
la dimensión afectiva. Me parece que su 
condición estructural universal se co-
rrobora porque hasta ahora no hay re-
gistros etnográficos de sociedades 
humanas sin parentesco o universos 
simbólicos emocionales. Tanto el pa-
rentesco como lo emocional implican 
regulaciones sociales; es decir, la pre-
sencia de lo normativo. En ambos ca-
sos lo universal es la regulación, lo 
particular son los diversos conjuntos 
de reglas culturales. Tanto parentesco 
como dimensión afectiva implican in-
tercambios simbólicos. Ambos están 
cercanos al dominio de la naturaleza 
por lo que algunos los confunden con lo 
biológico o fisiológico (Calderón, 2012). 

La dimensión afectiva debe ser en-
tendida como la depositaria de los uni-
versos emocionales simbolizables que 
en el sentido común se conocen como 
emociones, pasiones, sentimientos, 
afectos, etc. Todos ellos son consti
tuidos por repeticiones de vivencias 
significativas que son descritas, inter-
pretadas, expresadas, compartidas, 
contagiadas, nombradas, comunicadas 
e intercambiadas con los otros sujetos. 
Las vivencias se tornan significativas 
y culturales. Las vivencias significati-
vas se expresan y comunican en diver-
sos campos semánticos donde se busca, 
analiza y define el sentido del lenguaje 
y de las acciones dependiendo de su 
contexto. Así la dimensión afectiva 
incluye una multitud de campos se-
mánticos y estados que elaboramos, 
clasificamos y a los que les damos un 

valor entre lo positivo y lo negativo. Es 
ese proceso de clasificación lo que pue-
de ser diferente en las culturas.

REFLEXIONES METODOLÓGICAS EN 
EL ESTUDIO DE LA DIMENSIÓN 
AFECTIVA

Como resultado de mi experiencia 
en investigación y trabajo de campo 
antropológico surgió la necesidad de 
indagar respecto del lugar que ocupan 
los universos emocionales en las repre-
sentaciones sociales, los imaginarios, 
las ideologías, las prácticas sociales, 
los procesos rituales, los sistemas míti-
cos, en el sentido de la vida de los suje-
tos, de las familias de los grupos y de 
las sociedades, en síntesis, en la cultu-
ra. Cuando registré etnográficamente 
procesos de migración forzada en 
Chiapas, Guerrero, Hidalgo y Queréta-
ro pude observar tanto sentimientos 
de euforia como estados anímicos de 
melancolía que eran las consecuencias 
del propio desplazamiento y la conse-
cuente pérdida de bienes materiales y 
simbólicos experimentada por los suje-
tos, sus familias y las colectividades 
que han vivido tales eventos. En la Sie-
rra Norte de Puebla, al analizar la po-
breza extrema, he podido percatarme 
de que tal situación se acompaña de 
ciertos estados de tristeza y desespe-
ranza que devinieron en alcoholismo y 
violencia. En las contiendas políticas 
por la Presidencia de la República, en 
varios estados del país, registré me-
diante encuestas los sentimientos de 
confianza y respeto, o de rencor y cora-
je, que suscitan en los sujetos las can-
didaturas. En todas estas experiencias 

01_NuevaAntropología81.indd   23 06/03/15   17:01



Edith Calderón Rivera24

de investigación estaban presentes 
elementos constitutivos de la dimen-
sión afectiva. Sin embargo, para mí 
eran difíciles de analizar; me cuestio-
naba si era ético que expusiera mate-
riales registrados en mi diario de 
campo que me habían sido confiados 
porque no llevaba mi libreta, ni un 
cuestionario o una grabadora. Me pre-
guntaba por qué los métodos antropo-
lógicos no decían cómo manejar el 
dolor o que debemos hacer con las es-
peranzas y las ilusiones que las perso-
nas me confiaban. Aunado a ello, en un 
pasado no muy remoto los sentimien-
tos y las pasiones eran temas de estu-
dio en México que se consideraban 
banales, triviales o frívolos, como si en 
la pobreza, el abandono social o la des-
esperanza política no fuera fundamen-
tal la dimensión subjetiva. En las 
diversas etnografías que realicé pude 
recopilar materiales sobre lo emocio-
nal que, así como en los ejemplos men-
cionados, sólo  me permitieron 
proponer un análisis de las experien-
cias y fenómenos públicos. Un ejemplo 
de ello fue abordar la pérdida en proce-
sos de migración forzada.4

4 Analicé las vivencias de los sujetos a partir 
de la construcción de la presa hidroeléctrica Zi-
mapán, en Hidalgo y Querétaro, 1989-1994. La 
pérdida es un ejemplo de los universos simbóli-
cos emocionales que se pueden observar en las 
sociedades que han sufrido procesos de despla-
zamientos involuntarios o reacomodos que im-
plican cambios de residencia y hábitat. Definí a 
la pérdida como el daño, privación o despojo de 
bienes materiales y simbólicos al que es someti-
da una parte de la población en general y los 
individuos en particular debido a procesos de 
desplazamientos involuntarios. Pude identifi-
car que la migración forzada de grupos huma-
nos presenta como una de sus consecuencias un 

Para avanzar en el estudio de la di-
mensión afectiva y la subjetividad es 
necesario a esta altura del trabajo la 
formulación de preguntas metodológi-
cas y teóricas. ¿Es posible estudiar sólo 
una emoción de forma aislada en una 
cultura, o cualquier emoción sólo pue-
de estudiarse en el contexto de un uni-
verso emocional? ¿Es posible estudiar 
transculturalmente una emoción? 
¿Cómo realizar la etnología o la et
nografía, incluyendo a la dimensión 
afectiva como punto central? ¿Cómo 
podemos habilitar a los antropólogos 
para recopilar esta delicada informa-
ción al realizar trabajo de campo? 
¿Será suficiente la autoridad etno
gráfica para estudiar los universos 
emocionales de los otros? ¿Puede el an-
tropólogo ser profesional en su conoci-
miento y al mismo tiempo amigo o 
pariente de sus informantes? ¿O sólo 
mediante estos vínculos parentales y 
de afinidad es que podemos construir 
el conocimiento de la dimensión afecti-
va? ¿Deberíamos solicitar el permiso de 
los informantes para registrar sus uni-
versos emocionales, para analizarlos y 
hacerlos públicos? ¿Cuáles serían los 
principios éticos en antropología que 
deben guiar la construcción del co
nocimiento de la dimensión afectiva y 
de la subjetividad? ¿Debería plantear
se la existencia de un límite ético en 

proceso de pérdida en el que hay una transfor-
mación de valores, de redes sociales e identidad. 
La investigación sobre la pérdida me dejó ver 
que para ir más allá de la simple descripción de 
lo emocional, para explicar el cambio o la per-
manencia cultural, era necesario entender la 
subjetividad (Calderón, 1996; Nieto y Calderón, 
2009).

01_NuevaAntropología81.indd   24 06/03/15   17:01



Universos emocionales y subjetividad 25

las relaciones que establecemos en el 
trabajo de campo? ¿Cómo identificar 
sistemática y objetivamente los dile-
mas y conflictos éticos con los que se 
enfrenta el antropólogo al abordar la 
dimensión afectiva en su trabajo et
nográfico? ¿Podemos entender lo sub-
jetivo con las metodologías usadas 
tradicionalmente en antropología? 
¿Cómo tratar de forma responsable el 
psiquismo y la subjetividad del otro? 
¿Cómo podemos usar el conocimiento 
de la dimensión afectiva en favor de la 
sociedad? Resultaría muy ambicioso 
intentar responder cada una de las 
preguntas anteriores; sin embargo de-
seo compartir algunas reflexiones que 
me parecen importantes.

Es necesario, desde mi punto de 
vista, partir de la premisa de que la 
dimensión afectiva es y será universal 
porque su funcionamiento es posibili-
tado por la lucha contra la anomia, o la 
entropía. Las consecuencias de este 
punto de partida implican que ella 
hace viable no sólo la vida del sujeto 
particular sino de la vida en sociedad. 
Hasta ahora todas las reglas de los 
grupos sociales que se conocen y me 
atrevo a decir que las que se formula-
rán en el futuro son y serán encami
nadas a la defensa de la vida. Ésta 
resulta fundamental en la constitución 
de sujetos y, por ende, en la composi-
ción, descomposición y recomposición 
social. Si pensamos en el México contem
poráneo podemos formular un ejemplo. 
Una investigación sobre la dimensión 
afectiva debería tener un impacto so-
cial porque, en potencia, debería per-
mitir apreciar qué ámbitos —entre 
ellos el de la política pública, la educa-

ción, o la economía— pueden ser vi-
sualizados para explicar el anclaje 
subjetivo y profundo del comporta-
miento de los actores sociales. 

Por ejemplo, podemos retomar la 
marcha por la paz como punto de par-
tida para abordar el análisis de la vio-
lencia que se vive en varias partes del 
país. El clima violento ha permitido 
proponer como un problema político a 
la inseguridad; sin embargo, la ansie-
dad o la tranquilidad, la incertidumbre 
o la confianza, la paz y la serenidad 
que están relacionadas con el miedo o 
el valor, el odio o el perdón, son sólo 
parten de la cromática social, no son un 
tema en sí mismos a pesar de que di-
chos universos emocionales están cons
tituidos por símbolos opuestos que 
conforman los sistemas que cohesio-
nan o irrumpen en la experiencia de 
vida de los sujetos y las colectividades. 
En nuestros días resulta urgente en-
tender y explicar los motivos de los al-
tos niveles de violencia que vivimos en 
México (Azaola, 2012a). Siguiendo a 
Azaola, más allá de realizar conteos de 
las muertes, existe una necesidad de au
mentar los escasos esfuerzos que se 
han hecho para comprender las causas 
económicas, políticas y los factores so-
ciales específicos que han permitido 
los inaceptables niveles de violencia 
que se viven en México (Azaola, 2012b: 
15 y 29). La autora mira a la violencia 
a través de los vínculos sociales que 
se tejen en las comunidades, y señala 
que esos tejidos posibilitan el aumento 
de los sujetos en actividades delictivas. 
Desde mi punto de vista, contribuir en 
el conocimiento de esos vínculos que se 
establecen en el nivel del tejido social 

01_NuevaAntropología81.indd   25 06/03/15   17:01



Edith Calderón Rivera26

implica crear metodologías que permi-
tan abordar los universos emocionales 
y la subjetividad. En nuestro país se ha 
explicado la violencia o el pertenecer al 
crimen organizado como resultado de 
la economía, de la ausencia de oportu-
nidades laborales, o como producto de 
la desigualdad social; sin embargo, no 
se ha explicado por qué no todos los su-
jetos pobres, discriminados, con todo 
tipo de déficit en la balanza social, for-
man parte de la delincuencia organiza-
da, y la mayoría de ellos permiten y 
sostienen, en el tejido social, la crea-
ción de trabajo honrado en sectores 
informales, o la permanencia del traba
jo formal asalariado a pesar de sus 
bajos ingresos y precariedad laboral.

El proceso de constitución subjetiva 
y la dimensión afectiva permiten esta-
blecer los vínculos que dan cuenta y 
sentido de la realidad (Calderón, 2012). 
Estudiar la dimensión afectiva que se 
reproduce en las familias —con los 
universos emocionales— debería mos-
trar que es en ella donde —por medio 
del proceso de constitución subjetiva y 
de la educación— se logra la interiori-
zación de la persona o la agencia, de 
los procesos de identificación, la asun-
ción de la identidad y su consecuente 
actuación. Ello posibilita la perte
nencia a la clase, la etnia, la raza o el 
género. Es ahí donde se aprende a ser 
un ciudadano, un sujeto de derecho, a 
ser honesto, honorable y tolerante, o 
por el contrario se aprende a discrimi-
nar, a pertenecer al crimen organizado, 
al narcotráfico y a vivir anómicamente 
en la sociedad. Los resultados de una 
investigación sobre la dimensión afec-
tiva en la familia podrían aportar al 

develar la importancia de lo emocional 
en la vida social. Los debates sobre po-
líticas públicas se verían enriquecidos, 
ya que habría una mayor comprensión 
de fenómenos sociales como la identi-
dad o la diferencia, la solidaridad o la 
violencia.

Para la generación de conocimiento 
antropológico con responsabilidad es 
urgente asumir un compromiso explí-
cito con una antropología ética, no sólo 
de investigación científica. La dimen-
sión ética es parte de los compromisos 
sociales que deben explicitarse en la 
elaboración de los marcos epistemoló-
gicos, metodológicos y teóricos de una 
investigación sobre la subjetividad y lo 
emocional. Resulta indispensable que 
tal metodología contenga compromisos 
éticos que protejan y resguarden tanto 
el psiquismo como la subjetividad de 
informantes y antropólogos.

La antropología de la dimensión 
afectiva debería, en un primer momen-
to, ser capaz de dar cuenta del dominio 
estructural para empezar un nuevo 
tipo de etnografía, y que mediante la 
construcción metodológica adecuada 
incursione en los universos simbólicos 
emocionales que construyen tanto al 
imaginario social como a la realidad 
psíquica individual. En nuestros días 
existen serios problemas cuando in-
tentamos abordar los elementos cons-
titutivos de la dimensión afectiva 
desde un punto de vista subjetivo, par-
ticularmente cuando intentamos estu-
diarla mediante el trabajo de campo y 
los estudios comparativos, métodos bá-
sicos empleados en la antropología. 
Esta etnografía requiere de una meto-
dología fundada sobre los principios de 

01_NuevaAntropología81.indd   26 06/03/15   17:01



Universos emocionales y subjetividad 27

bienestar, respeto, responsabilidad e 
integridad. Explicar tales universos no 
es tarea del sentido común ni podemos 
hacerlo analizando sólo las emociones 
sociales y públicas. Turner (1980) por 
su lado, reconoce en los rituales com-
ponentes afectivos; sin embargo, como 
piensa que se encuentran inclinados 
del lado de la naturaleza biológica del 
hombre, su estudio corresponde a las 
disciplinas que estudian los procesos 
naturales y fisiológicos. En ese mismo 
sentido, Lévi-Strauss (1983) había ad-
vertido que la formación que reciben 
los antropólogos no los habilitaba para 
dar cuenta de lo emocional. Durkheim 
señalaba que las emociones son re
fractarias al análisis porque son de
masiado complejas, debido a que están 
reguladas por el grupo social y sus 
miembros generalmente están sujetos 
a ellas sin mucha posibilidad de anali-
zar lo que de su propia persona se en-
cuentra en las mismas (1996: 103).

Consideramos, parafraseando a 
George Devereux (1994), que nadie tie-
ne derecho a conocer las emociones 
ajenas si desconoce las propias. Com-
parto con Devereux el supuesto de que 
el interés afectivo del hombre por sus 
objetos de estudio le impide ser objeti-
vo con ellos (1994: 27). Siguiendo al 
autor, podemos proponer que el mayor 
obstáculo con el que nos topamos al 
estudiar los universos emocionales so-
mos nosotros mismos, y éste se presen
ta cuando nuestro interés emocional 
por los sujetos de estudio perturba el 
proceso de conocimiento. Escogemos 
un universo emocional importante 
para nosotros, pero no nos damos 
cuenta, o no somos plenamente cons-

cientes, de todo lo que ese universo sig-
nifica en términos de nuestra propia 
biografía emocional, lo cual nos causa 
ansiedad.5 Por lo anterior, debe haber 
un lugar y momento para deslindar la 
subjetividad del investigador respecto 
de la de su sujeto de estudio (ibidem: 
30 y 31). Otras veces los materiales 
que recopilamos nos causan ansiedad 
debido a que no tomamos en cuenta 
que despiertan emociones en nosotros 
y algunas de ellas nos causan conflic-
tos; no entender esos conflictos propi-
cia distorsiones en el registro de los 
materiales (ibidem: 75). Es fundamen-
tal desde un punto de vista epistemoló-
gico que el investigador conozca, 
acepte y aproveche su propia subjetivi-
dad y los universos emocionales de los 
que hace parte, para que sea capaz de 
reconocer que su presencia trastorna y 
perturba el comportamiento de sus in-
formantes. Si el investigador conoce 
estos trastornos y perturbaciones, pue-
de utilizarlos de forma apropiada, y 
ello le permitirá un conocimiento más 
profundo de los universos emocionales. 
Propongo que sólo si entendemos lo va-
lioso y delicado de nuestra propia afec-
tividad —y somos capaces de ubicar y 
reconocer, de manera equivalente la de 
los otros—, entonces podremos aceptar 
que para abordar antropológicamente 

5 La ansiedad no es la única emoción que ex-
perimentamos en el trabajo de campo. Jackson 
al evaluar su experiencia etnográfica, entre los 
kuranko de Sierra Leona, inspirado en Deve-
reux identifica tres momentos de ansiedad: la 
de separación, la de liminalidad y la de retorno 
donde se interesa por “las emociones mezcladas, 
los pensamientos fragmentados, las imágenes 
alucinatorias que están asociadas con la ansie-
dad” (2010: 48).

01_NuevaAntropología81.indd   27 06/03/15   17:01



Edith Calderón Rivera28

la dimensión afectiva, es condición ne-
cesaria una metodología que incluya al 
investigador y a su subjetividad en un 
lugar central.

A MANERA DE CONCLUSIÓN

Parto del supuesto de que la dimen-
sión afectiva posee dos dominios el es-
tructural y el fenoménico (procesual 
funcional), y que existe una articula-
ción que propicia una confusión entre 
estructura y función, dominios que 
desde mi punto de vista aunque articu-
lados son distintos. Considero que una 
cosa es cómo se estructura el campo de 
la afectividad, y otra el significado que 
tienen los sentimientos, pasiones, etc. 
en la experiencia de los sujetos, es de-
cir en sus universos simbólicos emocio-
nales. Para fines analíticos consideré 
que se puede dar cuenta de la estruc-
tura y del funcionamiento de esos uni-
versos emocionales si pensamos en 
ellos con una lente antropológica-psi-
coanalítica que ponga en el centro a la 
subjetividad. 

El pensamiento social del siglo 
pasado dio un giro interpretativo y 
lingüístico, que se acompañó de lo que 
se dio en llamar el retorno del sujeto; se 
pretendía poner en el centro al sujeto, 
al actor, al agente. La antropología no 
era ajena a esta preocupación epis
témica —basta recordar a la escuela de 
cultura y personalidad, los estudios 
de etnopsicología y los de la sociali
zación—; sin embargo, todas estas 
pretensiones se enfrentaban con la difi-
cultad de asumir que los sujetos esta-
ban constituidos de deseos, intenciones, 
actitudes y representaciones que no 

eran de fácil acceso porque no se mani-
festaban de manera plenamente cons-
ciente en los sujetos de estudio. Me 
atrevo a sugerir que lo que realmente 
estaba ausente en todas las disciplinas 
era la subjetividad.6 De todas las apor-
taciones que han intentado abordarla, 
en este artículo resulta fundamental 
recordar la de Denise Jodelet. Ella, 
partiendo del retorno de la noción de 
sujeto en los estudios sociales, intenta 
explicar la relación entre el origen y 
las funciones de las representaciones 
sociales, para lo cual propone un esque-
ma que incluye tres esferas: la subjeti-
va, la intersubjetiva y la transubjetiva 
(2007: 51). 

Respecto de lo subjetivo señala que 
“sea lo que fuere, el tomar en cuenta el 
nivel subjetivo permite entender una 
función importante de las representa-
ciones. Las representaciones, que son 
siempre de alguien, tienen una función 
expresiva. Su estudio permite acceder 
a los significados que los sujetos indivi-
duales o colectivos atribuyen a un ob-
jeto localizado en su entorno social o 
material, y examinar cómo tales signi-
ficados están articulados a su sensibi-
lidad, sus intereses, sus deseos y sus 
emociones, así como también al funcio-
namiento cognitivo” (ibidem: 52). Por 

6 Tal ausencia se explica porque la subjetivi-
dad se había entendido desde la filosofía como el 
carácter de todos los fenómenos psíquicos en 
cuanto a fenómenos de la conciencia, con lo que 
se concluía que lo subjetivo pertenece al sujeto. 
Durante mucho tiempo se asumió que la subje-
tividad era lo opuesto a la objetividad. Así lo ob-
jetivo era visto como una propiedad real de los 
objetos mientras que lo subjetivo era una repre-
sentación de la relación de las cosas con el suje-
to que las pensaba (Abbagnano, 1987: 1097)

01_NuevaAntropología81.indd   28 06/03/15   17:01



Universos emocionales y subjetividad 29

su parte “la intersubjetividad remite a 
situaciones que, en un contexto de
terminado, contribuyen a establecer 
representaciones elaboradas en la in-
teracción entre sujetos, especialmente 
las elaboraciones negociadas y produ-
cidas en común a través de la comuni-
cación verbal directa” (idem: 52). 
Finalmente, la transubjetividad se si-
túa en relación con la intersubjetivi-
dad y con la subjetividad; “su escala 
abarca tanto a los individuos y los gru-
pos, como a los contextos de interac-
ción, las producciones discursivas y los 
intercambios verbales” (ibidem: 53).

Aunque formulada para otro fin, la 
propuesta de Jodelet resulta muy su-
gerente y compatible con la que pro
puse para la dimensión afectiva que 
puede ser vista a partir de tres niveles 
analíticos de la subjetividad: el intra-
subjetivo, intersubjetivo y transubjeti-
vo (Calderón, 2006). En mi propuesta 
lo subjetivo no es una esfera, como lo 
propone Jodelet, sino que es un nivel 
analítico que atraviesa e incluye a los 
otros tres. Propongo que existen en 
realidad tres niveles analíticos perti-
nentes para el estudio de los universos 
emocionales. El nivel intrasubjetivo se 
encuentra dentro del sujeto en su psi-
quismo, donde los signos de los univer-
sos emocionales resultan accesibles a 
su conocimiento y simbolización me-
diante dispositivos autorreflexivos. El 
nivel intersubjetivo es aquel en el que 
los procesos emocionales y las viven-
cias del sujeto adquieren significados, 
valencias positivas o negativas, los 
símbolos pueden ser intercambiados y 
compartidos con otro sujeto significati-
vo. Y finalmente, el nivel transubjetivo 

se ubica en el proceso donde el sujeto 
puede establecer otros intercambios 
emocionales en la sociedad.

La dimensión afectiva nos permite 
ver que lo subjetivo no sólo pertenece 
al sujeto y a los fenómenos psíquicos 
(como se pensó durante mucho tiempo 
en cuanto a fenómenos de su concien-
cia), se constituye como una estructura 
inconsciente en el universo emocional 
con el que el sujeto se hará funcional en 
la cultura. La subjetividad circula por 
los tres niveles donde se constituye, se 
reproduce y se transforma.

He querido proponer que subjetivi-
dad, pensamiento y dimensión afectiva 
se enmarcan dentro de procesos que se 
hacen y modifican a lo largo de la vida 
social e individual. La interacción que 
existe entre el psiquismo, el sujeto y la 
sociedad no sólo permite asomarnos a 
las experiencias emocionales sino que 
nos abre una posible explicación de su 
origen, su desarrollo y transformación.

BIBLIOGRAFÍA

Abbagnano, Nicola (1987), Diccionario de 
filosofía, México, fce.

Abu-Lughod, Lila (1986), Veiled Sentiments: 
Honor and Poetry in a Bedouin Society, 
Berkeley, University of California Press.

_____ (1990), “The Romance of Resistance: 
Tracing Transformations of Power 
through Bedouin Women”, American 
Ethnologist, vol. 17, núm. 1, febrero, pp. 
41-55.

Aristóteles (1992), Metafísica, México, Po-
rrúa.

Azaola, Elena (2012a), “Entender la violen-
cia”, Desacatos, núm. 40, septiembre-
diciembre, pp. 7-10.

01_NuevaAntropología81.indd   29 06/03/15   17:01



Edith Calderón Rivera30

_____ (2012 b), “La violencia de hoy, las vio-
lencias de siempre”, Desacatos, núm. 40, 
septiembre-diciembre, pp. 13-32.

Bourdieu, Pierre (dirección) et al. (2002),	
La miseria del mundo, Buenos Aires, 
fce.

Calderón Rivera, Edith (1996), “La dimen-
sión de la pérdida. Un análisis antropo-
lógico de la población reubicada, por la 
construcción de la presa Zimapán”, te-
sis de licenciatura en Antropología, 
México, uam-i.

_____ (2006), “Hacia una antropología de la 
dimensión afectiva”, tesis de doctorado 
en Ciencias Antropológicas, México, 
uam-i.

_____ (2012), La afectividad en antropolo-
gía: una estructura ausente, México, 
ciesas/uam-i.

Calhoun, Chesire y Robert C. Solomon 
(1989), ¿Qué es una emoción?, México, 
fce.

Castaingts, Teillery, Juan (2011), Antropo-
logía y neurociencia, Barcelona, An-
thropos/uam-i.

Davies, James y Dimitrina Spencer (2010), 
Emotions in the Field. The Psychology 
and Anthropology of Fieldwork Expe-
rience, Stanford, Stanford University 
Press. 

De Aquino, Tomas (2004), Tratado de la 
justicia, México, Porrúa.

Descartes, René (2000), Las pasiones del 
alma y [Tres] Cartas sobre psicología 
afectiva, México, Coyoacán.

Desjarlais, Robert (1992), Body and Emo-
tion.The Aesthetics of Illness and Hea-
ling in the Nepal Himalayas, Filadelfia, 
University of Pennsylvania Press.

Devereux, George (1994), De la ansiedad 
al método en las ciencias del comporta-
miento, México, Siglo XXI.

Durkheim, Emile y Marcel Mauss (1996), 
“Sobre algunas formas primitivas de cla-
sificación”, en Clasificaciones primitivas 
(y otros ensayos de antropología positi-
va), Madrid, Ariel.

Elias, Norbert (1994), El proceso de civili-
zación, México, fce.

Evans-Pritchard, Edward E. (1976), Bruje-
ría, magia y oráculos entre los azande, 
Barcelona, Anagrama.

Frazer, James (1992), La rama dorada.
Magia y religión, México, fce.

Green, Linda (1994), “Fear as a Way of 
Life”, Cultural Anthropology, vol. 9, 
núm. 2, pp. 227-256.

Héritier, Françoise (1996), Masculino-fe-
menino. El pensamiento de la diferen-
cia, Barcelona, Ariel.

_____ (2002), Masculin/Féminin II. Dis-
soudre la hiérarchie, París, Odile Jacob.

Hobbes, Thomas (1987), Leviatan o la ma-
teria, forma y poder de una república 
eclesiástica y civil, México, fce.

Jackson, Michel (2010), “From Anxiety to 
Method in Anthropological Fieldwork. 
An Appraisal of George Devereux’s En-
during Ideas”, en James Davies y Dimi
trina Spencer (eds.), Emotions in the 
Field.The Psychology and Anthropolo-
gy of Fieldwork Experience, Stanford, 
Stanford University Press.

Jodelet, Denise (2007), “El movimiento de 
retorno al sujeto y el enfoque de las re-
presentaciones sociales”, Cultura y Re-
presentaciones Sociales, vol. 3, núm. 5, 
septiembre.

Kant, Immanuel (1980), El poder de las 
facultades afectivas, Aguilar, Madrid.

Lévi-Strauss, Claude (1983), El hombre 
desnudo, México, Siglo XXI.

Luhmann, Niklas (1985), El amor como pa-
sión, Barcelona, Península. 

01_NuevaAntropología81.indd   30 06/03/15   17:01



Universos emocionales y subjetividad 31

Lutz, Catherine y Geoffrey M. White (1986), 
“The Anthropology of Emotions”, An-
nual Review of Anthropology, vol. 15, 
october, pp. 405-436. 

Lutz, Catherine y Lila Abu-Lughod (eds.) 
(1990), Language and the Politics of 
Emotion, Cambridge-París, Cambridge 
University Press/Éditions de la Maison 
des Sciences de l’Homme.

Mageo, Jeannette Marie (1996a), “Continui-
ty and Shape Shifting: Samoan Spirits”, 
en Jeannette Mageoy y Alan Howard 
(eds.), Culture, History and Mind, Nue-
va York, Routledge, pp. 29-54.

_____ (1996b), “Samoa, on the Wilde Side: 
Male Transvestism, Oscar Wilde, and 
Liminalityin Making Gender”, Ethos, 
vol. 24, núm. 4, pp. 588-627.

_____ (1996c), “Spirit Girls and Marines: 
Historicizing Possession and Historici-
zed Ethnopsychiatry in Samoa”, Ame-
rican Ethnologist, núm. 23, pp. 61-82.

Mead, Margaret (1990), Sexo y tempera-
mento, México, Paidós.

Merleau-Ponty, Maurice (1985), Fenome-
nología de la percepción, México, Ori-
gen/Planeta.

Middleton, Dewighth R. (1989), “Emotio-
nal Style: The Cultural Ordering of 
Emotions”, Ethos, vol. 17, núm. 2, junio, 
pp. 187-201.

Morgan, Lewis H. (1971[1877]), La socie-
dad primitiva, Madrid, Ayuso.

Navokov, Isabelle (1997), “Expel the Lover, 
Recover the Wife: Symbolic Analysis of 
a South Indian Exorcism”, The Journal 
of the Royal Anthropological Institute, 
vol. 3, núm. 2, junio, pp. 297-316.

Nieto, Raúl y Edith Calderón (2009), 
“Confines de la globalización”, en Simo-
na Scotti y María Eugenia Olavarría 

(coords.), La natura e l’anima del mon-
do. Le frontiere della globalizzazione, 
Firenze, Mauro Pagliai, pp. 127-138.

Platón (1973), Diálogos, México, Porrúa.
Real Academia Española (rae) (2001), Dic-

cionario de la Lengua Española, Ma-
drid, Espasa-Calpe.

Rosaldo, Michelle (1980), Knowledge and 
Passion: Ilongot Notions of Self and So-
cial Life, Cambridge, Cambridge Uni-
versity Press.

_____ (1984), “Toward an Anthropology of 
Self and Feeling”, en Richard A. Shwe-
der y Robert Alan LeVine, Culture-
Theory: Essays on Mind, Self and 
Emotion, Cambridge, Cambridge Uni-
versity Press.

Rosaldo, Renato (1991), Cultura y verdad. 
Nueva propuesta de análisis social, 
México, cnca-Grijalbo

Rutherford, Danilyn (1998), “Love, Violen-
ce, and Foreign Wealth: Kinship and 
History in Biak, Irian Jaya”, The Jour-
nal of the Royal Anthropological Insti-
tute, vol. 4, núm. 2, junio, pp. 255-281.

Singer, Irving (1992a), La naturaleza del 
amor. De Platón a Lutero, vol. 1, México, 
Siglo XXI.

_____ (1992b), La naturaleza del amor. 
Cortesano y romántico, vol. 2, México, 
Siglo XXI.

_____ (1992c), La naturaleza del amor. El 
mundo moderno, vol. 3, México, Siglo 
XXI.

Turner, Victor (1980 [1967]), La selva de los 
símbolos, Madrid, Siglo XXI Editores.

Whitehouse, Harvey (1996), “Rites of Te-
rror: Emotion, Metaphor and Memory 
in Melanesian Initiation Cults”, The 
Journal of the Royal Anthropological 
Institute, vol. 2, núm. 4, pp. 703-715.

01_NuevaAntropología81.indd   31 06/03/15   17:01




