
229

RESEÑAS BIBLIOGRÁFICAS

Edith Calderón, La afectividad en antropo-
logía. Una estructura ausente, México, uam-
i/ciesas (Publicaciones de la Casa Chata), 
2012.

Rodrigo Díaz Cruz*

Probablemente no hay día en el 
que no toquemos alguna fibra 
emocional, y difícilmente deja-

mos de percibir en los demás lo que 
nos parece una manifestación de sus 
emociones: por ejemplo, creemos distin-
guir ahí a una persona que está triste, 
allá a otra exultante, más allá a una 
enamorada, junto a la enamorada de-
tectamos una terrible mirada de odio. 
Pero apenas comienzo y las inquie
tudes ya se nos echan encima. La 
afirmación “tocar alguna fibra emocio-
nal” es ante todo una metáfora: ¿son 
las emociones susceptibles de ser toca-
das como cualquier objeto? Una metá-
fora que además parece ubicar a las 
emociones en un lugar que está afuera 
del sujeto que vive o siente. Y cuando 
se escribe que en nosotros “no hay día 
en el que no toquemos alguna fibra 

emocional” inmediatamente se nos 
hace una invitación a realizar un ejer
cicio de autoconciencia o reflexividad, 
esto es, una inmersión en la escalera 
de caracol del yo para explorar al me-
nos nuestras más recientes emociones, 
las del día, pues. Y nos asalta una per-
plejidad, porque cuando nos sumergi-
mos en esa escalera esas emociones 
recientes que la memoria intenta recu-
perar pueden dejar de ser tan claras 
como aquellas que sí distinguimos en 
los demás. De repente puede introdu-
cirse una especie de opacidad, como si 
nos invadiera un temor a asomarnos 
hacia adentro: a un probable yo en rui-
nas, o a un yo empeñado en ocultarse 
de ese ejercicio de reflexividad. En 
suma, adentrarse en esa escalera de 
caracol del yo puede contribuir a que 
se nos aparezca de súbito un extraño. 
Esta última afirmación me hace recor-
dar aquella célebre escena vivida por 
Freud. El fundador del psicoanálisis 
viajaba en el compartimiento de un va-
gón de tren cuando observó a “un an-
ciano señor en ropa de cama y que 
llevaba puesto un gorro de viaje”, una 
imagen que inmediatamente le causó 
disgusto. No tardó en percatarse que 
era él mismo, el supuesto intruso en el 

* Departamento de Antropología, uam-Izta-
palapa.

01_NuevaAntropología81.indd   229 06/03/15   17:01



Reseñas230

camarote “era mi propia imagen pro-
yectada en el espejo” de la puerta del 
baño que se había abierto: el sí mismo 
percibido como un otro extraño, un yo 
al que le aparece un doble como espec-
tro. Tal es lo unheimlich (que se suele 
traducir como “lo ominoso” o “lo sinies-
tro”), que está en relación de contraste 
con lo heimlich, que se refiere a lo fa-
miliar, al hogar, a lo íntimo, lo próximo 
y conocido, aquello que evoca lo domes-
ticado y el bienestar. Lo unheimlich es 
“una estructura de sentimiento parti-
cular en la cual lo más familiar es in-
vadido por lo furtivo, lo clandestino, lo 
misterioso, lo escondido, lo siniestro o 
lo secreto”. El término “invasión” es 
elocuente: lo unheimlich se refiere en-
tonces al proceso de invasión que vive 
tanto lo próximo como lo íntimo. Y pro-
bablemente algunas de nuestras emo-
ciones, aquellos componentes de 
nuestra dimensión afectiva, puedan 
tener algo de unheimlich. Si vuelvo a 
las primeras líneas, aparecen muchas 
interrogantes: ¿cómo aprendemos a 
distinguir a la persona que está abru-
mada por la tristeza de aquella invadi-
da por el amor?, ¿qué capacidades 
tenemos que desarrollar para diferen-
ciar formas distintas de expresar y re-
conocer el amor?, ¿bajo qué condiciones 
nos percatamos que aquella persona 
no está triste, sino que se está repre-
sentando como si lo estuviera, o cómo 
sospechamos que esa persona que se 
nos presenta desbordada por la alegría 
en realidad se nos muere de tristeza?

Como ha quedado claro con estas 
pocas reflexiones, introducirse al tema 
de las emociones es aventurarse a un 
paseo lleno de aristas, obstáculos, des-

viaciones, peligros, recovecos, y acaso 
por ello al mismo tiempo sea un reco-
rrido apasionante. Las ciencias socia-
les todas han reconocido el papel 
central que tienen las emociones en la 
vida social e individual. Sin embargo, a 
pesar de ese lugar fundamental que 
ocupan, los estudios sistemáticos sobre 
el asunto han sido más bien pocos. Por 
ejemplo, en los grandes textos clásicos 
de las ciencias sociales aparecen siem-
pre las emociones o la dimensión afec-
tiva, sí, pero como una suerte de 
escenografía más o menos fija, más o 
menos dada por supuesta, pero muy 
pobremente indagada. Así que el pri-
mer gran mérito del libro de Edith Cal-
derón, La afectividad en antropología. 
Una estructura ausente, que comento 
aquí, es que trata sistemáticamente 
este tema que por lo demás a todos nos 
concierne. Edith nos ofrece una mira-
da fecunda de él, una de las varias que 
se pueden plantear en este amplio 
campo de estudio. A partir de una lec-
tura que no puede ser sino personal, 
ofreceré, más que un resumen, algu-
nas notas constitutivas del libro de 
Calderón, con el ánimo de invitarlos a 
sumergirse en él; un libro que conti-
nuamente está invitando al lector a 
reflexiones en diversas direcciones.

Inicio con una clarificación de or-
den general. Edith va a denominar di-
mensión afectiva al universo simbólico 
que incluye sentimientos, emociones, 
pasiones, afectos. Sean el amor, el odio, 
la envidia, la venganza, la alegría, la 
tristeza, miedo, valor, melancolía, eufo-
ria. Se trata, a mi juicio, de una afortu-
nada primera movida en la partida de 
ajedrez de Edith porque, sin decirlo 

01_NuevaAntropología81.indd   230 06/03/15   17:01



Reseñas 231

así, tan contundentemente, ella sabe 
que la afectividad conforma aquel pe-
dazo de realidad que excede al lengua-
je. O para decirlo de otra manera, la 
dimensión afectiva no se agota con el 
lenguaje. Y vamos a revisar las impli-
caciones de este supuesto. Edith no se 
empeña por ofrecernos una única defi-
nición de “emoción” o de “sentimiento” 
o de cualquier otro elemento constitu-
tivo de la dimensión afectiva por la 
simple razón de que nosotros no esta-
ríamos aquí reseñando este libro, y 
Edith tal vez esté aún atrapada en un 
laberinto del que creo no hay escapato-
ria. De tal suerte que, como punto de 
partida, el objeto de estudio de Edith 
es uno fundamentalmente elusivo: 
como una suerte de pescado que inten-
tamos sacar del río y se nos escapa de 
las manos una y otra vez.

A pesar del carácter elusivo de la 
dimensión afectiva, es posible sostener, 
como lo plantea Edith, ciertas premi-
sas centrales. Primera, la dimensión 
afectiva es constitutiva de la cultura y 
de los sujetos sociales (p. 29), y como 
tal debe ser objeto de análisis de la an-
tropología; en la medida en que es así 
esta disciplina ha de desarrollar los 
instrumentos teóricos pertinentes 
para su abordaje (p. 30). Y en este pun-
to Edith nos advierte que “estudiar lo 
emocional requiere tener en cuenta la 
interrelación establecida entre los as-
pectos expresivo, descriptivo, constitu-
tivo y transmisivo de las emociones, 
pasiones, sentimientos y afectos en los 
sujetos y en la cultura” (p. 33). Organi-
za estos cuatro aspectos con propósitos 
analíticos (p. 48) en dos pares concep-
tuales: por un lado la dimensión expre-

siva y descriptiva, por el otro la 
constitutiva y transmisiva. Algunas 
disciplinas están más enfocadas a es-
tudiar el primer par, mientras que 
otras el segundo. “Considero —nos dice 
Edith (p. 34) — que esta separación ha 
impedido abordar de forma holística la 
relación entre lo social y lo individual 
en los estudios sobre lo afectivo.” Otra 
movida fundamental del libro es que, 
como bien lo indica Edith, “existe una 
confusión entre el dominio estructural 
y lo fenoménico de los procesos emoti-
vos”, esto es, “considero que una cosa es 
cómo se estructura el campo de la afec-
tividad, y otra el significado y la expe-
riencia particular de las emociones, 
pasiones, sentimientos, afectos, y sus 
diversas formas de funcionamiento en 
la cultura” (p. 35). El estudio fenoméni-
co de las emociones es el más generosa-
mente indagado en las ciencias sociales 
en desmedro del estructural, el que por 
cierto más interesa a Edith. 

A pesar de que una larga tradición 
en el pensamiento occidental ha queri-
do distinguir, mejor: oponer la razón a 
las emociones, Edith se propone di
solver esta dicotomía insostenible. 
Escribe que “conocer, comprender, in-
terpretar, explicar, evaluar, describir, 
percibir e interactuar socialmente 
son procesos irrealizables sin la dimen
sión afectiva (p. 38). El ejercicio de la 
razón está entonces inevitablemente 
teñido de componentes de la dimensión 
afectiva: nuestro conocimiento y apre-
hensión del mundo está necesariamen-
te mediado por dicha dimensión. Como 
bien lo señala Edith: “Propongo que la 
dimensión afectiva está en todo el pro-
ceso de la captación del mundo: para 

01_NuevaAntropología81.indd   231 06/03/15   17:01



Reseñas232

que exista la mente, lo psíquico, el su-
jeto que vive y piensa, requiere de tal 
dimensión (p. 97).

Buena parte de nuestras emocio-
nes, sentimientos, deseos y pasiones, al 
menos en nuestra cultura, se verbali-
zan a través del uso de metáforas (pp. 
43-44): estamos aquí plenamente en la 
dimensión de la expresión y descrip-
ción de la dimensión afectiva (p. 45). 
Hay sabrosísimos ejemplos que Edith 
nos señala (pp. 36 y 83). Nos advierte 
que “la metáfora permite que el sujeto 
establezca una forma particular de co-
municación, y que esta forma deje 
abierta la posibilidad del intercambio; 
gracias al carácter polisémico de la 
metáfora, el sujeto se protege de esta-
blecer compromisos que no está plena-
mente seguro de querer asumir; el uso 
de las metáforas le permite mantener-
se funcional en la sociedad” (p. 46). “En 
conclusión, el uso de las metáforas no 
atenta contra el deseo, contrariamen-
te, lo cubre con su velo cuando éste se 
asoma. Gracias al carácter polisémico 
de la metáfora y según el contexto y las 
reglas del lenguaje, es posible expresar 
en una palabra múltiples significados 
que abren la posibilidad de intercam-
bio efectivo entre los sujetos” (p. 47). 

Abordar la dimensión afectiva des-
de el punto de vista antropológico intro-
duce un conjunto de tensiones. Primera 
tensión: las interrelaciones entre el in-
dividuo y la sociedad. Y Edith se propo-
ne “construir con las emociones una 
especie de lazo o puente entre lo indivi-
dual y lo social” (p. 55). Cuando Edith 
reconstruye en diversas teorías an
tropológicas y en diferentes etnogra
fías las concepciones que explícita o 

tácitamente se han elaborado de la di-
mensión afectiva, encuentra otras ten-
siones, que al mismo tiempo son ejes 
analíticos que va discutiendo: dos de 
ellas son oposiciones —la oposición en-
tre naturaleza-cultura, y la oposición 
entre razón-emoción— y el tercer eje: lo 
normativo-moral (p. 53). 

Ahora bien, el interés central del li-
bro de Edith es el de “hacer explícito el 
vínculo que existe entre el ámbito so-
cial y el individual […] la constitución-
transmisión de emociones, pasiones, 
sentimientos y afectos, para nuestros 
fines, nos introduce de manera parti-
cular en el campo de la constitución 
del psiquismo (p. 51). Una inquietud y 
reto permanente en el texto: pregun-
tarnos por las constantes que encon-
traremos en todas las culturas del 
universo emocional (p. 56). La dimen-
sión afectiva debe abordarse como un 
principio básico axiomatizable univer-
sal (p. 104). Para explicar la interrela-
ción entre lo individual y lo social, 
entre lo expresivo-descriptivo y lo 
constitutivo-transmisivo de la dimen-
sión afectiva debe tomarse en cuenta 
la constitución de lo psíquico y la for-
ma particular de ese proceso como con-
dición necesaria para la introducción 
del sujeto no sólo en la dimensión afec-
tiva sino en la cultura (p. 57).

Descartes, Freud y Heller, desde di-
versas perspectivas, han señalado que 
las emociones pertenecen a los fenó-
menos mentales y que los procesos de 
pensamiento mantienen relaciones 
con lo emocional (p. 181). Es necesa
rio construir una definición estruc
tural de lo afectivo que sea universal y, 
al mismo tiempo, permita la variabi

01_NuevaAntropología81.indd   232 06/03/15   17:01



Reseñas 233

lidad de su funcionamiento: éste es 
uno de los motivos para buscar dentro 
del psicoanálisis y en lo psíquico una 
inspiración (p. 199). En este esfuerzo 
Edith evita caer en determinismos y 
comparte con Ricardo Falomir la afir-
mación de “que no se puede supeditar 
un ámbito de la realidad psíquica indivi-
dual a otro ámbito de la realidad social; 
no hay determinismo de uno al otro” 
(p. 203). En síntesis, continúa Edith, el 
dominio de lo fenoménico ha sido el más 
estudiado; y hemos identificado la difi-
cultad de reconocer un dominio estruc-
tural: en esta tercera parte [del libro] 
develaremos la importancia de la ‘pieza 
clave’ —el nivel estructural— que re-
suelve esa carencia (pp. 204-5).

¿Cómo expresar esta pieza clave a 
la que alude Edith, el nivel estructu-
ral? Proponiendo un paralelismo con 
las tesis de Lévi-Strauss. Veamos:

Hay que resolver la confusión entre 
la definición y el funcionamiento de la 
dimensión afectiva. Por ello propongo 
que la dimensión afectiva es una es-
tructura análoga al parentesco. En el 
caso de la dimensión afectiva, lo uni-
versal, en todas las sociedades, es que 
existen reglas y normas para modular 
las emociones, pasiones, sentimientos 
y afectos, pero las reglas son diferen-
tes dependiendo de la cultura. Todas 
las reglas comparten algo, una estruc-
tura básica, un principio básico. Las 
normas que crean todas las sociedades 

y que no son las mismas, que nos ha-
cen diferentes, que nos constituyen de 
una manera particular en una cultura 
particular, nos revelan la existencia de 
una constante: en todas ellas se regula 
el deseo-placer-displacer. La dimen-
sión afectiva es una estructura básica 
axiomatizable, universal (p. 223).

Añade que “la estructura de la dimen-
sión afectiva siempre será energía, va-
lencia positiva y valencia negativa: 
energía/emociones; valencia positiva 
amor-vida; valencia negativa muerte-
odio” (p. 242). Lo más importante de lo 
emocional no está antes ni después de 
toda captación del mundo por el pensa-
miento, sino que su lugar está en el 
tránsito de la naturaleza a la cultura 
(p. 242). Se derivan de estas afirmacio-
nes contundentes y atrevidas dos con-
secuencias: 1) la dimensión afectiva 
está implícita en la capacidad de sim-
bolización, y por lo tanto, es condición 
sin la cual no podría existir la cultura; 
2) la dimensión afectiva surge del 
tránsito de la naturaleza a la cultura 
—en ese lugar donde se ponen en acto 
las reglas que prescriben, proscriben, 
modulan y controlan a los hombres— y 
está presente en el proceso de constitu-
ción de la sociedad y de los sujetos (p. 
243). Como puede advertir el lector es-
tamos ante un libro provocador y crea-
tivo, novedoso e imaginativo que será 
una referencia obligada en el ámbito 
de la dimensión afectiva.

01_NuevaAntropología81.indd   233 06/03/15   17:01




