
111

cio, en la justificación de su origen—, 
tanto la propia experiencia de campo 
como las referencias aportadas por 
otros autores (Lizot, 1989; Alès, 1984; 
Valero, 1984; Albert, 1989), y especial-
mente a la autobiografía de Helena Va-
lero (1984) —donde describe con todo 
lujo de detalles los más de 30 años que 
pasó esta mujer entre los yanomami 
tras haber sido raptada a la edad de 13 
años—, se puede afirmar sin duda que 

Ángel Acuña Delgado*

DEL CHAMANISMO Y LA FESTIVIDAD SOCIAL AL FUTBOL 
YANOMAMI: UNA NUEVA MANERA DE COMPARTIR

Y COMPETIR

Resumen: El futbol, llevado al Alto Orinoco —municipio venezolano— por misioneros, maestros y 
las ondas hertzianas ha obtenido un notable éxito entre la población yanomami, sin que las prác-
ticas chamánicas (hekuramou) para enfrentar la enfermedad y mantener los vínculos —o la lu-
cha ritualizada en las festividades sociales (reahu) a diferentes niveles— haya dejado de tener 
vigencia como forma de resolver conflictos. Con base en la propia experiencia etnográfica se re-
flexiona sobre las posibles correspondencias entre estas prácticas chamánicas y las festividades 
sociales tradicionales con el futbol practicado por los yanomami de esa región, a fin de compren-
der cómo los valores de una práctica proyectada hacia el futuro cobra fuerza e interés a partir de 
ciertos valores de prácticas ancladas en el pasado.

Palabras clave: Yanomami, futbol, chamanismo, sociedad, hekuramou, reahu.

Abstract: Football, introduced to the Venezuelan municipality of Alto Orinoco by missionaries, 
teachers, and radio broadcasts, has achieved remarkable success among the resident Yanomami 
population, but this does not mean that shamanic practices (hekuramou) to confront the disease 
and the ritualized struggle in social festivities (reahu) have lost their traditional force as a means 
of conflict resolution at different levels. Based on the author’s ethnographic experience, this text 
reflects on the relationship between these traditional shamanic practices and social festivities, 
which include the football practiced by the Yanomami, in order to understand how the values of a 
practice projected into the future gains momentum and interest from certain practical values 
anchored in the past.

Keywords: Yanomami, football, shamanism, society, hekuramou, reahu.

*Estudios en Antropología Social, Universi-
dad de Granada.

Fue Napoleón Chagnon (1968) 
quien bautizó a los yanomami 
como “pueblo feroz” y planteó la 

tesis de la determinación genética del 
comportamiento violento para entender 
lo que para él era seguir el instinto. Pero 
al margen de la tesis sociobiológica de 
Chagnon —desacertada, a nuestro jui-

01_NuevaAntropología80.indd   111 21/10/14   20:58



112 Ángel Acuña Delgado

agresión ambiental y humana: la pri-
mera provoca enfermedades y la se-
gunda origina conflictos.

No obstante, si bien la violencia so-
cial y la guerra sigue presente en el 
modo de vida yanomami, motivada con 
frecuencia por el rapto de mujeres, la 
venganza de un familiar asesinado 
ante un supuesto acto de hechicería, o 
por apoderarse de una porción de terri-
torio, y aun cuando la práctica chamá-
nica sigue siendo el principal recurso 
para aliviar los males que los aquejan 
y mantener los vínculos, los tiempos 
modernos han hecho que este pueblo 
se aproxime en mayor o menor medi-
da, en función de la proximidad o leja-
nía que mantienen las comunidades 
de los citados centros de influencia, a 
una práctica cultural que constituye uno 
de los mayores exponentes del proce
so de globalización: el futbol.

En el Alto Orinoco el futbol es practi-
cado por los distintos grupos étnicos de 
la región: ye’kuana, arahuaco, yeral y 
yanomami, entre otros, y La Esmeralda, 
en tanto sede de la alcaldía municipal, 
es un centro clave donde los escolares 
indígenas residentes en la Misión Sale-
siana pueden aprender este deporte, y 
posteriormente llevarlo a sus respecti-
vas comunidades. Entre los yanomami 
el futbol es jugado con mucha frecuen-
cia en los grandes poblados situados a 
orillas de la mayor cuenca fluvial, caso 
de Ocamo, Mavaca, Platanal o Sipoi, 
donde existen campos de dimensiones 
casi reglamentarias; pero también es 
jugado ampliamente por niños, jóve-
nes y adultos en las comunidades más 
alejadas de los centros de influencia 
exterior, caso de Mabetiteri, Yopropo, 

se trata de un pueblo íntimamente fa-
miliarizado con la violencia física, y en 
último extremo con la guerra, sin que 
nada de ello lo saquemos de una inter-
pretación puramente cultural. En tal 
sentido, el reahu o festividad social con-
sistente en la reunión de familias del 
mismo y de diferentes shaponos (pobla-
dos) que acuden a la invitación, satisfa-
ce el deseo de disfrutar con el encuentro 
social y sublima la competencia entre 
los asistentes a través de las distintas 
formas de lucha ritual, que son una de 
sus principales señas de identidad.

Por otro lado, es de sobra conocida 
(Barandiarán, 1965; Eguillor García, 
1984; Fossi, 1995; Lizot, 1989; Chiappino, 
2003) la importancia del chamanismo en 
la vida de ese pueblo. Importancia co-
rroborada de igual modo a través de 
nuestra experiencia de campo en la 
que el hekuramou, la acción de atraer 
a los hékuras (espíritus del universo) 
para curar la enfermedad o proteger a 
la comunidad, con el shapori (chamán) 
como maestro de ceremonia, la re-
unión de hombres en círculo y la admi-
nistración de yopo —enteógeno o 
producto psicotrópico elaborado con la 
semilla de ebena, que procede del árbol 
Andrenanthera Peregrina, mezclada 
con la corteza del árbol Elizabeth Prin-
ceps o yokoana—, la observamos como 
una práctica diaria en muchas comu-
nidades del Alto Orinoco, alejadas de 
los centros de influencia misionera, 
criolla o mediática. Práctica cotidiana 
usada como remedio defensivo ante los 
peligros potenciales que los amenazan, 
hékuras enemigos, shaporis malvados, 
y para mantenerse unidos en un con-
texto marcado por el aislamiento y la 

01_NuevaAntropología80.indd   112 21/10/14   20:58



113Del chamanismo y la festividad social al futbol yanomami…

Ukushi o Aratha, donde el terreno de 
juego para este deporte es de dimensio-
nes reducidas y forma parte del espacio 
central o patio del shapono.

Hay quien afirmó que “el futbol es el 
sustituto de la guerra”, la frase es exa
gerada, a la vista de que en el plano in-
ternacional el futbol practicado en 
diversos pueblos no ha evitado que a 
su vez entren en guerra o estén en es-
tado de guerra; tampoco entre los ya-
nomami la práctica futbolística ha 
eliminado la inclinación bélica que ca-
racteriza su modo de vida, y ni siquiera 
los combates rituales presentes en sus 
celebraciones festivas. Tampoco la acti-
vidad chamánica se ha visto hasta aho-
ra ensombrecida por la adopción de 
una nueva forma de entretenimiento y 
diversión que los evada, aunque sea 
por un momento, de su dura realidad. 
Sin embargo, debido al éxito que el fut-
bol está teniendo como forma de socia-
bilidad y de competencia no violenta 
entre los yanomami, con base en la ex-
periencia etnográfica trataremos de 
responder aquí a las posibles corres-
pondencias del futbol practicado por 
los yanomami a nivel comunitario e 
intercomunitario con respecto a los ac-
tos chamánicos (hekuramou) y a las 
festividades sociales (reahu) por ellos 
desarrolladas, a fin de comprender 
cómo los valores de una práctica nove-
dosa, adquirida y proyectada hacia el 
futuro, cobra fuerza e interés a partir 
de ciertos valores de prácticas ancla-
das en el pasado. De manera más con-
creta, éstas serían las principales 
interrogantes: ¿qué agentes introdu-
cen el futbol entre los Yanomami y con 
qué finalidad? ¿Qué sentidos adopta el 

futbol practicado casi a diario en algu-
nas comunidades semi aisladas, así 
como el realizado a veces como cam-
peonatos en el ámbito intercomunita-
rio? ¿En qué medida los valores 
presentes en el hekuramou y en el 
reahu afectan a la práctica futbolísti-
ca? ¿Cuáles son las claves de la rein-
terpretación yanomami del futbol?

Los datos que utilizaremos como 
soporte de nuestra argumentación son 
fruto del trabajo de campo realizado 
en tres estancias sucesivas que suman 
un total de tres meses entre los yano-
mami del Alto Orinoco (comunidades 
de Mamashatioteri y Mabetiteri princi-
palmente, ambas situadas a orillas y 
cauce medio del río Ocamo).1 En estas 
comunidades, de habla exclusivamente 
yanomami, fuimos acompañados por 
un nativo bilingüe que nos facilitó la 
entrada al campo, así como la comuni-
cación y comprensión de los diálogos 
producidos en la vida cotidiana y las 
dinámicas sociales. Todos los testimo-
nios orales grabados fueron traducidos 
y transcritos por un intérprete nativo.

APROXIMACIÓN ETNOGRÁFICA
AL SUJETO Y OBJETO DE ESTUDIO

Pueblo yanomami y comunidades de 
referencia

Las comunidades yanomami viven en 
la selva tropical húmeda y ocupan un 
vasto territorio de 192 000 km2 que se 

1 Las estancias se realizaron en noviembre-
diciembre de 2004, enero de 2005, y enero-febre-
ro de 2006. A todo ello habría que sumar una 
estancia menor de dos semanas de duración en 
La Esmeralda en noviembre de 2007.

01_NuevaAntropología80.indd   113 21/10/14   20:58



114 Ángel Acuña Delgado

extiende a ambos lados de la frontera 
entre Venezuela y Brasil (Colchester, 
1991), aunque más de la mitad de la 
población se encuentra del lado vene-
zolano, en los estados Amazonas y Bo-
lívar. En Venezuela la demarcación del 
territorio yanomami se encuentra aún 
en discusión; de momento dicho terri-
torio se halla protegido desde 1991 
como Áreas Bajo Régimen de Adminis-
tración Especial (Abraes), al situarse 
dentro del Parque Nacional Parima-
Tapirapecó y de la Reserva de la Bios-
fera Alto Orinoco-Casiquiare. Desde 
un punto de vista lingüístico, el grupo 
étnico yanomami está dividido en cua-
tro subgrupos: el yanomami, que vive 
esencialmente en el estado Amazonas 
de Venezuela; el yanomam, asentados 
principalmente en Brasil; y el sanema 
y el yanam, que se encuentran más al 
norte (Bolívar) y se distribuyen entre 
Venezuela y Brasil (Mattei Muller, 
2007: 4). Juntos constituyen la familia 
lingüística yanomami (o yanoama), co-
nocidos inicialmente como waica, gua-
haribos, shamatari, shiriana, etc., 
antes de que fuera utilizada su propia 
autodenominación. El término “yano-
mami” significa “ser humano”.

En territorio venezolano, según el 
censo indígena nacional 2011 (ine, 
2012), a los yanomami les corresponde 
1.4% de la población indígena venezo-
lana (cifrada en 725.128), y 12% de la 
población indígena del estado de Ama-
zonas (que suman 76.148), lo que supo-
ne alrededor de nueve mil miembros.2 

2 Cifra aproximada y estimativa en cual-
quier caso, a la vista de que, como se aclara en el 
citado censo de 2011: “No se puede acceder a la 

Aunque constituyen el grupo étnico 
más numeroso de Amazonas, no des-
empeñan un papel hegemónico en la 
política regional debido a su aislamien-
to geográfico, apartados de las grandes 
cuencas fluviales, y a la gran disper-
sión en su patrón de asentamiento. El 
hecho de vivir apartados de los centros 
urbanos y suburbanos de influencia 
criolla, unido a la independencia gene-
ral mostrada sobre los misioneros, ha 
permitido a los yanomami mantener la 
solidez cultural que los caracteriza, 
aunque no todos se encuentran en la 
misma situación y existe un significati-
vo margen de diversidad interna en 
cuanto al proceso de aculturación.

En términos generales, poseen una 
economía de subsistencia basada en la 
horticultura del conuco o terreno de 
cultivo, de donde obtienen plátano, 
yuca, ocumo, caña de azúcar, maíz, en-
tre otros productos; así como en la pes-
ca, la caza y la recolección silvestre. La 
dieta es variada, aunque también son 
conocidos los periodos de hambruna. 
La práctica del intercambio por true-
que es muy común como forma de 
transacción, no sólo económica sino 
también social, ya que se prestan ser-
vicios; el comercio con el exterior es 
prácticamente inexistente. El shapono 
o casa comunal circular ha sido su-
plantada en muchos casos por vivien-
das familiares cerradas dispuestas 
circularmente en torno a una plazoleta 
central. La vida social es intensa, la 
mayor parte del tiempo se está dentro 

población Yanomami localizada en zonas de 
muy difícil acceso”. En el censo venezolano de 
2001 se cifraron en 12 234 miembros (ine, 2002).

01_NuevaAntropología80.indd   114 21/10/14   20:58



115Del chamanismo y la festividad social al futbol yanomami…

del shapono y diariamente se producen 
reuniones de hombres para conversar e 
insuflar yopo (producto psicotrópico) y 
efectuar actos de curación.

Aunque no es tan frecuente como, 
al parecer, ocurría hace una genera-
ción atrás, a lo largo del ciclo anual las 
familias salen del shapono para hacer 
wayumi o incursiones temporales para 
cazar, pescar o recolectar por espacio 
de una o varias semanas; en ese tiem-
po construyen un cobertizo en el lugar 
elegido, alejado del shapono central, 
para vivir de la recolección de los fru-
tos de temporada, así como de la caza y 
la pesca, práctica que alivia la sobreex-
plotación del mismo terreno y mitiga 
así el impacto ecológico.

Se trata de una sociedad igualitaria 
y muy poco estratificada; al margen de 
las diferencias de género, que son no-
tables en el ejercicio de papeles socia-
les, sólo existen dos tipos de personas 
que sobresalen del resto: el pata o jefe 
de la comunidad y el shapori o cha-
mán, el único que posee una tarea es-
pecializada en relación con la salud y 
la enfermedad. El hombre tiene enco-
mendadas generalmente las tareas de 
abastecimiento y producción de ali-
mentos, construye el shapono, fabrica 
armas y es quien va a la guerra cuando 
se genera. La mujer también participa 
en parte del abastecimiento, fabrica 
utensilios de cestería y se ocupa es
pecialmente de la crianza y la prepara-
ción de alimentos. Hombre y mujer, no 
obstante, conocen lo necesario para so-
brevivir de manera autosuficiente en 
caso de encontrarse solos en la selva, 
ya que la autonomía de funcionamien-
to se aprende desde muy corta edad.

Dentro de la mitología, los actuales 
yanomami provienen de la tercera hu-
manidad o creación y son los des
cendientes y herederos culturales de 
OmawëuOmao, héroe creador y be
nefactor cultural en los tiempos mi
tológicos, que junto a su hermano 
SoaooYoawë (pareja primordial) so-
brevivió a la inundación de las aguas 
por haber subido a la cima del monte 
Moiyokëki, lugar de origen de la terce-
ra creación donde surgió, después del 
diluvio, la humanidad actual, diferen-
ciada en hombres y mujeres, animales 
y hékuras (Eguillor García, 1984: 142-
147). Según el mito de la primera hu-
manidad o creación, los yanomami 
descienden en origen de la sangre de 
Piriporiwë, convertida en luna en su 
intento de huida al cielo, tras haber 
sido flechada por Suhirinaríwë, su es-
poso. De esa sangre sólo surgieron 
hombres guerreros (waitheri) (Egui-
llor García, 1984: 138-140). La segunda 
humanidad se conoce como el mito de 
“el hombre de la pantorrilla preñada”, 
en cuanto que Shiaporiwë se abrió un 
hueco en la pantorrilla y le pidió a Ka-
noporiwë que le eyaculara adentro, la 
descendencia estuvo constituida por 
mujeres que formaron pareja con los 
varones yanomami ya existentes y 
crearon familia (Eguillor García, 1984: 
141-142).

Entre los principales valores reco-
nocidos por los yanomami destacan ser 
waitheri, es decir, guerrero, valiente, 
bravo, estoico, con capacidad de sacrifi-
cio y de aguante ante el combate; y ser 
generoso, compartir con los demás, 
desprendido de los objetos materiales, 
no mezquino.

01_NuevaAntropología80.indd   115 21/10/14   20:58



116 Ángel Acuña Delgado

De manera más concreta, la pobla-
ción en la que se centra nuestro trabajo 
está situada en la parte media del río 
Ocamo. La comunidad o shapono de 
Mabetitheri contaba con 66 personas 
(31 varones y 35 féminas en enero de 
2005), y la comunidad de Mamashatio-
teri con 14 personas (seis varones y ocho 
féminas en febrero de 2006); cifras nada 
estables de un año para otro, dado que 
el movimiento de población y los proce-
sos de fusión y fisión son una constante.

Alejados de los medios de comuni-
cación y transporte que les permita 
conectar con la sociedad rural venezo-
lana y el resto del mundo, la cotidia-
neidad de la vida entre los pobladores 
de ambos shaponos discurre de modo 
bastante rutinario entre las labores 
productivas de subsistencia y las prác-
ticas chamánicas, que igualmente 
pueden ser entendidas como otra di-
mensión más para poder subsistir.

A excepción de las visitas a parientes 
de otros shaponos o salidas por algún 
otro motivo, las prácticas de wayumi, los 
reahu o fiestas intercomunitarias, las 
celebraciones fúnebres, las fiestas del 
pijiguao (fruto de palmera) y otras cele-
braciones festivas; la vida diaria en el 
shapono está marcada por el ejercicio 
de diferentes tareas entre la mañana y 
la tarde, y la distinción de papeles se-
gún el género y la edad.

Por lo general las mujeres trabajan 
de manera más continuada y por más 
tiempo que el hombre, aunque éste se 
encargue de tareas que exigen un ma-
yor gasto energético. En Mabetiteri, 
por ejemplo, los hombres en la mañana 
y hasta el medio día se encargan de 
trabajar el conuco (terreno dedicado al 

cultivo) en la fase que le correspon
da (limpia, tala, quema, siembra), de ir 
a cazar, a pescar, a realizar mejoras en 
la vivienda, fabricar un bongo u otro 
tipo de embarcación, hacer flechas, ela-
borar curare (veneno para cazar), etc. 
Las mujeres, por su parte, van a reco-
lectar al conuco o a buscar productos 
silvestres, limpiar el suelo de la vivien-
da, preparar y cocinar los alimentos, 
cuidar y criar a los recién nacidos. Las 
personas mayores se quedan en el sha-
pono y son asistidas por sus hijos/as o 
familiares más próximos. Y los niños y 
niñas pueden acompañar a sus padres 
y ayudarles en las tareas que les son 
propias a cada uno, o bien son atendi-
dos por el “maestro” yanomami de la 
misma comunidad, si queda liberado 
de otras ocupaciones.3 Todo ello discu-
rre de manera bastante flexible, de 
modo que también se puede dedicar la 
mañana a descansar si se tienen provi-
siones para pasar el día, o no hay ga-
nas de hacer nada. La tarde en todo 
caso suele ser menos exigente con el 
trabajo y las tareas pendientes son más 
livianas y de carácter más social que 
laboral, sobre todo para los hombres. El 
shapori del shapono se encarga de ha-
cer yopo y las mujeres de elaborar pee, 
envoltorio cilíndrico de 5-8 cm com-
puesto por hojas verdes de tabaco pa-

3 Cada dos semanas dos religiosas católicas 
de la Misión de Ocamo suben por el río Ocamo 
hasta su cauce medio para intercambiar (co-
merciar) con los Yanomami del río y quedar un 
día en el colegio de Mabetiteri a fin de dar clase 
y comprobar cómo va todo; mientras tanto, un 
yanomami con poco dominio del castellano se 
encarga de atender y tener recogidos a los niños 
y niñas en la escuela cuando puede y quiere.

01_NuevaAntropología80.indd   116 21/10/14   20:58



117Del chamanismo y la festividad social al futbol yanomami…

sadas por el fuego y mezcladas con 
ceniza y agua hasta adquirir un cuer-
po consistente, que casi todos/as llevan 
durante el transcurso del día y la no-
che (menos cuando se duerme) bajo el 
labio inferior de la boca produciendo 
un ligero efecto narcótico.

De manera regular, una vez que re-
gresan los hombres al shapono, tras 
haber terminado sus tareas laborales 
y recuperado fuerzas con el almuerzo y 
algo de descanso, se reúnen en alguna 
de las casas, generalmente la del pata 
o jefe de la comunidad, que es la más 
grande, donde se acomodan para to-
mar yopo con el shapori como maestro 
de ceremonia. Por lo común, casi siem-
pre hay algún niño/a, joven, adulto o 
persona mayor aquejada de alguna do-
lencia (el paludismo destaca entre los 
más pequeños), que actúa de paciente 
en un ritual en el que el shapori convo-
ca a los hékura para que vengan en su 
ayuda a curarla; pero aunque no haya 
nadie que sanar ese día se procede in-
variablemente al hekuramou (acción 
de atraer a los hékura), ya sea para 
prevenir a la comunidad de algún mal 
o para no perder el contacto y familia-
ridad con ellos, pues siempre es pre
ferible tenerlos de aliados. Sea como 
sea, la reunión terapéutica y social de 
hombres enyopados se produce con 
más o menos asistencia todos o casi 
todos los días por la tarde, y a veces dos 
o más veces si la enfermedad o los te-
mores por los peligros potenciales que 
acechan son abundantes. Se trata, en 
cualquier caso, de un ritual sólo para 
hombres, colocados en círculo, donde 
las mujeres, aparte de las que se en-
cuentran enfermas y actúan en conse-

cuencia como protagonistas sobre las 
que se desarrolla la acción, están pre-
sentes en el mismo lugar, fuera del 
círculo central, ocupadas cada una de su 
tarea: descansan en los chinchorros con 
sus bebés, amamantan, preparan comi-
da, fabrican cestas, bateas de pesca, con-
versan, elaboran más pee, etc.; los niños 
corretean por el mismo espacio, juegan 
entre sí; los perros, también allí reuni-
dos, ladran y se enfurecen de vez en 
cuando; todo ello compartiendo el mis-
mo espacio y bajo el mismo techo.

En el exterior de las viviendas, el 
patio central en parte se dedica al jue-
go deportivo que a través de misione-
ros y maestros han llegado a aprender. 
El voleibol, practicado de manera mix-
ta entre niños/as y jóvenes, con una 
cuerda sujeta entre dos palos hincados 
en el suelo, y el futbol, practicado sólo 
por los varones, ya sean niños, jóvenes o 
adultos, constituyen las actividades 
preferidas.

Para una mayor información sobre 
la sociedad y la cultura yanomami, 
cabe decir que de todos los informes 
escritos sobre este pueblo, en forma de 
libros o de artículos, el tema que posi-
blemente tenga más registros sea el 
relacionado con el chamanismo (Ba-
randiarán, 1965; Eguillor García, 
1984; Fossi, 1995; Chiappino, 2003), por 
la frecuencia de su práctica y su impor-
tancia cultural; también la guerra o la 
violencia ha sido tratada con amplitud 
(Chagnon, 1968, 1990; Lizot, 1989; 
Alès, 1984; Valero, 1984; Albert, 1989; 
Ferguson, 1995), por la vigencia que 
posee aún hoy día. Las fiestas, la mito-
logía, la vida social, y diversos extre-
mos de la cultura material se han 

01_NuevaAntropología80.indd   117 21/10/14   20:58



118 Ángel Acuña Delgado

recogido, interpretado y debatido en 
numerosas obras (Cocco, 1972; Baran-
diarán y Aushi, 1974; Neel, 1978; Li-
zot, 1975, 1978, 1980, 1988; Fuentes, 
1980; Colchester, 1982, 1991; Valero, 
1984; Albert, 1985; Chagnon, 1992; 
Alès, 2003; Caballero, 2003; MatteiMu-
ller, 2006, 2007) y foros de discusión.

HEKURAMOU, REAHU  Y FUTBOL

La concepción metafísica de los héku-
ras es fundamental para entender la 
religión y la ritualidad yanomami. Los 
hékuras se identifican sobre todo como 
las esencias específicas, “los prototipos 
de los reinos animal, vegetal y mine-
ral” (Barandiarán, 1965: 5). Sería algo 
así como “el espíritu-energía progeni-
tor de todos los individuos concretos y 
reales de una misma especie, o, mejor 
dicho, como la fuente-madre de la 
energía vital o sustancial específica de 
cada especie” (ibidem: 6). La relación y 
el conocimiento de los hékuras son fun-
damentales en el tratamiento de la 
enfermedad, y en la interpretación de 
cualquier acontecimiento, elemento 
básico en la cosmovisión yanomami. 

El hekuramou, la acción de relacio-
narse con los hékuras, dirigida por el 
shapori, lejos de ser extraordinaria, 
acontece prácticamente a diario, e inclu-
so varias veces al día. El shapori no sólo 
tiene una gran responsabilidad sino 
también una enorme tarea; el oficio es 
absorbente y su dedicación plena, lo 
cual le hace adquirir gran prestigio. Las 
condiciones de vida y la particular vi-
sión del mundo yanomami justifican la 
vigencia e insistencia en el hékuramou: 
las dolencias y enfermedades con dis-

tinto grado de importancia son un he-
cho permanente, sobre todo entre niños 
muy pequeños y personas mayores, los 
problemas de salud siempre son atri-
buibles a causas sobrenaturales. Pero 
además del interés terapéutico, la rela-
ción con los hékuras se convierte asimis-
mo en excusa para la interacción social, 
en motivo para pasar el rato, compartir 
y transportarse con el yopo.

Si bien el hékuramou forma parte de 
la cotidianeidad en los poblados yano-
mami, el reahu constituye quizá el prin-
cipal acontecimiento social que los saca 
de la rutina. Organizado por un shapo-
no que hace de anfitrión, al reahu acu-
den habitualmente familias invitadas 
de distintos poblados que interactúan 
entre sí, respetando el espacio que cada 
uno tiene para reunirse. Fiesta, por tan-
to, con un marcado carácter socializador 
y de competencia que facilita el encuen-
tro y diálogo intercomunitario.

Una vez que llegan todos los invita-
dos en el transcurso de la mañana al 
lugar indicado, dentro del esquema 
festivo se llevan a cabo el himou y el 
wayamou, diálogo ceremonial en senti-
do figurado y ejercicio catártico con el 
que los hombres compiten dialéctica-
mente por parejas y por turno a un 
promedio de unos 20 o 30 minutos 
cada uno, para descargar los malos hu-
mores y atajar los rumores, muy pro-
pios en estos lugares, diciéndose las 
cosas a la cara y sin tapujos. 

En uno de los casos observados en 
Mamashatioteri, en enero de 2006, ter-
minada la competencia oratoria inin-
terrumpida del himou (durante el día) 
y el wayamou (durante la noche), que 
con el paso del tiempo y el cansancio 

01_NuevaAntropología80.indd   118 21/10/14   20:58



119Del chamanismo y la festividad social al futbol yanomami…

acumulado, lejos de disminuir el ritmo 
aumentó su intensidad, ya al amane-
cer del día y con los ánimos exaltados 
se procedió a la lucha ritual4 por espa-
cio de algo más de dos horas, aunque 
no tiene tiempo establecido y puede pro-
longarse por más o menos tiempo, se-
gún el caso. Tras ello, y de acuerdo a lo 
previsto, mezcladas con carato de pláta-

4 En el caso referido, dos jóvenes varones, de 
14 o 15 años, y mayores de hasta más de 70 años, 
colocados por parejas y frente a frente se asesta-
ron de manera alternativa el mismo número de 
golpes. Uno recibía tres puños en el pecho por el 
lado del corazón, y a continuación golpeaba de 
igual modo a su oponente, pudiendo resaltar el 
nudillo del dedo corazón o introducir una piedra 
en el puño para hacer más daño, o simular que se 
suelta algún hechizo con el golpe. El que recibe se 
afirma bien sobre el suelo con una pierna semi-
flexionada adelante y la otra estirada atrás, pre-
sentando el pecho con la cabeza en alto, preparado 
para recibir el impacto; el oponente carga su brazo 
atrás con el puño cerrado y piernas una delante de 
otra, preparado para golpear. De otro modo, el que 
recibe se coloca con piernas separadas y brazos 
flexionados arriba con manos sobre la nuca, de-
jando libre el costado, mientras el otro con piernas 
separadas carga el brazo atrás lateralmente con 
la palma de la mano abierta para golpear el costa-
do izquierdo a la altura del brazo.

Como es de suponer, tras varias series de 
golpes alternos, los pechos de los adversarios se 
enrojecen y en los costados aparecen grandes 
moretones, o comienza a brotar sangre. El com-
bate acababa por lo común con la sustitución de 
los oponentes por otros dos litigantes que ha-
rán lo propio, hasta que pasen todos los que 
sientan necesidad o deseos de hacerlo para 
cumplir con la tradición y demostrar ser waitheri 
(hombre fuerte y valiente). En otras ocasiones se 
pueden emplear macanas (palos afilados con el 
que se golpean el cráneo) y el combate acaba con 
el desmayo de uno de los dos si se prolongaba en 
exceso, o incluso con la muerte de alguno, en cuyo 
caso la declaración de guerra casi está asegura-
da. Estos combates encierran siempre gran in-
certidumbre, se sabe cuál es el procedimiento 
y cómo empieza, pero no cómo va a terminar. 

no (papilla disuelta en agua) se tomó de 
manera colectiva las cenizas o huesos 
pulverizados de un familiar reciente-
mente fallecido, que se tenían guarda-
das en una totuma para ser consumidas 
en varias celebraciones de este tipo. Lo 
previsto, sin embargo, no siempre es se-
guro que ocurra, todo depende de los 
imponderables que surjan en cada caso. 
También hay reahu, como se desprende 
del libro de Helena Valero (1984), orga-
nizados expresamente para matar a al-
guien o declarar la guerra al invitado.

Descritos a grandes rasgos el héku-
ramou y el reahu como prácticas tradi-
cionales cargadas de valores, haremos 
a continuación una breve reseña del 
objeto central de nuestro estudio: el fut-
bol practicado por los yanomami, el 
cual más adelante trataremos de en-
tender desde su lógica interna.

El significado social y ritual que el 
futbol tiene en la sociedad yanomami 
está aún lejos del que posee en la socie-
dad moderna de nuestros días, donde 
—tras más de un siglo de historia— se 
ha convertido en un fenómeno de ma-
sas con una fuerte implicación econó-
mica y política. En tal sentido, mal 
encajaría en este pueblo la lectura que 
Vicente Verdú (1980) hace del futbol al 
referirse a la religiosidad del penitente 
hincha, la contemplación del jugador 
como objeto de placer, la variación de 
los sistemas de juego en corresponden-
cia con las sucesivas coyunturas socia-
les o los sueños matriarcales que 
gobiernan el inconsciente del equipo.

Sin embargo, aunque el valor poten-
cial del futbol no haya alcanzado entre 
los yanomami el descomunal peso espe-
cífico que adquiere en la vida cotidiana 

01_NuevaAntropología80.indd   119 21/10/14   20:58



120 Ángel Acuña Delgado

de otros contextos urbanos y rurales, po-
demos aproximarnos a él a través del 
papel que desempeña en las sociedades 
latinoamericanas de los últimos años, 
con base en los trabajos interdisciplina-
res realizados por los miembros del Gru-
po sobre Deporte y Sociedad del Consejo 
Latinoamericano de Ciencias Sociales 
(Clacso), compilados por Pablo Alabar-
ces (2003), los cuales abordan al menos 
tres niveles de análisis: la cultura de 
gradas, las identidades territoriales y 
la globalización cultural.5

Salvando las diferencias de grado y 
las distintas lecturas que la práctica 
futbolística puede adquirir en la com-
paración intercultural, como podre-
mos apreciar más adelante, en esencia 
constituye una actividad físico6 —de-

5 En cuanto a la cultura o subcultura (según 
se entienda) que el futbol genera en las gradas, 
siendo conscientes de que constituye un escenario 
que favorece la socialización, la mayor parte de los 
trabajos, insisten en un denominador común 
como las manifestaciones de violencia, con resul-
tados muchas veces desastrosos (Alabarces, 2003).

Desde el punto de vista de las identidades 
territoriales de carácter regional o nacional, que 
se fraguan en torno al futbol espectáculo, y los 
discursos extradeportivos que se le tratan de 
asociar, más allá de las gradas se generan proce-
sos de identidad y alteridad con marcado carác-
ter político (ibidem).

Y desde una perspectiva más global, los 
cambios económicos, sociales, políticos e ideoló-
gicos que se dan a escala planetaria, impactan 
en las funciones sociales de los deportes y par
ticularmente del futbol en la elaboración de una 
cierta identidad colectiva (ibidem).

6 Carpensen y colaboradores (1985) conside-
ran que el concepto “actividad física” puede te-
ner una base recreativa u ocupacional. Ambas 
circunstancias acontecen en el futbol, según se 
realice como práctica de tiempo libre o como 
ejercicio profesional. En el caso yanomami sólo 
se da, obviamente, la primera circunstancia.

portiva7, de carácter lúdico8 y compe
titivo,9 realizada regularmente de 
manera ritual10 por la carga simbólica 
que entraña y el consecuente espíritu 

7 El deporte en general constituye una ma-
nifestación social y cultural compleja, cuya na-
turaleza se ha dibujado cambiante y evolutiva a 
lo largo de los tiempos. El deporte moderno, sur-
gido del ámbito urbano-industrial, posee una 
concepción polisémica y podemos observarlo al 
menos desde una doble perspectiva: como siste-
ma cerrado y como sistema abierto (García Fe-
rrando, 1990; Puig y Heinemann, 1991). En 
cuanto sistema cerrado el deporte cabe enten-
derse como toda aquella actividad motriz (física 
e intelectual), competitiva, reglada e institucio-
nalizada; mientras que como sistema abierto es 
preciso incluir otras dimensiones ligadas al jue-
go, la salud o al simple ejercicio físico. La racio-
nalidad científica y rentabilidad económica, con 
la victoria y/o el récord como principal atributo, 
serían los rasgos distintivos de la primera; 
mientras que el disfrute y la realización perso-
nal lo serían de la segunda. En cualquier caso, 
se ha convertido en nuestro tiempo en un claro 
exponente de la dinámica globalizadora que 
propone e impone un modelo de sociedad mar-
cado por el consumo y por la uniformidad de los 
procesos de producción, así como en un medio de 
individualización personal. Dentro del “proceso 
de la civilización” (Elias, 1987; Elias y Dunnin, 
1992) desempeña un importante papel por ha-
cer posible la realización de la obra personal, 
lograda a través de lo más íntimo del ser huma-
no: su propio cuerpo.

El deporte constituye una compleja manifes-
tación social entroncada dentro de las diferentes 
dimensiones de la cultura: la tecnología, la econo-
mía, la vida social, la política e incluso las creen-
cias religiosas. Como producto cultural refleja en 
buena medida los contrastes, y aun contradiccio-
nes, del ser humano: cómo se desenvuelve entre 
el orden y el desorden, entre la colaboración y la 
competencia, entre la solidaridad y el conflicto. El 
deporte se emplea como práctica de ocio para lle-
nar el tiempo libre de las personas, y también 
como forma de trabajo con el que otros se ganan 
la vida, generándose pues, ocio y negocio en torno 
suyo, a la vez que práctica y espectáculo. El de-
porte ha demostrado ser un importante vehículo

01_NuevaAntropología80.indd   120 21/10/14   20:58



121Del chamanismo y la festividad social al futbol yanomami…

de communitas11 que desencadena en-
tre quienes se aproximan a ella, ya sea 
como practicantes o como espectadores.

En nuestros días el deporte moder-
no, y el futbol en especial, como parte 
del proceso de globalización de la so
ciedad —ya sea observado desde una 
óptica macrodimensional en lo que res-
pecta a su desarrollo dentro de las 
estructuras nacionales e internaciona-
les, o microdimensional en cuanto al 

de comunicación entre las personas y los pueblos, 
pero también ha sido y es utilizado como forma 
de alienación y aculturación, e incluso contra-co-
municación al servicio del poder, su dimensión 
humanística se ve contrapesada con el mercanti-
lismo y la politización que tienden a tornar tras-
cendente lo que en esencia parte de un juego.

El futbol como actividad deportiva de com-
petencia participa de todas esas características 
y se encuentra involucrado en la dialéctica de la 
práctica y el espectáculo, del trabajo y del ocio. 
Entre los yanomami el desarrollo del deporte 
futbolístico se da como práctica de ocio con una 
incipiente dimensión espectacular en el ámbito 
comunitario, que cobra mayor auge en el in
tercomunitario.

8 Una de las principales características del 
futbol es su esencia lúdica, es decir, su concep-
ción como juego, aunque sea éste un concepto 
ampliamente discutido en la literatura, inter-
pretado bajo distintas teorías (del recreo, del 
exceso de energía, de la preparación para la 
vida, de la imitación, de la realización personal, 
etc.) (Harris, 1976), sin que se haya llegado a un 
común acuerdo. Para Huizinga (1972) se trata 
de “una actividad libre mantenida consciente-
mente fuera de la vida ‘corriente’ por carecer de 
‘seriedad’, pero que al mismo tiempo absorbe in-
tensa y profundamente al que la ejerce. Una ac-
tividad desprendida de todo interés material, 
que no produce provecho alguno y que se desa-
rrolla ordenadamente dentro de sus propios lí-
mites temporoespaciales de acuerdo con unas 
reglas preestablecidas y que promueve la crea-
ción de agrupaciones sociales, que tienden a ac-
tuar en secreto y a distinguirse del resto de la 
sociedad por sus disfraces u otros medios”. Nor-
beck (cfr. Blanchard y Cheska, 1986: 28), por su 
parte, dice del juego que “su comportamiento se 
fundamenta en un estímulo o una proclividad 
biológicamente heredados, que se distinguen 
por una combinación de rasgos: el juego es vo-
luntario, hasta cierto punto delectable, diferen-
ciado temporalmente de otros comportamientos 
y por su calidad trascendental o ficticia”. Y para 
Batteson (cfr. idem) la paradoja es el rasgo pri-
mordial del juego, la complejidad responsable a 
la vez que su especificidad y su indefinición. El 
juego constituye en muchos casos un reto, un 
desafío, viviéndose como real y con más intensi-
dad que el mismo trabajo serio yresponsable, 
algo que es pura ficción. El futbol practicado por 

los Yanomami es esencialmente lúdico en el con-
texto comunitario, cobrando mayor importancia 
la competencia en el intercomunitario.

9 De acuerdo con la definición de deporte 
ofrecida en la nota 7, el futbol constituye un de-
porte de competición en el que dos equipos riva-
lizan por introducir el mayor número de veces 
un balón en la portería contraria (meter gol), de-
fendiendo la propia. No obstante, aunque sea de 
manera atípica, el sentido de la victoria no 
siempre está relacionado con superar al rival, 
como apreciamos en el caso Yanomami.

10 Los rituales constituyen manifestaciones 
más o menos expresivas, comunicativas, repeti-
tivas y regladas, las cuales se hallan orientadas 
a obtener un cierto grado de eficacia en distin-
tos ámbitos a través de la acción simbólica. La 
eficacia simbólica está pues indisolublemente 
unida al ritual, que, como señala Turner (1988), 
al igual que Harris (1984), pueden tener en 
unos casos carácter transformatorio (de paso) y 
en otros confirmatorio (de solidaridad). Turner 
coincide con Van Gennep (2008) en cuanto a la 
división por fases de los ritos de paso (repara-
ción o fase preliminar, intermedio o fase liminal 
y agregación o fase posliminal); distinguiendo a 
su vez en estos dos tipos básicos: los de eleva-
ción de estatus (ritos de crisis vitales y de insta-
lación en cargos) y los de inversión de estatus 
(ritos cíclicos y de crisis de grupo o aflicción).

11 Término acuñado por Turner para expre-
sar el intenso espíritu comunitario, el senti-
miento de solidaridad, igualdad y proximidad 
social, o la adhesión desinteresada que ciertas 
actividades o situaciones generan en colectivos 
humanos.

01_NuevaAntropología80.indd   121 21/10/14   20:58



122 Ángel Acuña Delgado

funcionamiento del equipo deportivo, 
y al comportamiento de los practican-
tes individuales—, está cargado de 
aspectos técnicos, económicos, sociales, 
políticos, psicológicos, humanísticos e 
ideológicos, derivados del contexto 
cultural en que se desarrolla; si bien 
adquiere a su vez unos tintes muy se-
mejantes, salvando las fronteras espa-
ciales.

En la Amazonía el futbol —introdu-
cido a los piaroa, ye’kuana o yanoma-
mi por medio de misioneros, criollos y 
medios de comunicación— trae como 
consecuencia significativa el hecho de 
que en los Juegos Panindígenas, que se 
celebran cada año en diversos lugares, 
acapare más expectación y se le dé 
más importancia que a las prácticas 
autóctonas como el tiro de precisión 
con arco y flechas, o con cerbatana, las 
cuales, aunque aún se mantengan vi-
vas, han perdido valor por no consti-
tuir un lenguaje comprensible en el 
que se pueda dialogar de igual a igual 
con aquellos que vienen de fuera e im-
ponen progresivamente las condicio-
nes de vida, al encarnar el “progreso” y 
la civilización más avanzada.

La homogeneización y el progreso 
han ido en detrimento de la variedad 
de la naturaleza y, como escribe Ri-
chard Mandell (1986: 286): “el deporte 
moderno, como un todo, amalgama un 
sistema ritual y retórico de símbolos 
públicos que suponen un apoyo positi-
vo para las fuerzas que hacen posible 
la vida moderna”.

Los valores tradicionales de la cul-
tura deportiva, según algunos autores 
(García Ferrando, Lagartera y Puig, 
1998: 78-80), se encuentran asociados 

a la competencia, la salud, la idea de 
progreso, el trabajo sistemático, la igual-
dad, el espíritu de justicia, y la con
secución de la victoria por méritos 
propios. Sin embargo, la excesiva poli-
tización, mercantilización e influencia 
mediática, especialmente en el futbol, 
con los muchos intereses que aparecen 
en juego, hace que se imponga la idea y 
la mentalidad de ganar a toda costa, 
tanto en el ámbito profesional o de éli-
te como en el amateur, recreativo o es-
colar. Es por ello que la aplicación de 
programas de educación en valores 
dentro de este contexto a través de dis-
tintos modelos, especialmente del de-
nominado “ecológico” (Ossorio, 2002), 
que reparte las responsabilidades y 
funciones a cada uno de los agentes 
educativos, exigiendo la participación 
conjunta e interdisciplinar de la políti-
ca en general, la deportiva en particu-
lar, los medios de comunicación y el 
ámbito familiar, se plantea en muchos 
lugares como una necesidad urgente, a 
fin de fomentar los valores humanísti-
cos de carácter social y personal.12 

12 Gutiérrez (1995: 227) menciona como va-
lores sociales en el deporte: “participación de 
todos, respeto a los demás, cooperación, relación 
social, amistad, pertenencia a un grupo, compe
titividad, trabajo en equipo, expresión de senti-
mientos, responsabilidad social, convivencia, lucha 
por la igualdad, compañerismo, justicia, preocu-
pación por los demás, cohesión del grupo”; y 
como valores personales: “habilidad, creativi-
dad, diversión, reto personal, autodisciplina, 
autoconocimiento, mantenimiento o mejora de 
la salud, logro, recompensas, aventura y riesgo, 
honestidad, espíritu de sacrificio, perseverancia, 
autodominio, reconocimiento y respeto, partici-
pación lúdica, humildad, obediencia, imparciali-
dad, autorrealización, autoexpresión”.

01_NuevaAntropología80.indd   122 21/10/14   20:58



123Del chamanismo y la festividad social al futbol yanomami…

Educación en valores que sirvan 
de contrapeso a lo que generalmente en-
contramos instalado en el sistema 
deportivo y en la sociedad (extremada-
mente competitiva), valores que qui-
ten trascendencia al hecho de ganar o 
perder y ante esas circunstancias sea 
asimilado sin soberbia por una parte 
ni trauma por otra, que elimine la 
trampa encubierta (simulación de caí-
das, etc.) como parte de la normalidad 
y la estrategia del juego, las descalifi-
caciones e insultos del vocabulario, la 
falta de respeto a los demás, y por el 
contrario se premie el tesón, el espíritu 
de sacrificio, la colaboración, la solida-
ridad y todos esos valores positivos que 
mejoran a las personas y la vida en so-
ciedad.

Preocupado por la ansiedad, el mal 
humor y el abandono, entre otras con-
sideraciones nocivas que produce el 
deporte extremadamente competitivo 
dentro del ámbito escolar, Pérez Turpin 
(2002) aplicó en Alicante (España) un 
programa de intervención dentro del 
ámbito escolar a través de un estilo de 
enseñanza que él denomina “competiti-
vo-colaborativo”, en el que, sin eliminar 
el carácter agonístico de las actividades 
—observándolo como algo necesario, 
como estímulo para la autosuperación 
ya que la vida es competitiva, nos guste 
o no, utilizando la competencia como 
elemento educativo bajo el principio de 
que ganar no es siempre importante— 
mejoró igualmente la cooperación y la 
solidaridad tanto entre compañeros 
como entre compañeros y adversarios, 
así como el aprendizaje técnico táctico. 
Caso significativo para demostrar que 
no es la competición en sí misma sino 

sus excesos lo que genera consecuen-
cias indeseables en el deporte y en 
otros órdenes de la vida, y reorientada 
de otra manera a la habitual puede ser 
una gran aliada para inculcar valores 
socialmente adecuados.

Pero ¿la mentalidad competitiva 
del deporte moderno exige programas 
de intervención para hacerla más 
amable y respetuosa de lo que es? 
¿Existe en otros lugares, en otros con-
textos? ¿Hay otras maneras de enten-
der y asumir la competencia deportiva 
en nuestro tiempo? Curiosamente, en 
la selva amazónica, entre los yano
mami, pueblo amerindio que apenas 
acaba de conocer el futbol y jamás ha 
participado en programas de educa-
ción en valores, encontramos intere-
santes y asombrosas respuestas a 
tales cuestiones.

ANÁLISIS DE LOS RESULTADOS

Futbol y chamanismo comunitario:
el caso de Mabetiteri

La vida de seres humanos en la selva 
tropical exige una capacidad adaptati-
va especial, donde el desarrollo de ha-
bilidades y destrezas para procurarse 
la subsistencia, se halle ligado a una 
cierta mentalidad capaz de soportar 
las inclemencias del entorno. No re
sulta fácil, en ese escenario, ser ple
namente autosuficiente y tener que 
batallar a diario con la enfermedad y 
la muerte en condiciones de aisla-
miento. Condiciones que empeoran 
aún más cuando las relaciones so
ciales están cargadas de intrigas y 
sospechas que hacen ver en el otro no 

01_NuevaAntropología80.indd   123 21/10/14   20:58



124 Ángel Acuña Delgado

siempre a un aliado sino a un enemi
go, el cual de manera abierta o en
cubierta opera maleficios contra el 
vecino. Como ocurre de manera gene-
ral en los pueblos amerindios, la per-
cepción de la enfermedad entre los 
yanomami es un producto social, indu-
cida por las propias personas, lo que 
justifica el hecho de que las técnicas 
terapéuticas estén basadas casi de 
modo exclusivo en el chamanismo 
(Chiappino, 2003) y apenas se usen 
procedimientos naturales o plantas 
medicinales para remediarla.

Junto al rapto de mujeres, la muerte 
por enfermedad constituye un motivo 
principal que desencadena intermina-
bles ciclos de violencia vengativa, por 
lo que el estado de guerra se convierte 
en una constante (Ferguson, 1995). La 
colaboración y la disensión, el consen-
so y el conflicto, como en cualquier otro 
grupo humano, son dimensiones es-
tructurales básicas de la vida social ya-
nomami; pero, a diferencia de otros, el 
conflicto se presenta entre ellos con de-
masiada frecuencia, de manera impre-
visible y su resolución suele acontecer 
de forma expeditiva con derramamien-
to de sangre o aún con pérdida de la 
vida en muchos casos. Convivir de ma-
nera permanente con rumores acerca 
de la posible invasión que sufrirá el 
propio shapono por parte de los veci-
nos; con las noticias de qué chamán 
embrujó a quién; de cómo la mujer de 
uno corre el riesgo de ser raptada por 
alguien de fuera; o con los comentarios 
negativos que se vierten sobre alguien; 
hace que se viva en un estado de conti-
nua amenaza y alerta para no ser sor-
prendido por los peligros que acechan. 

Incluso en los momentos en apariencia 
más distendidos y armoniosos se pue-
de estar fraguando algún desastre, 
como ocurrió durante el trabajo de 
campo de noviembre de 2004, cuando 
un grupo de jóvenes yanomamis, hom-
bres y mujeres, junto con los niños, 
conversaban apaciblemente en la pla-
zoleta central del shapono de Mabeti-
teri iluminados por una luna llena 
resplandeciente; por el tono suave de 
voz y las risas que a veces se producían, 
todo parecía indicar que hablaban de 
un tema agradable y placentero; sin 
embargo, en la proximidad, como nos 
traducía el intérprete, comentaban 
cómo la dolencia (paludismo) de un 
niño del poblado la causó un shapori 
de otro shapono que el día anterior 
pasó en bongo por el río, y cómo había 
que hacer para castigar a ese shapori y 
a su comunidad del mismo modo, en-
viándole algún hechizo.

De manera regular, para hacer fren-
te a la enfermedad, es decir, a la amena-
za de ser embrujado, o prevenir los 
embrujos, los yanomami se defienden 
con el hekuramou protagonizado por el 
shapori a fin de curar enfermedades o 
prevenir algún mal, y ayudados por el 
consumo de yopo, con el que cada cual 
se libera o abstrae de ciertos miedos 
como el temor al hechizo o a la muerte. 
Acto que reúne regularmente a los 
hombres y en torno a ellos a mujeres y 
niños.

Sin embargo, pese al estado de semi 
aislamiento en el que vive la mayor 
parte de los yanomami del Alto Orino-
co, resulta llamativo cómo una de las 
adquisiciones culturales más notables 
adoptadas de los que vienen de fuera 

01_NuevaAntropología80.indd   124 21/10/14   20:58



125Del chamanismo y la festividad social al futbol yanomami…

sea el futbol. El futbol yanomami por 
las limitaciones del terreno y del ámbi-
to de aprendizaje, es eminentemente 
físico, destaca por la fuerza, dureza y 
resistencia con que se emplean los 
jugadores, aunque los goles no sólo 
se marcan por el empuje o ímpetu que se 
le ponga al juego, sino por el dominio 
técnico y táctico que cada grupo mues-
tre —el cual es notable, teniendo en 
cuenta dichas limitaciones dentro de 
ese contexto—. Para ganar o meter go-
les en los partidos es preciso desarro-
llar las habilidades propias que este 
deporte exige, y por ello el enfrenta-
miento entre equipos mide el grado de 
adaptación al juego con balón, sin des-
preciar, claro está, la dosis de azar o 
suerte que la actividad encierra en sí 
misma. El futbol permite a los yano-
mami competir, rivalizar, medirse en el 
dominio de una actividad no tradicio-
nal que les resulta divertida y se ha 
instalado —o lo está haciendo— en la 
ocupación cotidiana del tiempo de mu-
chos, especialmente niños y jóvenes. 
Esta nueva actividad aporta a los ya-
nomami una nueva forma de diverti-
mento y agonismo, pero un agonismo 
que, lejos de producir sangre y muerte, 
se desarrolla en grupo, en clave pací
fica y produce sensaciones placenteras. 
La actividad deportiva en general, y el 
futbol en particular, aprendido de 
agentes externos a la propia cultura, 
ha supuesto a los yanomami un des
cubrimiento para ampliar las miras en 
lo referente al encuentro e interacción 
social y a los enfrentamientos inter-
personales e intercomunitarios, con la 
aplicación de normas que trata a los 
contendientes de manera igualitaria, y 

se orientan hacia el control de la com-
petencia.

Sin embargo, por la experiencia de 
campo apreciamos dos modelos para 
entender la práctica del futbol entre 
los yanomami del Alto Orinoco. En el 
contexto comunitario de quienes inser-
tan el terreno de juego en el espacio 
central, patio o alero de sus shaponos, 
el componente lúdico prevalece sobre el 
agonístico, el placer por la actividad en 
sí misma, o por su buena realización, 
está por encima del factor competitivo, 
del interés por ganarle al rival; así se de
muestra por las expresiones de los ni-
ños que no entienden que uno de los 
grupos sea el único ganador, cuando 
ellos han ganado cuatro goles o por 
cuatro goles y los otros han ganado 
cinco por cinco.

Si nos detenemos un momento en 
uno de los elementos del juego, el siste-
ma de puntuación o de entender el mar-
cador, este bien peculiar en el futbol 
yanomami. Cuando en Mabetiteri pre-
guntaba a los jugadores ¿cuánto han 
quedado?, me decían unos que habían 
ganado cinco goles y los otros habían ga-
nado siete goles; a veces, cuando la dife-
rencia era más acusada, unos decían 
que habían ganado dos goles y los otros 
doce goles, pero todos iban tan contentos, 
sin que nadie tuviera la sensación de 
haber perdido el partido. Todos ganan si 
marcan algún gol, que es en definitiva 
el objetivo, la lógica que se mantiene 
aun en los shaponos o comunidades 
yanomami semi-aisladas del Alto Ori-
noco, donde la ganancia está en la di-
versión y la satisfacción de meter 
goles, aunque no sean más de los que 
meta el rival, un rival que es asumido 

01_NuevaAntropología80.indd   125 21/10/14   20:58



126 Ángel Acuña Delgado

tan sólo como una dificultad del juego 
que hay que salvar, haciéndolo así más 
divertido. La pelota13 o el balón se dis-
puta con el propósito de marcar goles 
como objetivo primordial, lo cual no 
implica que haya que superar al con-
trincante en el resultado final. Los dos 
equipos se afanan por marcar y ambas 
le ponen ímpetu al juego, pero el logro 
o la satisfacción está en el gol en sí 
mismo como fruto de la acción bien he-
cha o de la fortuna, de cualquier modo 
vale. Incluso cuando en el partido se 
ponen como límite marcar 10 goles en-
tre ambos equipos, no importa mucho 
que uno haya marcado seis y el otro 
cuatro, los dos han marcado y se han 
divertido. Quizá la mayor decepción 
venga cuando uno de los bandos no 
marca ningún gol y no se ve cubierta 
así sus expectativas, no de ganarle al 
otro equipo, sino de ganar un gol.14

Cada cual ha recibido su victoria 
particular y todos han ganado algo, 
aparte de la satisfacción de jugar. Es 
éste un aporte importante que la men-
talidad yanomami ha hecho al futbol, 

aunque sólo sea conocida por ellos, 
dado el aislamiento geográfico y comu-
nicativo en que se encuentran, un 
aporte que surge de manera espontá-
nea como fruto de haber entendido el 
futbol no en el plano trascendente y 
serio que adopta en los últimos tiem-
pos desde una perspectiva global, sino 
como puro juego en el que lo importan-
te es distraerse y divertirse, sobre todo 
porque hace posible que todos puedan 
ganar en la competencia.

Esa singular óptica, aún vigente, es 
muy probable que vaya a menos con el 
empuje que está ejerciendo la otra óp-
tica, más convencional en el mundo 
global, donde la victoria sólo corres-
ponde a quien marca más goles, lo que 
importa por encima de todo. El progre-
sivo y acentuado acercamiento de los 
yanomami del Alto Orinoco a los cen-
tros de influencia criolla y mediática 
(fundamentalmente en La Esmeralda) 
está haciendo que esa sea la lógica que 
se impone en los campeonatos, cada vez 
más cerca de los estándares conocidos 
en cuanto a la organización del evento, 
el sistema de puntuación y el compor-
tamiento de los jugadores.

Dentro del ámbito comunitario el 
futbol sirve para reunir a las personas 
y hacer que pasen juntas un rato diver-
tido, generando un ambiente de buen 
humor social. El futbol se convierte así 
en una alternativa para el encuentro 
diario entre los afines que se sientan 
atraídos por él, generalmente niños y 
jóvenes. Las nuevas generaciones tie-
nen de ese modo por las tardes, además 
de tomar yopo colectivamente, la cos-
tumbre de jugar al futbol; así lo apre-
ciamos en Mabetiteri, donde por las 

13 A falta de balón de cuero, buena es una 
pelota de goma, aun pinchada y desinflada, y si 
se carece de ella también se puede improvisar 
una con un envoltorio de hojas vegetales atadas 
con lianas. En una ocasión vimos jugar con una 
bola hecha a base de hojas de papel atadas con 
bejucos, que curiosamente, por lo que se podía 
leer, pertenecían a un Nuevo Testamento, tal vez 
llevado por algún miembro de la iglesia evangé-
lica asentada en el Padamo. 

14 Difícil manera de entender la competición 
futbolística si la trasladamos al ámbito interna-
cional, donde lo importante es ganar en térmi-
nos absolutos y a cualquier precio, circunstancia 
que se observa tanto en el contexto profesional 
como también en el amateur y aun el escolar, 
claramente influidos por el primero.

01_NuevaAntropología80.indd   126 21/10/14   20:58



127Del chamanismo y la festividad social al futbol yanomami…

Shapono de Mabetiteri con patio central como campo de futbol (foto del autor, 2005).

Pelota hecha con papel de biblia (foto del autor, 2005).

01_NuevaAntropología80.indd   127 21/10/14   20:58



128 Ángel Acuña Delgado

tardes se daban esos dos ambientes: 
dentro de una vivienda un grupo nu
meroso de hombres realizaban como 
siempre el hékuramou, tomaban yopo 
dispuestos en círculo con el shapori 
como centro de atención entonando can-
tos chamánicos; y afuera un grupo de 
niños jugaban al futbol, reían y grita-
ban ¡gol! A veces de manera involunta-
ria, los dos contextos se interpenetraban 
cuando la pelota entraba botando por 
la puerta de la casa y se detenía junto 
a la madre, sentada en el suelo con su 
hijo en brazos afectado de paludismo; 
mientras el shapori pasaba sus manos 
por la cabeza de la criatura en actitud 
seria o solemne, un niño entraba apresu
radamente y agarraba la pelota deteni-
da delante de él.

FUTBOL Y REAHU 
INTERCOMUNITARIO: 
MAMASHATIOTERI Y KUKURITAL

El otro modelo de práctica futbolística 
entre los Yanomami del Alto Orinoco se 
sitúa en los campeonatos intercomuni-
tarios, los cuales sirven —entre otras 
cosas— para reunir a familias enteras 
de distintas comunidades que acompa-
ñan a sus equipos, y para compartir 
por unos días opiniones y experiencias 
con los demás en un ambiente disten-
dido y festivo. Aparte de contemplar 
los partidos entre los diferentes equi-
pos e interactuar entre sí comentando 
los momentos que se viven en el juego, 
siempre hay tiempo para conversar de 
otros asuntos, sentarse a comer juntos 
y entretenerse con otras actividades.

Al igual que en el contexto comuni-
tario, jugar al futbol en este otro ámbi-

to se presenta como una alternativa 
lúdica a la toma de yopo y al hekura-
mou, sin que por el momento lo susti-
tuya; los campeonatos futbolísticos se 
presentan igualmente como una alter-
nativa de encuentro intercomunitario 
al igual que lo es el reahu, sin que tam-
poco sea un sustituto, pues cada cual 
tiene su propia lógica y razón de ser. 
Sin embargo, el campeonato de futbol 
posee elementos que, en cierto modo y 
salvando las distancias, pueden aso-
ciarse al reahu; en tal sentido, en am-
bas manifestaciones hay diálogo y 
competencia, sólo que la competencia 
verbal del himou, wayamou, o la física 
de la lucha ritual por parejas indivi-
duales se convierte en deportiva y se 
ofrece en el plano colectivo por equipos. 
De modo semejante a lo que ocurre en 
el reahu, donde la dinámica ritual pue-
de desembocar bien en un mayor es-
trechamiento de los lazos sociales y la 
afirmación de la solidaridad interco-
munitaria, resolviendo las diferencias; 
o bien en abrir heridas y generar ma-
yor animadversión y conflicto entre los 
convocados; en las competiciones de 
futbol puede haber o no conflicto entre 
los equipos participantes, conflictos 
que pueden desembocar en peleas, 
aunque en estos casos, como nos co-
mentaron los propios nativos, no salen 
del terreno de juego, quedan entre los 
jugadores sin que se extiendan al pú-
blico, a la comunidad. Dos formas vi-
gentes que favorecen el encuentro 
social por diferentes motivos, una an-
clada en la tradición y la otra proyecta-
da en la modernidad.

Durante el trabajo de campo realiza-
do en enero-febrero de 2006 tuvimos 

01_NuevaAntropología80.indd   128 21/10/14   20:58



129Del chamanismo y la festividad social al futbol yanomami…

ocasión de presenciar un reahu en el 
shapono de Mamashatioteri, en el cual 
se invitó a las comunidades de Mabeti-
teri, Yopropo y Ukushi; en ese reahu se 
dirimieron diferencias, aclararon rumo-
res y formularon reproches, incluso 
amenazas de invasión de poblado. Véa-
se algunos fragmentos de wayamou15 
dentro de este reahu, que ilustra en par-
te el ambiente del momento, aunque los 
diálogos ceremoniales en buena medida 
hay que entenderlos en sentido figurado:

Suweshaimarewekeyashamathario-
mayape mare thapore.Pewarinita-
praiweti kea wari hare kuuyaiyope-
thepekirimai a mohotiriohotamoupe-
taathopethamaimi
[…]

Seguro que yo no he raptado a 
mujer en una comunidad. Yo no sé 
qué es lo que dices. Cuando hay gue-
rra nos olvidamos del trabajo; matan 
de hambre a los niños y adolescentes 
por eso nosotros tenemos que estar en 
paz y amor.
[…]

Äiwerehiriweowatahiriwashori
wenaikiawekeñawa.��������������Ahoraokamovsu-
wepewamakihora re kuweiwaröpeta-

miraritraniwamakihora re kuumai.
Kamiyeperomawetheirkeyäwa.
[…]

Mira hermano escúchame mi voz 
de loro pereso ¿perezoso?, yo grito du-
rísimo cuando regaño a otro. Somos 
enemigos porque las mujeres maldi-
tas hijas de perra engañan. Por eso tú 
crees que yo soplo escondido con ve-
neno, eso quería preguntarte para 
que me digas.
[…]

Suwepryamaretahirihewamaki
warirääkurawehorekasiwekeyawa. 
Wetinikeyaretapraitotihiokamiyeria
wathatihepemamoshepe, pe kayorei 
Yanomami yape nowa thai.
[…]

Atentas mujeres, no duerman, es-
cúchenme, ya está amaneciendo y 
aquí están los hijos de la oscuridad. 
Mira cuñao te voy a dar coñazo y pa-
tada de verdad. Yo digo la verdad no 
soy mentiroso. Aunque sois mi fami-
lia yo critico porque estoy muy arre-
cho [enfadado] por las mentiras.
[…]

Aweiyanomapematiretayouwepe-
makinohimayou, pe makipraima-
youinaha pe makikuaai. Wanopeha 
pe makiwariyou, suwepeni, aithepe-
nikashomipenikäí.
[…]

Claro, nosotros los yanomami so-
mos amigos y hermanos, siempre visi-
tamos a otros comunidades, damos 
comida cuando nos llegan visitantes, 
nos vamos a vivir así con el enemigo, 
así somos gente humana.
[…]

Owioyhei reahu terekuihapemaki
wariyopeyahitherimipemakirewa

15 Trascripción y traducción original realiza-
da por Basilio Reyes (yanomami bilingüe), con 
algunos arreglos sintácticos y ortográficos para 
facilitar su comprensión. Cada una de las frases 
trascritas eran pronunciadas por uno de los dos 
interlocutores y repetidas por el compañero a 
gran velocidad, ambos agachados en cuclillas y 
frente a frente. Pasados unos 20 minutos cam-
biarían el orden de la iniciativa en la interpela-
ción. Una vez termina el duelo dialectico entre 
dos se pasa el turno a otra pareja (siempre mas-
culina) y así proceden toda la noche hasta el 
amanecer.

01_NuevaAntropología80.indd   129 21/10/14   20:58



130 Ángel Acuña Delgado

yoayouweiinaha pe noaniathamape-
niawarimapemakiwariyou. Pema-
kiniaresheyouwepemakikatehayo-
peeipemakiwariyou.
[…]

Gracias, estoy muy contento por-
que mandaste un mensaje de invita-
ción, por eso vinimos para que nos 
preguntemos cada shapono, tenemos 
muchas noticias de chismes que hay 
que arreglar, para que no digamos 
más mentiras otra vez. 
[…]

Katenipeiwanihekurapiniihiruwa 
pe niahoraresheiwei pata sheriihi-
rewathemipenaprushinipewarishepo. 
Wetiniwanoyuapewamashikuami.
[…]

Mira, te pregunto y dime la verdad, 
no me engañes. Yo quiero claras tus 
palabras, si chismeas otra vez me pon-
dré rabioso y bravo. Y mi comunidad 
va a atacar a la comunidad de Ukushi.
[…]

Kuukutaenea Yanomami pemaki-
ra parí. Yahitherimiperekuiwayore
wanovwariporeweyarusheriwe, hoa-
shivi. Waithariwe no patapiretha-
amayonoweinala.
[…]

Te regaño aunque seamos herma-
nos. Tenemos que discutir para cal-
mar ese problema y que vivamos en 
paz y felicidad.
[…]

Shoriwe, heriyekamiyeyarekuwia-
niyewakaireyuoweiawariviwaritii ya 
kuwe mui yamatakuwotuuni Yano-
mami pe kaikuumaipehoirekuowei.
[…]

Cuñao, piensa que estás casado 
con mi hermana, yo veo a todos mis 

sobrinos y sobrinas, me hablas con 
envidia y quieres pelear conmigo, 
pero yo no te critico en nada.
[…] (Trascripción y traducción de Ba-
silio Reyes, noviembre de 2007.)

Sin que los desafíos dieran lugar a de-
rramamiento de sangre, alguno de los 
jóvenes yanomamis que participaron 
activamente en el acontecimiento, y 
más tarde se batieron en duelo golpeán-
dose mutuamente el pecho o el costado 
como de costumbre, viajaron río abajo 
hasta llegar a Kukurital (poblado yano-
mami a orillas del Orinoco), donde ten-
dría lugar un campeonato de futbol con 
cuatro comunidades que rivalizarían 
igualmente, pero esta vez en un contex-
to distinto y con una intención diferente, 
orientada a ganar el trofeo en disputa.

La competencia surgida en Mamas-
hatioteri, gestionada a través del 
reahu, como dicta la tradición, cambia-
ría sustancialmente de forma y fondo 
en el encuentro de futbol marcado por 
los nuevos tiempos. En Kukurital, si 
centramos la atención en el sistema de 
puntuación pactado en el campeonato, 
observamos una interesante manera 
de formalizar los resultados, de clasifi-
car u ordenar de peor a mejor a los 
equipos, privilegiándose el principal 
atractivo que para los yanomami tiene 
el futbol: marcar goles. En este caso la 
clasificación se hizo sumando exclusi-
vamente el número de goles marcados 
por cada equipo en cada encuentro. De 
los cuatro equipos inscritos (Kukurital, 
Lechosa, Tumba y Chiwire)16 no juga-

16 Este último es Ye’kuana, invitado por pro
ximidad geográfica con la sede del campeonato.

01_NuevaAntropología80.indd   130 21/10/14   20:58



131Del chamanismo y la festividad social al futbol yanomami…

ron todos con todos como es norma en 
otras ocasiones, sino que cada equipo 
jugó dos encuentros por sorteo, cuyos 
resultados fueron: Kukurital 4-Chiwire 
4; Lechosa 1-Kukurital 3; Tumba 
3-Chiwire 2; Lechosa 4-Tumba 0.

En consecuencia, la clasificación 
resultante fue: Kukurital: 7 puntos 
(por 7 goles); Chiwire: 6 puntos (por 6 
goles); Lechosa: 5 puntos (por 5 goles); 
Tumba: 3 puntos (por 3 goles).

No se contemplaron los partidos ga-
nados, empatados o perdidos, sino el 
número de goles marcados, sin que los 
encajados restaran en modo alguno. 
En tal sentido, si traducimos el espíri-
tu de la norma, lo que se pretendía es 
privilegiar el marcaje de goles (futbol 
de ataque) por encima de quién ganara 
o perdiera puntualmente.

Con motivo de la aceptada protesta 
del equipo de Chiwíre ante el comité de 
competencia, al no habérsele contado 
los cuatro goles anotados al equipo 
de Ocamo, expulsado por no pagar la 
preceptiva cuota de inscripción (45000 
bolívares o 15 dólares), decidieron ha-
cer jugar a los tres primeros clasifica-
dos entre sí para ver definitivamente 
cómo quedaban. El criterio en este caso 
fue que Kukurital jugara primero con 
Chiwire, y el que ganara acto seguido lo 
hiciera con Lechosa; sin apreciar el es-
fuerzo acumulado que tendría el equipo 
triunfador del primer partido al jugar 
de inmediato el segundo. Independien-
temente de la teórica inferioridad de 
condiciones en la que el ganador del 
primero jugara el segundo partido, po-
demos asegurar que los segundos 90 

Formación de equipo en campeonato de Kukurital antes del partido (foto del autor, 2006).

01_NuevaAntropología80.indd   131 21/10/14   20:58



132 Ángel Acuña Delgado

minutos los corrieron con igual o más 
ganas que los primeros, sin evidenciar 
más cansancio que el rival, más bien 
fue al contrario, motivados por el re-
sultado y la cercanía del triunfo.17

El factor competitivo sobrepasa al 
lúdico en importancia dentro de este 
otro escenario; más que divertirse, lo 
importante es ganar, aunque se entien-
de que una cosa no está reñida con la 
otra y pueden conjugarse las dos, como 
así se hace, pues todavía, por fortuna, 
se está lejos de los ambientes fanáticos 
y ultraviolentos conocidos en otros ám-
bitos. O no tan lejos, ¿quién sabe? Ha-

ber visto a niños yanomami de cuatro y 
cinco años jugar simulando los dispa-
ros de ametralladora y las patadas y 
gestos de kung fu —de las películas que 
vieron la noche anterior por dvd en la 
casa de la cultura de La Esmeralda— 
nos hace dudar de todo.

FUTBOL YANOMAMI: UNA NUEVA 
FORMA DE GESTIONAR
LA DIVERSIÓN Y LA COMPETENCIA

Como comportamiento de competencia 
que exige una gran inversión de es-
fuerzo físico para el desarrollo de la 
acción y el logro del objetivo (marcar 
goles y/o ganar), el futbol sirve para 
descargar tensión, ansiedad, agresivi-
dad, teniendo así una función catár

Disputa del balón en campo inundado por la lluvia, campeonato de Kukurital (foto del 
autor, 2006).

17 Finalmente el campeonato lo ganó Kuku-
rital, seguido de Lechosa y Chiwire, en función 
del número de goles marcados por cada uno.

01_NuevaAntropología80.indd   132 21/10/14   20:58



133Del chamanismo y la festividad social al futbol yanomami…

tica, función que desde la costumbre se 
favorece de distintos modos (hekura-
mou, himou, wayamou, lucha ritual).

Si el futbol está teniendo éxito entre 
los yanomami del Alto Orinoco, no sólo 
por los practicantes que arrastra entre 
los más jóvenes sino también por la ex-
pectación que genera en personas de 
cualquier edad y familias enteras, es 
porque se encuentra atractivo, intere-
sante y con sentido, pero ¿en qué medi-
da el sentido que se desprende del 
futbol no está construido con base en 
elementos que parten de la propia tra-
dición?

En efecto, en el ámbito comunitario 
podemos observar cómo cierta lógica 
tradicional yanomami, propia del sen-
tido de la lucha, se instaló en un pri-
mer momento en la lógica del futbol 
moderno practicado por ellos, y aún se 
puede apreciar en los lugares menos 
expuestos al ambiente exterior, aun-
que la fuerza de los procesos de inte-
gración a los cánones modernos se va 
imponiendo progresivamente; nos re-
ferimos de nuevo al hecho de ganar to-
dos con la práctica del futbol, al igual 
que todos ganan con la práctica ritual de 
la lucha. En un caso lo importante es 
que cada uno ha asumido el reto de 
enfrentarse a un rival, de golpearlo y 
ser golpeado por igual para que al final 
los dos demuestren ser waitheri, de ha-
ber ganado esa categoría; en el otro, lo 
importante es que han pasado un rato 
divertido, y los dos han ganado los go-
les que hayan podido marcar —de 
acuerdo con su fuerza, habilidad o 
suerte— sin que haya perdedores.

¿Cómo —acostumbrados a que en 
el plano serio y trascendente en el que 

se desarrolla la lucha ritual entienden 
que todos ganan, que todo el que acepta 
y pasa el desafío ha cubierto sus expec-
tativas— se puede asumir en el plano 
lúdico-competitivo del futbol, marcado 
principalmente por la diversión, que 
sólo es uno el que tiene ese privilegio?18

La lectura que el pueblo yanomami 
hace del futbol en el ámbito comunitario, 
la esencia lúdica que hacen prevalecer 
por encima de la estricta competencia, 
no deja de ser un rasgo sorprendente 
que nos hace pensar una vez más en la 
complejidad del ser humano, en los con
trastes e incluso en las contradiccio
nes de sus comportamientos. Con la 
práctica del futbol los yanomami po-
nen de manifiesto que son mucho más 
que el pueblo aguerrido y feroz con que 
se les ha identificado. Un pueblo bravo 
que ha sido capaz de redescubrir la di-
mensión más humanista: aquella que 
nos hace ganar a todos, en una prácti-
ca global cargada de intereses que, le-
jos ya de su romanticismo, abandera 

18Ambas situaciones pueden ser entendidas 
como prácticas rituales, dado que, en esencia, 
también los encuentros de futbol dentro del ám-
bito comunitario —y sobre todo del intercomu-
nitario— poseen carga simbólica, aunque en 
diferente grado que la lucha tradicional; en am-
bos casos se produce un ejercicio catártico de 
mayor o menor intensidad, y existen expectati-
vas por el resultado incierto. No obstante, la 
gran diferencia está en las posibles consecuen-
cias que se derivan de una y otro escenario, ya 
que, mientras en el contexto futbolístico la riva-
lidad se da en un ambiente distendido, alegre y 
el marcador final no implica mayor trascenden-
cia para el mantenimiento de las relaciones per-
sonales y comunitarias; los combates cuerpo a 
cuerpo pueden quedar en una mera liberación 
de tensión y satisfacción por el deber cumplido, 
o derivar a situaciones conflictivas que termi-
nen en una declaración de guerra.

01_NuevaAntropología80.indd   133 21/10/14   20:58



134 Ángel Acuña Delgado

hoy día la idea de ganar a toda costa y 
como sea, mostrando, junto con sus vir-
tudes, los atributos de una sociedad 
que —además de autodenominarse 
“del conocimiento” y de progreso— en-
carna la competencia más despiadada 
y pone al descubierto distintas mane-
ras de ferocidad. 

Desde el ámbito intercomunitario, 
descrito a grandes trazos el esquema y 
contexto de la lucha ritual yanomami 
dentro del reahu, aparentemente poco o 
nada tiene que ver con el juego del fut-
bol o un campeonato futbolístico, pero la 
idea no es comparar sino entender po-
sibles asociaciones y transferencias 
que se hacen desde el ámbito tradi
cional conocido hasta el de las nuevas 
adquisiciones culturales, para hacer-
las digeribles y útiles en la práctica, 
encontrándoles sentido.

Desde el punto de vista organizati-
vo ambos acontecimientos implican la 
invitación de la comunidad anfitriona 
a varias comunidades para que acu-
dan al encuentro en la fecha señalada, 
solo que en el reahu se hace de modo 
verbal y participan varias comunida-
des (de dos a cuatro o cinco), y en los 
campeonatos se hace por notificación 
escrita y da cabida a muchas más co-
munidades (hasta 15 o 20). En ambos 
casos hay competencia: verbal y física 
en el reahu, deportiva en el futbol. 
Competencia que protagonizan los va-
rones y genera expectación en torno 
suyo. Competencia que se da además 
por parejas, de personas en unos casos 
y de equipos en otros, que representan 
a comunidades.

En ambos casos se cuida el trato 
igualitario: en la lucha se respetan los 

tres golpes alternativos y en el futbol 
no hay privilegios en la aplicación nor-
mativa (o eso se pretende). En ninguno 
de ellos se da la rendición, hay que 
completar las series de golpes o el 
tiempo reglamentario de juego, salvo 
accidente o causa mayor. En ambos se 
busca reafirmarse en algún sentido: 
como waitheri en la lucha y como buen 
equipo en el futbol. 

Con todas esas semejanzas, es ob-
vio que los contextos en que se de
sarrolla cada acción son distintos, así 
como su razón de ser y ello las hace 
incomparables; sin embargo, las ana
logías existentes con la experiencia vi-
vida en la tradición ayudan a entender 
cómo ciertas prácticas culturales forá-
neas, caso del futbol, encuentran un 
caldo de cultivo que favorece su acep-
tación.

Por último, no debe pasar desaper-
cibido el hecho de que si bien el reahu 
facilita el encuentro social y da rienda 
suelta a la rivalidad intercomunitaria, 
el futbol no sólo se instala en ese terre-
no sino que además hace posible el 
encuentro y la competencia interétni-
ca. Una prueba de ello es el hecho aquí 
mencionado, de admitir a la comuni-
dad ye’kuana de Chiwire en el campeo-
nato de futbol de kukurital organizado 
por los yanomami. Es a través del fut-
bol como otros grupos étnicos com
parten y rivalizan de modo pacífico en 
el terreno yanomami e invitados por 
ellos. Asimismo, los yanomami asisten 
a las competiciones panindígenas re-
presentados también con su equipo de 
futbol; y juegan al futbol en La Esme-
ralda siempre que hay ocasión con 
equipos de las etnias que allí se con-

01_NuevaAntropología80.indd   134 21/10/14   20:58



135Del chamanismo y la festividad social al futbol yanomami…

centran. Vehículo, por tanto, que facili-
ta el diálogo y la comunicación con los 
pueblos vecinos y aún lejanos; práctica 
deportiva universal con la que los ya-
nomami se homologan y pueden me-
dirse al resto del mundo si hubiera 
ocasión, aunque, como toda actividad 
espectacular que atrae clientelas, difí-
cilmente puede evadirse de los intere-
ses del mercado y la política. 

El pueblo yanomami ha demostra-
do tener mayor resistencia al cambio 
social y cultural que los pueblos ama-
zónicos vecinos; según el censo (esti-
mativo) venezolano de 2001 (ine, 2002), 
de 12,234 miembros de la etnia sólo 
215 vivían en área urbana, y son com-
parativamente muy pocos bilingües; 
apartados en su inmensa mayoría en el 
interior de la selva y lejos de las zonas 
de influencia, han conocido el futbol y 
lo han adaptado a su forma de vida, lo 
han hecho suyo y en estos momentos 
podemos observarlo como un ejemplo 
de sincretismo, por el que el juego de-
portivo es reinterpretado a la luz de 
ciertos valores culturales con los que 
tal actividad cobra sentido. Lejos de ser 
el futbol un fenómeno de masas en el 
Alto Orinoco, la televisión e internet, 
que hasta allí llegan, así lo trasmiten 
con todas sus implicaciones; y dado el 
éxito de adhesión alcanzado, nos pre-
guntamos: ¿tendrá el futbol más ca
pacidad que las enfermedades y los 
garimpeiros para sacar a las yanoma-
mi de la selva? ¿Será el futbol suficien-
temente persuasivo para cambiar de 
manera significativa su modo de vida? 
¿Asimilarán los valores propios del es-
pectáculo masivo que es en otras par-
tes del mundo? ¿Sucumbirán a la 

manipulación política de que es objeto, 
también en el ámbito local? ¿Se con
vertirá el futbol en un factor importan-
te para el estudio de la identidad y la 
alteridad en el Alto Orinoco? ¿Para el 
estudio de la socialización, de la con-
ducción de la agresividad y la violencia 
social? ¿Para el estudio de la integra-
ción en la sociedad nacional?

Por su corta historia en el lugar 
aún es pronto para responder esas y 
otras cuestiones, pero sí es oportuno 
formular preguntas y estar alerta so-
bre el impacto que entre los yanomami 
puede provocar un fenómeno que parte 
de algo tan aparentemente inocente 
como jugar con una pelota.

BIBLIOGRAFÍA

Alabarces, Pablo (ed.) (2003), Futbologías. 
Futbol, identidad y violencia en Améri-
ca Latina, Buenos Aires, Consejo Lati-
noamericano de Ciencias Sociales.

Albert, Bruce (1985), “Temps du sang, 
temps des cendres. Representation de 
la maladie, système rituel et espace po-
litique chez les Yanomami du sud-est 
(Amazonie brésilienne)”, tesis doctoral, 
París, Universidad de París X.

_____ ������������������������������������(1989), ����������������������������“Yanomami ‘Violence’: Inclu-
sive Fitness or Ethnographer’s Repre-
sentation”, Current Anthropology, 
núm. 30, pp. 637-640.

Alès, Catherine. (1984), “Violence et ordre 
social dans une société amazonienne. 
Les Yanomami du Venezuela”, Études 
rurales, núm. 95-96, Francia, pp. 89-111.

_____ (2003), “Función simbólica y organi-
zación social. Discursos rituales y polí-
tica entre los yanomami”, en C. Alès y 
J. Chiappino (coords.), Caminos cruza-

01_NuevaAntropología80.indd   135 21/10/14   20:58



136 Ángel Acuña Delgado

dos. Ensayos en antropología social, 
etnoecología y etnoeducación, Mérida, 
ird Éditions/Universidad de Los Andes/
grial, pp. 197-240. 

Barandiarán, Daniel (1965), “Mundo espi-
ritual y shamanismo Sanemá”, Antro-
pológica, núm. 15, pp. 1-28.

Barandiarán, Daniel y Walalan Aushi 
(1974), Los hijos de la luna: monografía 
antropológica sobre los indios sanemá-
yanoama, Caracas, Arte.

Batteson, Gregory (1972), “A Theory of 
Play and Fantasy”, en G. Batteson (co-
ord.), Step to an Ecology of Mind, Nue-
va York, Randon House.

Blanchard, Kendall y Chesca, Alyce (1986), 
Antropología del deporte, Barcelona, 
Bellaterra. 

Caballero, Hortensia (2003), “Engaging in 
Politics: Yanomamï Strategies in the 
Face of Venezuela’s National Frontier 
Expansion”, tesis de doctorado, Tucson, 
University of Arizona.

Carpensen, C. J. et al. (1985), “Phisical 
Activity, Exercise and Physical Fit-
ness: Definitions and Distinctions for 
Health-Related Research”, Public 
Health Reports, núm. 100, pp. 126-131.

Chagnon, Napoleón (1968), The Fierce 
People, Nueva York, Holt, Rinehart & 
Wiston.

_____����������������������������������� ����������������������������������(1990), “On Yanomamö Violence: Re-
ply to Albert”, Current Anthropology, 
núm. 31, pp. 49-53.

_____ (1992), Yanomamö-The Last Days of 
Eden, Nueva York, Harcourt, Brace, 
Javanovich.

Chiappino, Jean (2003), “La cura chamáni-
ca yanomami y su eficacia”, en C. Alès 
y J. Chiappino (coord.), Caminos cruza-
dos. Ensayos en antropología social, et-
noecología y etnoeducación, Mérida, 

ird Éditions/Universidad de Los Andes/
grial, pp. 39-67.

Cocco, Luis (1972), Iyëwei —teri: quince 
años entre los yanomamos, Caracas, 
Escuela Técnica Popular Don Bosco.

Colchester, Marcus (1982), “The Cosmov-
isión of Venezuelan Sanema”, An-
tropológica, núm. 58, pp. 87-122.

_____ (1991), “Economías y patrones de uso 
de la tierra en los yanomam”, La Ig-
lesia en Amazonas, núm. 53, pp. 10-17.

Eguillor García, María Isabel (1984), 
Yopo, shamanes y hékuras: aspectos 
fenomenológicos del mundo sagrado 
yanomami, Caracas, Salesiana.

Fergunson, R. Brian (1995), Yanomami 
Warfare: A Political History, Santa Fe, 
School of American Research Press.

Fossi, Luis Eduardo (1995), “Ceremonial y 
adornos sagrados. Acercamiento a la 
dinámica de la teatralidad en los prin-
cipales rituales yanomami del Alto Ori-
noco”, tesis doctoral, Caracas, Facultad 
de Humanidades y Educación-Univer-
sidad Central de Venezuela.

Fuentes, Emilio (1980), “Los Yanomami y 
las plantas silvestres”, Antropológica, 
núm. 54, Venezuela, pp. 3-128.

García Ferrando, Manuel (1990), Aspectos 
sociales del deporte. Una reflexión so-
ciológica, Madrid, Alianza.

García Ferrando, Manuel, Francisco La-
gardera y Nuria Puig, (1998), “Cultura 
deportiva y socialización”, en M. García 
Ferrando, F. Lagardera y N. Puig (co-
ords.), Sociología del deporte, Madrid, 
Alianza.

Gutiérrez, Manuel (1995), Valores so
ciales del deporte. La actividad física 
y el deporte como transmisores de va-
lores sociales y personales, Madrid, 
Gimnos.

01_NuevaAntropología80.indd   136 21/10/14   20:58



137Del chamanismo y la festividad social al futbol yanomami…

Harris, Marvin (1984), Introducción a la 
antropología general, Madrid, Alianza.

Huizinga, Johann (1972), Homo ludens, 
Madrid, Alianza.

Ine (2002), Censo Nacional de Venezuela 
2001, Caracas, Instituto Nacional de 
Estadística.

_____ (2012), Censo Nacional de Venezuela 
2011, Caracas, Instituto Nacional de 
Estadística.

Lizot, Jacques (1975), El hombre de la pan-
torrilla preñada y otros mitos yanoma-
mi, Caracas, Fundación La Salle de 
Ciencias Naturales.

_____ (1978), El círculo de los fuegos, Cara-
cas, Monte Ávila.

_____ (1980), “La agricultura yanomami”, 
Antropológica, núm. 53 pp. 3-93.

_____ (1988), “Los yanomami”, en vv.aa., 
Los aborígenes de Venezuela. Etnología 
contemporánea III. Caracas, Funda-
ción La Salle de Ciencias Naturales/
Instituto Caribe de Antropología y So-
ciología, pp. 479-584.

_____ (1989), ”A propos de la guerre”, Jour-
nal de la Société des Américanistes, 
núm. 75, pp. 91-113.

Mandell, Richard (1986), Historia cultural 
del deporte, Barcelona, Bellaterra. 

Mattei Muller, Marie Claude (2007), Len-
gua y cultura yanomami. Diccionario 
Ilustrado Yanomami-Español / Es-
pañol-Yanomami, Caracas, edición del 
autor.

Mattei Muller, Marie Claude et al. (2006), 
“Lenguas y tradiciones orales de la 

Amazonía. ¿Diversidad en peligro?”, en 
vv.aa., Cuba, París, Oficina Regional 
de Cultura para América y el Caribe- 
unesco/ Casa de las Américas, pp. 
283-311.

Neel, James V. (1978), “The Population 
Structure of an Amerindian Tribe: The 
Yanomama”, Annual Review of Gene-
tics, núm. 12, pp. 365-413.

Norbeck, Edward (1974), “The Anthropolo-
gical Study of Human Play”, Rice Uni-
versity Studies, vol. 60, núm. 3,

Ossorio, Damián (2002), “La educación en 
valores a través de las actividades físi-
co-deportivas”, Revista Digital, año 8, 
núm. 50, en línea [http://www.efdepor-
tes.com].

Pérez Turpin, José Antonio (2002), “La 
competición en el ámbito escolar: un 
programa de intervención social”, tesis 
doctoral, Departamento de Didáctica 
-Universidad de Alicante.

Puig, Nuria y Heinemann, Klaus (1991), “El 
deporte en la perspectiva del año 
2000”, Papers, núm. 38, pp. 123-141.

Turner, Victor (1988), El proceso ritual, 
Madrid, Taurus.

Valero, Helena (1984), Yo soy napëyoma. 
Relato de una mujer raptada por los 
indígenas yanomami (ed. de Emilio 
Fuentes), Caracas, Fundación La Salle 
de Ciencias Naturales.

Van Gennep, Arnold (2008), Los ritos de 
paso, Madrid, Alianza.

Verdú, Vicente (1980), El futbol: mitos, ri-
tos y símbolos, Madrid, Alianza.

01_NuevaAntropología80.indd   137 21/10/14   20:58




