
75

de representación escénica, ya sea ri-
tual o teatral, o ambas a la vez— que 
remite, en principio, a un pasaje evan-
gélico en el cual se narran las vicisitu-
des de los pastores en su afán de 
venerar el nacimiento de Jesucristo. 
En un sentido, podría decirse que la 
pastorela es una representación vi-
viente de los nacimientos que en Méxi-
co se acostumbra instalar durante la 

Elizabeth Araiza Hernández*

EL MONTAJE TEATRAL DE LAS IDENTIDADES. 
PERSONAJES RANCHEROS Y ACTORES INDÍGENAS
EN LAS PASTORELAS DE LA SIERRA PURÉPECHA

Resumen: Muchos aspectos del ritual continúan siendo objeto de debate en antropología, confron-
tando diversas corrientes y autores, pese a ello, hay un punto en el que al parecer todos coinciden: 
el ritual expresa, comunica y refleja la identidad de los grupos sociales que lo realizan. En este 
artículo se reflexiona sobre el carácter problemático de este supuesto a través del caso de las pas-
torelas que se realizan en el territorio purépecha. Asumiendo que de cualquier modo no podemos 
evitar recurrir a la noción de identidad, el texto nos plantea que en la pastorela no está implicada 
una identidad sino una variedad de identidades. Éstas no son simple expresión o reflejo de la 
identidad tal como se siente o se concibe en la vida ordinaria. En la pastorela las identidades se 
presentan de manera inhabitual: se afirman y al mismo tiempo se niegan. Para ello la autora 
hace una revisión crítica de las teorías clásicas del ritual y construye un enfoque alternativo.

Palabras clave: identidad, ritual, pastorela, purépechas. 

Abstract: Many aspects of rituals are still the focus of debate in Anthropology, pitting diverse 
schools of thought and authors in direct confrontation one with another. However, there is conver-
gence among them that rituals express, communicate, and reflect the identity of the social groups 
who perform these rituals. This article reflects on the problematical character of this assumption 
by examining Christmas plays carried out in the Purépechan area. Given that the idea of identity 
cannot be overlooked, the text points out not one, but several identities are involved in these 
Christmas plays. They are not simple expressions or reflections of identity as perceived in ordi-
nary life. In Christmas plays identities are presented in unusual ways: they are affirmed at the 
same time they are negated. For this purpose the author undertakes a critical review of classic 
theories of ritual and builds an alternative perspective.

Keywords: Identity, ritual, Christmas play (“pastorela”), Purépechas. 

*Doctora en artes, filosofía y estética por la 
Universidad de París 8. Especialidad en etnoes-
cenología. Profesora-investigadora de El Cole-
gio de Michoacán.

LA PASTORELA

La pastorela es una modalidad de 
narrativa y de ejecución corpo-
ral —o, para darse a entender 

rápidamente, digamos que es un tipo 

01_NuevaAntropología79.indd   75 07/01/14   13:43



76 Elizabeth Araiza Hernández

Navidad. Sin embargo, tanto éstos 
como el pasaje evangélico suelen adqui-
rir una variedad de formas según el 
contexto social y cultural donde se rea-
liza. Así, por ejemplo, las pastorelas del 
medio rural e indígena se distinguen 
claramente respecto de las que se pre-
sentan en contextos urbanos. En es
tos últimos, la pastorela se asocia con 
los festejos navideños, por lo que resul-
taría inconcebible realizarla en otra 
época del año. En cambio, en el medio 
rural e indígena, pueden realizarse en el 
mes de febrero, marzo e incluso en cual-
quier otro momento del año.

Las pastorelas en el medio rural 
pueden formar parte de las fiestas del 
ciclo de vida —bodas y bautizos—1 o 
bien de celebraciones de carácter cívico 
—la visita de un funcionario—, y de 
festividades en que lo religioso, lo civil 
—o cívico— y la reivindicación étnica 
se imbrican, como por ejemplo el Año 
Nuevo purépecha.2 De modo que prác-
ticamente cualquier ocasión festiva es 
propicia para ver y realizar una pasto-
rela. Para entender por qué se siguen 
llevando a cabo en el medio rural des-

1 En julio de 2010, en Huétamo, Michoacán, 
se realizó una pastorela como parte de la cele-
bración de una boda (Gabriela Zamorano, comu-
nicación personal).

2 En el marco del programa de celebraciones 
del Año Nuevo purépecha que se llevó a cabo en 
Chilchota en febrero de 2008, se presentó un 
segmento —el diálogo entre los luzbeles y el ar-
cángel Miguel— de la pastorela que, no obstan-
te, se realiza de manera tradicional en diciembre 
en Comachuén. Mientras en el Año Nuevo puré-
pecha que tuvo lugar en Jarácuaro, en febrero de 
2011, se presentó una pastorela que, como se in-
dica en el programa es “danza representativa” 
de la comunidad de Tsurumuta y de la región 
lacustre. 

pués de la Navidad, habría que tener 
en cuenta que cada poblado ha puesto 
el acento en una de las etapas o situa-
ciones asociadas al nacimiento del Niño 
Dios. Acontecimiento que, pese a la di-
versidad formal, constituye el punto 
unificador —vinculado estrechamente 
con la figura del diablo y a la del án-
gel— de este tipo de escenificaciones. A 
este respecto, si en algunos poblados 
consideran más importante el día del 
nacimiento del Niño Dios, otros en 
cambio otorgan mayor relevancia a la 
visita de los Reyes Magos, mientras 
otros enfatizan el día en que el niño 
Jesús fue presentado al templo, otros 
remontan hasta el día en que fue con-
cebido.3 De ahí que las pastorelas pue-
dan realizarse desde diciembre hasta 
marzo e incluso en julio y agosto. Ha-
bría que considerar también que, en 
algunas regiones, la presentación prin-
cipal de la pastorela se rige por un sis-
tema de rotación que involucra a varios 
poblados dentro de una región. En la 
zona lacustre de Michoacán, por ejem-
plo, la pastorela —al igual que la fies
ta del Corpus Christi o chananskua 
(Castilleja, 2004) sigue un circuito de 
presentaciones: primero en un pobla-
do el 24 de diciembre, luego en otro el 
6 de enero, y así sucesivamente, hasta 
culminar en Tócuaro el 4 o 5 de febre-
ro, cerrando el circuito. De este modo 
se crean las condiciones para que las 
personas que habitan en un poblado 

3 Es el caso de Santo Domingo, zona media 
de San Luis Potosí, en el que la presentación 
principal tiene lugar el 18 de marzo debido a 
que es el día en que el Niño Dios debió ser conce-
bido, por lógica, nueve meses antes del 24 de di-
ciembre (García Lam, 2009). 

01_NuevaAntropología79.indd   76 07/01/14   13:43



77El montaje teatral de las identidades…

participen en las pastorelas de los po-
blados circunvecinos, reforzando así 
los lazos de intercambio y reciproci-
dad entre ellos.

Si consideramos al conjunto de po-
blados rurales e indígenas donde las 
pastorelas se llevan a cabo, año con año 
y de manera tradicional —involucran-
do a por lo menos tres generaciones de 
participantes— abarcaríamos una ex-
tensísima área geográfica. Tendríamos 
que ampliar la mirada hacia el norte, 
desde Nuevo México, Texas, Colorado, 
Arizona y California, e igualmente ha-
cia el sur hasta Honduras y Nicaragua; 
en México, desde Yucatán y Oaxaca 
hasta Nuevo León y Sinaloa pasando 
por Colima, Jalisco, Michoacán, Gua-
najuato, Zacatecas y San Luis Potosí 
(León, 1906; Cole, 1907; Robe, 1954; Ro-
mero Salinas, 1984; Sabido, 2000; Ara-
cil et al., 2004; García Lam, 2009; 
Albalá, 2002; Camacho, 2004).

Pese a la variedad de formas que 
adquieren los escenarios, los persona-
jes, el vestuario y los objetos escénicos, 
podemos distinguir una pastorela por 
la presencia de dos personajes: el dia-
blo y el ángel. Éstos encarnan dos de 
los valores fundamentales del ser hu-
mano: el bien y el mal o, para ser más 
precisos en lo que concierne a los puré-
pechas, lo bueno y lo no-bueno, que en 
idioma vernáculo se expresan con las 
expresiones ampakiti y no ampakiti. 
Esta última palabra se usa también 
para referirse al diablo. Además, sabe-
mos que se trata de una pastorela —y 
no de un carnaval o de otro evento en 
el que también aparece el diablo— por-
que la lucha entre el diablo y el ángel 
tiene como referente principal —aun-

que no exclusivo, ya que por lo común 
entra en juego una multiplicidad de re-
ferentes— el nacimiento de Jesucristo.

ALGUNAS INTERROGANTES

El propósito principal de este artículo 
es presentar los avances de una inves-
tigación en curso sobre las pastorelas 
que se realizan en el territorio purépe-
cha de Michoacán. En esta ocasión 
centraré el análisis en la identidad o, 
más precisamente, las identidades. Un 
postulado que —como veremos más 
adelante— ha sido muy influyente en 
antropología, según el cual los rituales 
dicen y/o dan a ver lo que es un deter-
minado grupo social, resulta, en un 
primer momento, muy sugerente e in-
negable. Los rituales son una pantalla 
en la que los grupos sociales se reflejan 
tal como son, o tal como se conciben a 
sí mismos y desean ser vistos por otros. 
Pensándolo más detenidamente, surge 
una serie de interrogantes: ¿por qué 
para comunicar sobre su identidad las 
personas tendrían que recurrir a un 
medio tan complicado y que exige tan-
to esfuerzo como el lenguaje corporal? 
¿Por qué no utilizarían medios que 
resultan más directos y eficaces en 
términos de información y de comuni
cación? Tratando de aplicar este postu-
lado para explicar lo que sucede en las 
pastorelas que se realizan en el área 
bajo estudio, surgen otras preguntas: 
¿si la intención es expresar la identi-
dad purépecha, qué vienen a hacer 
personajes tales como los rancheros, 
los luzbeles y los diablos? ¿Si de lo que 
se trata es de decir y mostrar la identi-
dad de los purépechas, por qué se ha-

01_NuevaAntropología79.indd   77 07/01/14   13:43



78 Elizabeth Araiza Hernández

cen pasar por rancheros —se visten y 
se comportan como mestizos o blancos 
ganaderos, adoptan sus valores cultu-
rales y sociales— en el curso de la pas-
torela? Es reveladora a este respecto la 
elocución de uno de los personajes: “Soy 
ranchera de las buenas, ranchera ori-
ginal. Y toda mi descendencia, ranche-
ros para adular” 4. Si el ritual expresa 
la cosmovisión de los purépechas, ¿por 
qué la pastorela tiene como referente 
un pasaje evangélico que proviene pre-
cisamente de una cosmovisión impues-
ta por los españoles? ¿Por qué en la 
pastorela las identidades, étnica y de 
género tienen que presentarse de ma-
nera inhabitual? Me refiero, por ejem-
plo, a los aspectos siguientes: una 
afirmación de identidad es al mismo 
tiempo testimonio de diferencia, una 
expresión de halago es al mismo tiem-
po burla, la de autoridad es sumisión, 
provocando un efecto de contradicción. 
Así, por ejemplo, en su actuación los 
rancheros unen identidades que en la 
vida ordinaria resultan incompatibles: 
ser indígena y a la vez ranchero, ser 
una mujer liberada y a la vez sumisa y 
recatada, refrendar reconocimiento al 
gobierno y al mismo tiempo culparlo 
de los males que soporta el ranchero. 
Cabe preguntarse, en fin, si acaso mos-
trar signos de etnicidad o reafirmar la 
identidad étnica sería la única, o siquie-
ra la principal, finalidad de la pastorela. 
Para responder a estas interrogantes 
primero haremos una exploración a tra-
vés del espacio y del tiempo para obser-
var cómo la pastorela ha transitado de 

4 Notas de mi Diario de campo, Comachuen 
24 de diciembre de 2011.

una cualidad a otra. En un segundo 
momento expondremos los argumen-
tos de una revisión crítica de las con-
cepciones de la identidad y de los 
enfoques antropológicos, que ven sig-
nos de ésta en el ritual. Por último ob-
servaremos cómo se ponen en marcha, 
cómo se actúan las identidades en la 
pastorela.

¿ACASO LAS PASTORELAS TENDRÍAN 
UNA IDENTIDAD?

En los últimos años, con el auge de los 
movimientos de reivindicación étnica y 
de la aparición de un sector social lla-
mado intelectuales purépechas, se ma-
nifiesta a la vez una tendencia, casi 
generalizada, a poner el calificativo de 
purépecha a buena parte de las prác
ticas sociales y/o culturales que se lle-
van a cabo en la región donde habita 
el grupo étnico en cuestión. Así, por 
ejemplo, se han vuelto recurrentes ex-
presiones como “Corpus Cristi purépe-
cha”, “Carnaval purépecha” o “Pastorela 
purépecha”. La lógica de razonamiento 
que subyace a esta adjetivación sería 
más o menos la siguiente: la identidad 
es algo, un núcleo duro, una esencia, 
una cosa, que las personas tienen o de-
ben tener; los purépechas tienen o 
deben tener una identidad, todo lo que 
ellos hacen es por tanto purépecha, ya 
que esa esencia se plasma tal cual en 
todo lo que ellos hacen. No es de sor-
prender que asuman la idea, que revi-
saremos más adelante, según la cual los 
rituales expresan o comunican la iden-
tidad de los grupos que los realizan. 
Esta tendencia a la “purepechización” 
de prácticamente todo incurre en una 

01_NuevaAntropología79.indd   78 07/01/14   13:43



79El montaje teatral de las identidades…

concepción de identidad cuyos funda-
mentos esencialistas ya se encargaron 
de cuestionar, entre otros, Brubaker 
(2001: 66-85). Para los “identitarios” 
—es decir, aquellos que defienden tal 
concepción y entre los cuales incluye a 
ciertos académicos que son a su vez 
analistas y protagonistas de las políti-
cas identitarias— resulta importante 
convencer a los demás y a ellos mismos 
de que la identidad es similitud, uni-
dad y permanencia. Emiten mensajes 
fundamentalistas y esencialistas, en 
tanto ellos buscan ante todo que los 
llamados de identidad tengan un efec-
to en la práctica (idem). Brubaker se
ñala que las concepciones esencialistas 
de la identidad prevalecen actualmente 
incluso en ámbitos académicos —o lo 
que él llama el discurso científico—, 
pese a la influencia tan grande que ha 
ejercido la perspectiva constructivista. 
Subraya que si bien hoy en día todo 
mundo acepta que la identidad es una 
construcción social, no obstante, con “los 
esfuerzos recientes por evitar reificar la 
identidad y por elaborar una teoría de 
las identidades consideradas como múl-
tiples, fragmentadas y fluidas […] esta-
mos con frecuencia ante una amalgama 
de lenguaje constructivista y argumen-
tación esencialista (ibidem: 66). A este 
respecto, cabe aclarar que al sostener 
en este artículo que las pastorelas po-
nen en juego y condensan varias iden-
tidades no necesariamente estoy 
afirmando que estas identidades sean 
múltiples, fragmentarias y fluidas. 
Como ya demostrara Brubaker, el cons-
tructivismo revela a su vez grandes li-
mitaciones, por ejemplo: “No vemos por 
qué lo que es múltiple, fragmentario y 

fluido deba ser conceptualizado como 
una “identidad” (ibidem: 75). Por tanto, 
busco apoyo más bien en el plantea-
miento según el cual los rituales son 
una modalidad de la acción, cuya espe-
cificidad radica en que condensa identi-
dades ordinariamente incompatibles 
(Houseman y Severi, 1994; Houseman, 
2003 y 2008). 

Una vez hecha esta aclaración, en 
lo que sigue haremos un recorrido por 
la historia, no tanto para saber de 
dónde es —qué identidad tiene— o 
qué es una pastorela, sino cómo tran-
sitó de una cualidad a otra: de ser rural 
a ser urbana, de ser europea o españo
la a ser purépecha, de extranjera a lo-
cal, de cristiana a pagana, de religiosa a 
profana y así por el estilo. Valga insistir, 
la pregunta central en este apartado es: 
¿cómo transitó una modalidad de ejecu-
ción corporal para devenir pastorela?

Si bien resulta incuestionable que 
lo que conocemos hoy como pastorela 
se inspiró en algún modelo provenien-
te del continente europeo, es probable 
que ya en ese transitar debió sufrir una 
serie de transformaciones al grado de 
que, una vez arraigada en suelo ame
ricano, adquirió un nuevo rostro. Sin 
duda a esto se debe que los eruditos, 
por ejemplo Horcasitas (1974), hayan 
afirmado que aún no hemos logrado 
encontrar datos fehacientes —libretos, 
testimonios, crónicas— para demos-
trar que alguna de las pastorelas reali-
zadas durante el siglo xvi en lo que hoy 
es México tuviera como fuente directa 
un texto español de la misma época. 
Este autor señaló que si bien en mu-
chos países europeos se realizaron, 
mucho antes de la Conquista, numero-

01_NuevaAntropología79.indd   79 07/01/14   13:43



80 Elizabeth Araiza Hernández

sas escenificaciones inspiradas en el 
tema del nacimiento del Niño Dios y 
en el de la adoración de los Reyes Ma-
gos, no obstante éstas resultan en poco 
comparables con las que se realizaron 
durante el siglo xvi en México (Horca-
sitas, 1974: 287). Es por eso que este 
autor reclama otorgar a la pastorela el 
lugar que verdaderamente le corres-
ponde, y que los eruditos rara vez le 
conceden, en el campo de la literatura 
mexicana y no de la española. Por con-
siguiente, las pastorelas de las que es-
tamos hablando tienen ciertamente 
una identidad: son mexicanas.

Ahora bien, ¿cómo es que devinieron 
tales? Una vez implantadas en el conti-
nente americano, las pastorelas debie-
ron transitar de nuevo, esta vez de una 
orden religiosa a otra, y forzosamente 
en ese movimiento adquirieron nuevas 
formas. A este respecto se anudan las 
polémicas: ¿franciscanas o jesuitas?, 
se preguntan aquellos para quienes al 
parecer resulta importante otorgar una 
carta de identidad a las pastorelas. En 
efecto, algunos especialistas (Albalá, 
2002; Horcasitas, 1974) sugieren que se 
otorgue a los franciscanos la autoría de 
las pastorelas. Por tanto, su nacimiento 
debe situarse en el siglo xvi. Otros (Ro-
mero Salinas, 1984; Sabido, 2000; De 
Híjar Ornelas, 2008), en cambio, asegu-
ran que sus verdaderos autores fueron 
los jesuitas. Debido a ello, su acta de na-
cimiento debe fecharse entre finales del 
siglo xvi y principios del xvii,5 más no 

5 La nota de Albalá es reveladora del tono 
que adquiere esta discusión: “El origen de este 
género tan popular hay que buscarlo en las pri-
meras etapas de la evangelización de México. El 
estudio de Romero Salinas aporta una serie de 

antes. Así, a la pregunta —que acaso 
resulte pertinente— de cuál es la pri-
mera pastorela que se representó en 
México, se responderá que es El ofreci-
miento de los Reyes,6 representada du-
rante una misa en Tlaxcala un 6 de 
enero de 1535 o 1536, o bien se refutará 
este dato, dependiendo de la posición 
que se tome en esta polémica.

Mis datos etnográficos indican que 
para quienes participan en las pasto-
relas actuales en la región purépecha 
resulta fundamental la presencia de 
los luzbeles o diablos. Podríamos decir 
que la pastorela se distingue, respecto 
de otras modalidades de escenifica-
ción, por la presencia del diablo y, más 
precisamente, por la lucha que éste es-
tablece con el bien, o lo bueno, ya sea el 
arcángel Miguel u otros personajes 
que figuren dichos valores. En la re-
gión purépecha no puede haber pas
torela sin el coloquio o diálogo de los 

datos que interpreta —creemos— erróneamen-
te de manera que llega a la conclusión de que la 
pastorela ‘fue creada, difundida y conservada 
por los jesuitas y los alumnos de sus colegios’ 
[…]. A los franciscanos corresponde, por tanto, 
el mérito de la introducción del teatro de evan-
gelización […] De esta forma, la representación 
de la adoración de los Reyes Magos todavía se 
conserva hoy en México como la adoración del 
‘Niñopa’ en Xochimilco y tiene, con seguridad, 
su origen en la evangelización franciscana” (Al-
balá, 2002: 378-380).

6 Si se considera que las representaciones de 
las sociedades prehispánicas eran todas de carác-
ter ritual o ceremonias enteramente dedicadas 
al culto religioso, se aceptará que El ofrecimien-
to de los Reyes constituye de hecho la primera 
obra de teatro que se representó en el continen-
te americano. Desafortunadamente, no dispone-
mos de documentación acerca de esta obra más 
que un breve comentario de Motolinía (Horcasi-
tas, 1974: 249).

01_NuevaAntropología79.indd   80 07/01/14   13:43



81El montaje teatral de las identidades…

luzbeles y sin la danza de los cientos de 
diablos menores. A partir de esta ob-
servación se puede plantear la siguien-
te hipótesis: si bien es cierto que la 
serie de obras con el tema de los Reyes 
Magos, impulsada por los francisca
nos durante el siglo xvi (El coloquio de 
los pastores de Sinaloa, 1596; El ofreci-
miento de los Reyes, Tlaxcala, 1535 o 
1536; La adoración de los Reyes ¿1760? 
y La comedia de los Reyes, Tlatelolco, 
1607) no es la fuente directa de las pas-
torelas que se realizan actualmente en 
el medio rural, es probable que sí lo 
fueran obras con otros temas e impul-
sadas por los franciscanos mismos. Me 
refiero a las obras en que de algún modo 
se representó al diablo. Dicho lo cual, es 
preciso reconocer que en esta serie do-
cumentada por Horcasitas (1974: 247-
33), en por lo menos tres obras, pese a 
que el tema principal es la visita de los 
Reyes y éstos los personajes centrales, 
aparece ya el diablo. Tales obras son: 
Los tres Reyes de Cuernavaca, 1535-
1540; El auto de los Reyes Magos de 
Tlaxomulco, 1578 y La lucha entre san 
Miguel y Lucifer, Zapotlán, 1578. Las 
dos últimas presentan rasgos que per-
duran en las pastorelas de la región 
purépecha. Más adelante abundaré al 
respecto.

Para finalizar este apartado, y por 
cuestiones de espacio, nos limitaremos 
tan sólo a mencionar el transitar de lo 
rural a lo urbano, sobre el cual habría 
que profundizar en futuros trabajos. 
Podríamos suponer que como el teatro 
es un fenómeno urbano, así también la 
pastorela. Pero, por sorprendente que 
parezca, en México las pastorelas se 
arraigan y se desarrollan en el medio 

rural antes que en zonas urbanas. Esto 
se explica por el hecho de que con fre-
cuencia las zonas rurales quedaron 
fuera de un estrecho control colonial.7

TRANSITAR HACIA EL TERRITORIO 
PURÉPECHA

Desde el estudio pionero de Stanley L. 
Robe, Coloquio de pastores from Jalis-
co (1954), las investigaciones sobre la 
pastorela se han concentrado particu-
larmente en dicho estado. Así lo indica 
la cantidad —considerablemente más 
extensa comparada con la relativa a 
otros estados— de obras publicadas 
sobre las pastorelas de Jalisco (Alba, 
1978; Sánchez Olmedo, 1993; Cama-
cho, 2004, De Híjar Ornelas, 2008). Ha-
ciendo una revisión bibliográfica, así 
sea somera, se puede constatar que 

7 Debemos tener en cuenta que incluso en los 
periodos en que se intentó ejercer un control ab-
soluto sobre prácticas consideradas como heréti-
cas, paganas, supersticiosas o idolátricas —que 
llegaron a ser calificadas y aún hoy en día, mani-
festaciones de culto al diablo—, como por ejem-
plo durante la Inquisición, las zonas rurales 
quedaron al margen. Así por ejemplo, Del Pino 
sostiene, siguiendo a otros autores que han apor-
tado pruebas fehacientes, que “los indios no estu-
vieran [estuvieron] finalmente sujetos al control 
inquisitorial”. La lógica de razonamiento que 
sustenta esta interpretación se argumenta de 
este modo: “Algunos han relacionado de modo 
enfático la no injerencia inquisitorial directa en 
el tema indiano con un concepto ‘paternalista’ de 
los españoles hacia los indios, creyéndolos inca-
paces de herejía o irresponsables de ella, en defi-
nitiva ‘menores de edad’ desde el punto de vista 
religioso. Evidentemente hay argumentos para 
sostener esta opinión incluso desde el punto de 
vista jurídico (Juan Solórzano y La Nueva Reco-
pilación indiana) y muchos religiosos argumen-
taban de esta manera” (Del Pino, 2004: 284).

01_NuevaAntropología79.indd   81 07/01/14   13:43



82 Elizabeth Araiza Hernández

son más numerosos los textos —ar
tículos y libros— publicados en Esta-
dos Unidos. Habría que profundizar en 
futuros trabajos sobre lo que ha moti-
vado este tratamiento desigual por re-
giones. 

Uno de los primeros —y a decir ver-
dad de los pocos— autores en llamar la 
atención sobre la existencia de pastore-
las en nuestra región de estudio fue 
Nicolás León (1906). Como parte de su 
magistral trabajo etnográfico sobre las 
tradiciones purépechas, este autor 
aportó uno de los tres textos más anti-
guos de que disponemos hasta ahora, 
escritos en lengua vernácula. Me refie-
ro al libreto anónimo y sin título encon-
trado en Pichátaro en 1883. Casi un 
siglo después, Fernando Nava (2001) 
tradujo e hizo un minucioso análisis 
de esta pastorela. En la conclusión de 
su artículo, el lingüista expresó su 
más profundo deseo de que éste sirva 
para inspirar nuevas investigaciones. 
Pero al parecer este llamado de aten-
ción no ha provocado mayores reso-
nancias. 

Cabe precisar aún sobre los tres 
textos antiguos en lengua purépecha: 
Pastorela de viejitos para solemnizar el 
nacimiento de Nuestro Señor Jesucris-
to es el título de la más antigua pasto-
rela de que tenemos registro en 
Michoacán. El etnólogo purépecha Pa-
blo Velázquez Gallardo encontró este 
libreto en Charapan, aun cuando en la 
portada aparece una leyenda: “Mo
relia, 1848”, especificando así lugar y 
fecha de edición, pese a que se trata 
de un manuscrito. En Pichátaro fue 
encontrado otro texto con fecha de 1883, 
con la inscripción “los nombres de los 

pastores en purépecha”8 a manera de 
título, lo cual hace suponer que quizá 
había una parte precedente que no ha 
sido encontrada. Como quiera que sea, 
las características del texto autorizan 
a colocarlo dentro del género de la pas-
torela (Nava, 2001: 135). Pastorela de 
viejos (Contreras et al., 1944),9 es el tí-
tulo de un texto anónimo encontrado 
en Quinceo, por uno de los miembros 
de la misión alfabetizadora en esta lo-
calidad. Aunque lleva como subtítulo 
“para el año de 1912”, Adrián F. León, 
autor de la paleografía e interpreta-
ción fonémicas, asegura que se trata 
de “una pieza redactada en las postri-
merías del siglo xvi”. De ser así, Pasto-
rela de viejos sería en realidad el texto 
más antiguo en lengua purépecha.

Como posible efecto de que estos tex
tos salieran a la luz pública —dos de 
ellos en la prestigiosa revista Tlalo-
can—, el interés de los investigadores 
se centró en las dimensiones lingüísti-
ca, verbal y discursiva de las pastore-
las de la región purépecha. Salvo quizá 
el de García Mora (2011) y el de Amós 
(2001), la mayoría de los pocos estudios 
de que disponemos revelan una predi-
lección por el análisis textual, en par
ticular de los libretos escritos en lengua 
vernácula, pese a que hoy en día prácti-
camente todas las pastorelas de la zona 

8 La transcripción al purépecha fue realiza-
da por el presbítero Cristóbal Romero, con fecha 
del 14 de noviembre de 1883, en Pichátaro, pue-
blo perteneciente al actual municipio de Tin-
gambato; fue documentada por Nicolás León 
(1906: 431-453). 

9 Paleografía e interpretación fonémicas 
de Adrián F. León M. Versión tarasco-español de 
Hilario Contreras A., de Charapan, Michoacán. 

01_NuevaAntropología79.indd   82 07/01/14   13:43



83El montaje teatral de las identidades…

Figura 1. Localización del área de estudio (realización propia, 2011). 

purépecha son habladas en español. A 
través de la expresión lingüística plas-
mada en los libretos, se trata de remon-
tar al origen e identificar la evolución 
de la pastorela mexicana y la de los pu-
répechas en particular (Aracil, 2004), o 
bien se intenta reconstituir aspectos de 
la cultura y de las relaciones sociales 
de los tarascos y de los purépechas 

(Nava, 2001). Sin duda estos trabajos 
son una invaluable contribución, pero 
el conocimiento de las pastorelas de los 
purépechas se ha construido sobre la 
base de la expresión verbal en de
trimento de las dimensiones de lo no-
verbal, lo corporal, los elementos 
escenográficos, el vestuario, los univer-
sos sonoros, la música, la coreografía, 

01_NuevaAntropología79.indd   83 07/01/14   13:43



84 Elizabeth Araiza Hernández

que son inherentes a la creación y la 
ejecución de esta modalidad de repre-
sentación escénica. 

Antes de concluir este apartado debo 
retomar un punto que quedó pendiente: 
los aspectos presentes en tres piezas 
creadas bajo la dirección de los fran
ciscanos y que se preservan en las pas-
torelas actuales. Acerca de Los tres 
Reyes Magos de Cuernavaca (¿1535 o 
1540?), no se proporcionan mayores 
detalles sino que “se hizo un neixcuiti-
lli para que sepáis cómo se puso la es-
trella que guió a los tres reyes magos 
cuando fueron a visitar a nuestro se-
ñor”. A lo cual Horcasitas (1974: 251-
252) precisa que “juzgando por la 
importancia que se le da a la estrella 
en el corto pasaje, ésta debe haber sido 
uno de los aspectos más sensacionales 
del drama, como lo fue en Tlaxcala y en 
Tlajomulco”. Justamente, la estrella 
sigue siendo de fundamental impor-
tancia y en torno de su instalación en 
la casa del carguero del Niño Dios, en-
cima de un enorme tronco de pino, se 
realizan una serie de acciones rituales, 
comenzando por la ida al monte, por 
parte de varones solteros, para elegir y 
cortar dicho tronco. Por otro lado, res-
pecto a la pastorela de Tlajomulco, la 
descripción de Ponce redactada por 
Ciudad Real (1976 [1568]), aporta de-
talles sobre la escenografía que en va-
rios aspectos se asemeja a las 
pastorelas actuales de los poblados pu-
répechas. Además del ya señalado 
modo en que se coloca la estrella, se 
preserva la forma de construir la enra-
mada o el portal (de Belén), así como el 
recubrimiento de éste con “uno como 
moho o maehojo, que se cría en aquella 

tierra y en la de México y otras, en las 
encinas y robles y otros árboles y es a 
manera de raicillas o barbas, asidas 
unas con otras, muy blandas y delica
das, que en lengua mexicana se llama 
paxtle y sirve para muchas cosas” (ibi-
dem: 101). Esta acción —ir al monte 
para recolectar la planta que en pu
répecha se llama terhendap’u y a la 
cual se ha agregado el nuriten— que 
deben realizar los varones solteros, du-
rante un día y una noche, en un acto 
que además desempeña una función de 
rito iniciático o rito de paso, es funda
mental para la preparación y ejecución 
de las pastorelas actuales. Tanto el 
tronco como la estrella y el portal re
cubierto con estas plantas deben ser 
elaborados cada año, sirviendo una 
sola vez para este fin. 

Con respecto a la muy breve des-
cripción de Ponce sobre La lucha entre 
San Miguel y Lucifer (Zapotlán, 1578), 
cabe aventurar que se hayan preserva-
do dos aspectos, acaso a la manera de 
una vuelta a la vida de lo antiguo o na-
chleben en el sentido de Warburg 
(1999). Me refiero la postura corporal 
del ángel “con una espada desnuda en 
la mano, como que hería a Lucifer”, y 
al gesto de éste “dando bramidos” 
(Horcasitas, 1974: 557). La lucha entre 
estos personajes en las pastorelas de la 
Meseta purépecha no es del tipo que 
uno esperaría, como una confrontación 
cuerpo a cuerpo, con grandes adema-
nes, implicando una ampliación de los 
movimientos corporales o aceleración 
del ritmo en los pasos. La derrota de 
Lucifer apenas es perceptible a los ojos 
del público. Basta un gesto sutil del 
ángel, un ligero levantar la espada, 

01_NuevaAntropología79.indd   84 07/01/14   13:43



85El montaje teatral de las identidades…

para que Lucifer caiga al suelo rendi-
do. La confrontación es más bien ver-
bal, con los largos parlamentos previos 
y posteriores, pero más que las pala-
bras en sí lo que indica tal derrota es el 
ritmo, el tono de la voz, la cadencia al 
recitar, lo cual—como mencioné arri-
ba— es de suma importancia. Otro de 
los gestos que se preservan es el bra-
mido, el cual se manifiesta constan
temente durante la última parte de la 
pastorela en que aparecen cientos de 
diablos. A este respecto cabe mencio-
nar el espesor sensible y el sentido pro-
fundo que adquieren los universos 
sonoros, en la pastorela, como en todo 
ritual, sonidos que no se agotan en la 
música, el canto, la plegaria. 

ACTUANDO IDENTIDADES

En otros artículos me esforcé por des-
cribir lo más detalladamente posible lo 
que sucede en una pastorela, las se-
cuencias de que se conforma, los perso-
najes y la variedad de referentes a los 
que remiten, así como los universos 
sensoriales (Araiza, 2013; en prensa a 
y b). También hice alguna referencia al 
transitar de una modalidad de actua-
ción a otra en el marco de la pastorela 
(Araiza, 2013). En dichos trabajos ar-
gumenté que para facilitar el análisis 
podíamos considerar que las pastore-
las se conforman por lo común de tres 
secuencias. En lo esencial, porque por 
supuesto habrá alguna versión en al-
gún poblado que presente solamente 
dos partes o secuencias, en otros casos 
habrá quizá cuatro o seis. Pero aunque 
sean más o menos, seguramente de to-
dos modos giraran en torno al “coloquio 

de los luzbeles”, la adoración al Niño 
Dios y la danza de los diablos menores. 
En uno de estos artículos (Araiza, 2013) 
abordé el tema de la identidad centran-
do la atención de modo particular en la 
segunda secuencia, es decir, en la que 
unos personajes llamados rancheros se 
encargan de adorar al Niño Dios can-
tándole una canción de cuna y bailán-
dole un zapateado. Se dedican también 
a relatar una serie de acontecimientos 
relativos más bien a la vida ordinaria. 
En este espacio me propongo abundar 
sobre la cuestión de las identidades.

El evento llamado pastorela inicia 
cuando caen los últimos rayos del sol. 
Unas notas musicales se encargan de 

Figura 2. Luzbel de Turícuaro, 2012 (fotogra-
fía de Juan José Estrada Serafín).

01_NuevaAntropología79.indd   85 07/01/14   13:43



86 Elizabeth Araiza Hernández

anunciar el comienzo. Los primeros en 
aparecer son los luzbeles. Visten con 
largas túnicas hechas con tela de ter-
ciopelo, un velo —o bien una impre
sionante máscara— cubriéndoles el 
rostro y sobre la cabeza llevan un toca-
do que les hace aparecer como seres 
que tienen un cuerpo más grande que 
el de un ser humano. Estos personajes 
recitan largos parlamentos, ya sea en 
prosa o en verso, comúnmente en oc
tosílabos. Los luzbeles pueden ser tres, 
siete e incluso nueve y dialogan entre sí 
turnándose la palabra y dirigiéndose 
aparentemente al arcángel Miguel. En 
realidad son tres ángeles que en algu-
nas versiones aparecen a la vista del 
público —en otras permanecen ocul-
tos—, pero no responden a las provoca-
ciones de los luzbeles sino hasta el 

momento final en que tienen que de-
rrotarlos. Cada diálogo es precedido y 
seguido por una “letra”, es decir, una 
nota musical que enfatiza o atenúa los 
lamentos ante la incertidumbre que 
dicen experimentar estos personajes.

Los diálogos de los luzbeles se des-
pliegan en un constante interrogarse, 
no solamente acerca de su propia iden-
tidad, en tanto que ángeles caídos, 
sino también sobre la identidad de la 
madre de Jesucristo que dicen es vir-
gen y sin embargo se embaraza. Ade-
más expresan duda sobre la identidad 
del ser humano: ¿cederá éste a las ten-
taciones del diablo? ¿Es un ser bueno o 
malo por naturaleza? En fin, los luz
beles se lamentan ante la incertidum-
bre de saber quiénes son ellos mismos 
y quién es el ser humano, qué ocurrirá 
en el futuro. Así, por ejemplo, uno de 
los tres luzbeles, Pereza, se expresó de la 
siguiente manera:

Para completar los siete vicios capita-
les, Luzbel préstame tu mandato, ya 
sabes mi príncipe que mis obras son 
tales que no consienten en las cosas 
buenas que intentan engañar con una 
falsa prudencia, que una mujer será 
aclamada como la protectora univer-
sal. ¡Ay que necedad de los sabios! 
Cómo va a ser que sea siempre Virgen 
si espera ser madre. Y es una loca de-
cadencia que los grandes sabios no 
dan una explicación (Notas del diario 
de campo de la pastorela realizada en 
Aranza el 25 de diciembre de 2010).

La segunda secuencia es —como ya he 
mencionado— la de los rancheros. Se 
desarrolla instantes después de que fi-

Figura 3. Luzbel de Tócuaro, 2010 (fotografía 
de Elizabeth Araiza).

01_NuevaAntropología79.indd   86 07/01/14   13:43



87El montaje teatral de las identidades…

naliza el coloquio de los luzbeles. Lla
ma la atención que mientras estos 
últimos se interrogan insistentemente 
sobre su propia identidad, la de la vir-
gen, la del propio Jesucristo y la del ser 
humano en general, los rancheros pare-
cen no dudar. Estos personajes apa
recen en escena por pares, una mujer y 
un varón, o bien formando una larga 
fila con varias parejas (pueden ser desde 
diez hasta cincuenta). Primero bailan 
al son de una tonada que, en muchos 
casos, fue compuesta especialmente 
para esta pareja, luego cantan una can-
ción de cuna. Se hace un silencio, y 
cuando la atención del público se dirige 

a ellos se presentan a sí mismos, cada 
uno a su turno, diciendo sus respectivos 
nombres y apellidos, el lugar de donde 
son originarios o dónde radican. Es en 
este sentido que podemos decir que 
mientras los luzbeles, que son los diablos 
principales o mayores, dudan acerca de 
la identidad, los rancheros al parecer es-
tán seguros de quienes son, de donde 
vienen, cuál es su origen. Más adelan
te podremos apreciar que en realidad la 
afirmación de identidad es aparente 
porque al mismo tiempo estos persona-
jes testimonian una ambigüedad. 

Finalmente, en algunas versiones 
de la pastorela donde participan estos 

Figura 4. Rancheras: pastorela de Turícuaro, 2012 (fotografía de Juan José Estrada Serafín).

01_NuevaAntropología79.indd   87 07/01/14   13:43



88 Elizabeth Araiza Hernández

personajes, los rancheros hacen comen-
tarios sobre cuestiones de la vida dia-
ria, más que nada aludiendo a aspectos 
materiales: la posesión de grandes ex-
tensiones de tierra para el cultivo o la 
crianza de animales, el carácter lujoso 
de las cosas que tienen, la belleza, ho-
nestidad y rectitud de su esposa o es-
poso. Por momentos, esta ostentación 
de riquezas se intercala con referen-
cias a los acontecimientos: la actuali-
dad, como por ejemplo, el atentado del 
11 de septiembre en Estados Unidos, 
el fraude electoral en México, etcétera. 
También remiten directamente a la ac-
tualidad local, como por ejemplo tal se-
ñor que en su tienda vende más caro el 

pan o adultera la leche, tal muchacho 
que se fue “al otro lado” y tantos otros 
migrantes que ya regresaron al pueblo.

La tercera secuencia es la que mar-
ca el final del evento llamado pastore-
la; en algunos lugares se conoce como 
danza de los diablos. En efecto, ésta 
consiste por lo esencial en que apare-
cen decenas e incluso cientos de dia-
blos cobrando una variedad de formas: 
una máscara que claramente remite a 
los políticos del momento, por ejemplo 
algunos ex presidentes como Salinas o 
Fox; o bien a algunos militares o nar-
cos, personajes sacados de programas 
de televisión, artistas, etcétera. Estos 
diablos menores no hablan, simple-

Figura 5. Rancheros, pastorela de Comachuen, diciembre de 2011 (fotografía de Elizabeth Araiza).

01_NuevaAntropología79.indd   88 07/01/14   13:43



89El montaje teatral de las identidades…

mente bailan y brincan por las calles, 
la plaza o cualquier lugar del poblado. 
Por momentos emiten sonidos gutura-
les que semejan bramidos. De hecho, 
algunos parecen encarnar a ciertos 
animales (perro, toro, vaca, víbora) o al 
diablo cuando cobra el disfraz de algún 
animal. Los diablos menores también 
parecen poner en duda la identidad, 
pero se interrogan acerca de quiénes 
son los otros: los políticos, los anima-
les de la naturaleza o el diablo mismo.

Es interesante observar, además, 
que quienes interpretan a los luzbeles 
y a los diablos menores mantienen su 
identidad oculta detrás de las impre-

sionantes máscaras o los misteriosos 
velos. En principio nadie debe saber 
quién es el actor que encarna a tan te-
rribles personajes. En cambio, la iden-
tidad de quienes interpretan a los 
rancheros queda al descubierto ante la 
mirada del público. Por ello, ante estos 
actos no resulta convincente una inter-
pretación en el sentido de visibiliza-
ción de lo que la persona o el grupo es: 
asistimos a un juego entreverado don-
de unos actores se dan a ver, otros se 
hacen visibles y a la vez se ocultan. 

Estas observaciones etnográficas 
nos conducen de vuelta a las pregun-
tas planteadas al comenzar este ar

Figura 6. Diablos menores en la pastorela de Comachuen, diciembre de 2011 (fotografía de 
Elizabeth Araiza).

01_NuevaAntropología79.indd   89 07/01/14   13:43



90 Elizabeth Araiza Hernández

Secuencias Coloquio de los 
luzbeles

Adoración al Niño
Dios

Danza de los diablos 
menores

Función Marca el inicio de la 
pastorela

Intermedio Marca el final de la 
pastorela 

Personajes Luzbeles: diablos
terroríficos, provocan 
miedo

Rancheritos (en 
algunas versiones
son pastores, viejitos,
ermitaños)

Diablos menores 
(también llamados 
changos, negros o 
chalis) que provocan 
risa

Identidad Duda sobre la identi-
dad del ser humano

Certeza de la propia 
identidad y unión de 
identidades nominal-
mente incompatibles

Cuestionar revelando
y al mismo tiempo 
ocultando la identidad 
de los otros 

Cuadro 1. Secuencias de la pastorela (elaboración propia, 2013)

tículo. Ciertamente, la cuestión de la 
identidad está implicada en cada una 
de estas secuencias, no obstante, es 
claro que lo que está en juego es algo 
más complejo que un acto que consisti-
ría simplemente en hacer visible la 
identidad del grupo social concernido 
¿Cuál sería el marco de interpretación 
antropológica que nos permitiría iden-
tificar, analizar y comprender ca
balmente este tipo de eventos? En lo 
que sigue expondremos una revisión 
—que no tiene pretensiones de ex-
haustividad— sobre cómo se ha articu-
lado ritual e identidad en el campo de la 
antropología. 

RITUAL E IDENTIDAD EN 
ANTROPOLOGÍA

En su magistral estudio sobre las teo-
rías antropológicas del ritual, Díaz 
Cruz (1998) demuestra hasta qué pun-
to el paradigma de Aleph, un punto del 
universo que contiene todos los puntos, 
inspiró la construcción de dichas teo-

rías. Para la antropología clásica, el ri-
tual es un mundo que contiene todos los 
mundos: estructura social, cosmología, 
mitología, visión de mundo, sistemas de 
dominación y poder, etcétera. Por tanto, 
el ritual debe contener también la iden-
tidad colectiva de las sociedades que 
habitualmente estudian los antropólo-
gos. En efecto, en él se han querido en-
contrar signos, testimonios, rasgos de la 
identidad (Díaz, 1998 y 2004). El para-
digma del Aleph sigue orientando mu-
chos estudios sobre el ritual. Se puede 
reconstituir la genealogía intelectual 
arraigada en concepciones del ritual co
mo auto-representación del grupo social; 
o como puesta en escena de los pape
les sociales; o como puesta en actos 
de la identidad o de la cultura. Recorde-
mos que, para Durkheim (s.a.: 555), en 
el ritual un colectivo se representa a sí 
mismo para celebrar su unidad y ga-
rantizar así la cohesión social. Para 
Gluckman ([1965] 1978), en el ritual se 
ponen en escena los papeles que cada 
individuo desempeña en la vida ordina-

01_NuevaAntropología79.indd   90 07/01/14   13:43



91El montaje teatral de las identidades…

ria, resolviendo así los conflictos que 
genera la confusión de dichos papeles, 
y con ello la disolución de los lazos so-
ciales. Por su parte, Turner sostiene 
que “es a través de las performances 
rituales y teatrales que las culturas se 
expresan de manera más contundente 
sobre sí mismas y adquieren concien-
cia de sí mismas” (citado en Goody, 
1999: 147). En fin, más recientemente 
se acuñó la expresión “ceremonia defi-
nicional” para referirse a un tipo de 
ceremonia en la que “los grupos socia-
les se dan a ver tal como son o como 
desean ser vistos por los otros” (Díaz 
Cruz, 2004: 411). Así, dado que los gru-
pos sociales se representan o se ponen 
en escena a sí mismos por medios ri-
tuales, el ritual sería una expresión de 
la identidad colectiva. O bien, puesto 
que los grupos sociales se dan a ver tal 
como son o tal como desean ser consi-
derados por los otros, el ritual es una 
pantalla transparente, un espejo en el 
que se reflejaría la identidad colectiva. 

Numerosos estudios actuales inten-
tan situarse en esta línea, en ocasiones 
simplificando y reduciendo demasia
do aquellas interpretaciones de los 
clásicos, tal como en las citas que Díaz 
Cruz retomó de los estudios antropo-
lógicos actuales en México, por resul-
tar “axiomáticas y representativas de 
la continuidad hasta nuestros días del 
paradigma del Aleph”. Tales citas afir-
man que “en las prácticas rituales se 
expresan las ideas que (los yaquis y 
los mayos) tienen del orden y del 
mundo”; “estos rituales representan 
la cosmovisión del grupo”; “la identi-
dad colectiva de la comunidad está ga-
rantizada por la celebración de este 

ritual (Díaz Cruz, 2004: 410). No so
lamente sigue predominando este tipo 
de lógicas en las interpretaciones de 
la identidad étnica en México, sino de la 
identidad regional en otras áreas geo-
gráficas, tal como se evidencia en la si
guiente cita, que hace referencia a la 
fiesta de la que el ritual es parte consti-
tutiva: 

[…] un agregado social entra en con-
tacto con las fuentes últimas de su 
identidad y reconstituye la experien-
cia de comunidad imaginada mediante 
la actuación de grupos específicos 
como agentes del ritual festivo. Evi
denciando y exaltando identidades y 
religación, contribuye a la toma de 
conciencia y a la creación de identi-
dad colectiva […] Potencial que no ha 
perdido en las sociedades multicultu-
rales y globalizadas de la modernidad 
tardía, ya que vehicula la expresión 
de identidades heteróclitas (Homobo-
no, 2004: 33).

Al respecto, cabe subrayar el cuestiona-
miento que dirige Díaz Cruz a las citas 
que él retoma, poniendo en relieve, ade-
más de la reificación en que incurren, 
el hecho de que no aportan pruebas so-
bre cómo es que el ritual (o incluso el 
ciclo ritual anual) puede expresar la 
enorme complejidad de la cosmovisión 
del mundo, según se trate de la inter-
pretación de un adepto o no […] cómo 
es que los rituales podrían garantizar 
por ellos mismos y por la efervescencia 
que suponen la identidad colectiva y la 
unidad social, o mediatizar los conflic-
tos que son de naturaleza estructural 
(Díaz Cruz, 2004: 410). 

01_NuevaAntropología79.indd   91 07/01/14   13:43



92 Elizabeth Araiza Hernández

Es cierto que no todas las inter
pretaciones del ritual como puesta en 
escena de la identidad colectiva si-
guieron al pie de la letra las indicacio-
nes de Durkheim; es decir, pone 
énfasis en la cohesión social. Por ejem-
plo, Gluckman y después Turner se 
interesaron en el conflicto y en los pro-
cesos de fisión implicados en el ritual 
y en la vida ordinaria. Si para Durk
heim el ritual es una representación 
del grupo social por medio de la que 
éste se celebra a sí mismo, teniendo 
como efecto la reafirmación de lazos 
sociales, la unidad y cohesión social, 
para Gluckman el ritual es la puesta 
en escena de papeles sociales —que en 
la vida ordinaria tienden a disolver-
se— y tiene como efecto la resolución 
del conflicto social. Como señala Las-
sègue (2003), no queda claro en la 
teoría de Gluckman (1965) —y podría-
mos agregar que tampoco en la de 
Durkheim— en razón de qué los lazos 
sociales tenderían a disolverse por sí 
mismos. De acuerdo con el comentario 
crítico de Lasségue, Gluckman atribu-
yó la necesidad de poner en escena los 
papeles —podríamos decir la iden
tidad— de las personas por medios ri-
tuales, a la confusión que estos generan 
en la vida ordinaria. De acuerdo con 
este autor, en las sociedades tribales se 
generan dos tipos fundamentales de 
conflicto: los que se provocan debido a 
las diferencias de intereses económi-
cos, políticos, etcétera, y los que se ge-
neran por la confusión de los papeles. 
A estos últimos nuestro autor les llamó 
conflictos de profundidad y a aquéllos 
conflictos de superficie. La explicación 
es como sigue:

En numerosos rituales, las personas y 
los grupos deben manifestarse recí-
procamente sus papeles. Los reyes, 
los jefes, los parientes de un rey tie-
nen papeles prescritos luego de la 
instalación del rey […]. Los actos ri-
tuales prescritos de los participantes 
pueden incluir la representación di-
recta de su papel cotidiano presente o 
futuro, como cuando una futura es
posa se encarga de cuidar a su bebé, 
realizar los quehaceres de la casa, re-
coger leña para el fuego o la cocina. O 
bien cada participante puede ejecutar 
(perform) un acto altamente simbóli-
co. O incluso un participante puede 
invertir el papel que desempeña en la 
vida diaria, como cuando un tío ma-
ternal Iatmul en el Naven se viste 
como una vieja viuda repugnante y se 
vuelve grotesco y ridículo para mag-
nificar los logros del hijo de su herma-
na (Gluckman, 1965: 251).

Turner también enfatizó el conflicto y 
consideró el ritual como una puesta en 
escena de las identidades colectivas, 
aunque apelando a una categoría más 
extensa, que es la cultura. Goody (1999) 
se encargó de revelar las limitaciones 
de esta idea turneriana —aprobada 
plenamente por Schechner (2000; 2003 
[1988]) y por la corriente de los estu-
dios del performance—. Lo que Goody 
objeta es lo siguiente:

Dos aspectos quedan poco claros en el 
postulado de Turner. En primer lugar, 
la reificación de la cultura a la que se 
supone depositaria de unos “significa-
dos, valores, objetivos fundamenta-
les”. Pero ¿esto es cierto? ¿Podemos 

01_NuevaAntropología79.indd   92 07/01/14   13:43



93El montaje teatral de las identidades…

definir estas características, incluso 
de manera poco precisa, en cualquie-
ra de las “culturas” que conocemos? 
¿Cuánto tiempo persisten? Este enfo-
que enfatiza, inevitablemente, el ca-
rácter homogéneo de la vida humana, 
mientras que un punto de vista alter-
nativo, más realista, resaltaría los 
conflictos y las contradicciones inhe-
rentes a aquel. Turner tiene en cuen-
ta el conflicto pero solamente en la 
fase reparadora del teatro de conteni-
do social (Goody, 1999:147-148).

Con el auge, en los últimos años, de los 
movimientos de reivindicación étnica y 
de defensa de las diferencias raciales, 
sexuales y de género, está cobrando 
particular sentido la noción de defini-
tional ceremony (ceremonia definito-
ria) (Myerhoff, 1982 y 1986).10 Esta vez 
los conflictos están asociados a las si-
tuaciones de desigualdad, margina-
ción e invisibilidad provocados por las 
jerarquías sociales, las relaciones de 
dominación y de subordinación. Los 
grupos sociales y las personas constru-
yen contextos particulares para narrar 
cómo son sus vidas, su identidad y sus 
relaciones con los otros. Así, se definen 
tal como desean ser vistos por los otros, 
muestran la manera en que se conci-
ben ellos mismos. La ceremonia defini-
toria es utilizada en los lugares donde 
el pueblo sufre una crisis de invisibili-
dad, de marginación, de desigualdad, 
de desprecio o cuando luchan contra 

10 La especificidad de este tipo de ceremonias es-
triba en que “provide opportunities for being seen and 
in one’s own terms, garnering witnesses to one’s own 
worth, vitality, and being” (Myerhoff, 1986, p. 267).

una sociedad dominante (Díaz Cruz, 
2004: 411). En la medida en que los 
grupos étnicos han sido sistemática-
mente marginados, invisibilidados y 
tratados de manera desigual por parte 
de las sucesivas sociedades dominan-
tes, son los que de manera particular 
han recurrido a la puesta en escena 
para hacerse visibles, para darse a ver 
tal como son o quieren que los demás 
los vean. De hecho, la mayor parte de los 
estudios sobre identidad étnica, por 
ejemplo Bierschenk (1995: 457-458), 
admiten que ésta es una construcción 
social y que los rituales contribuyen 
largamente a dicha construcción, dado 
que no solamente expresan los valores, 
principios, significados, metas funda-
mentales, sino que hacen visibles a los 
grupos étnicos tal como son.

Para concluir este apartado cabe su-
brayar algunos puntos críticos implica-
dos en la idea de ritual como pantalla 
transparente, donde se refleja la identi-
dad individual o colectiva. El principal 
es que no podemos aportar pruebas de 
que lo que se expresa en el ritual co-
rresponde con lo que sienten las perso-
nas involucradas. Pareciera que hay un 
movimiento mecánico y unívoco entre 
el sentimiento o la concepción de iden-
tidad colectiva que se construye en la 
vida ordinaria y la que se muestra en 
un escenario, sea ritual, ceremonial o 
teatral. Es decir, las diferentes perspec-
tivas que hemos revisado hasta aquí 
soslayan o no consideran en su justa 
medida el trabajo de creación, modifi-
cación, invención y/o transformación 
implicados en el ejercicio mismo de 
puesta en escena del ritual. No tienen 
en cuenta, como señala Houseman 

01_NuevaAntropología79.indd   93 07/01/14   13:43



94 Elizabeth Araiza Hernández

(2003 y 2008), lo que quizá es esencial 
para los rituales, a saber: lo que cuenta 
es la acción, el acto realizado, no lo que 
sienten o expresan las personas que eje
cutan dichas acciones (una obser
vación ya señalada por Durkheim);� de 
todos modos, subraya Houseman 
(2008), como no podemos entrar en el 
interior de los sujetos rituales bajo es-
tudio para saber qué es lo que real-
mente sienten o piensan, sólo podemos 
basarnos en los actos que podemos ob-
servar. Si bien los rituales implican 
poner en actos algo como historias, mi-
tos, conocimientos o estados de ánimo 
sobre uno mismo o sobre los otros, esto 
no quiere decir que su finalidad sea la 
de comunicar o informar, por ejemplo, 
acerca de la identidad de un grupo so-
cial o de una persona. Si se ponen en-
tre paréntesis las presuposiciones de 
la antropología clásica —funcionalis-
tas, simbolistas y comunicacionales—, 
se podrá constatar que aunque las 
palabras, los enunciados, por ejemplo 
los enunciados litúrgicos, lleguen a 
ocupar un lugar preponderante en al-
gunos rituales, “lo que cuenta es el he-
cho de proferir esas palabras, esos 
enunciados”. Además, la significación 
de las acciones rituales queda con fre-
cuencia oscura a los participantes; de 
ahí que los enfoques textuales no resul-
ten pertinentes para dar cuenta de la 
especificidad del ritual. En lugar de ex-
presar símbolos, lenguajes o textos, los 
rituales ponen en marcha unas “reali-
dades particulares”, que son los lazos 
que se anudan entre sujetos (House-
man, 2008). Pero estos lazos no son 
como en la vida ordinaria, ya que “el 
ritual es una puesta en acto inhabitual 

de esas realidades particulares” (idem); 
por tanto, las relaciones sociales ordi-
narias se actualizan, se re-contextua
lizan, en el ritual; los rituales condensan 
modalidades de relación social ordina-
riamente incompatibles. Por último, 
los rituales aportan a las personas un 
marco para la experiencia, que es la 
experiencia personal de participar en 
las relaciones instauradas en el curso 
de la actuación. 

IDENTIDADES ORDINARIAMENTE 
INCOMPATIBLES

Cabe detenerse para observar más 
de cerca lo que sucede en la secuencia de 
los rancheros. Claramente, los purépe-
chas no se muestran tal como son, ni 
tal como desean ser vistos por los otros. 
No podríamos aportar pruebas de que 
al actuar así estén expresando su de-
seo de ser o llegar a ser algún día ran-
cheros. Los purépechas se visten con la 
ropa que caracteriza a los rancheros, 
siendo pobres en gran mayoría apare-
cen en escena como ricos —trajes lujo-
sos, principalmente sombrero, botas de 
piel, pantalón y chamarra de tipo cha-
rro—. Dedicándose en la vida diaria al 
cultivo del maíz o de otros productos 
agrícolas, se dicen ganaderos. En un 
sentido podría decirse que asistimos a 
la representación invertida de los pa-
peles: los purépechas, que son indíge-
nas, se ponen en escena bajo la figura 
del otro, el ranchero, que es su vecino y 
con quien establece relaciones conflic-
tivas. Incluso, quizá estaríamos ante 
una representación idealizada que co-
rresponde con el imaginario indígena 
de cómo son y cómo viven los ranche-

01_NuevaAntropología79.indd   94 07/01/14   13:43



95El montaje teatral de las identidades…

ros. O bien una representación donde 
los papeles son invertidos, según las 
interpretaciones más frecuentes, por 
ejemplo, del evento llamado carnaval. 
En éste los hombres se visten de muje-
res, los ricos de pobres, etcétera, invir-
tiéndose de este modo las jerarquías, 
las autoridades, las posiciones sociales. 
Tengamos en cuenta lo que dice uno de 
los personajes: 

Yo soy Ventura Treviño 
un ranchero a todo dar 
con un buen cuete al cinto
y dinero para gastar. 
Tengo muchas propiedades 
me ha gustado trabajar.
En el cerro de Quinceo 
libertad de este lugar
sembramos mucho maíz 
que aumenta mi capital
en toda esta tierra 
que es pura de temporal. 

Este personaje afirma tener una iden-
tidad, la cual resulta incompatible con 
las acciones que en la vida ordinaria 
corresponden con dicha identidad. Dice 
tener mucho dinero y no obstante dedi-
carse a cultivar maíz en una tierra de 
temporal. Por mucho maíz que se culti-
ve, en una tierra de temporal no se ob-
tiene tanto dinero como para darse una 
vida según la que presume este perso-
naje, tal como continúa afirmando: 

También tengo otro negocio
para lo que es lo mismo
el gobierno me cumplió
la Secretaría de Turismo.
Por eso mi ganado
y mi ranchera es feliz

la he llevado a conocer 
toditito nuestro país.
Tenemos mucho dinero
y vivimos de lo mejor
todo esto lo he logrado 
porque soy muy trabajador.

La actuación de los rancheros se desa-
rrolla de este modo: a una afirmación 
de identidad le sigue de inmediato una 
oración que marca diferencia. Por tan-
to, no asistimos a un simple traslado 
de la identidad ordinaria sobre una es-
cena “teatral” o a la inversión de las 
relaciones que rigen en la vida ordina-
ria. En todo caso, dicha inversión no 
opera en un sólo sentido, en tanto que 
afirmación de identidad, dado que es 
puesta entre dicho de manera simultá-
nea, durante la performance misma, 
instaurándose así una diferencia. Por 
ejemplo, sucede que luego de presen-
tarse este tipo de ranchero, quien afir-
ma tenerlo todo, se presente otro que 
afirme todo lo contrario, que diga estar 
muy “amolado” y atribuye su miseria, 
su falta de tierras y de ganado al mis-
mo gobierno. Esta incompatibilidad 
entre la identidad mostrada en escena 
respecto de la que rige en lo ordinario 
se evidencia claramente en la respues-
ta de la ranchera, quien se encarga de 
contradecir la identidad que pretender 
tener el ranchero:

Petronila Carvajal es mi nombre de 
pila. Más conocida como la Petrona. 
Soy ranchera de las buenas. Ranche-
ra original. Y toda mi descendencia, 
rancheros para adular. Mi rancherito 
me dijo que era un ganadero de los 
más prestigiados de su región. Pero 

01_NuevaAntropología79.indd   95 07/01/14   13:43



96 Elizabeth Araiza Hernández

de ganadero no tiene nada. Lo único 
que tiene es un montón de deudas por 
parrandero y jugador. Es un manteni-
do, bueno para nada, que lo único que 
hace todo el día es rascarse la panza. 

Como se puede constatar, en esta se-
cuencia no solamente se actúa un tipo 
de relación, sino además que hay una 
condensación de varias relaciones no-
minalmente incompatibles o contra-
dictorias: se actúan las relaciones 
entre grupos étnicos y gobierno, hom-
bres y mujeres, hombres y animales. 
Es este aspecto de condensación que 
los estudios clásicos del ritual, y prin
cipalmente del carnaval, dejaron de 
lado. Y no obstante, como han demos-
trado Houseman y Severi (1994), la 
especificidad del ritual es condensar 
modalidades de relación ordinaria-
mente incompatibles. En la secuencia 
que vengo comentando: la relación en-
tre hombres y mujeres, hombres y ani-
males. Así, por ejemplo, el secreto del 
marido se revela en la vida ordinaria, 
se muestra como alguien que tiene éxi-
to y muchas riquezas pero su esposa lo 
descubre de otra manera.

CONCLUSIÓN

Las pastorelas que se realizan en la 
región purépecha revisten un interés 
particular para la reflexión sobre la 
problemática de la identidad implica-
da en los rituales. Planteamos que la 
pregunta más significativa a este res-
pecto no es acerca del origen o la defi-
nición de qué es una pastorela, sino 
cómo ésta devino tal. Las interpreta-
ciones clásicas y comúnmente admiti-

das del ritual como una especie de 
cascarón vacío —en el que se depositan 
signos, rasgos o testimonios de identi-
dad—, se revelan limitantes para dar 
cuenta de la pastorela y no solamente 
de las que se realizan en la región pu-
répecha. Sin embargo, tampoco basta 
con establecer que las identidades son 
múltiples, fragmentadas y fluidas. Por 
sugerente que resulte, esta concepción 
de identidad no resuelve el problema. 
Intentamos hacer una aproximación 
apoyándonos de una propuesta alter-
nativa. No obstante, para demostrar su 
validez se requiere continuar explo-
rando a mayor profundidad otras di-
mensiones, por ejemplo la experiencia 
de los intérpretes y los efectos de la ac-
tuación de las identidades en la vida 
ordinaria.

BIBLIOGRAFÍA

Albalá, Paloma (2002), “Sobre la pastorela: 
a propósito de una canción navideña 
española en las Islas Marianas”, Revis-
ta de Literatura, vol. LXIV, núm. 128, 
pp. 365-384.

Amós Martínez, Jorge (2001), “‘¡Ese negro 
ni necesita máscara!’ Danzas de ‘negri-
tos’ en cuatro pueblos de Michoacán. 
Historia Tradición y corporeidad”, tesis 
de maestría, Zamora, El Colegio de Mi-
choacán.

Aracil Varón, Beatriz (2004), “Pastorelas 
tradicionales indígenas en el siglo xix”, 
en Beatriz Aracil et al.,  Fiesta y teatra-
lidad de la pastorela mexicana, México, 
unam. 

Araiza, Elizabeth (2013), “El arte de actuar 
varias realidades particulares. Notas 
para un estudio antropológico de las 

01_NuevaAntropología79.indd   96 07/01/14   13:43



97El montaje teatral de las identidades…

pastorelas del territorio purépecha”, 
Relaciones,vol. XXXIV, núm. 135, pp. 
181-218.

_____ (en prensa), “Velos, máscaras y pieles 
del diablo: el arte de dar a ver ocultan-
do en las pastorelas de la región puré-
pecha de Michoacán”, en Guilheim 
Olivier y Johannes Neurath (eds.), 
Mostrar y ocultar en el arte y en los ri-
tuales, México, iih-unam. 

Barlow, Robert H. (1948), “Pastorela de 
viejitos para solemnizar el nacimiento 
de Nuestro Señor Jesucristo”, Tlalocan, 
vol. II, núm. 4, pp. 321-367.

Bierschenk, Thomas, (1995), “Rituels poli-
tiques et construction de l’identité eth-
nique des Peuls au Bénin”, Cah. Sc. 
hum., vol. 31, núm. 2, pp. 457-484. 

Brubaker, Rogers (2001), “Au delà de 
l’identité”, Actes de la recherche en scien-
ces sociales, núm. 139 (2), pp. 66-85. 

Camacho, Eduardo (2004), Pasar la pala-
bra. La pastorela de Ayotitlán, Guada-
lajara, Universidad de Guadalajara.

Castilleja, Aída (2004), “La Cha’Nantskua 
o fiesta del Corpus en pueblos purépe-
chas”, en Johanna Broda y Catharine 
Good (coords.), Historia y vida ceremo-
nial en las comunidades mesoamerica-
nas: los ritos agrícolas, México, iih-unam/
inah (Etnografía de los Pueblos Indíge-
nas de México. Serie Estudios Monográ-
ficos).

Ciudad Real, Antonio de, (1976 [1568]), “De 
una fiesta que los indios de Tlaxomulco 
hicieron el Día de los Reyes”, en Tratado 
curioso y docto de las grandezas de la Nue
va España, México, unam, pp. 100-103.

Cole, M.R. (1907), Los Pastores. A Mexican 
Play of Nativity, Boston, Houghton, 
Miffin & Co. (Memoirs of the American 
Folklore Society, IX). 

Contreras, León M. et al. (1944), “Pastore-
la de viejos (para el año de 1912)”, Tla-
locan, vol. I, núm. 3, pp. 169-193.

De Híjar Ornelas, Tomás (2008), Las pas-
torelas en Jalisco. Antecedentes, desa
rrollo y pervivencia de los coloquios de 
pastores en el occidente de México (pre-
sentación de Miguel Sabido), Guadalaja-
ra, Secretaría de Cultura del Gobierno 
del Estado de Jalisco.

Del Pino, Fermín (2004), “Demonología en 
España y en América: invariantes y 
matices de la práctica inquisitorial y la 
misionera”, en María Tausiet y James 
S. Amelang (eds.), El diablo en la edad 
moderna, Madrid, Marcial Pons, pp. 
277-295.

Díaz Cruz, Rodrigo (2004), “L’exploration 
de la distance: idolâtries, superstitions, 
résistances rituelles”, en Ahmed Ben 
Naoum et al. (eds.), Les formes de recon-
naissance de l’autre en question, Perpi-
gnan, Presses Universitaires de 
Perpignan, pp. 397-415.

_____, (1998), Archipiélagos de rituales. 
Teorías antropológicas del ritual, Bar-
celona, Anthropos.

Durkheim, Emile (s.a.), Las formas elemen-
tales de la vida religiosa, México Colofón. 

García Lam, León (2009), “Entre cruces y 
apareados. Análisis del sistema ritual 
de una comunidad peregrina en la 
Zona Media de San Luis Potosí”, tesis 
de maestría en antropología social, San 
Luis Potosí, El Colegio de San Luis. 

García Mora, Carlos (2011), “Danza puré-
pecha de Viejos”, Knol, en línea [http:/
knol.google.com/k/carlos-garcía-mora-
purépecha-de-viejos//dzkd4r4dt65/18].

Gluckman, Max ([1965] 1978), Política, de-
recho y ritual en la sociedad tribal, Ma-
drid, Akal. 

01_NuevaAntropología79.indd   97 07/01/14   13:43



98 Elizabeth Araiza Hernández

Goody, Jack (1999), Representaciones y 
contradicciones. La ambivalencia hacia 
las imágenes, el teatro, la ficción, las re-
liquias y la sexualidad, Barcelona, Pai-
dós. 

Homobono Martínez, José Ignacio (2004), 
“Fiesta, ritual y símbolo: epifanías de 
identidades”, Zainak, núm. 26, pp. 33-
76. 

Horcasitas, Fernando (1974), El teatro 
náhuatl. Época novohispana y moder-
na, México, iih-unam.

Houseman, Michael ( 2008), “Relations ri-
tuelles et recontextualisation”, en H. 
Wazaki (ed.), Multiplicity of Meaning 
and the Interrelationship of the Subject 
and the Object in Ritual and Body 
Texts, Nagoya, Nagoya University, pp. 
109-114. 

_____ (2003), “Vers un modèle anthropolo-
gique de la pratique psychothérapeu-
tique”, Thérapie Familiale, vol. XXIV, 
núm. 3, pp. 289-312.

Houseman, Michael y Carlo Severi (1994), 
Naven ou le donner à voir, París, cnrs/ 
Maison des Sciences de l’Homme. 

Lassègue, Jean (2003), “Ritualisation et 
culture”, ponencia presentada en el Sé-
minaire Formes Symboliques, París, 4 
de marzo, en línea [http://formes-symbo-
liques.org/article.php3?id_article=29].

León, Nicolás (1906), “Los tarascos. Notas 
históricas, étnicas y antropológicas”, 
Anales del Museo Nacional, segunda 
época, vols. 1-3, México, pp. 431-453.

Myerhoff, Barbara (1982), “Life History 
among the Elderly: Performance, Visi-
bility and Remembering”, en Vay Rubi 

(ed.): A Crack in the Mirror. Reflexive 
perspectives in Anthropology, Philadel-
phia, University of Pennsylvania Press.

_____ (1986), “Life not Dead in Venice: Its 
Second Life”, en V. Turner y E. Brun-
ner (eds.) The Anthropology of Expe-
rience, Urbana/Chicago, University of 
Illinois Press.

Nava, Fernando (2001), “Una pastorela en 
lengua P’orhepecha (tarasca)”, en Ra-
fael Olea Franco (ed.), Literatura mexi-
cana del otro fin de siglo, México, El 
Colegio de México, pp. 469-490. 

Robe, Stanley (1954), Coloquio de pastores 
from Jalisco, Los Ángeles, University of 
California Press.

Romero Salinas, Joel (1984), La pastorela 
mexicana, origen y evolución, México, 
Fondo Nacional para el Fomento de las 
Artesanías.

Sabido, Miguel (2000), El libro de las pasto-
relas, México, Instituto Mexicano de 
Estudios para la Comunicación.

Sánchez Olmedo, José Guadalupe (1993), 
Diálogos, caminatas y villancicos: las 
pastorelas de la región de la Barca a 
Poncitlán, Guadalajara, Secretaría de 
Cultura-Gobierno de Jalisco/inah.

Schechner Richard (2003 [1988]), Perfor-
mance Theory, Londres, Routledge.

_____ (2000), Performance. Teoría y prácti-
cas interculturales, Buenos Aires, Uni-
versidad de Buenos Aires.

Warburg, Aby (1999), The Renewal of 
Pagan Antiquity. Contributions to the 
Cultural History of the European Renais-
sance, Los Ángeles, The Getty Research 
Institute.

01_NuevaAntropología79.indd   98 07/01/14   13:43


