EL MONTAJE TEATRAL DE LAS IDENTIDADES.
PERSONAJES RANCHEROS Y ACTORES INDIGENAS
EN LAS PASTORELAS DE LA SIERRA PUREPECHA

Elizabeth Araiza Hernandez*

Resumen: Muchos aspectos del ritual contintian siendo objeto de debate en antropologia, confron-
tando diversas corrientes y autores, pese a ello, hay un punto en el que al parecer todos coinciden:
el ritual expresa, comunica y refleja la identidad de los grupos sociales que lo realizan. En este
articulo se reflexiona sobre el caracter problematico de este supuesto a través del caso de las pas-
torelas que se realizan en el territorio purépecha. Asumiendo que de cualquier modo no podemos
evitar recurrir a la nocién de identidad, el texto nos plantea que en la pastorela no estd implicada
una identidad sino una variedad de identidades. Estas no son simple expresion o reflejo de la
identidad tal como se siente o se concibe en la vida ordinaria. En la pastorela las identidades se
presentan de manera inhabitual: se afirman y al mismo tiempo se niegan. Para ello la autora
hace una revisién critica de las teorias clasicas del ritual y construye un enfoque alternativo.
Palabras clave: identidad, ritual, pastorela, purépechas.

Abstract: Many aspects of rituals are still the focus of debate in Anthropology, pitting diverse
schools of thought and authors in direct confrontation one with another. However, there is conver-
gence among them that rituals express, communicate, and reflect the identity of the social groups
who perform these rituals. This article reflects on the problematical character of this assumption
by examining Christmas plays carried out in the Purépechan area. Given that the idea of identity
cannot be overlooked, the text points out not one, but several identities are involved in these
Christmas plays. They are not simple expressions or reflections of identity as perceived in ordi-
nary life. In Christmas plays identities are presented in unusual ways: they are affirmed at the
same time they are negated. For this purpose the author undertakes a critical review of classic
theories of ritual and builds an alternative perspective.
Keywords: Identity, ritual, Christmas play (“pastorela”), Purépechas.

LA PASTORELA de representacion escénica, ya sea ri-

tual o teatral, o ambas a la vez— que

a pastorela es una modalidad de

I narrativa y de ejecucién corpo-
ral —o, para darse a entender
rapidamente, digamos que es un tipo

*Doctora en artes, filosofia y estética por la
Universidad de Paris 8. Especialidad en etnoes-
cenologia. Profesora-investigadora de El Cole-
gio de Michoacéan.

01_NuevaAntropologia79.indd 75 @

remite, en principio, a un pasaje evan-
gélico en el cual se narran las vicisitu-
des de los pastores en su afan de
venerar el nacimiento de Jesucristo.
En un sentido, podria decirse que la
pastorela es una representacién vi-
viente de los nacimientos que en Méxi-
co se acostumbra instalar durante la

75

07/01/14 13:43



76

Elizabeth Araiza Herndndez

Navidad. Sin embargo, tanto éstos
como el pasaje evangélico suelen adqui-
rir una variedad de formas segun el
contexto social y cultural donde se rea-
liza. Asi, por ejemplo, las pastorelas del
medio rural e indigena se distinguen
claramente respecto de las que se pre-
sentan en contextos urbanos. En es-
tos ultimos, la pastorela se asocia con
los festejos navidenos, por lo que resul-
taria inconcebible realizarla en otra
época del afo. En cambio, en el medio
rural e indigena, pueden realizarse en el
mes de febrero, marzo e incluso en cual-
quier otro momento del ano.

Las pastorelas en el medio rural
pueden formar parte de las fiestas del
ciclo de vida —bodas y bautizos—! o
bien de celebraciones de caracter civico
—1la visita de un funcionario—, y de
festividades en que lo religioso, lo civil
—o civico— y la reivindicacion étnica
se imbrican, como por ejemplo el Afio
Nuevo purépecha.? De modo que prac-
ticamente cualquier ocasion festiva es
propicia para ver y realizar una pasto-
rela. Para entender por qué se siguen
llevando a cabo en el medio rural des-

! En julio de 2010, en Huétamo, Michoacan,
se realiz6 una pastorela como parte de la cele-
bracion de una boda (Gabriela Zamorano, comu-
nicacion personal).

2 En el marco del programa de celebraciones
del Ao Nuevo purépecha que se llevé a cabo en
Chilchota en febrero de 2008, se present6 un
segmento —el didlogo entre los luzbeles y el ar-
cangel Miguel— de la pastorela que, no obstan-
te, se realiza de manera tradicional en diciembre
en Comachuén. Mientras en el Aiio Nuevo puré-
pecha que tuvo lugar en Jaracuaro, en febrero de
2011, se present6 una pastorela que, como se in-
dica en el programa es “danza representativa”
de la comunidad de Tsurumuta y de la region
lacustre.

01_NuevaAntropologia79.indd 76

pués de la Navidad, habria que tener
en cuenta que cada poblado ha puesto
el acento en una de las etapas o situa-
ciones asociadas al nacimiento del Nino
Dios. Acontecimiento que, pese a la di-
versidad formal, constituye el punto
unificador —vinculado estrechamente
con la figura del diablo y a la del an-
gel— de este tipo de escenificaciones. A
este respecto, si en algunos poblados
consideran mas importante el dia del
nacimiento del Nifio Dios, otros en
cambio otorgan mayor relevancia a la
visita de los Reyes Magos, mientras
otros enfatizan el dia en que el nifio
Jesus fue presentado al templo, otros
remontan hasta el dia en que fue con-
cebido.? De ahi que las pastorelas pue-
dan realizarse desde diciembre hasta
marzo e incluso en julio y agosto. Ha-
bria que considerar también que, en
algunas regiones, la presentacion prin-
cipal de la pastorela se rige por un sis-
tema de rotacién que involucra a varios
poblados dentro de una regién. En la
zona lacustre de Michoacéan, por ejem-
plo, la pastorela —al igual que la fies-
ta del Corpus Christi o chananskua
(Castilleja, 2004) sigue un circuito de
presentaciones: primero en un pobla-
do el 24 de diciembre, luego en otro el
6 de enero, y asi sucesivamente, hasta
culminar en Técuaro el 4 o 5 de febre-
ro, cerrando el circuito. De este modo
se crean las condiciones para que las
personas que habitan en un poblado

3 Es el caso de Santo Domingo, zona media
de San Luis Potosi, en el que la presentacién
principal tiene lugar el 18 de marzo debido a
que es el dia en que el Nifio Dios debi6 ser conce-
bido, por logica, nueve meses antes del 24 de di-
ciembre (Garcia Lam, 2009).

07/01/14 13:43



El montaje teatral de las identidades...

77

participen en las pastorelas de los po-
blados circunvecinos, reforzando asi
los lazos de intercambio y reciproci-
dad entre ellos.

Si consideramos al conjunto de po-
blados rurales e indigenas donde las
pastorelas se llevan a cabo, afio con ano
y de manera tradicional —involucran-
do a por lo menos tres generaciones de
participantes— abarcariamos una ex-
tensisima area geografica. Tendriamos
que ampliar la mirada hacia el norte,
desde Nuevo México, Texas, Colorado,
Arizona y California, e igualmente ha-
cia el sur hasta Honduras y Nicaragua;
en México, desde Yucatan y Oaxaca
hasta Nuevo Ledn y Sinaloa pasando
por Colima, Jalisco, Michoacan, Gua-
najuato, Zacatecas y San Luis Potosi
(Ledn, 1906; Cole, 1907; Robe, 1954; Ro-
mero Salinas, 1984; Sabido, 2000; Ara-
cil et al., 2004; Garcia Lam, 2009;
Albal4, 2002; Camacho, 2004).

Pese a la variedad de formas que
adquieren los escenarios, los persona-
jes, el vestuario y los objetos escénicos,
podemos distinguir una pastorela por
la presencia de dos personajes: el dia-
blo y el angel. Estos encarnan dos de
los valores fundamentales del ser hu-
mano: el bien y el mal o, para ser méas
precisos en lo que concierne a los puré-
pechas, lo bueno y lo no-bueno, que en
idioma verndculo se expresan con las
expresiones ampakiti y no ampakiti.
Esta dltima palabra se usa también
para referirse al diablo. Ademas, sabe-
mos que se trata de una pastorela —y
no de un carnaval o de otro evento en
el que también aparece el diablo— por-
que la lucha entre el diablo y el dngel
tiene como referente principal —aun-

01_NuevaAntropologia79.indd 77 @

que no exclusivo, ya que por lo comin
entra en juego una multiplicidad de re-
ferentes— el nacimiento de Jesucristo.

ALGUNAS INTERROGANTES

El propésito principal de este articulo
es presentar los avances de una inves-
tigacion en curso sobre las pastorelas
que se realizan en el territorio purépe-
cha de Michoacan. En esta ocasion
centraré el andlisis en la identidad o,
mas precisamente, las identidades. Un
postulado que —como veremos mas
adelante— ha sido muy influyente en
antropologia, segtn el cual los rituales
dicen y/o dan a ver lo que es un deter-
minado grupo social, resulta, en un
primer momento, muy sugerente e in-
negable. Los rituales son una pantalla
en la que los grupos sociales se reflejan
tal como son, o tal como se conciben a
si mismos y desean ser vistos por otros.
Pensandolo mas detenidamente, surge
una serie de interrogantes: ;por qué
para comunicar sobre su identidad las
personas tendrian que recurrir a un
medio tan complicado y que exige tan-
to esfuerzo como el lenguaje corporal?
(Por qué no utilizarian medios que
resultan mas directos y eficaces en
términos de informacién y de comuni-
cacién? Tratando de aplicar este postu-
lado para explicar lo que sucede en las
pastorelas que se realizan en el drea
bajo estudio, surgen otras preguntas:
(s la intencién es expresar la identi-
dad purépecha, qué vienen a hacer
personajes tales como los rancheros,
los luzbeles y los diablos? ;/Si de lo que
se trata es de decir y mostrar la identi-
dad de los purépechas, por qué se ha-

07/01/14 13:43



78

Elizabeth Araiza Herndndez

cen pasar por rancheros —se visten y
se comportan como mestizos o blancos
ganaderos, adoptan sus valores cultu-
rales y sociales— en el curso de la pas-
torela? Es reveladora a este respecto la
elocucién de uno de los personajes: “Soy
ranchera de las buenas, ranchera ori-
ginal. Y toda mi descendencia, ranche-
ros para adular” . Si el ritual expresa
la cosmovision de los purépechas, ;por
qué la pastorela tiene como referente
un pasaje evangélico que proviene pre-
cisamente de una cosmovisién impues-
ta por los espanoles? ;Por qué en la
pastorela las identidades, étnica y de
género tienen que presentarse de ma-
nera inhabitual? Me refiero, por ejem-
plo, a los aspectos siguientes: una
afirmacién de identidad es al mismo
tiempo testimonio de diferencia, una
expresion de halago es al mismo tiem-
po burla, la de autoridad es sumision,
provocando un efecto de contradiccion.
Asi, por ejemplo, en su actuacién los
rancheros unen identidades que en la
vida ordinaria resultan incompatibles:
ser indigena y a la vez ranchero, ser
una mujer liberada y a la vez sumisa y
recatada, refrendar reconocimiento al
gobierno y al mismo tiempo culparlo
de los males que soporta el ranchero.
Cabe preguntarse, en fin, si acaso mos-
trar signos de etnicidad o reafirmar la
identidad étnica seria la tnica, o siquie-
ra la principal, finalidad de la pastorela.
Para responder a estas interrogantes
primero haremos una exploracién a tra-
vés del espacio y del tiempo para obser-
var como la pastorela ha transitado de

* Notas de mi Diario de campo, Comachuen
24 de diciembre de 2011.

01_NuevaAntropologia79.indd 78

una cualidad a otra. En un segundo
momento expondremos los argumen-
tos de una revision critica de las con-
cepciones de la identidad y de los
enfoques antropoldgicos, que ven sig-
nos de ésta en el ritual. Por dltimo ob-
servaremos como se ponen en marcha,
como se actian las identidades en la
pastorela.

¢ACASO LAS PASTORELAS TENDRIAN
UNA IDENTIDAD?

En los ultimos afios, con el auge de los
movimientos de reivindicacion étnica y
de la aparicién de un sector social lla-
mado intelectuales purépechas, se ma-
nifiesta a la vez una tendencia, casi
generalizada, a poner el calificativo de
purépecha a buena parte de las prac-
ticas sociales y/o culturales que se lle-
van a cabo en la regién donde habita
el grupo étnico en cuestion. Asi, por
ejemplo, se han vuelto recurrentes ex-
presiones como “Corpus Cristi purépe-
cha”, “Carnaval purépecha” o “Pastorela
purépecha”. La légica de razonamiento
que subyace a esta adjetivacion seria
ma4s o menos la siguiente: la identidad
es algo, un nucleo duro, una esencia,
una cosa, que las personas tienen o de-
ben tener; los purépechas tienen o
deben tener una identidad, todo lo que
ellos hacen es por tanto purépecha, ya
que esa esencia se plasma tal cual en
todo lo que ellos hacen. No es de sor-
prender que asuman la idea, que revi-
saremos mas adelante, segun la cual los
rituales expresan o comunican la iden-
tidad de los grupos que los realizan.
Esta tendencia a la “purepechizacién”
de practicamente todo incurre en una

07/01/14 13:43



El montaje teatral de las identidades...

79

concepcion de identidad cuyos funda-
mentos esencialistas ya se encargaron
de cuestionar, entre otros, Brubaker
(2001: 66-85). Para los “identitarios”
—es decir, aquellos que defienden tal
concepcion y entre los cuales incluye a
ciertos académicos que son a su vez
analistas y protagonistas de las politi-
cas identitarias— resulta importante
convencer a los demas y a ellos mismos
de que la identidad es similitud, uni-
dad y permanencia. Emiten mensajes
fundamentalistas y esencialistas, en
tanto ellos buscan ante todo que los
llamados de identidad tengan un efec-
to en la practica (idem). Brubaker se-
nala que las concepciones esencialistas
de laidentidad prevalecen actualmente
incluso en 4&mbitos académicos —o lo
que él llama el discurso cientifico—,
pese a la influencia tan grande que ha
gjercido la perspectiva constructivista.
Subraya que si bien hoy en dia todo
mundo acepta que la identidad es una
construccién social, no obstante, con “los
esfuerzos recientes por evitar reificar la
identidad y por elaborar una teoria de
las identidades consideradas como mul-
tiples, fragmentadas y fluidas [...] esta-
mos con frecuencia ante una amalgama
de lenguaje constructivista y argumen-
tacion esencialista (ibidem: 66). A este
respecto, cabe aclarar que al sostener
en este articulo que las pastorelas po-
nen en juego y condensan varias iden-
tidades no necesariamente estoy
afirmando que estas identidades sean
maultiples, fragmentarias y fluidas.
Como ya demostrara Brubaker, el cons-
tructivismo revela a su vez grandes li-
mitaciones, por ejemplo: “No vemos por
qué lo que es multiple, fragmentario y

01_NuevaAntropologia79.indd 79 @

fluido deba ser conceptualizado como
una “identidad” (tzbidem: 75). Por tanto,
busco apoyo mas bien en el plantea-
miento segun el cual los rituales son
una modalidad de la accién, cuya espe-
cificidad radica en que condensa identi-
dades ordinariamente incompatibles
(Houseman y Severi, 1994; Houseman,
2003 y 2008).

Una vez hecha esta aclaracion, en
lo que sigue haremos un recorrido por
la historia, no tanto para saber de
dénde es —qué identidad tiene— o
qué es una pastorela, sino cémo tran-
sit6 de una cualidad a otra: de ser rural
a ser urbana, de ser europea o espano-
la a ser purépecha, de extranjera a lo-
cal, de cristiana a pagana, de religiosa a
profana y asi por el estilo. Valga insistir,
la pregunta central en este apartado es:
;como transité una modalidad de ejecu-
ci6n corporal para devenir pastorela?

Si bien resulta incuestionable que
lo que conocemos hoy como pastorela
se inspiré en algtin modelo provenien-
te del continente europeo, es probable
que ya en ese transitar debié sufrir una
serie de transformaciones al grado de
que, una vez arraigada en suelo ame-
ricano, adquirié un nuevo rostro. Sin
duda a esto se debe que los eruditos,
por ejemplo Horcasitas (1974), hayan
afirmado que ain no hemos logrado
encontrar datos fehacientes —libretos,
testimonios, crénicas— para demos-
trar que alguna de las pastorelas reali-
zadas durante el siglo xvi en lo que hoy
es México tuviera como fuente directa
un texto espanol de la misma época.
Este autor sefial6 que si bien en mu-
chos paises europeos se realizaron,
mucho antes de la Conquista, numero-

07/01/14 13:43



80

Elizabeth Araiza Herndndez

sas escenificaciones inspiradas en el
tema del nacimiento del Nifio Dios y
en el de la adoraciéon de los Reyes Ma-
gos, no obstante éstas resultan en poco
comparables con las que se realizaron
durante el siglo xvi en México (Horca-
sitas, 1974: 287). Es por eso que este
autor reclama otorgar a la pastorela el
lugar que verdaderamente le corres-
ponde, y que los eruditos rara vez le
conceden, en el campo de la literatura
mexicana y no de la espariola. Por con-
siguiente, las pastorelas de las que es-
tamos hablando tienen ciertamente
una identidad: son mexicanas.

Ahora bien, ;c6mo es que devinieron
tales? Una vez implantadas en el conti-
nente americano, las pastorelas debie-
ron transitar de nuevo, esta vez de una
orden religiosa a otra, y forzosamente
en ese movimiento adquirieron nuevas
formas. A este respecto se anudan las
polémicas: ;jfranciscanas o jesuitas?,
se preguntan aquellos para quienes al
parecer resulta importante otorgar una
carta de identidad a las pastorelas. En
efecto, algunos especialistas (Albala,
2002; Horcasitas, 1974) sugieren que se
otorgue a los franciscanos la autoria de
las pastorelas. Por tanto, su nacimiento
debe situarse en el siglo xv1. Otros (Ro-
mero Salinas, 1984; Sabido, 2000; De
Hijar Ornelas, 2008), en cambio, asegu-
ran que sus verdaderos autores fueron
los jesuitas. Debido a ello, su acta de na-
cimiento debe fecharse entre finales del
siglo xv1 y principios del xvi1,> més no

® La nota de Albalé es reveladora del tono
que adquiere esta discusion: “El origen de este
género tan popular hay que buscarlo en las pri-
meras etapas de la evangelizacion de México. E1
estudio de Romero Salinas aporta una serie de

01_NuevaAntropologia79.indd 80

antes. Asi, a la pregunta —que acaso
resulte pertinente— de cual es la pri-
mera pastorela que se representé en
México, se respondera que es El ofreci-
miento de los Reyes,’ representada du-
rante una misa en Tlaxcala un 6 de
enero de 1535 0 1536, o bien se refutara
este dato, dependiendo de la posiciéon
que se tome en esta polémica.

Mis datos etnograficos indican que
para quienes participan en las pasto-
relas actuales en la regién purépecha
resulta fundamental la presencia de
los luzbeles o diablos. Podriamos decir
que la pastorela se distingue, respecto
de otras modalidades de escenifica-
ci6n, por la presencia del diablo y, mas
precisamente, por la lucha que éste es-
tablece con el bien, o lo bueno, ya sea el
arcangel Miguel u otros personajes
que figuren dichos valores. En la re-
gion purépecha no puede haber pas-
torela sin el coloquio o didlogo de los

datos que interpreta —creemos— erréneamen-
te de manera que llega a la conclusion de que la
pastorela ‘fue creada, difundida y conservada
por los jesuitas y los alumnos de sus colegios’
[...]. A los franciscanos corresponde, por tanto,
el mérito de la introduccién del teatro de evan-
gelizacion [...] De esta forma, la representacion
de la adoracion de los Reyes Magos todavia se
conserva hoy en México como la adoracién del
‘Nifiopa’ en Xochimilco y tiene, con seguridad,
su origen en la evangelizacion franciscana” (Al-
bald, 2002: 378-380).

6 Si se considera que las representaciones de
las sociedades prehispénicas eran todas de carac-
ter ritual o ceremonias enteramente dedicadas
al culto religioso, se aceptara que El ofrecimien-
to de los Reyes constituye de hecho la primera
obra de teatro que se represento en el continen-
te americano. Desafortunadamente, no dispone-
mos de documentacion acerca de esta obra mas
que un breve comentario de Motolinia (Horcasi-
tas, 1974: 249).

07/01/14 13:43



El montaje teatral de las identidades...

81

luzbeles y sin la danza de los cientos de
diablos menores. A partir de esta ob-
servacion se puede plantear la siguien-
te hipétesis: si bien es cierto que la
serie de obras con el tema de los Reyes
Magos, impulsada por los francisca-
nos durante el siglo xv1 (El coloquio de
los pastores de Sinaloa, 1596; El ofreci-
miento de los Reyes, Tlaxcala, 1535 o
1536; La adoracion de los Reyes ;17607
y La comedia de los Reyes, Tlatelolco,
1607) no es la fuente directa de las pas-
torelas que se realizan actualmente en
el medio rural, es probable que si lo
fueran obras con otros temas e impul-
sadas por los franciscanos mismos. Me
refiero a las obras en que de algiin modo
se represento al diablo. Dicho lo cual, es
preciso reconocer que en esta serie do-
cumentada por Horcasitas (1974: 247-
33), en por lo menos tres obras, pese a
que el tema principal es la visita de los
Reyes y éstos los personajes centrales,
aparece ya el diablo. Tales obras son:
Los tres Reyes de Cuernavaca, 1535-
1540; El auto de los Reyes Magos de
Tlaxomulco, 1578 y La lucha entre san
Miguel y Lucifer, Zapotldn, 1578. Las
dos dltimas presentan rasgos que per-
duran en las pastorelas de la region
purépecha. Mas adelante abundaré al
respecto.

Para finalizar este apartado, y por
cuestiones de espacio, nos limitaremos
tan s6lo a mencionar el transitar de lo
rural a lo urbano, sobre el cual habria
que profundizar en futuros trabajos.
Podriamos suponer que como el teatro
es un fenémeno urbano, asi también la
pastorela. Pero, por sorprendente que
parezca, en México las pastorelas se
arraigan y se desarrollan en el medio

01_NuevaAntropologia79.indd 81 @

rural antes que en zonas urbanas. Esto
se explica por el hecho de que con fre-
cuencia las zonas rurales quedaron
fuera de un estrecho control colonial.”

TRANSITAR HACIA EL TERRITORIO
PUREPECHA

Desde el estudio pionero de Stanley L.
Robe, Coloquio de pastores from Jalis-
co (1954), las investigaciones sobre la
pastorela se han concentrado particu-
larmente en dicho estado. Asi lo indica
la cantidad —considerablemente mas
extensa comparada con la relativa a
otros estados— de obras publicadas
sobre las pastorelas de Jalisco (Alba,
1978; Sanchez Olmedo, 1993; Cama-
cho, 2004, De Hijar Ornelas, 2008). Ha-
ciendo una revision bibliografica, asi
sea somera, se puede constatar que

" Debemos tener en cuenta que incluso en los
periodos en que se intentd ejercer un control ab-
soluto sobre practicas consideradas como heréti-
cas, paganas, supersticiosas o idolatricas —que
llegaron a ser calificadas y ain hoy en dia, mani-
festaciones de culto al diablo—, como por ejem-
plo durante la Inquisicién, las zonas rurales
quedaron al margen. Asi por ejemplo, Del Pino
sostiene, siguiendo a otros autores que han apor-
tado pruebas fehacientes, que “los indios no estu-
vieran [estuvieron] finalmente sujetos al control
inquisitorial”. La légica de razonamiento que
sustenta esta interpretacion se argumenta de
este modo: “Algunos han relacionado de modo
enfatico la no injerencia inquisitorial directa en
el tema indiano con un concepto ‘paternalista’de
los espanoles hacia los indios, creyéndolos inca-
paces de herejia o irresponsables de ella, en defi-
nitiva ‘menores de edad’ desde el punto de vista
religioso. Evidentemente hay argumentos para
sostener esta opinion incluso desde el punto de
vista juridico (Juan Solérzano y La Nueva Reco-
pilacién indiana) y muchos religiosos argumen-
taban de esta manera” (Del Pino, 2004: 284).

07/01/14 13:43



82

Elizabeth Araiza Herndndez

son mas numerosos los textos —ar-
ticulos y libros— publicados en Esta-
dos Unidos. Habria que profundizar en
futuros trabajos sobre lo que ha moti-
vado este tratamiento desigual por re-
giones.

Uno de los primeros —y a decir ver-
dad de los pocos— autores en llamar la
atencion sobre la existencia de pastore-
las en nuestra region de estudio fue
Nicolas Leén (1906). Como parte de su
magistral trabajo etnografico sobre las
tradiciones purépechas, este autor
aporto6 uno de los tres textos mas anti-
guos de que disponemos hasta ahora,
escritos en lengua verndcula. Me refie-
ro al libreto anénimo y sin titulo encon-
trado en Pichataro en 1883. Casi un
siglo después, Fernando Nava (2001)
tradujo e hizo un minucioso analisis
de esta pastorela. En la conclusion de
su articulo, el lingiiista expresé su
mas profundo deseo de que éste sirva
para inspirar nuevas investigaciones.
Pero al parecer este llamado de aten-
cién no ha provocado mayores reso-
nancias.

Cabe precisar aun sobre los tres
textos antiguos en lengua purépecha:
Pastorela de viejitos para solemnizar el
nacimiento de Nuestro Serior Jesucris-
to es el titulo de la méas antigua pasto-
rela de que tenemos registro en
Michoacén. El etnélogo purépecha Pa-
blo Velazquez Gallardo encontré este
libreto en Charapan, aun cuando en la
portada aparece una leyenda: “Mo-
relia, 1848”, especificando asi lugar y
fecha de edicion, pese a que se trata
de un manuscrito. En Pichataro fue
encontrado otro texto con fecha de 1883,
con la inscripcién “los nombres de los

01_NuevaAntropologia79.indd 82

pastores en purépecha™ a manera de
titulo, lo cual hace suponer que quiza
habia una parte precedente que no ha
sido encontrada. Como quiera que sea,
las caracteristicas del texto autorizan
a colocarlo dentro del género de la pas-
torela (Nava, 2001: 135). Pastorela de
viejos (Contreras et al., 1944),° es el ti-
tulo de un texto anénimo encontrado
en Quinceo, por uno de los miembros
de la misién alfabetizadora en esta lo-
calidad. Aunque lleva como subtitulo
“para el afio de 1912”, Adrian F. Leon,
autor de la paleografia e interpreta-
cion fonémicas, asegura que se trata
de “una pieza redactada en las postri-
merias del siglo xv1”. De ser asi, Pasto-
rela de viejos seria en realidad el texto
maés antiguo en lengua purépecha.
Como posible efecto de que estos tex-
tos salieran a la luz publica —dos de
ellos en la prestigiosa revista Tlalo-
can—, el interés de los investigadores
se centro en las dimensiones lingiiisti-
ca, verbal y discursiva de las pastore-
las de la region purépecha. Salvo quiza
el de Garcia Mora (2011) y el de Amoés
(2001), la mayoria de los pocos estudios
de que disponemos revelan una predi-
leccion por el andlisis textual, en par-
ticular de los libretos escritos en lengua
vernacula, pese a que hoy en dia practi-
camente todas las pastorelas de la zona

8 La transcripcion al purépecha fue realiza-
da por el presbitero Cristébal Romero, con fecha
del 14 de noviembre de 1883, en Pichataro, pue-
blo perteneciente al actual municipio de Tin-
gambato; fue documentada por Nicolds Leon
(1906: 431-453).

? Paleografia e interpretacion fonémicas
de Adrian F. Leén M. Version tarasco-espariol de
Hilario Contreras A., de Charapan, Michoacén.

07/01/14 13:43



01_NuevaAntropologia79.indd 83

El montaje teatral de las identidades...

83

Regién Purépecha

N
%@A/J Michoacan
__ Qrv

TANGAMANDAPIO,

TANGANCICUARO,
CHILCHOTA

Parachoe
CHARAPAN;

Capacuaro @

PERIBAN

PARANGARICUTIRO

e Localidades de estudio
Sub-regiones

[] Meseta purépecha
[ Cuenca del Lago

[ Ciénega de Zacapu
[l Caiiada de los Once Pueblos

V/PARACHO

URUAPAN

Fuente: INEGI, marco geoestadistico 2000 / Elabord: Marco A. Hemandez A. / COLMICH 2013

COENEQ,

QUIROGA\

TINGAMBATO. -
— PATZCUARO.

ZIRACUARETIRO:  SALVADOR!

ESCALANTE;

0 5 10

N
20 km. A

Figura 1. Localizacién del drea de estudio (realizacién propia, 2011).

purépecha son habladas en espanol. A
través de la expresion lingtiistica plas-
mada en los libretos, se trata de remon-
tar al origen e identificar la evolucion
de la pastorela mexicana y la de los pu-
répechas en particular (Aracil, 2004), o
bien se intenta reconstituir aspectos de
la cultura y de las relaciones sociales
de los tarascos y de los purépechas

(Nava, 2001). Sin duda estos trabajos
son una invaluable contribucién, pero
el conocimiento de las pastorelas de los
purépechas se ha construido sobre la
base de la expresion verbal en de-
trimento de las dimensiones de lo no-
verbal, lo corporal, los elementos
escenograficos, el vestuario, los univer-
S0s sonoros, la musica, la coreografia,

07/01/14 13:43



84

Elizabeth Araiza Herndndez

que son inherentes a la creacién y la
gjecucion de esta modalidad de repre-
sentacién escénica.

Antes de concluir este apartado debo
retomar un punto que quedé pendiente:
los aspectos presentes en tres piezas
creadas bajo la direccién de los fran-
ciscanos y que se preservan en las pas-
torelas actuales. Acerca de Los tres
Reyes Magos de Cuernavaca (;,1535 o
15407), no se proporcionan mayores
detalles sino que “se hizo un neixcuiti-
[li para que sepdis como se puso la es-
trella que guié a los tres reyes magos
cuando fueron a visitar a nuestro se-
fior”. A lo cual Horcasitas (1974: 251-
252) precisa que “juzgando por la
importancia que se le da a la estrella
en el corto pasaje, ésta debe haber sido
uno de los aspectos mas sensacionales
del drama, como lo fue en Tlaxcala y en
Tlajomulco”. Justamente, la estrella
sigue siendo de fundamental impor-
tancia y en torno de su instalacién en
la casa del carguero del Nifio Dios, en-
cima de un enorme tronco de pino, se
realizan una serie de acciones rituales,
comenzando por la ida al monte, por
parte de varones solteros, para elegir y
cortar dicho tronco. Por otro lado, res-
pecto a la pastorela de Tlajomulco, la
descripcion de Ponce redactada por
Ciudad Real (1976 [1568]), aporta de-
talles sobre la escenografia que en va-
rios aspectos se asemeja a las
pastorelas actuales de los poblados pu-
répechas. Ademaés del ya senalado
modo en que se coloca la estrella, se
preserva la forma de construir la enra-
mada o el portal (de Belén), asi como el
recubrimiento de éste con “uno como
moho o maehojo, que se cria en aquella

01_NuevaAntropologia79.indd 84

tierra y en la de México y otras, en las
encinas y robles y otros arboles y es a
manera de raicillas o barbas, asidas
unas con otras, muy blandas y delica-
das, que en lengua mexicana se llama
paxtle y sirve para muchas cosas” (ibi-
dem: 101). Esta accién —ir al monte
para recolectar la planta que en pu-
répecha se llama terhendap’u y a la
cual se ha agregado el nuriten— que
deben realizar los varones solteros, du-
rante un dia y una noche, en un acto
que ademés desempeia una funcién de
rito iniciatico o rito de paso, es funda-
mental para la preparacién y ejecucién
de las pastorelas actuales. Tanto el
tronco como la estrella y el portal re-
cubierto con estas plantas deben ser
elaborados cada afio, sirviendo una
sola vez para este fin.

Con respecto a la muy breve des-
cripcion de Ponce sobre La lucha entre
San Miguel y Lucifer (Zapotlan, 1578),
cabe aventurar que se hayan preserva-
do dos aspectos, acaso a la manera de
una vuelta a la vida de lo antiguo o na-
chleben en el sentido de Warburg
(1999). Me refiero la postura corporal
del 4ngel “con una espada desnuda en
la mano, como que heria a Lucifer”, y
al gesto de éste “dando bramidos”
(Horcasitas, 1974: 557). La lucha entre
estos personajes en las pastorelas de la
Meseta purépecha no es del tipo que
uno esperaria, como una confrontacién
cuerpo a cuerpo, con grandes adema-
nes, implicando una ampliacién de los
movimientos corporales o aceleracién
del ritmo en los pasos. La derrota de
Lucifer apenas es perceptible a los ojos
del publico. Basta un gesto sutil del
angel, un ligero levantar la espada,

07/01/14 13:43



El montaje teatral de las identidades...

85

para que Lucifer caiga al suelo rendi-
do. La confrontacién es mas bien ver-
bal, con los largos parlamentos previos
y posteriores, pero mas que las pala-
bras en si lo que indica tal derrota es el
ritmo, el tono de la voz, la cadencia al
recitar, lo cual—como mencioné arri-
ba— es de suma importancia. Otro de
los gestos que se preservan es el bra-
mido, el cual se manifiesta constan-
temente durante la ultima parte de la
pastorela en que aparecen cientos de
diablos. A este respecto cabe mencio-
nar el espesor sensible y el sentido pro-
fundo que adquieren los universos
sonoros, en la pastorela, como en todo
ritual, sonidos que no se agotan en la
musica, el canto, la plegaria.

ACTUANDO IDENTIDADES

En otros articulos me esforcé por des-
cribir lo méas detalladamente posible lo
que sucede en una pastorela, las se-
cuencias de que se conforma, los perso-
najes y la variedad de referentes a los
que remiten, asi como los universos
sensoriales (Araiza, 2013; en prensa a
v b). También hice alguna referencia al
transitar de una modalidad de actua-
cion a otra en el marco de la pastorela
(Araiza, 2013). En dichos trabajos ar-
gumenté que para facilitar el anélisis
podiamos considerar que las pastore-
las se conforman por lo comtn de tres
secuencias. En lo esencial, porque por
supuesto habra alguna version en al-
gun poblado que presente solamente
dos partes o secuencias, en otros casos
habra quizéa cuatro o seis. Pero aunque
sean mas o menos, seguramente de to-
dos modos giraran en torno al “coloquio

01_NuevaAntropologia79.indd 85 @

Figura 2. Luzbel de Turicuaro, 2012 (fotogra-
fia de Juan José Estrada Serafin).

de los luzbeles”, la adoracion al Nifio
Dios y la danza de los diablos menores.
En uno de estos articulos (Araiza, 2013)
abordé el tema de la identidad centran-
do la atencién de modo particular en la
segunda secuencia, es decir, en la que
unos personajes llamados rancheros se
encargan de adorar al Nifio Dios can-
tandole una cancién de cuna y bailan-
dole un zapateado. Se dedican también
a relatar una serie de acontecimientos
relativos mas bien a la vida ordinaria.
En este espacio me propongo abundar
sobre la cuestion de las identidades.

El evento llamado pastorela inicia
cuando caen los tltimos rayos del sol.
Unas notas musicales se encargan de

07/01/14 13:43



86

Elizabeth Araiza Herndndez

Figura 3. Luzbel de Técuaro, 2010 (fotografia
de Elizabeth Araiza).

anunciar el comienzo. Los primeros en
aparecer son los luzbeles. Visten con
largas tunicas hechas con tela de ter-
ciopelo, un velo —o bien una impre-
sionante mascara— cubriéndoles el
rostro y sobre la cabeza llevan un toca-
do que les hace aparecer como seres
que tienen un cuerpo més grande que
el de un ser humano. Estos personajes
recitan largos parlamentos, ya sea en
prosa o en verso, cominmente en oc-
tosilabos. Los luzbeles pueden ser tres,
siete e incluso nueve y dialogan entre si
turnandose la palabra y dirigiéndose
aparentemente al arcangel Miguel. En
realidad son tres angeles que en algu-
nas versiones aparecen a la vista del
publico —en otras permanecen ocul-
tos—, pero no responden a las provoca-
ciones de los luzbeles sino hasta el

01_NuevaAntropologia79.indd 86

momento final en que tienen que de-
rrotarlos. Cada didlogo es precedido y
seguido por una “letra”, es decir, una
nota musical que enfatiza o atenuda los
lamentos ante la incertidumbre que
dicen experimentar estos personajes.

Los dialogos de los luzbeles se des-
pliegan en un constante interrogarse,
no solamente acerca de su propia iden-
tidad, en tanto que angeles caidos,
sino también sobre la identidad de la
madre de Jesucristo que dicen es vir-
gen y sin embargo se embaraza. Ade-
mas expresan duda sobre la identidad
del ser humano: ;cedera éste a las ten-
taciones del diablo? ;Es un ser bueno o
malo por naturaleza? En fin, los luz-
beles se lamentan ante la incertidum-
bre de saber quiénes son ellos mismos
y quién es el ser humano, qué ocurrira
en el futuro. Asi, por ejemplo, uno de
los tres luzbeles, Pereza, se expresé de la
siguiente manera:

Para completar los siete vicios capita-
les, Luzbel préstame tu mandato, ya
sabes mi principe que mis obras son
tales que no consienten en las cosas
buenas que intentan engafiar con una
falsa prudencia, que una mujer sera
aclamada como la protectora univer-
sal. jAy que necedad de los sabios!
Como va a ser que sea siempre Virgen
si espera ser madre. Y es una loca de-
cadencia que los grandes sabios no
dan una explicacién (Notas del diario
de campo de la pastorela realizada en
Aranza el 25 de diciembre de 2010).

La segunda secuencia es —como ya he
mencionado— la de los rancheros. Se
desarrolla instantes después de que fi-

07/01/14 13:43



01_NuevaAntropologia79.indd 87

El montaje teatral de las identidades...

87

naliza el coloquio de los luzbeles. Lla-
ma la atencién que mientras estos
dltimos se interrogan insistentemente
sobre su propia identidad, la de la vir-
gen, la del propio Jesucristo y la del ser
humano en general, los rancheros pare-
cen no dudar. Estos personajes apa-
recen en escena por pares, una mujer y
un varon, o bien formando una larga
fila con varias parejas (pueden ser desde
diez hasta cincuenta). Primero bailan
al son de una tonada que, en muchos
casos, fue compuesta especialmente
para esta pareja, luego cantan una can-
ci6n de cuna. Se hace un silencio, y
cuando la atencion del publico se dirige

a ellos se presentan a si mismos, cada
uno a su turno, diciendo sus respectivos
nombres y apellidos, el lugar de donde
son originarios o dénde radican. Es en
este sentido que podemos decir que
mientras los luzbeles, que son los diablos
principales o mayores, dudan acerca de
la identidad, los rancheros al parecer es-
tan seguros de quienes son, de donde
vienen, cudl es su origen. Mas adelan-
te podremos apreciar que en realidad la
afirmacion de identidad es aparente
porque al mismo tiempo estos persona-
jes testimonian una ambigiiedad.
Finalmente, en algunas versiones
de la pastorela donde participan estos

Figura 4. Rancheras: pastorela de Turicuaro, 2012 (fotografia de Juan José Estrada Serafin).

07/01/14 13:43



88

Elizabeth Araiza Herndndez

Figura 5. Rancheros, pastorela de Comachuen, diciembre de 2011 (fotografia de Elizabeth Araiza).

personajes, los rancheros hacen comen-
tarios sobre cuestiones de la vida dia-
ria, mas que nada aludiendo a aspectos
materiales: la posesion de grandes ex-
tensiones de tierra para el cultivo o la
crianza de animales, el cardcter lujoso
de las cosas que tienen, la belleza, ho-
nestidad y rectitud de su esposa o es-
poso. Por momentos, esta ostentacion
de riquezas se intercala con referen-
cias a los acontecimientos: la actuali-
dad, como por ejemplo, el atentado del
11 de septiembre en Estados Unidos,
el fraude electoral en México, etcétera.
También remiten directamente a la ac-
tualidad local, como por ejemplo tal se-
nor que en su tienda vende mas caro el

01_NuevaAntropologia79.indd 88

pan o adultera la leche, tal muchacho
que se fue “al otro lado” y tantos otros
migrantes que ya regresaron al pueblo.

La tercera secuencia es la que mar-
ca el final del evento llamado pastore-
la; en algunos lugares se conoce como
danza de los diablos. En efecto, ésta
consiste por lo esencial en que apare-
cen decenas e incluso cientos de dia-
blos cobrando una variedad de formas:
una mascara que claramente remite a
los politicos del momento, por ejemplo
algunos ex presidentes como Salinas o
Fox; o bien a algunos militares o nar-
cos, personajes sacados de programas
de television, artistas, etcétera. Estos
diablos menores no hablan, simple-

07/01/14 13:43



El montaje teatral de las identidades...

89

Figura 6. Diablos menores en la pastorela de Comachuen, diciembre de 2011 (fotografia de
Elizabeth Araiza).

mente bailan y brincan por las calles,
la plaza o cualquier lugar del poblado.
Por momentos emiten sonidos gutura-
les que semejan bramidos. De hecho,
algunos parecen encarnar a ciertos
animales (perro, toro, vaca, vibora) o al
diablo cuando cobra el disfraz de algin
animal. Los diablos menores también
parecen poner en duda la identidad,
pero se interrogan acerca de quiénes
son los otros: los politicos, los anima-
les de la naturaleza o el diablo mismo.

Es interesante observar, ademas,
que quienes interpretan a los luzbeles
y a los diablos menores mantienen su
identidad oculta detras de las impre-

01_NuevaAntropologia79.indd 89 @

sionantes mascaras o los misteriosos
velos. En principio nadie debe saber
quién es el actor que encarna a tan te-
rribles personajes. En cambio, la iden-
tidad de quienes interpretan a los
rancheros queda al descubierto ante la
mirada del publico. Por ello, ante estos
actos no resulta convincente una inter-
pretacion en el sentido de visibiliza-
cion de lo que la persona o el grupo es:
asistimos a un juego entreverado don-
de unos actores se dan a ver, otros se
hacen visibles y a la vez se ocultan.
Estas observaciones etnograficas
nos conducen de vuelta a las pregun-
tas planteadas al comenzar este ar-

07/01/14

13:43



90

Elizabeth Araiza Herndndez

Cuadro 1. Secuencias de la pastorela (elaboracién propia, 2013)

Secuencias Coloquio de los Adoracion al Nifio Danza de los diablos
luzbeles Dios menores
Funcién Marca el iniciodela  Intermedio Marca el final de la
pastorela pastorela
Personajes Luzbeles: diablos Rancheritos (en Diablos menores
terrorificos, provocan algunas versiones (también llamados
miedo son pastores, viejitos, changos, negros o
ermitanos) chalis) que provocan
risa
Identidad Duda sobre laidenti- Certeza de la propia  Cuestionar revelando
dad del ser humano  identidad y uniénde y al mismo tiempo
identidades nominal- ocultando la identidad

mente incompatibles

de los otros

ticulo. Ciertamente, la cuestion de la
identidad estd implicada en cada una
de estas secuencias, no obstante, es
claro que lo que estd en juego es algo
ma4s complejo que un acto que consisti-
ria simplemente en hacer visible la
identidad del grupo social concernido
(Cual seria el marco de interpretacion
antropolégica que nos permitiria iden-
tificar, analizar y comprender ca-
balmente este tipo de eventos? En lo
que sigue expondremos una revision
—que no tiene pretensiones de ex-
haustividad— sobre cémo se ha articu-
lado ritual e identidad en el campo de la
antropologia.

RITUAL E IDENTIDAD EN
ANTROPOLOGIA

En su magistral estudio sobre las teo-
rias antropoldgicas del ritual, Diaz
Cruz (1998) demuestra hasta qué pun-
to el paradigma de Aleph, un punto del
universo que contiene todos los puntos,
inspir6 la construccion de dichas teo-

01_NuevaAntropologia79.indd 90

rias. Para la antropologia clésica, el ri-
tual es un mundo que contiene todos los
mundos: estructura social, cosmologia,
mitologia, vision de mundo, sistemas de
dominacion y poder, etcétera. Por tanto,
el ritual debe contener también la iden-
tidad colectiva de las sociedades que
habitualmente estudian los antropélo-
gos. En efecto, en él se han querido en-
contrar signos, testimonios, rasgos de la
identidad (Diaz, 1998 y 2004). El para-
digma del Aleph sigue orientando mu-
chos estudios sobre el ritual. Se puede
reconstituir la genealogia intelectual
arraigada en concepciones del ritual co-
mo auto-representacién del grupo social,
0 como puesta en escena de los pape-
les sociales; o como puesta en actos
de laidentidad o de la cultura. Recorde-
mos que, para Durkheim (s.a.: 555), en
el ritual un colectivo se representa a si
mismo para celebrar su unidad y ga-
rantizar asi la cohesion social. Para
Gluckman ([1965] 1978), en el ritual se
ponen en escena los papeles que cada
individuo desempena en la vida ordina-

07/01/14 13:43



El montaje teatral de las identidades...

91

ria, resolviendo asi los conflictos que
genera la confusion de dichos papeles,
y con ello la disolucién de los lazos so-
ciales. Por su parte, Turner sostiene
que “es a través de las performances
rituales y teatrales que las culturas se
expresan de manera més contundente
sobre si mismas y adquieren concien-
cia de si mismas” (citado en Goody,
1999: 147). En fin, m4és recientemente
se acund la expresion “ceremonia defi-
nicional” para referirse a un tipo de
ceremonia en la que “los grupos socia-
les se dan a ver tal como son o como
desean ser vistos por los otros” (Diaz
Cruz, 2004: 411). Asi, dado que los gru-
pos sociales se representan o se ponen
en escena a si mismos por medios ri-
tuales, el ritual seria una expresion de
la identidad colectiva. O bien, puesto
que los grupos sociales se dan a ver tal
como son o tal como desean ser consi-
derados por los otros, el ritual es una
pantalla transparente, un espejo en el
que se reflejaria la identidad colectiva.

Numerosos estudios actuales inten-
tan situarse en esta linea, en ocasiones
simplificando y reduciendo demasia-
do aquellas interpretaciones de los
clasicos, tal como en las citas que Diaz
Cruz retomo de los estudios antropo-
légicos actuales en México, por resul-
tar “axiomaticas y representativas de
la continuidad hasta nuestros dias del
paradigma del Aleph”. Tales citas afir-
man que “en las practicas rituales se
expresan las ideas que (los yaquis y
los mayos) tienen del orden y del
mundo”; “estos rituales representan
la cosmovisién del grupo”; “la identi-
dad colectiva de la comunidad esté ga-
rantizada por la celebracién de este

01_NuevaAntropologia79.indd 91 @

ritual (Diaz Cruz, 2004: 410). No so-
lamente sigue predominando este tipo
de légicas en las interpretaciones de
la identidad étnica en México, sino de la
identidad regional en otras dreas geo-
graficas, tal como se evidencia en la si-
guiente cita, que hace referencia a la
fiesta de la que el ritual es parte consti-
tutiva:

[...] un agregado social entra en con-
tacto con las fuentes tltimas de su
identidad y reconstituye la experien-
cia de comunidad imaginada mediante
la actuacién de grupos especificos
como agentes del ritual festivo. Evi-
denciando y exaltando identidades y
religacion, contribuye a la toma de
conciencia y a la creacién de identi-
dad colectiva [...] Potencial que no ha
perdido en las sociedades multicultu-
rales y globalizadas de la modernidad
tardia, ya que vehicula la expresion
de identidades heterdclitas (Homobo-
no, 2004: 33).

Al respecto, cabe subrayar el cuestiona-
miento que dirige Diaz Cruz a las citas
que él retoma, poniendo en relieve, ade-
mas de la reificacién en que incurren,
el hecho de que no aportan pruebas so-
bre como es que el ritual (o incluso el
ciclo ritual anual) puede expresar la
enorme complejidad de la cosmovision
del mundo, segin se trate de la inter-
pretacion de un adepto o no [...] cémo
es que los rituales podrian garantizar
por ellos mismos y por la efervescencia
que suponen la identidad colectiva y la
unidad social, o mediatizar los conflic-
tos que son de naturaleza estructural
(Diaz Cruz, 2004: 410).

07/01/14 13:43



92

Elizabeth Araiza Herndndez

Es cierto que no todas las inter-
pretaciones del ritual como puesta en
escena de la identidad colectiva si-
guieron al pie de la letra las indicacio-
nes de Durkheim; es decir, pone
énfasis en la cohesién social. Por gjem-
plo, Gluckman y después Turner se
interesaron en el conflicto y en los pro-
cesos de fision implicados en el ritual
y en la vida ordinaria. Si para Durk-
heim el ritual es una representacién
del grupo social por medio de la que
éste se celebra a si mismo, teniendo
como efecto la reafirmacion de lazos
sociales, la unidad y cohesién social,
para Gluckman el ritual es la puesta
en escena de papeles sociales —que en
la vida ordinaria tienden a disolver-
se— y tiene como efecto la resolucion
del conflicto social. Como senala Las-
segue (2003), no queda claro en la
teoria de Gluckman (1965) —y podria-
mos agregar que tampoco en la de
Durkheim— en razén de qué los lazos
sociales tenderian a disolverse por si
mismos. De acuerdo con el comentario
critico de Lasségue, Gluckman atribu-
y6 la necesidad de poner en escena los
papeles —podriamos decir la iden-
tidad— de las personas por medios ri-
tuales, a la confusion que estos generan
en la vida ordinaria. De acuerdo con
este autor, en las sociedades tribales se
generan dos tipos fundamentales de
conflicto: los que se provocan debido a
las diferencias de intereses econémi-
cos, politicos, etcétera, y los que se ge-
neran por la confusién de los papeles.
A estos ultimos nuestro autor les llamé
conflictos de profundidad y a aquéllos
conflictos de superficie. La explicacion
es como sigue:

01_NuevaAntropologia79.indd 92

En numerosos rituales, las personas y
los grupos deben manifestarse reci-
procamente sus papeles. Los reyes,
los jefes, los parientes de un rey tie-
nen papeles prescritos luego de la
instalacion del rey [...]. Los actos ri-
tuales prescritos de los participantes
pueden incluir la representacién di-
recta de su papel cotidiano presente o
futuro, como cuando una futura es-
posa se encarga de cuidar a su bebé,
realizar los quehaceres de la casa, re-
coger lena para el fuego o la cocina. O
bien cada participante puede ejecutar
(perform) un acto altamente simboli-
co. O incluso un participante puede
invertir el papel que desempeiia en la
vida diaria, como cuando un tio ma-
ternal Iatmul en el Naven se viste
como una vieja viuda repugnante y se
vuelve grotesco y ridiculo para mag-
nificar los logros del hijo de su herma-
na (Gluckman, 1965: 251).

Turner también enfatizé el conflicto y
considerd el ritual como una puesta en
escena de las identidades colectivas,
aunque apelando a una categoria més
extensa, que es la cultura. Goody (1999)
se encarg6 de revelar las limitaciones
de esta idea turneriana —aprobada
plenamente por Schechner (2000; 2003
[1988]) y por la corriente de los estu-
dios del performance—. Lo que Goody
objeta es lo siguiente:

Dos aspectos quedan poco claros en el
postulado de Turner. En primer lugar,
la reificacion de la cultura a la que se
supone depositaria de unos “significa-
dos, valores, objetivos fundamenta-
les”. Pero jesto es cierto? ;Podemos

07/01/14 13:43



El montaje teatral de las identidades...

93

definir estas caracteristicas, incluso
de manera poco precisa, en cualquie-
ra de las “culturas” que conocemos?
¢Cuanto tiempo persisten? Este enfo-
que enfatiza, inevitablemente, el ca-
racter homogéneo de la vida humana,
mientras que un punto de vista alter-
nativo, més realista, resaltaria los
conflictos y las contradicciones inhe-
rentes a aquel. Turner tiene en cuen-
ta el conflicto pero solamente en la
fase reparadora del teatro de conteni-
do social (Goody, 1999:147-148).

Con el auge, en los ultimos afios, de los
movimientos de reivindicacién étnica y
de defensa de las diferencias raciales,
sexuales y de género, esta cobrando
particular sentido la nocién de defini-
tional ceremony (ceremonia definito-
ria) (Myerhoff, 1982 y 1986).1° Esta vez
los conflictos estan asociados a las si-
tuaciones de desigualdad, margina-
cion e invisibilidad provocados por las
jerarquias sociales, las relaciones de
dominacién y de subordinacién. Los
grupos sociales y las personas constru-
yen contextos particulares para narrar
c6mo son sus vidas, su identidad y sus
relaciones con los otros. Asi, se definen
tal como desean ser vistos por los otros,
muestran la manera en que se conci-
ben ellos mismos. La ceremonia defini-
toria es utilizada en los lugares donde
el pueblo sufre una crisis de invisibili-
dad, de marginacién, de desigualdad,
de desprecio o cuando luchan contra

19 La especificidad de este tipo de ceremonias es-
triba en que “provide opportunities for being seen and
in one’s own terms, garnering witnesses to one’s own
worth, vitality, and being” (Myerhoff, 1986, p. 267).

01_NuevaAntropologia79.indd 93 @

una sociedad dominante (Diaz Cruz,
2004: 411). En la medida en que los
grupos étnicos han sido sistematica-
mente marginados, invisibilidados y
tratados de manera desigual por parte
de las sucesivas sociedades dominan-
tes, son los que de manera particular
han recurrido a la puesta en escena
para hacerse visibles, para darse a ver
tal como son o quieren que los demas
los vean. De hecho, la mayor parte de los
estudios sobre identidad étnica, por
ejemplo Bierschenk (1995: 457-458),
admiten que ésta es una construccién
social y que los rituales contribuyen
largamente a dicha construccién, dado
que no solamente expresan los valores,
principios, significados, metas funda-
mentales, sino que hacen visibles a los
grupos étnicos tal como son.

Para concluir este apartado cabe su-
brayar algunos puntos criticos implica-
dos en la idea de ritual como pantalla
transparente, donde se refleja la identi-
dad individual o colectiva. El principal
es que no podemos aportar pruebas de
que lo que se expresa en el ritual co-
rresponde con lo que sienten las perso-
nas involucradas. Pareciera que hay un
movimiento mecanico y univoco entre
el sentimiento o la concepcién de iden-
tidad colectiva que se construye en la
vida ordinaria y la que se muestra en
un escenario, sea ritual, ceremonial o
teatral. Es decir, las diferentes perspec-
tivas que hemos revisado hasta aqui
soslayan o no consideran en su justa
medida el trabajo de creacién, modifi-
cacion, invencion y/o transformacién
implicados en el ejercicio mismo de
puesta en escena del ritual. No tienen
en cuenta, como sefiala Houseman

07/01/14 13:43



94

Elizabeth Araiza Herndndez

(2003 y 2008), lo que quiza es esencial
para los rituales, a saber: lo que cuenta
es la accidn, el acto realizado, no lo que
sienten o expresan las personas que eje-
cutan dichas acciones (una obser-
vacion ya sefialada por Durkheim); de
todos modos, subraya Houseman
(2008), como no podemos entrar en el
interior de los sujetos rituales bajo es-
tudio para saber qué es lo que real-
mente sienten o piensan, sélo podemos
basarnos en los actos que podemos ob-
servar. Si bien los rituales implican
poner en actos algo como historias, mi-
tos, conocimientos o estados de 4animo
sobre uno mismo o sobre los otros, esto
no quiere decir que su finalidad sea la
de comunicar o informar, por ejemplo,
acerca de la identidad de un grupo so-
cial o de una persona. Si se ponen en-
tre paréntesis las presuposiciones de
la antropologia clasica —funcionalis-
tas, simbolistas y comunicacionales—,
se podra constatar que aunque las
palabras, los enunciados, por ejemplo
los enunciados liturgicos, lleguen a
ocupar un lugar preponderante en al-
gunos rituales, “lo que cuenta es el he-
cho de proferir esas palabras, esos
enunciados”. Ademads, la significacién
de las acciones rituales queda con fre-
cuencia oscura a los participantes; de
ahi que los enfoques textuales no resul-
ten pertinentes para dar cuenta de la
especificidad del ritual. En lugar de ex-
presar simbolos, lenguajes o textos, los
rituales ponen en marcha unas “reali-
dades particulares”, que son los lazos
que se anudan entre sujetos (House-
man, 2008). Pero estos lazos no son
como en la vida ordinaria, ya que “el
ritual es una puesta en acto inhabitual

01_NuevaAntropologia79.indd 94

de esas realidades particulares” (idem);
por tanto, las relaciones sociales ordi-
narias se actualizan, se re-contextua-
lizan, en el ritual; los rituales condensan
modalidades de relacién social ordina-
riamente incompatibles. Por ultimo,
los rituales aportan a las personas un
marco para la experiencia, que es la
experiencia personal de participar en
las relaciones instauradas en el curso
de la actuacién.

IDENTIDADES ORDINARIAMENTE
INCOMPATIBLES

Cabe detenerse para observar mas
de cerca lo que sucede en la secuencia de
los rancheros. Claramente, los purépe-
chas no se muestran tal como son, ni
tal como desean ser vistos por los otros.
No podriamos aportar pruebas de que
al actuar asi estén expresando su de-
seo de ser o llegar a ser algin dia ran-
cheros. Los purépechas se visten con la
ropa que caracteriza a los rancheros,
siendo pobres en gran mayoria apare-
cen en escena como ricos —trajes lujo-
sos, principalmente sombrero, botas de
piel, pantalén y chamarra de tipo cha-
rro—. Dedicandose en la vida diaria al
cultivo del maiz o de otros productos
agricolas, se dicen ganaderos. En un
sentido podria decirse que asistimos a
la representacién invertida de los pa-
peles: los purépechas, que son indige-
nas, se ponen en escena bajo la figura
del otro, el ranchero, que es su vecino y
con quien establece relaciones conflic-
tivas. Incluso, quiza estariamos ante
una representacion idealizada que co-
rresponde con el imaginario indigena
de c6mo son y como viven los ranche-

07/01/14 13:43



El montaje teatral de las identidades...

95

ros. O bien una representacion donde
los papeles son invertidos, segin las
interpretaciones mas frecuentes, por
gjemplo, del evento llamado carnaval.
En éste los hombres se visten de muje-
res, los ricos de pobres, etcétera, invir-
tiéndose de este modo las jerarquias,
las autoridades, las posiciones sociales.
Tengamos en cuenta lo que dice uno de
los personajes:

Yo soy Ventura Trevifio
un ranchero a todo dar
con un buen cuete al cinto
y dinero para gastar.
Tengo muchas propiedades
me ha gustado trabajar.
En el cerro de Quinceo
libertad de este lugar
sembramos mucho maiz
que aumenta mi capital
en toda esta tierra

que es pura de temporal.

Este personaje afirma tener una iden-
tidad, la cual resulta incompatible con
las acciones que en la vida ordinaria
corresponden con dicha identidad. Dice
tener mucho dinero y no obstante dedi-
carse a cultivar maiz en una tierra de
temporal. Por mucho maiz que se culti-
ve, en una tierra de temporal no se ob-
tiene tanto dinero como para darse una
vida segun la que presume este perso-
naje, tal como continuia afirmando:

También tengo otro negocio
para lo que es lo mismo

el gobierno me cumplié

la Secretaria de Turismo.
Por eso mi ganado

y mi ranchera es feliz

01_NuevaAntropologia79.indd 95 @

la he llevado a conocer
toditito nuestro pais.
Tenemos mucho dinero

y vivimos de lo mejor

todo esto lo he logrado
porque soy muy trabajador.

La actuacién de los rancheros se desa-
rrolla de este modo: a una afirmacién
de identidad le sigue de inmediato una
oracién que marca diferencia. Por tan-
to, no asistimos a un simple traslado
de la identidad ordinaria sobre una es-
cena “teatral” o a la inversion de las
relaciones que rigen en la vida ordina-
ria. En todo caso, dicha inversién no
opera en un sélo sentido, en tanto que
afirmacion de identidad, dado que es
puesta entre dicho de manera simulta-
nea, durante la performance misma,
instaurandose asi una diferencia. Por
ejemplo, sucede que luego de presen-
tarse este tipo de ranchero, quien afir-
ma tenerlo todo, se presente otro que
afirme todo lo contrario, que diga estar
muy “amolado” y atribuye su miseria,
su falta de tierras y de ganado al mis-
mo gobierno. Esta incompatibilidad
entre la identidad mostrada en escena
respecto de la que rige en lo ordinario
se evidencia claramente en la respues-
ta de la ranchera, quien se encarga de
contradecir la identidad que pretender
tener el ranchero:

Petronila Carvajal es mi nombre de
pila. Méas conocida como la Petrona.
Soy ranchera de las buenas. Ranche-
ra original. Y toda mi descendencia,
rancheros para adular. Mi rancherito
me dijo que era un ganadero de los
més prestigiados de su regién. Pero

07/01/14 13:43



96

Elizabeth Araiza Herndndez

de ganadero no tiene nada. Lo tnico
que tiene es un montén de deudas por
parrandero y jugador. Es un manteni-
do, bueno para nada, que lo dnico que
hace todo el dia es rascarse la panza.

Como se puede constatar, en esta se-
cuencia no solamente se actia un tipo
de relacion, sino ademas que hay una
condensacion de varias relaciones no-
minalmente incompatibles o contra-
dictorias: se actian las relaciones
entre grupos étnicos y gobierno, hom-
bres y mujeres, hombres y animales.
Es este aspecto de condensacion que
los estudios clasicos del ritual, y prin-
cipalmente del carnaval, dejaron de
lado. Y no obstante, como han demos-
trado Houseman y Severi (1994), la
especificidad del ritual es condensar
modalidades de relacion ordinaria-
mente incompatibles. En la secuencia
que vengo comentando: la relacion en-
tre hombres y mujeres, hombres y ani-
males. Asi, por ejemplo, el secreto del
marido se revela en la vida ordinaria,
se muestra como alguien que tiene éxi-
to y muchas riquezas pero su esposa lo
descubre de otra manera.

CONCLUSION

Las pastorelas que se realizan en la
regién purépecha revisten un interés
particular para la reflexion sobre la
problematica de la identidad implica-
da en los rituales. Planteamos que la
pregunta mas significativa a este res-
pecto no es acerca del origen o la defi-
nicién de qué es una pastorela, sino
como ésta devino tal. Las interpreta-
ciones clasicas y cominmente admiti-

01_NuevaAntropologia79.indd 96

das del ritual como una especie de
cascaroén vacio —en el que se depositan
signos, rasgos o testimonios de identi-
dad—, se revelan limitantes para dar
cuenta de la pastorela y no solamente
de las que se realizan en la region pu-
répecha. Sin embargo, tampoco basta
con establecer que las identidades son
multiples, fragmentadas y fluidas. Por
sugerente que resulte, esta concepcion
de identidad no resuelve el problema.
Intentamos hacer una aproximaciéon
apoyandonos de una propuesta alter-
nativa. No obstante, para demostrar su
validez se requiere continuar explo-
rando a mayor profundidad otras di-
mensiones, por gjemplo la experiencia
de los intérpretes y los efectos de la ac-
tuacion de las identidades en la vida
ordinaria.

BIBLIOGRAFIA

ALBALA, Paloma (2002), “Sobre la pastorela:
a propodsito de una cancion navidena
espanola en las Islas Marianas”, Revis-
ta de Literatura, vol. LXIV, nim. 128,
pp. 365-384.

Am6s MARTINEZ, Jorge (2001), “{Ese negro
ni necesita mascara!’ Danzas de ‘negri-
tos’ en cuatro pueblos de Michoacan.
Historia Tradicién y corporeidad”, tesis
de maestria, Zamora, El Colegio de Mi-
choacan.

ARACIL VARON, Beatriz (2004), “Pastorelas
tradicionales indigenas en el siglo x1x”,
en Beatriz AraciL et al., Fiestay teatra-
lidad de la pastorela mexicana, México,
UNAM.

ARra1zA, Elizabeth (2013), “El arte de actuar
varias realidades particulares. Notas
para un estudio antropolégico de las

07/01/14 13:43



El montaje teatral de las identidades...

97

pastorelas del territorio purépecha”,
Relaciones,vol. XXXIV, num. 135, pp.
181-218.

__ (enprensa),“Velos, mascaras y pieles
del diablo: el arte de dar a ver ocultan-
do en las pastorelas de la regién puré-
pecha de Michoacédn”, en Guilheim
OLIVIER ¥ Johannes NEURATH (eds.),
Mostrar y ocultar en el arte y en los ri-
tuales, México, ITH-UNAM.

BarLow, Robert H. (1948), “Pastorela de
viejitos para solemnizar el nacimiento
de Nuestro Sefior Jesucristo”, Tlalocan,
vol. IT, nim. 4, pp. 321-367.

BierscHENK, Thomas, (1995), “Rituels poli-
tiques et construction de I'identité eth-
nique des Peuls au Bénin”, Cah. Sc.
hum.,vol. 31,nim. 2, pp. 457-484.

BruUBAKER, Rogers (2001), “Au dela de
l'identité”, Actes de la recherche en scien-
ces sociales,nam. 139 (2), pp. 66-85.

CamacHo, Eduardo (2004), Pasar la pala-
bra. La pastorela de Ayotitldn, Guada-
lajara, Universidad de Guadalajara.

CASTILLEJA, Aida (2004), “La Cha’Nantskua
o fiesta del Corpus en pueblos purépe-
chas”, en Johanna Bropa y Catharine
Goob (coords.), Historia y vida ceremo-
nial en las comunidades mesoamerica-
nas: los ritos agricolas, México, TH-UNAM/
vaH (Etnografia de los Pueblos Indige-
nas de México. Serie Estudios Monogra-
ficos).

Crupap ReaL, Antonio de, (1976 [1568]), “De
una fiesta que los indios de Tlaxomulco
hicieron el Dia de los Reyes”, en Tratado
curioso’y docto de las grandezas de la Nue-
va Esparia, México, UNAM, pp. 100-103.

CoLE, M.R. (1907), Los Pastores. A Mexican
Play of Nativity, Boston, Houghton,
Miffin & Co. (Memoirs of the American
Folklore Society, IX).

01_NuevaAntropologia79.indd 97 @

CONTRERAS, Leén M. et al. (1944), “Pastore-
la de viejos (para el afno de 1912)”, Tla-
locan,vol. I, nim. 3, pp. 169-193.

DE Hisar OrNELAS, Tomas (2008), Las pas-
torelas en Jalisco. Antecedentes, desa-
rrollo y pervivencia de los coloquios de
pastores en el occidente de México (pre-
sentacién de Miguel Sabido), Guadalaja-
ra, Secretaria de Cultura del Gobierno
del Estado de Jalisco.

DEL Pivo, Fermin (2004), “Demonologia en
Espafia y en América: invariantes y
matices de la practica inquisitorial y la
misionera”, en Maria TAUSIET y James
S. AMELANG (eds.), El diablo en la edad
moderna, Madrid, Marcial Pons, pp.
277-295.

Diaz Cruz, Rodrigo (2004), “L’exploration
de la distance: idolatries, superstitions,
résistances rituelles”, en Ahmed BEN
NaouM et al. (eds.), Les formes de recon-
naissance de l'autre en question, Perpi-
gnan, Presses Universitaires de
Perpignan, pp. 397-415.

_ , (1998), Archipiélagos de rituales.
Teorias antropolégicas del ritual, Bar-
celona, Anthropos.

DurkHEM, Emile (s.a.), Las formas elemen-
tales de la vida religiosa, México Colof6n.

GaARcia Lam, Leén (2009), “Entre cruces y
apareados. Analisis del sistema ritual
de una comunidad peregrina en la
Zona Media de San Luis Potosi”, tesis
de maestria en antropologia social, San
Luis Potosi, El Colegio de San Luis.

GaRcia Moga, Carlos (2011), “Danza puré-
pecha de Vigjos”, Knol, en linea [http:/
knol.google.com/k/carlos-garcia-mora-
purépecha-de-viejos//dzkd4r4dt65/18].

GLUCKMAN, Max ([1965] 1978), Politica, de-
recho y ritual en la sociedad tribal, Ma-
drid, Akal.

07/01/14 13:43



98

Elizabeth Araiza Herndndez

Goopy, Jack (1999), Representaciones y
contradicciones. La ambivalencia hacia
las imdgenes, el teatro, la ficcion, las re-
liquias y la sexualidad, Barcelona, Pai-
dés.

HomoBoNO MARTINEZ, José Ignacio (2004),
“Fiesta, ritual y simbolo: epifanias de
identidades”, Zainak, nim. 26, pp. 33-
76.

Horcasitas, Fernando (1974), El teatro
néhuatl. Epoca novohispana y moder-
na, México, ITH-UNAM.

Houseman, Michael ( 2008), “Relations ri-
tuelles et recontextualisation”, en H.
Wazaxi (ed.), Multiplicity of Meaning
and the Interrelationship of the Subject
and the Object in Ritual and Body
Texts, Nagoya, Nagoya University, pp.
109-114.

__ (2008), “Vers un modele anthropolo-
gique de la pratique psychothérapeu-
tique”, Thérapie Familiale, vol. XXIV,
num. 3, pp. 289-312.

Houseman, Michael y Carlo SEVERI (1994),
Naven ou le donner a voir, Paris, CNRs/
Maison des Sciences de 'Homme.

LasskEGUE, Jean (2003), “Ritualisation et
culture”, ponencia presentada en el Sé-
minaire Formes Symboliques, Paris, 4
de marzo, en linea [http:/formes-symbo-
liques.org/article.php3?id_article=29].

LEON, Nicolas (1906), “Los tarascos. Notas
historicas, étnicas y antropolégicas”,
Anales del Museo Nacional, segunda
época, vols. 1-3, México, pp. 431-453.

MyErHOFF, Barbara (1982), “Life History
among the Elderly: Performance, Visi-
bility and Remembering”, en Vay Rusl

01_NuevaAntropologia79.indd 98

(ed.): A Crack in the Mirror. Reflexive
perspectives in Anthropology, Philadel-
phia, University of Pennsylvania Press.

_ (1986), “Life not Dead in Venice: Its
Second Life”, en V. TURNER y E. BRUN-
NER (eds.) The Anthropology of Expe-
rience, Urbana/Chicago, University of
Illinois Press.

Nava, Fernando (2001), “Una pastorela en
lengua P’orhepecha (tarasca)”, en Ra-
fael OLEA FrRANCO (ed.), Literatura mexi-
cana del otro fin de siglo, México, El
Colegio de México, pp. 469-490.

RogE, Stanley (1954), Coloquio de pastores
from Jalisco, Los Angeles, University of
California Press.

RoMERO SALINAS, Joel (1984), La pastorela
mexicana, origen y evolucién, México,
Fondo Nacional para el Fomento de las
Artesanias.

SaBipo, Miguel (2000), El libro de las pasto-
relas, México, Instituto Mexicano de
Estudios para la Comunicacién.

SANcHEZ OLMEDO, José Guadalupe (1993),
Didlogos, caminatas y villancicos: las
pastorelas de la regién de la Barca a
Poncitlan, Guadalajara, Secretaria de
Cultura-Gobierno de Jalisco/INAH.

ScuEcHNER Richard (2003 [1988]), Perfor-
mance Theory, Londres, Routledge.

(2000), Performance. Teoria y prdcti-
cas interculturales, Buenos Aires, Uni-
versidad de Buenos Aires.

WARBURG, Aby (1999), The Renewal of
Pagan Antiquity. Contributions to the
Cultural History of the European Renais-
sance, Los Angeles, The Getty Research
Institute.

07/01/14 13:43



