
141

Georgina Gaona Pando*

EL DERECHO A LA TIERRA Y PROTECCIÓN DEL MEDIO 
AMBIENTE POR LOS PUEBLOS INDÍGENAS

Resumen: En la actualidad existe una tendencia internacional hacia el reconocimiento de los 
derechos colectivos de los pueblos indígenas, especialmente los referidos a la posesión de la tierra 
y a la protección del medio ambiente. Algunos países latinoamericanos han hecho un importan
te avance en este sentido, al reconocer constitucionalmente la posesión y personalidad jurídica 
de los pueblos indígenas en sus territorios, lo que no ha sido posible todavía en México, en donde 
existe una falta de reconocimiento sobre la titularidad de sus tierras, así como al uso y acceso a 
los recursos naturales que ahí se encuentran, lo que genera inseguridad jurídica e influye nega-
tivamente en las posibles acciones de protección, conservación y defensa legal del medio ambien-
te por parte de los pueblos indígenas. En el presente texto se analizan el derecho al respeto, a la 
integridad y conservación de su hábitat natural así como al derecho a los recursos naturales, 
siendo este último elemento la base del análisis, al entender que la protección medioambiental 
por parte de los pueblos indígenas está íntimamente ligada a la defensa de su tierra, así como al 
reconocimiento de su derecho a la misma y a la conservación de los recursos que en ella se en-
cuentren.

Palabras clave: Derechos humanos, pueblos indígenas, territorio y medio ambiente.

Abstract: Nowadays there is an international tendency to recognize the collective rights of indig-
enous peoples, especially land rights and the right to protect the environment. Some Latin Amer-
ican countries have made significant progress in this regard with the constitutional recognition 
of the possession and legal character of indigenous peoples in their territories. This has not yet 
been possible in Mexico, where there is a lack of recognition of land ownership, as well as of the 
rights to use and access natural resources found there, creating legal uncertainty and negatively 
impacting the possibilities for protection, preservation, and legal defense of the environment by 
indigenous peoples. This article analyzes the right of indigenous people to respect for the integ-
rity and preservation of their natural environment as well as their right to natural resources. 
This last element forms the basis for this analysis, in the understanding that environmental 
protection by indigenous peoples is intimately linked to the defense of their land as well as to the 
recognition of their right to that land and to the conservation of the resources found there. 

Keywords: Human rights, indigenous peoples, land and environment.

* Este artículo forma parte de mi trabajo de investigación de final de Máster Universitario en 
Derecho Ambiental en la Universitat Rovira i Virgili de Tarragona, denominado “El sistema univer-
sal de protección de los derechos humanos y la protección del medio ambiente por los pueblos indí-
genas”, defendido el 31 de julio de 2010 en el Centro de Estudios de Derecho Ambiental de 
Tarragona.



142 Georgina Gaona Pando

INTRODUCCIÓN

A lo largo de los años los Estados 
americanos, en ejercicio de su 
soberanía, han adoptado una 

serie de instrumentos internacionales 
que se han convertido en la base de un 
sistema regional de promoción y pro-
tección de los derechos humanos. Di-
cho sistema normativo reconoce y 
define estos derechos, establece obliga-
ciones tendientes a su promoción y 
protección y crea órganos destinados a 
velar por su observancia. 

Recientemente, la Declaración de 
Naciones Unidas sobre los Derechos 
de los Pueblos Indígenas, adoptada por 
la Asamblea General el 13 de septiem-
bre de 2007, reconoció los derechos bá-
sicos de los pueblos indígenas en 
algunas áreas de especial interés para 
estos pueblos, tales como el derecho a 
la integridad cultural, el derecho a la 
igualdad y a la no-discriminación, el 
derecho al autogobierno y a la autono-
mía, el derecho a la tierra, el territorio 
y los recursos naturales, el derecho al 
consentimiento previo, libre e infor
mado, entre otros, basándose en el 
principio general del derecho a la libre 
determinación. 

Estos últimos derechos, que buscan 
garantizar la tierra, el territorio y los 
recursos naturales, son el objeto de 
análisis del presente estudio, teniendo 
en cuenta que el solo reconocimiento de 
los derechos no asegura el reconoci-
miento de la propiedad y defensa de los 
territorios indígenas, con todo lo que 
esto conlleva, sino que se establecen 
como una herramienta para la efectiva 
defensa de esos derechos colectivos.

En el presente estudio se hablará, 
por lo tanto, de la situación histórica 
que los pueblos indígenas han tenido 
respecto al territorio, del creciente in-
terés internacional por estos derechos 
y del reconocimiento constitucional 
que algunos países latinoamericanos 
han realizado en concordancia con este 
tema de interés mundial.

Tomando en cuenta que existe un 
numeroso cuerpo de disposiciones o he-
rramientas internacionales para la pro-
tección de los derechos humanos que 
pueden utilizar los pueblos o comunida-
des indígenas para la defensa de su te-
rritorio, su forma de vida y el ambiente 
que los rodea, el objetivo aquí es anali-
zar algunos de los derechos de los pue-
blos indígenas, reconocidos a nivel 
internacional, que se pueden vincular y 
usar para la protección del medio am-
biente por parte de los pueblos indíge-
nas. Con tal fin analizaré algunos de los 
derechos reconocidos constitucional-
mente, relacionados con la protección y 
defensa del medio ambiente por parte 
de los pueblos indígenas de América, 
haciendo un énfasis en el derecho a la 
tierra y conservación del medio am-
biente, así como el derecho a la vida y a 
la salud humana, contrastándolo con 
jurisprudencia de la Corte Interameri-
cana de Derechos Humanos. 

EL DESPOJO HISTÓRICO
DE LAS TIERRAS INDÍGENAS

En todos los países que comparten te-
rritorios con pueblos indígenas existe 
una violación histórica y continuada 
del derecho a la tierra que innatamente 
poseen los miembros de estos pueblos, 



143El derecho a la tierra y protección del medio ambiente por los pueblos indígenas

tal y como se puede apreciar de las con-
tinuas y antiguas reclamaciones a nivel 
nacional e internacional que diversos 
pueblos indígenas han presentado ante 
los organismos internacionales de pro-
tección de los derechos humanos.

En el continente americano, el an-
tecedente de esta situación data del 
siglo xv, y se encuentra vinculado a los 
diversos procesos de colonización para 
apropiarse de las tierras que se iban 
descubriendo.

En el caso de la colonización espa-
ñola, cuando los adelantados1 llega-
ban a territorios en los que no existía 
presencia europea, se apropiaban de 
las tierras y de sus pobladores, a quie-
nes sometían a la soberanía de la Co-
rona para posteriormente desposeer a 
los pueblos indígenas de territorios a 
través de figuras tales como la enco-
mienda (Torrecuadrada, 2001: 101),2 el 

1 Colonizadores que eran encomendados por 
la Corona para realizar las labores de descubri-
miento y colonización de nuevas tierras. 

2 Los colonizadores españoles no reconocie-
ron los títulos indígenas sobre sus tierras; por el 
contrario, despojaron a los nativos de ellas. Nico-
lás de Oviedo —primer gobernador real de La 
Española— introdujo el sistema de encomien-
das, en virtud del cual los pueblos indígenas ren-
dían una especie de “tributo” a los encomenderos, 
a quienes prestaban “voluntariamente” su traba-
jo, aunque en realidad el sistema de encomienda 
era un régimen de verdadera esclavitud. El siste-
ma de encomienda significaba el respeto de dos so
ciedades diferenciadas: la de los colonizadores y 
la de los indios, de manera tal que estos últimos 
eran confinados en territorios especialmente fi-
jados para ellos, ya fueran sus propios pueblos 
—denominados congregaciones o reducciones— 
o en secciones especiales y delimitadas dentro de 
las ciudades en que habitaban los colonizadores. 
Además, generalmente se reconocía que la pose-
sión colectiva de la tierra era objeto de una pro-

desconocimiento de los títulos indíge-
nas sobre sus tierras, la enajenación y 
dispersión de las mismas, así como el 
uso de la fuerza y la violencia, proce
dimientos que fueron utilizados y 
compartidos por ingleses y portugue-
ses para hacerse de amplios territorios 
en el continente americano (Gómez del 
Prado, 2002: 53-62).

Otra coincidencia entre los coloni-
zadores, con independencia de su ori-
gen, se establece respecto al valor que 
conferían a las tierras, el cual era dia-
metralmente opuesto al que tenía, y 
aún tiene, para los pueblos indígenas, 
quienes conceden a las tierras un espe-
cial valor espiritual y material.3 Es en 

tección legal especial, como sucedió en el México 
actual, con la figura de las Leyes de Indias. En 
otros casos, o inclusive cuando existía una pro-
tección legal de estos pueblos, la colonización no 
fue pacífica y se obligó a los indígenas, por dife-
rentes motivos, a dispersarse, lo que dio pie al 
trabajo misionero de reunir y congregar a diver-
sos grupos indígenas en “pueblos españoles” con 
la finalidad de enseñarles a vivir en “sociedad”, 
situación que se presentó de manera muy mar-
cada en todo el norte del actual México. El resul-
tado de esta política fue el creciente aislamiento 
de la población indígena y la disgregación de la 
vida nacional, fenómeno que está presente en los 
grupos indígenas del estado de Chihuahua, tal y 
como se verá con posterioridad. 

3 Así se determinó en la Reunión Técnica so-
bre el Año Internacional de las Poblaciones Indí-
genas del Mundo, celebrada de conformidad con 
lo dispuesto en la resolución 46/128 de la Asam-
blea General de Naciones Unidas en Ginebra, 3-5 
de agosto de 1992 (Naciones Unidas, 1992: pará-
grafo 29). La importancia que tiene este elemento 
para los pueblos indígenas es conocida, poniéndo-
se de relieve en el preámbulo de cuantos textos se 
dirigen a proteger los derechos de estos grupos 
humanos, tal y como se manifiesta en el párrafo 
quinto de la Declaración Americana, referido al 
territorio y la supervivencia indígena; véanse 
también los artículos 25 y 16 de la dnudpi (2006). 



144 Georgina Gaona Pando

las tierras ancestrales donde estos 
grupos encuentran el fundamento y 
origen de su cosmovisión, de sus prác-
ticas religiosas y simbólicas, de su or-
ganización social y cultural, además de 
ser la fuente última de vida y sabi
duría, y el elemento que, en última y 
primordial instancia, les dota de iden-
tidad. En este sentido, los pueblos indí-
genas defienden la propiedad colectiva 
de las tierras al entender que éstas 
proporcionan beneficios colectivos a 
toda la comunidad, rechazando su po-
sible apropiación individual y enten-
diendo que la labor que ellos, pueblos 
indígenas, tienen en relación con la tie-
rra es su conservación y preservación 
para las generaciones venideras.4

Sin embargo, para la población 
europea que se estableció en esos terri-
torios la tierra sólo tenía un valor pa-
trimonial, pues se consideraba como 
base de riqueza, de poder político y 
económico-social, sin que tuviera un 
esbozo de valor cultural o espiritual 
para ellos. Bajo esta óptica, la propie-
dad de la tierra era de carácter exclusi-
vamente individual y trasmisible, 
alejándose de la concepción que los 
pueblos indígenas tenían de la misma.

El método utilizado por los colo
nizadores para desposeer a los poblado-
res indígenas de sus tierras fue el 
rechazo a reconocer la ocupación inme-
morial de ellas por medio de un título 
adquisitivo —aun cuando la posesión 

4 Cabe mencionar que la mayor parte de los 
recursos naturales sin explotar se encuentran 
en territorios indígenas, lo que da muestra de su 
labor conservacionista y protectora del ambien-
te, aunque en primera instancia no sea éste su 
objetivo primordial respecto a las tierras.

inmemorial era fuente de derechos váli-
damente admitida desde la Edad Me-
dia (Vattel, 2008: 257): este método fue 
ampliamente utilizado en ausencia de 
otros instrumentos jurídicos suscepti-
bles de fundamentar sus propiedades 
(Anaya, 2005: 45), si bien según la ideo-
logía jurídica de la época la guerra justa 
servía de fundamento para hacerse de 
las tierras despojadas a los indígenas.

Posteriormente, durante el proceso 
colonial se continuó desconociendo ese 
derecho ancestral a las tierras de los 
pueblos indígenas, pues la mayor parte 
de ellos carecía de títulos legalmente 
válidos para fundamentar su derecho 
sobre las tierras, por lo que su posesión 
pacífica se encontraba constantemente 
amenazada por la posible aparición de 
alguien que contara con la requerida 
documentación, o que el mismo Estado 
requiriera sus territorios ancestrales 
como de propiedad pública, situaciones 
agravadas por la tendencia de algunos 
estados de no reconocer a las comuni-
dades indígenas la capacidad jurídica 
necesaria para adquirir sus propias tie-
rras, al defender estos grupos sistemas 
de propiedad colectiva, no individual,5 
lo que ocasiona directamente la falta de 
capacidad jurídica para acceder al sis-
tema judicial a fin de defender sus inte-
reses.6 

5 En el caso de México, se reconoce la propie-
dad colectiva, ejidal y particular de las tierras, 
pero sin hacer distinción alguna sobre el origen 
étnico de los propietarios, Es decir, no hay un 
reconocimiento expreso del derecho de los pue-
blos indígenas de México a la propiedad colecti-
va de sus tierras.

6 Algunas constituciones estatales recono-
cen la personalidad jurídica de los pueblos indí-
genas, tales como la Constitución brasileña en 



145El derecho a la tierra y protección del medio ambiente por los pueblos indígenas

Por otro lado, al ser desposeídos de 
sus tierras, los pueblos indígenas se vie-
ron sometidos a un proceso de depen
dencia económica y política de la elite 
gobernante, fenómeno que se man
tiene vigente en la actualidad (Aguirre 
Beltrán, 1967: 67). Agravando la situa-
ción, la pérdida de sus tierras ances-
trales rompía con uno de los objetivos 
primordiales de los grupos indígenas: 
la trasmisión de las mismas —de 
acuerdo con sus propias tradiciones— 
a las generaciones venideras, lo cual 
provocó un punto de quiebre en el sis-
tema de organización cultural y social 
de muchos grupos indígenas en Mé
xico,7 y ha generado problemas tan di-
versos como la creciente migración 
indígena hacia los centros urbanos, la 
pérdida de tradiciones, de cultura, de 
identidad y, en general, una mayor vul-

su artículo 232, o el artículo 10 de la Ley Indíge-
na Chilena, de acuerdo con la cual es necesaria 
la previa constitución jurídica como comunidad 
indígena de conformidad con el procedimiento 
establecido en el citado texto. A nivel internacio-
nal, sólo el artículo 4 de la Declaración America-
na incorpora este reconocimiento. 

7 La reducción o privación de sus tierras 
afectaba la capacidad moral de gobierno de las 
autoridades indígenas para ejercer sus funcio-
nes. Por otro lado, los colonizadores establecie-
ron un orden político-administrativo que tenía 
como objetivo primordial el reemplazar las for-
mas de gobierno tradicional indígena así como 
sus procedimientos decisorios, los cuales se ha-
bían mantenido vigentes durante siglos. La 
aplicación de éstas medidas tuvo consecuencias 
desiguales: en algunos lugares del país los gru-
pos indígenas las aceptaron —o bien se integra-
ron o lograron hacer un tipo de sincretismo 
político— acomodando su comportamiento a 
ellas, y en otros lugares no fueron bien recibi-
das, lo que ha mantenido un tanto “puras” las 
formas de organización socio-política de los pue-
blos indígenas. 

nerabilidad económica y jurídica, al 
integrarse a la sociedad occidental.8

EL INTERÉS INTERNACIONAL
POR EL RECONOCIMIENTO
DE LOS DERECHOS DE LOS PUEBLOS 
INDÍGENAS

En nuestros días, existe a nivel interna-
cional una tendencia de interés sobre 
los derechos de los pueblos indígenas 
—sobre todo en los derechos relaciona-
dos con las tierras y territorios indíge-
nas—, debido a su compromiso con la 
reivindicación de las formas de pose-
sión, trasmisión, utilización y acceso a 
tierras ancestrales, así como al recono-
cimiento de los derechos colectivos ne-
cesarios para asegurar tales fines.

En América Latina algunos países 
actualmente reconocen la posesión de 
las tierras y la personalidad jurídica 
de las comunidades indígenas, tal y 
como lo hace Chile en el artículo 12.2 
de su Ley Indígena;9 Perú en su artícu-

8 La asimilación al resto de la sociedad tiene 
como inconveniente la posible marginación de 
este colectivo en la sociedad a la que se preten
de integrar, así como la posibilidad de ser obje
to de discriminación por su condición étnica, 
social, de género, etcétera.

9 Constitución Política de la República de 
Chile. Artículo 12.

Son tierras indígenas:
1º Aquellas que las personas o comunidades 

indígenas actualmente ocupan en propiedad o 
posesión provenientes de los siguientes títulos:

[…]
2º Aquellas que históricamente han ocupado 

y poseen las personas o comunidades mapuches, 
aimaras, rapa nui o pascuenses, atacameñas, que-
chuas, collas, kawashkar y yámana, siempre 
que sus derechos sean inscritos en el Registro 
de Tierras Indígenas que crea esta ley, a solici-



146 Georgina Gaona Pando

lo 89 constitucional,10 y más reciente-
mente los casos emblemáticos11 de 
Ecuador —cuyo Estado reconoce los 
derechos colectivos al medio ambiente 
de los pueblos indígenas en el artículo 
57 constitucional—,12 o Bolivia que en 
el artículo 30 constitucional reconoce y 
obliga a la titulación colectiva de las 
tierras indígenas.13 Sin embargo, no se 

tud de las respectivas comunidades o indígenas 
titulares de la propiedad.

10 Constitución Política del Perú. Artículo 
89. Las Comunidades Campesinas y las Nati-
vas tienen existencia legal y son personas jurí-
dicas. En este caso, aun y cuando se reconoce la 
personalidad jurídica de las comunidades indí-
genas, se deja de lado a personas indígenas que 
viven ya en comunidades oficialmente reconoci-
das, lo cual provoca una falta de reconocimiento, 
a nivel individual, de estos derechos, así como 
una dificultad a la hora de defenderlos como de-
rechos colectivos. 

11 Las reformas constitucionales de Ecuador 
y Bolivia son de vital importancia por el alcance 
de los derechos reconocidos, siendo el caso del 
reconocimiento del “Derecho del medio ambien-
te” que realiza Ecuador, el cual ha sido objeto de 
numerosos estudios, y el avance en cuanto a de-
rechos indígenas se refiere, en la nueva Consti-
tución de Bolivia. 

12 Constitución Política de Ecuador. Artículo 
57. Se reconoce y garantizará a las comunas, co-
munidades, pueblos y nacionalidades indígenas, 
de conformidad con la Constitución y con los 
pactos, convenios, declaraciones y demás instru-
mentos internacionales de derechos humanos, 
los siguientes derechos colectivos:

8.- Conservar y promover sus prácticas de 
manejo de la biodiversidad y de su entorno na-
tural. El Estado establecerá y ejecutará progra-
mas, con la participación de la comunidad, para 
asegurar la conservación y utilización sustenta-
ble de la biodiversidad.

13 Constitución Política del Estado de Boli-
via. Artículo 30.

II. En el marco de la unidad del Estado y de 
acuerdo con esta Constitución las naciones y 
pueblos indígena originario campesinos gozan 
de los siguientes derechos:

puede hablar de un reconocimiento ge-
neralizado, pues mientras existen paí-
ses que sí reconocen esta prerrogativa, 
otros incluso niegan la presencia de 
grupos indígenas en su territorio, u 
otros que, sin hacerlo, carecen de una 
legislación que les garantice el uso y 
posesión de la tierra de manera especí-
fica, como es el caso de México.

En este sentido, la Constitución 
mexicana, en su artículo 2º, inciso A, 
establece que:

Esta Constitución reconoce y garan
tiza el derecho de los pueblos y las 
comunidades indígenas a la libre de-
terminación y, en consecuencia, a la 
autonomía para:

V. Conservar y mejorar el hábitat 
y preservar la integridad de sus tie-
rras en los términos establecidos en 
esta Constitución.

VI. Acceder, con respeto a las for-
mas y modalidades de propiedad y 
tenencia de la tierra establecidas en 
esta Constitución y a las leyes de la 
materia, así como a los derechos ad-
quiridos por terceros o por integran-
tes de la comunidad, al uso y disfrute 
preferente de los recursos naturales 
de los lugares que habitan y ocupan 
las comunidades, salvo aquellos que 
corresponden a las áreas estratégicas, 
en términos de esta Constitución. 
Para estos efectos las comunidades 
podrán asociarse en términos de ley.

Es decir, se reconoce a las comunidades 
indígenas la autonomía para preservar 

6. A la titulación colectiva de tierras y terri-
torios.



147El derecho a la tierra y protección del medio ambiente por los pueblos indígenas

la integridad de sus tierras y acceder al 
uso y disfrute preferente de los recursos 
naturales de los lugares que habitan y 
ocupan las comunidades, estipulando el 
mismo cuerpo legal un candado al re-
querir el necesario respeto a las formas 
y modalidades de propiedad y tenencia 
de la tierra establecidas constitucional-
mente, lo cual nos remite al artículo 27 
constitucional, el cual establece, entre 
otras cosas, que: 

La propiedad de las tierras y aguas 
comprendidas dentro de los límites 
del territorio nacional, corresponde 
originariamente a la Nación, la cual 
ha tenido y tiene el derecho de trans-
mitir el dominio de ellas a los particu-
lares, constituyendo la propiedad 
privada (Párrafo primero)

Corresponde a la Nación el domi-
nio directo de todos los recursos natu-
rales de la plataforma continental y 
los zócalos submarinos de las islas 
[...] (Párrafo cuarto)

La capacidad para adquirir el do-
minio de las tierras y aguas de la Na-
ción, se regirá por las siguientes 
prescripciones [...] (Párrafo noveno).

Y sobre los pueblos indígenas, dicho ar-
tículo establece: “VII. Se reconoce la 
personalidad jurídica de los núcleos 
de población ejidales y comunales y se 
protege su propiedad sobre la tierra, 
tanto para el asentamiento humano 
como para actividades productivas. La 
ley protegerá la integridad de las tie-
rras de los grupos indígenas”.

De esta manera, realizando un aná-
lisis textual de este articulado, tenemos 
que los pueblos indígenas de México 

carecen de un reconocimiento específi-
co y particular sobre la titularidad de 
sus tierras, las cuales solamente pue-
den poseer bajo alguna de las tres ma-
neras que se establecen en la Ley 
Agraria (reglamentaria del artículo 27 
constitucional), es decir: la propiedad 
privada, el ejido y la propiedad comu-
nal, la última de las cuales cuenta con 
un reconocimiento constitucional de su 
personalidad jurídica, pero sin hacer 
distinción de las comunidades agrarias 
integradas por indígenas.

Es así como el Estado mexicano se 
ostenta como propietario originario de 
las tierras de los pueblos indígenas,14 
quienes sólo son usufructuarios de 
las mismas, reservando a la actuación 
estatal la aprobación y el diseño de 
los planes y proyectos a realizarse en las 
tierras que pertenecen u ocupan los 
pueblos indígenas, los cuales muchas 
veces son llevados a cabo mediante 
actos jurídicos unilaterales como el 
otorgamiento de concesiones15 y expro-

14 En este sentido me refiero a terrenos pro-
piedad de la nación pero en posesión ancestral 
de los pueblos indígenas en México. 

15 La concesión forma parte esencial del ré-
gimen de propiedad establecido en el artículo 27 
constitucional. Desde su redacción original se 
estableció como un derecho del Estado para 
brindar a los particulares y a las sociedades ci-
viles y comerciales la explotación y aprovecha-
miento de los recursos naturales (excepto los 
considerados estratégicos). Son las leyes regla-
mentarias en materias de minas, petróleo, 
aguas, bosques, pesca, fauna silvestre y de bie-
nes nacionales, las que consolidan el régimen de 
concesiones para dar cabida a la inversión pri-
vada, donde el Estado se sitúa como un vigilan-
te de la explotación racional de tales recursos. 

Respecto a los pueblos indígenas, éstos po-
drían ser beneficiarios de concesiones públicas 
sin distinción de derechos (es decir, como cual-



148 Georgina Gaona Pando

piaciones16 a empresas nacionales o 
extranjeras. 

Como consecuencia de ello, la inse-
guridad jurídica de este grupo es evi-
dente, ya que se sienten amenazados 
en aspectos tan elementales como el 
título jurídico que sirve de fundamento 
para la utilización de la tierra o, de 
manera cada vez más creciente, por 
acciones del Estado tendientes a la eje-
cución de proyectos de diversa natura-
leza que producen un impacto notable 
en el medio natural en que habitan 
estos colectivos,17 situaciones que se 
producen inclusive en países “desarro-
llados” como Estados Unidos, donde se 
desposee a los pueblos indígenas de sus 

quier ciudadano mexicano), pero las circunstan-
cias socio-económicas dificultan el que estos 
colectivos cuenten con los recursos necesarios 
para viabilizar los proyectos. 

16 La expropiación también es otra de las fi-
guras jurídicas establecidas en el artículo 27 
constitucional, el cual establece que las expro-
piaciones sólo podrán realizarse por causa de 
utilidad pública y mediante indemnización. La 
Ley General de Expropiación de 1936 establece 
en su artículo 1º la enumeración de los casos 
que pueden ser considerados de utilidad pública 
y proceder, por ende, a la expropiación. Sin em-
bargo, en el caso de los pueblos indígenas han 
prevalecido los intereses políticos y económicos, 
los cuales en aras de un supuesto “desarrollo” 
han afectado a un sinfín de tierras pertenecien-
tes a estos colectivos, por lo que, en general, 
para los pueblos indígenas las expropiaciones se 
han traducido en violaciones de sus derechos 
humanos fundamentales.

17 Es el caso de la comunidad (de hecho) indí-
gena de Mogotavo, ubicada en terrenos de pro-
piedad particular que son objeto de actuaciones 
estatales para el desarrollo e implantación de un 
mega proyecto turístico denominado “Plan 
Maestro Barrancas del Cobre”, ubicada en el 
municipio de Urique en el corazón de la Sierra 
Madre Occidental o Sierra Tarahumara, en el 
estado de Chihuahua, México. 

tierras sin mediar siquiera un procedi-
miento legal, o una reparación del daño 
mediante una indemnización justa.18

Aparte de la falta de reconocimiento 
jurídico sobre la propiedad de las tierras 
que habitan, otro problema al que se en-
frentan los pueblos indígenas es el de la 
utilización y usufructo de sus tierras, tal 
y como se manifiesta en el “Informe fi-
nal del Estudio sobre los tratados cele-
brados entre los pueblos indígenas y los 
Estados” al determinar que “estos colec-
tivos pueden encontrarse con la ame
naza directa de evicción forzosa o la 
obligación de obtener licencias o permi-
sos de las autoridades administrativas 
no indígenas para poder realizar sus ac-
tividades económicas tradicionales, en 
otras ocasiones se les imponen cuotas 
restrictivas que no siempre cubren las 
necesidades de abastecimiento del gru-
po” (Torrecuadrada, 2001: 106), por lo 
que aun cuando el derecho no indígena 
les haya reconocido la propiedad sobre 
sus tierras, siempre que desean utilizar 
los recursos naturales tienen la obliga-
ción de solicitar la preceptiva autoriza-
ción administrativa (Naciones Unidas, 
1999: parágrafo 234).

18 Véase, por ejemplo, el caso Tee-Hit-Ton, 
donde el Tribunal Supremo de Estados Unidos 
entendió que el país tiene capacidad con carác-
ter general “para apropiarse de las tierras o de 
los bienes de una tribu india o confiscarlos sin el 
debido procedimiento legal y sin abonar una in-
demnización justa, a pesar de que su Constitu-
ción dispone explícitamente que el Gobierno no 
puede apoderarse de bienes sin cumplir esas 
condiciones. La Corte Suprema dictaminó que 
los bienes amparados por un título aborigen, 
como la mayoría de las tierras indias, no gozan 
de la protección constitucional concedida a to-
dos los demás bienes” (Naciones Unidas, 1999a: 
parágrafo 41). 



149El derecho a la tierra y protección del medio ambiente por los pueblos indígenas

Con base en esto, las reivindicacio-
nes a nivel nacional e internacional de 
los grupos indígenas respecto a la tie-
rra se centran en tres elementos: 1) la 
recuperación de las tierras de las que 
fueron desposeídos; 2) el reconocimien-
to de los derechos colectivos a poseer, 
desarrollar, utilizar, controlar y ocupar 
sus tierras y los recursos tradicionales 
que se encuentren en ellas, y 3) el reco-
nocimiento del derecho al respeto a la 
integridad y conservación de su hábi-
tat natural, incluyendo la protección 
medioambiental.

Este último elemento es la base de 
mi análisis, al entender que la protec-
ción medioambiental por parte de los 
pueblos indígenas está íntimamente 
ligada a la defensa de su tierra, así 
como al reconocimiento de su derecho 
a la misma y a la conservación de los 
recursos que en ella se encuentren.

Al respecto, el Comité de Derechos 
Humanos de Naciones Unidas ha reite-
rado la íntima relación existente entre 
el derecho a la tierra y a los recursos 
que se encuentran en ella y el ejercicio 
del derecho a la libre determinación de 
los pueblos, en tanto los primeros son 
elemento esencial para la consecución 
del segundo.

En este sentido, el Comité ha hecho 
hincapié en que “el derecho a la auto-
determinación requiere, entre otras 
cosas, que todas las poblaciones pue-
dan disponer libremente de sus rique-
zas y recursos naturales, y que no se les 
prive de sus medios de subsistencia” 
(Naciones Unidas, 1999b), subrayando 
que es tal la interpretación que debe 
darse al artículo 1.2 del Pacto Interna-
cional de Derechos Civiles y Políticos.

EL RESPETO A LA INTEGRIDAD
Y CONSERVACIÓN DE SU HÁBITAT 
NATURAL

Es ampliamente conocida la importan-
cia del medio natural como base del 
elemento cultural de los pueblos indí
genas,19 en tanto se constituye como un 
elemento que les dota de recursos y de 
identidad, realizando una función gene-
radora de conceptos y estructuradora 
de su organización social (estos elemen-
tos de análisis son utilizados frecuente-
mente por la corriente antropológica 
denominada ecología cultural).

A nivel internacional, diversos tex-
tos se han hecho eco de esta significa-
ción para los pueblos indígenas, por lo 
que han integrado dentro de su texto o 
articulado, disposiciones relativas a los 
derechos de los pueblos indígenas so-
bre sus tierras y sobre los recursos na-
turales que ahí se integran.

Sin embargo, la preocupación por la 
conservación y protección del medio 
ambiente es una cuestión relativa-
mente novedosa, motivo por el que se 
ha incorporado de manera general en 
los textos nacionales e internacionales 
más recientes.

A nivel internacional, en el preám-
bulo del Convenio 169 de la oit se hace 

19 En este sentido se ha manifestado el Comité 
de Derechos Humanos en su Dictamen sobre el 
asunto “Jouni E. Länsman y otros contra Finlan-
dia”, en el cual los demandantes —criadores de 
renos de la etnia sami— consideran que los planes 
de la Junta Forestal Central de Finlandia —apro-
bar un proyecto que pretende realizar la tala de 
árboles y la construcción de carreteras en una 
zona que abarca 33 000 ha de tierras ocupadas 
por el Comité de Pastores Muotkatunturi— les 
afectará negativamente (Naciones Unidas, 1996).



150 Georgina Gaona Pando

una breve referencia a la importancia 
de este elemento para los pueblos indí-
genas al reconocer la “particular con-
tribución de los pueblos indígenas y 
tribales a la diversidad cultural, a la 
armonía social y ecológica de la huma-
nidad y a la cooperación y comprensión 
internacionales”. En el preámbulo del 
Proyecto de Declaración Americana 
sobre los Derechos de los Pueblos Indí-
genas también se subraya la impor-
tancia de este elemento, al reconocer 
en el parágrafo tercero “el respeto que 
los pueblos indígenas de las Américas 
rinden al medio ambiente y la ecolo-
gía”, así como “el valor de las culturas, 
conocimientos y prácticas de los pue-
blos indígenas para mantener un de-
sarrollo sustentable y para vivir en 
armonía con la naturaleza” (oas, 2003).

Por otra parte, la Declaración de 
Naciones Unidas sobre los Derechos de 
los Pueblos Indígenas hace una refe-
rencia importante al medio ambiente, 
al declarar en el preámbulo: “consi
derando que el respeto de los conoci-
mientos, las culturas y las prácticas 
tradicionales indígenas contribuyen al 
desarrollo sostenible y equitativo y a la 
ordenación adecuada del ambiente”;20 
además, en el artículo 29 reconoce el 
derecho de los pueblos indígenas a las 
conservación y protección del medio 
ambiente, así como de la capacidad pro-

20 La importancia de este elemento para la 
cultura indígena se ha manifestado en variadas 
ocasiones, entre las que destaca la reunión téc-
nica sobre el Año Internacional de las Poblacio-
nes Indígenas del mundo, celebrada de acuerdo 
con lo dispuesto en la resolución 46/128 de la 
Asamblea General de Naciones Unidas (Nacio-
nes Unidas, 1992: parágrafos 25 y 29). 

ductiva de sus tierras, territorios y re-
cursos:

1.	 Los pueblos indígenas tienen derecho 
a la conservación y protección del me-
dio ambiente y de la capacidad pro-
ductiva de sus tierras o territorios y 
recursos. Los Estados deberán esta-
blecer y ejecutar programas de asis-
tencia a los pueblos indígenas para 
asegurar esa conservación y protec-
ción, sin discriminación.

2.	 Los Estados adoptarán medidas efica-
ces para asegurar que no se almace-
nen ni eliminen materiales peligrosos 
en las tierras o territorios de los pue-
blos indígenas sin su consentimiento 
libre, previo e informado.

3.	 Los Estados también adoptarán me-
didas eficaces para asegurar, según 
sea necesario, que se apliquen debi-
damente programas de control, man-
tenimiento y restablecimiento de la 
salud de los pueblos indígenas afecta-
dos por esos materiales, programas 
que serán elaborados y ejecutados por 
esos pueblos.

Por otro lado, en el artículo 32 de la De-
claración se establece el derecho de con-
sulta previa de los pueblos indígenas, 
sobre todo respecto a los proyectos que 
puedan afectar sus tierras o los recur-
sos naturales que en ellas se encuen-
tren. En este sentido la Declaración 
determina que: 

1.	 Los pueblos indígenas tienen derecho 
a determinar y elaborar las priorida-
des y estrategias para el desarrollo o 
la utilización de sus tierras o territo-
rios y otros recursos.



151El derecho a la tierra y protección del medio ambiente por los pueblos indígenas

2. 	 Los Estados celebrarán consultas y 
cooperarán de buena fe con los pue-
blos indígenas interesados por con-
ducto de sus propias instituciones 
representativas a fin de obtener su 
consentimiento libre e informado an-
tes de aprobar cualquier proyecto que 
afecte a sus tierras o territorios y 
otros recursos, particularmente en 
relación con el desarrollo, la utiliza-
ción o la explotación de recursos mi-
nerales, hídricos o de otro tipo.

3. 	 Los Estados proveerán mecanismos 
eficaces para la reparación justa y 
equitativa por cualquiera de esas ac-
tividades, y se adoptarán medidas 
adecuadas para mitigar las conse-
cuencias nocivas de orden ambiental, 
económico, social, cultural o espiri-
tual.

Sin embargo, muchos estados, guiados 
en su mayoría por intereses económi-
cos y/o políticos, aprueban sin previa 
consulta a los pueblos indígenas pro-
yectos que deben ejecutarse en tierras 
pertenecientes a estos grupos, o que 
en cualquier caso dificultan o impiden 
el ejercicio de las actividades econó
micas, religiosas o culturales de los 
mismos, además de afectar las condi-
ciones medioambientales de su entor-
no (por ejemplo: la construcción de 
presas, carreteras, minas, infraestruc-
turas turísticas, industriales, depósi-
tos de residuos, etcétera); incluso si la 
dimensión del proyecto no es tan gran-
de, provoca serios trastornos al hábitat 
tradicional de estos pueblos, como la 
ejecución de proyectos de desarrollo 
o el uso del entorno natural indígena 
como fuente de recursos económicos 

mediante su utilización como destino 
turístico.21

En este último caso debe destacarse 
la importante afectación que algunos 
proyectos turísticos generan a las co-
munidades indígenas, sobre todo los 
que son implantados desde fuera y ca-
recen de una red de participación y de 
respeto a los modos de organización so-
cial de las comunidades indígenas. Este 
tipo de proyectos, además de afectar la 
cultura de las comunidades, afectan 
gravemente al entorno natural y provo-
ca la precarización de formas de subsis-
tencia tradicionales, así como una 
posible desarticulación social, pues a 
consecuencia del deterioro del hábitat 
natural de los pueblos indígenas los 
miembros del grupo se vean obligados a 
prestar su fuerza laboral en beneficio de 
las empresas que destruyen su modo 
de vida (Naciones Unidas, 1994: pará-
grafo 14), tal y como sucede en la mayor 
parte de los proyectos turísticos implan-
tados en el territorio mexicano, específi-
camente en el estado de Chihuahua.22

La Comisión de Derechos Huma-
nos se muestra sensible a este tipo de 
problemas, tal y como lo manifiesta en 

21 En el caso de la comunidad de Mogotavo, el 
proyecto Divisadero utiliza este entorno cultural y 
natural para impulsar su actividad turística. El 
Grupo de Trabajo de Naciones Unidas sobre Po-
blaciones Indígenas, en su octavo periodo de sesio-
nes, realiza una aproximación a esta problemática 
en Naciones Unidas (1991: parágrafo 66). 

22 En este sentido, sirva como ejemplo el ci-
tado caso de la comunidad indígena de Mogota-
vo, cuyos habitantes, a falta de permiso para 
cultivar sus tierras o pastorear su ganado, se 
ven obligados a trabajar en el complejo hotelero 
de la propietaria de sus tierras (de la comuni-
dad), creando así una verdadera relación de 
neo-latifundismo.



152 Georgina Gaona Pando

algunas de sus observaciones finales 
realizadas con motivo de la presenta-
ción de los informes nacionales que le 
remiten los estados.23

Constitucionalmente, algunos Esta-
dos han reconocido la importancia del 
elemento medioambiental para los pue-
blos indígenas, tal y como se hace en las 
constituciones de Brasil (art 231.1),24 
Ecuador (art. 57.8)25 o Bolivia.26

23 En relación con la situación chilena, la Co-
misión manifiesta su preocupación por las obras 
de energía hidroeléctrica y otros proyectos de 
desarrollo, en tanto podrían afectar al estilo de 
vida y los derechos de las personas que pertene-
cen a las comunidades mapuches y otras comu-
nidades indígenas.

24 Constitución Política de la República Fe-
derativa de Brasil, 1988, CAPÍTULO VIII. DE 
LOS INDIOS:

Art. 231. Se reconoce a los indios su organi-
zación social, costumbres, lenguas, creencias, 
tradicionales y los derechos originarios sobre 
las tierras que tradicionalmente ocupan, corres-
pondiendo a la Unión demarcarlas, protegerlas 
y hacer que se respeten todos sus bienes.

1. Son tierras tradicionalmente ocupadas 
por los indios las habitadas por ellos con carác-
ter permanente, las utilizadas para sus activi-
dades productivas, las imprescindibles para la 
preservación de los recursos ambientales necesa-
rios para su bienestar y las necesarias para su 
reproducción física y cultural, según sus usos, 
costumbres y tradiciones.

25 Constitución Política de Ecuador, Art. 57.- 
Se reconoce y garantizará a las comunas, comu-
nidades, pueblos y nacionalidades indígenas de 
conformidad con la Constitución y con los pac-
tos, convenios, declaraciones y demás instru-
mentos internacionales de derechos humanos, 
los siguientes derechos colectivos:

8.- Conservar y promover sus prácticas de 
manejo de la biodiversidad y de su entorno na-
tural. El Estado establecerá y ejecutará progra-
mas, con la participación de la comunidad, para 
asegurar la conservación y utilización sustenta-
ble de la biodiversidad.

26 Constitución Política de Bolivia. Art. 30.-

México, por su parte, ha decidido 
tomar una postura no tan comprome-
tedora al reconocer a los pueblos indí-
genas —artículo 2º de la Constitución 
Política— la autonomía para conservar 
y “mejorar el hábitat y preservar la 
integridad de sus tierras”,27 aclarando 
que el ejercicio de esta autonomía de-
berá hacerse de acuerdo con los “tér-
minos” establecidos en la misma 
Constitución, es decir según lo estable-
cido en el artículo 27 constitucional y la 
Ley General de Equilibrio Ecológico y 
Protección del Ambiente (lgeepa), re-
glamentaria del artículo 2° constitucio-
nal mencionado referente a los recursos 
naturales de la nación mexicana.

Respecto a los pueblos indígenas, la 
lgeepa fue reformada en 1996, cuando 
se estableció un limitado reconoci-
miento a la participación de este colec-
tivo en algunas áreas de la protección 
y/o conservación medioambiental.

Los preceptos jurídicos que vincu-
lan a los pueblos indígenas con la nue-
va juridicidad ambiental y ecológica 

II. En el marco de la unidad del Estado y de 
acuerdo con esta Constitución las naciones y 
pueblos indígena originario campesinos gozan 
de los siguientes derechos:

17. A la gestión territorial indígena autóno-
ma, y al uso y aprovechamiento exclusivo de los 
recursos naturales renovables existentes en su 
territorio sin perjuicio de los derechos legítima-
mente adquiridos por terceros.

27 Constitución Política de los Estados Uni-
dos Mexicanos. Art. 2º.

A. Esta Constitución reconoce y garantiza el 
derecho de los pueblos y las comunidades indí-
genas a la libre determinación y, en consecuen-
cia, a la autonomía para:

V. Conservar y mejorar el hábitat y preser-
var la integridad de sus tierras en los términos 
establecidos en esta Constitución.



153El derecho a la tierra y protección del medio ambiente por los pueblos indígenas

del país son los establecidos en los ar
tículos 44, 45 fracción VII; 46, 47, 54, 
56, 56 bis, 59, 60 fracciones IV, V y VI; 
63, 64, 64 bis 1, 67, 78 y 78 bis, artícu-
los que se circunscriben a las áreas 
naturales protegidas; posteriormente, 
en su artículo 79, fracciones IX y X, se 
refiere a la fauna silvestre, mientras el 
artículo 158 se refiere a la participa-
ción social e información ambiental. 

Ahora bien, es cierto que las refor
mas y adiciones mencionadas reconocen 
—con cierto alcance— la participación 
de los pueblos indígenas respecto a la 
legislación ambiental; sin embargo, el 
mismo sistema legal mexicano dificul-
ta que se lleve a cabo esta articulación 
por motivos de carácter político y eco-
nómico.

Por otra parte, los pueblos indíge-
nas han manifestado —a nivel nacio-
nal e internacional— su interés por 
ser consultados antes de la aprobación 
y ejecución de proyectos, participando 
de esta manera en las actividades que 
se pretenden llevar a cabo en sus te-
rritorios. 

La Declaración de las Naciones 
Unidas sobre los Derechos de Los Pue-
blos Indígenas (dnudpi) hace eco de 
este requerimiento, al establecer en 
sus artículos 18 y 19 el derecho a la 
participación y a la consulta:

Artículo 18
Los pueblos indígenas tienen derecho 
a participar en la adopción de decisio-
nes en las cuestiones que afecten a sus 
derechos, por conducto de represen-
tantes elegidos por ellos de conformi-
dad con sus propios procedimientos, 
así como a mantener y desarrollar sus 

propias instituciones de adopción de 
decisiones.

Artículo 19
Los Estados celebrarán consultas y 
cooperarán de buena fe con los pueblos 
indígenas interesados por medio de 
sus instituciones representativas an-
tes de adoptar y aplicar medidas le
gislativas o administrativas que los 
afecten, a fin de obtener su consenti-
miento libre, previo e informado.

Asimismo, en su artículo 28 la Declara-
ción reconoce a los pueblos indígenas el 
derecho a la reparación, estableciendo 
la obligación a los Estados de acordar 
las indemnizaciones adecuadas por los 
daños causados, así como la adopción 
de medidas necesarias para reducir al 
mínimo los prejuicios que puedan gene-
rarse —ya sean culturales, religiosos, 
medioambientales u otros—, como con-
secuencia de alguna actuación en su 
territorio:

Artículo 28
1. Los pueblos indígenas tienen dere-
cho a la reparación, por medios que 
pueden incluir la restitución o, cuan-
do ello no sea posible, una indemniza-
ción justa y equitativa por las tierras, 
los territorios y los recursos que tradi-
cionalmente hayan poseído u ocupado 
o utilizado y que hayan sido confisca-
dos, tomados, ocupados, utilizados o 
dañados sin su consentimiento libre, 
previo e informado.
2. Salvo que los pueblos interesados 
hayan convenido libremente en otra 
cosa, la indemnización consistirá en 
tierras, territorios y recursos de igual 



154 Georgina Gaona Pando

calidad, extensión y condición jurídi-
ca o en una indemnización monetaria 
u otra reparación adecuada.

Por otro lado, el artículo 7.3 del Conve-
nio 169 de la oit —el 107 carece de dis-
posiciones al respecto— regula la 
protección del entorno medioambien-
tal, imponiendo al Estado dos obliga
ciones:28

1) La elaboración de estudios, en 
cooperación con los pueblos indígenas 
interesados, a fin de evaluar la inci-
dencia social, espiritual y cultural y 
sobre el medio ambiente que las activi-
dades de desarrollo previstas pueden 
tener sobre esos pueblos, debiéndose 
considerar los resultados de estos estu-
dios como criterios fundamentales 
para la ejecución de las actividades 
mencionadas (artículo 7.3)

2) La adopción de medidas, previa 
participación de los pueblos interesa-
dos, que tengan por objeto la protección 
y conservación medioambiental en las 
tierras indígenas (artículo 7.4)

Cabe mencionar que el Convenio 
169 no establece el grado de vincula-
ción jurídica de los resultados de tales 

28 Art. 7.3. Los gobiernos deberán velar por 
que, siempre que haya lugar, se efectúen estu-
dios, en cooperación con los pueblos interesados, 
a fin de evaluar la incidencia social, espiritual y 
cultural y sobre el medio ambiente que las acti-
vidades de desarrollo previstas pueden tener 
sobre esos pueblos. Los resultados de estos estu-
dios deberán ser considerados como criterios 
fundamentales para la ejecución de las activi-
dades mencionadas.

4. Los gobiernos deberán tomar medidas, en 
cooperación con los pueblos interesados, para 
proteger y preservar el medio ambiente de los 
territorios que habitan. 

estudios hacia el Estado, manifestan-
do tan sólo la necesidad de realización 
de los mismos como requisito para 
cumplir con la normativa internacio-
nal, “aun cuando la redacción de pre-
cepto resulta adecuada para proteger 
los intereses en presencia” (Torrecua-
drada, 2001: 130). 

Por su parte, el artículo 18 de la De-
claración Americana de los Derechos y 
Deberes del Hombre reconoce dere-
chos a los pueblos indígenas y obliga-
ciones a los Estados en relación con el 
medio ambiente.

Sobre la primera cuestión, confiere a 
los pueblos indígenas el derecho a un 
medio ambiente seguro y sano; a recibir 
información de todas las medidas esta-
tales que puedan afectar su medio am-
biente; a conservar y proteger su medio 
ambiente; a la plena participación en la 
totalidad del proceso decisorio de los pro-
gramas que adopten los Estados en rela-
ción con sus territorios y, por último, a la 
asistencia estatal o internacional con el 
objeto de proteger el medio ambiente.

Respecto a los Estados, la Declara-
ción establece dos obligaciones: 

a) La de prohibir y sancionar el de-
pósito de materiales o residuos radiac-
tivos o de cualquier otra naturaleza 
tóxica en tierras indígenas, así como el 
acceso, transporte, uso o posesión de 
todo tipo de armas químicas, biológicas 
o nucleares;

b) La de impedir la explotación de 
los recursos que se encuentren en las 
tierras indígenas sin el consentimiento 
responsablemente expresado por los 
pueblos afectados.

A nivel estatal, el derecho de con-
sulta ha sido introducido en diversas 



155El derecho a la tierra y protección del medio ambiente por los pueblos indígenas

constituciones que han sido objeto de re-
ciente modificación, como son la de 
Bolivia29 y Ecuador,30 o introducidas 
mediante reformas al texto constitu-
cional, como es el caso de México.

La reforma constitucional de 2001 
introdujo el derecho de consulta a los 
pueblos indígenas, reconocido a nivel 
internacional, y la obligación del Esta-
do mexicano a realizarla —mediante la 
incorporación a su derecho interno, 
como parte de las obligaciones de la ra-
tificación del Convenio 169 de la oit—, 
según se ha plasmado en el artículo 2º 
constitucional: 

B. La Federación, los Estados y los 
Municipios, para promover la igual-
dad de oportunidades de los indíge-
nas y eliminar cualquier práctica 
discriminatoria, establecerán las ins-
tituciones y determinarán las políti-

29 Constitución Política de Bolivia. Artículo 
352. La explotación de recursos naturales en de-
terminado territorio estará sujeta a un proceso 
de consulta a la población afectada, convocada 
por el Estado, que será libre, previa e informa-
da. Se garantiza la participación ciudadana en 
el proceso de gestión ambiental y se promoverá 
la conservación de los ecosistemas, de acuerdo 
con la Constitución y la ley. En las naciones y 
pueblos indígena originario campesinos, la con-
sulta tendrá lugar respetando sus normas y pro-
cedimientos propios.

30 Constitución Política de Ecuador. Artícu-
lo 57. 

16. Participar mediante sus representan
tes en los organismos oficiales que determine 
la ley, en la definición de las políticas públicas 
que les conciernan, así como en el diseño y deci-
sión de sus prioridades en los planes y proyectos 
del Estado. 

17. Ser consultados antes de la adopción de 
una medida legislativa que pueda afectar cual-
quiera de sus derechos colectivos.

cas necesarias para garantizar la 
vigencia de los derechos de los indíge-
nas y el desarrollo integral de sus 
pueblos y comunidades, las cuales de-
berán ser diseñadas y operadas con-
juntamente con ellos.

Para abatir las carencias y rezagos 
que afectan a los pueblos y comunida-
des indígenas, dichas autoridades, tie-
nen la obligación de:
............
IX. Consultar a los pueblos indígenas 
en la elaboración del Plan Nacional 
de Desarrollo y de los estatales y mu-
nicipales y, en su caso, incorporar las 
recomendaciones y propuestas que 
realicen.

Sin embargo, este derechos de consul-
ta, así como los demás reconocidos 
constitucionalmente, han sido muy 
poco aplicados en México, debido prin-
cipalmente, a que han sido pocas las 
entidades federativas de la República 
mexicana que han realizado reformas 
o leyes complementarias para aplicar 
estos derechos; además de que, en ge-
neral, los propios sistemas de organi-
zación política de los pueblos indígenas 
dificultan el ejercicio de este derecho,31 

31 Debe recordarse que las reformas a la 
Constitución de 2001 respecto a los pueblos in-
dígenas están profundamente marcadas por el 
Movimiento Zapatista de Liberación Nacional, 
en el marco del cual se propuso, como referente 
para la reforma, la llamada iniciativa de Ley 
Cocopa (Comisión de Concordia y Pacificación 
del Congreso de la Unión), que contaba con la 
participación y el apoyo mayoritario de los pue-
blos indígenas de México.

Los senadores se negaron a aprobar ínte-
gramente esta iniciativa modificando substan-
cialmente lo ahí enunciado y realizando una 



156 Georgina Gaona Pando

por lo que aún queda trabajo por hacer 
para lograr el efectivo reconocimiento 
y ejercicio del derecho a la tierra por 
parte de los pueblos indígenas, tal 
como demuestran las continuas de-
nuncias de los representantes indí
genas ante el Grupo de Trabajo de 
Naciones Unidas sobre Poblaciones 
Indígenas, las múltiples observacio
nes realizadas por el Comité de De
rechos Humanos en relación con los 
informes que le remiten los Estados, o 
el hecho de que la reciente Declaración 
de Naciones Unidas sobre los Derechos 
de los Pueblos Indígenas contenga una 
parte significativa del total de su ar
ticulado referida específicamente a los 
derechos indígenas sobre las tierras. 
De la aplicación y respeto de esta De-
claración por parte de los Estados, que 
se constituye como el instrumento 
ideal para la defensa de los derechos 
de los pueblos indígenas, depende la 
consecución de tales fines, así como de 
la propia organización y defensa de los 
derechos de este y por este colectivo. 

LOS DERECHOS SOBRE LOS 
RECURSOS NATURALES 

Los convenios 107 y 169 de la Organi-
zación Internacional del Trabajo son 
los únicos instrumentos internaciona-
les vinculantes que hacen referencia 
exclusiva a los derechos de los pueblos 
indígenas,32 aun cuando el primero de 

reforma al artículo 2º constitucional, lo que ha 
provocado que esta reforma no sea ampliamen-
te reconocida por el movimiento zapatista y por 
los pueblos indígenas del país. 

32 En oea (2007) se reconoce la importancia 
de adoptar un instrumento interamericano que 

ellos no contiene ninguna referencia 
importante para la protección del me-
dio ambiente. 

Por su parte, el Convenio 169 no de-
clara derechos ambientales de manera 
concreta33 pero sí relaciona los temas 
ambientales con dichos pueblos, como 
puede determinarse a partir de la re-
dacción de su articulado, en el cual se 
establece la obligación de fijar medidas 
preventivas previas a la aplicación de 
un proyecto que pueda afectar a pue-
blos indígenas, tales como la realiza-
ción de estudios de impacto ambiental 
de actividades de desarrollo que se ha-
yan propuesto (art. 7); la protección a los 
recursos naturales (art. 15), así como 
otro tipo de medidas tendientes a la 
protección y preservación de los te-       
rritorios indígenas (art. 4: adopción de 
medidas especiales; art. 6: derecho          
de consulta previa; art. 17: respeto a las 
modalidades de transmisión de sus tie-
rras, entre otros); además establece la 
obligación de respetar la “importan-       
cia especial” que tienen las tierras para 
los pueblos indígenas, al aplicar lo dis-
puesto en la parte II del convenio, re
lativa a las tierras (art. 13).

Mediante su articulado, el Conve-
nio 169 reconoce a los pueblos indíge-
nas cierto grado de “auto-gobierno” con 

aborde directamente los derechos de los pueblos 
indígenas.

33 El Convenio 169 no establece un derecho 
al medio ambiente de los pueblos indígenas, 
sino que habla de los derechos a los “recursos 
naturales” existentes en sus tierras (art. 15); de-
recho que pueden ejercer “participando” en la 
utilización, administración y conservación; es 
decir, el artículo 15 no otorga un derecho absolu-
to sobre estos recursos, sino el derecho a partici-
par en el aprovechamiento de ellos.



157El derecho a la tierra y protección del medio ambiente por los pueblos indígenas

respecto a sus instituciones sociales y 
políticas, así como en la decisión de de-
terminar la dirección y naturaleza de 
su desarrollo social y cultural.

En este sentido, el artículo 7.1 con-
tiene uno de los más importantes prin-
cipios de este convenio, y proporciona 
un marco dentro del cual los otros ar
tículos pueden ser interpretados al es-
tablecer que:

Los pueblos interesados deberán te-
ner el derecho de decidir sus propias 
prioridades en lo que atañe el proceso 
de desarrollo, en la medida en que 
éste afecte a sus vidas, creencias, ins-
tituciones y bienestar espiritual y a 
las tierras que ocupan o utilizan de 
alguna manera, y de controlar, en la 
medida de lo posible, su propio desa-
rrollo económico, social y cultural.

Además, dichos pueblos deberán 
participar en la formulación, aplica-
ción y evaluación de los planes y pro-
gramas de desarrollo nacional y 
regional susceptibles de afectarles 
directamente.

Otro principio general de este convenio 
es el que gira en torno a la participa-
ción, consulta, negociaciones de buena 
fe y el reconocimiento de los derechos 
de estos pueblos sobre su tierra y re-
cursos, sobre la base de la ocupación y 
uso tradicionales. 

Los artículos 13.1 y 14.1, por su 
parte, establecen que: 

[...] los gobiernos deberán respetar la 
importancia especial que para las cul-
turas y valores espirituales de los 
pueblos interesados reviste su rela-

ción con las tierras o territorios,34 o 
con ambos, según los casos, que ocu-
pan o utilizan de alguna otra manera, 
y en particular los aspectos colectivos 
de esa relación.

Deberá reconocerse a los pueblos 
interesados el derecho de propiedad y 
de posesión sobre las tierras que tra-
dicionalmente ocupan. Además, en los 
casos apropiados, deberán tomarse 
medidas para salvaguardar el de
recho de los pueblos interesados a 
utilizar tierras que no estén exclusi-
vamente ocupadas por ellos, pero a 
las que hayan tenido tradicionalmen-
te acceso para sus actividades tradi-
cionales y de subsistencia. A este 
respecto, deberá prestarse particular 
atención a la situación de los pueblos 
nómadas y de los agricultores itine-
rantes.

En este sentido, muchos estudios an-
tropológicos y etnográficos, así como 
muchas de las demandas que estos 
pueblos realizan (cidh, 2001: 83), de-
muestran que la relación entre los 
pueblos indígenas y la tierra es un 
vínculo esencial que da y mantiene la 
identidad cultural de estos pueblos, 
ya que es necesario comprender a la 
tierra no como un simple instrumen-
to o medio de producción agrícola, sino 
como una parte del espacio geográfico 
y social, simbólico y religioso, con el 

34 Respecto al uso de las palabras tierras o 
territorios, el numeral 2 del artículo 13 mencio-
na que “la utilización del término tierras, en los 
artículos 15 y 16, deberá incluir el concepto de 
territorios, lo que cubre la totalidad del hábitat 
de las regiones que los pueblos interesados ocu-
pan o utilizan de alguna manera”.



158 Georgina Gaona Pando

cual se vincula la historia y actual di-
námica de estos pueblos. 

Sin embargo, cabe destacar que el 
Convenio 169 no sólo otorga derechos 
territoriales a favor de las comunida-
des indígenas, sino también derechos 
ambientales, aunque de forma limita-
da, tal y como se desprende de lo esta-
blecido en su artículo 15: 

1. Los derechos de los pueblos inte
resados a los recursos naturales 
existentes en sus tierras deberán pro-
tegerse especialmente.

Estos derechos comprenden el de-
recho de esos pueblos a participar en 
la utilización, administración y con-
servación de dichos recursos.
2. En caso de que pertenezca al Esta-
do la propiedad de los minerales o de 
los recursos del subsuelo, o tenga de-
rechos sobre otros recursos existentes 
en las tierras, los gobiernos deberán 
establecer o mantener procedimien-
tos con miras a consultar a los pue-
blos interesados, a fin de determinar 
si los intereses de esos pueblos serían 
perjudicados, y en qué medida, antes 
de emprender o autorizar cualquier 
programa de prospección o explota-
ción de los recursos existentes en sus 
tierras. Los pueblos interesados debe-
rán participar siempre que sea posi-
ble en los beneficios que reporten 
tales actividades, y percibir una in-
demnización equitativa por cualquier 
daño que puedan sufrir como resul
tado de esas actividades. 

Como puede apreciarse, en este artícu-
lo se prevén dos situaciones: 1) que los 
recursos naturales pertenezcan a las        

comunidades indígenas por el solo he-
cho de encontrarse en sus territorios, en
tendiendo que en caso de ser necesaria 
la explotación de los mismos los pue-
blos indígenas sólo cuentan con el de
recho a “participar” en la utilización, 
administración y conservación de los 
mismos, mas no el de decidir si se explo-
tan o no; y 2) que en el caso de recursos 
de propiedad del Estado, como minera-
les y otros bajo la superficie, el derecho 
de estos pueblos se reduce simplemente 
al de ser consultados, sin expresar el 
valor vinculante de lo decidido por las 
comunidades indígenas en esas con
sultas. 

En estos casos los Estados pueden 
considerar que el derecho de consulta 
sea un requisito más a cumplir como 
parte de su obligación internacional, y 
que el objeto de la consulta sea tan 
sólo para ofrecer información sobre 
los proyectos a ejecutarse, aunque lo 
conveniente sería que las poblaciones 
indígenas otorgaran su autorización 
previa al gobierno si éste va a iniciar 
alguna actividad que pueda provocar 
un fuerte impacto medioambiental (o, 
en todo caso, cualquier tipo de impac-
to). Sin embargo, no existe norma al-
guna que faculte a las comunidades 
indígenas a ejercer un derecho de veto 
sobre una decisión estatal respecto a 
la explotación de sus recursos natura-
les, en especial aquellos bajo la super-
ficie.35 

En el artículo 6 del Convenio 169 
también se establece una serie de re-

35 En ifc (2007) se discute si la Convención 
169 otorga a los pueblos indígenas el derecho de 
vetar los proyectos que les afectan.



159El derecho a la tierra y protección del medio ambiente por los pueblos indígenas

quisitos para llevar a cabo la consul-  
ta, al disponer que este proceso deba 
efectuarse “de buena fe y de una ma
nera apropiada a las circunstancias, 
con la finalidad de llegar a un acuerdo 
o lograr el consentimiento acerca de 
las medidas propuestas.” Esta obli
gación significa que el proceso de con-
sulta debe ser el adecuado, y el más 
efectivo, en relación con las costum-
bres de los pueblos indígenas de que se 
trate, con el objetivo de obtener acuer-
dos basados en el consenso (Torrecua-
drada, 2001: 84-94). En consecuencia, 
de conformidad con lo establecido en         
su artículo 7.3, el Convenio 169 deman-
da que “los gobiernos deberán velar  
por que, siempre que haya lugar, se 
efectúen estudios, en cooperación con 
los pueblos interesados, a fin de eva-
luar la incidencia social, espiritual y 
cultural y sobre el medio ambien-            
te  que las actividades de desarrollo 
previstas puedan tener sobre esos pue-
blos”; añade que los resultados de esos 
estudios deberán tomarse en cuenta 
como criterios fundamentales para          
la ejecución de los correspondien-            
tes proyectos, pero sin declarar un va- 
lor vinculante para estos estudios, lo 
que ha generado incertidumbre y des-
protección de los derechos ambientales 
y territoriales de los pueblos indíge-
nas.

Además, en el numeral 4 de mismo 
artículo se establece la obligación de 
los gobiernos de tomar medidas, en co-
operación con los pueblos indígenas, 
para proteger y preservar el medio 
ambiente de los territorios que habi-
tan, lo que continúa dejando sin poder 
efectivo a las comunidades indígenas 

respecto a sus tierras y los recursos 
que ahí se encuentran.

En este sentido, la práctica de los 
gobiernos se ha realizado de forma tal 
que reconocen que la consulta con las 
comunidades indígenas acerca de sus 
necesidades es esencial para el cumpli-
miento de los propósitos de la Conven-
ción 169, pero han determinando en 
realidad que los pueblos indígenas “no 
gozan de un derecho de veto en contra 
de los proyectos que les puedan afec-
tar” (ibidem: 67).

Por lo demás, muchas veces las con-
sultas se realizan de manera inade-
cuada —no conforme con los usos, 
prácticas, costumbres y formas de or-
ganización indígenas—, y muchas es-
tán limitadas a tiempos legislativos 
ajenos a las propias dinámicas de los 
pueblos indígenas, lo cual genera que 
en realidad se asuman como meras reu
niones entre representantes guberna-
mentales e indígenas, sin que esto 
garantice que los indígenas ahí presen-
tes entiendan el objeto de la consulta, 
sus alcances, motivaciones, etcétera.

Aunado a esto, en muchas ocasio-
nes la falta de una organización social 
efectiva por parte de los pueblos indí-
genas —y el problema adicional que 
representa el poder político y social 
que detentan los mestizos o población 
no indígena sobre estos pueblos— limi-
ta la toma de decisiones por y para los 
pueblos indígenas exclusivamente.

Es necesario, entonces, la promo-
ción —a nivel interno de cada Esta-
do— del reconocimiento de estos 
derechos para los pueblos indígenas, 
así como la adopción de medidas reales 
para asegurar que estos derechos no se 



160 Georgina Gaona Pando

quedarán en la mesa de algún juzgado; 
también deben impulsar medidas 
como el reordenamiento agrario, la 
seguridad jurídica de los individuos 
indígenas y de la comunidad, el re-          
conocimiento de los derechos colecti- 
vos al interior de los Estados, el respeto 
por la cultura y organización social          
de estos pueblos, así como la educa- 
ción a conciencia dentro de estos Esta-
dos para la comprensión cabal de la 
importancia de esos pueblos para la 
vida cultural de cada Estado y su inne-
gable contribución al entendimiento, 
conservación y protección del medio 
ambiente. 

Por tal razón, para las sociedades no 
indígenas resulta indispensable enten-
der la importancia espiritual, social, 
cultural, económica y política que tienen 
para la sobrevivencia y vitalidad de las 
comunidades indígenas asuntos como la 
tierra, el territorio y sus recursos.

BIBLIOGRAFÍA

Aguirre Beltrán, Gonzalo (1967), Regiones 
de refugio. El desarrollo de la comunidad 
y el proceso dominical en Mestizoaméri-
ca, México, Instituto Indigenista Intera-
mericano (Ediciones especiales, 46).

Anaya, James (2005), Los pueblos indíge-
nas en el Derecho Internacional (trad. 
de Luis Rodríguez Piñero-Royo), Ma-
drid, Trotta. 

Corte Interamericana de Derechos Huma-
nos (2001), “Caso Comunidad Mayagna 
(Sumo) Awas Tingni vs. Nicaragua” 
Sentencia del 31 de agosto de 2001.

dnudpi (2006), “Declaración de las Naciones 
Unidas sobre los Derechos de los Pue-
blos Indígenas”, en línea [http://www

	 un.org/esa/socdev/unpfii/documents/
DRIPS_es.pdf].

Gómez del Prado, José Luis (2002), Pueblos 
indígenas. Normas internacionales y 
marcos nacionales, Bilbao, Universi-
dad de Deusto. 

ifc (2007), “Convención 169 y el sector pri-
vado, preguntas y respuestas para 
clientes de la ifc”, en línea [http://www.
ifc.org/ifcext/enviro.nsf/AttachmentsBy 
Title/p ILO169/$ FILE/ILO 169.pdf].

Naciones Unidas (1999), Informe Final del 
“Estudio sobre Tratados, arreglos y 
otros acuerdos constructivos entre Esta-
dos y Poblaciones Indígenas”, en línea 
[http://www.prodiversitas.bioetica.org/
doc48.htm]. 

_____ ����������������������������������(1999a), “Segundo Informe del Gru-
po de Trabajo de Naciones Unidas so-
bre Poblaciones Indígenas y su relación 
con la tierra”, Doc. UN E/CN.4/Sub.2/ 
1999/18, Ginebra, Naciones Unidas.

_____ (1999b), “Observaciones Finales al 
Comité de Derechos Humanos: Cana-
dá”, Doc. UN. CCPR/C/79/Add.105, de 7 
de abril de 1999, Ginebra, Naciones 
Unidas.

_____ (1996), “Doc. NU CCPR/C/58/D/671/ 
1995, del 22 de noviembre de 1996”, Gi-
nebra, Naciones Unidas.

_____ (1994), “Doc. UN E/CN.4/Sub.2/1994/ 
40, del 15 de junio de 1994”, Nueva 
York, Naciones Unidas. 

_____ (1992), “Doc. UN E/CN.4/1992/AC.4/
TM2/3”. 

_____ (1991), “Doc. UN E/CN.4/Sub.2/1991/ 
40/Rev.1-. de 3 de octubre de 1991”, 
Nueva York, Naciones Unidas.

oas (2003), “Texto consolidado del Proyecto 
de Declaración preparado por la presi-
dencia del Grupo de Trabajo”, en línea 
[http://www.oas.org/DIL/GT-DADIN-



161El derecho a la tierra y protección del medio ambiente por los pueblos indígenas

doc_139-03_eng.doc], consultado el 21 
de junio de 2010. 

oea (2007), “Comunicado de la Prensa: oea 
insta pronta aprobación de la Declara-
ción de Derechos de los Pueblos Indíge-
nas”, 23 de abril de 2007, en línea [http://
www.oas.org/OASpage/pressreleases /
pressrelease.asp?s Código=C-109/07].

Torrecuadrada, Soledad (2001), Los pue-
blos indígenas en el orden internacio-
nal, Madrid, Dikynson.

Vattel, Emmerich (2008), The Law of Na-
tions, Or, Principles of the Law of Natu-
re, Applied to the Conduct and Affairs 
of Nations and Sovereigns, Indianapo-
lis, Liberty Fund.


