CAMBIOS CONSTITUCIONALES EN MATERIA INDIGENA
EN LA PENINSULA DE YUCATAN. EL CASO DE LOS JUECES
TRADICIONALES MAYAS DE QUINTANA ROO, BALANCE,
LOGROS Y RETOS

Manuel Buenrostro Alba*

Resumen: Este trabajo tiene como objetivo central reflexionar sobre la situacién de los pueblos in-
digenas de la peninsula de Yucatén a partir de las reformas constitucionales realizadas en los
estados de Yucatan, Campeche y Quintana Roo. Se describe y analiza la experiencia concreta de
los jueces tradicionales mayas de Quintana Roo a trece afios de aprobada la Ley de Justicia Indi-
gena del estado. Se hace un balance de los principales conflictos y la forma en que han sido resuel-
tos desde la justicia alternativa maya. La informacién ha sido obtenida a través de las actas de los
juicios conciliatorios que se localizan en los 17 juzgados indigenas mayas del estado de Quintana
Roo. También se incorporan datos etnograficos de primera mano obtenidos en los tltimos cinco
afios de investigacién de campo en varias comunidades de la zona maya.

Palabras clave: pueblos indigenas, mayas, justicia indigena, juez tradicional, antropologia
juridica, derecho indigena.

Abstract: The main objective of this work is to reflect on the situation of the indigenous peoples of
the Yucatan peninsula through a review of the constitutional reforms carried out in the states
of Yucatan, Campeche, and Quintana Roo. The specific experience of traditional Maya judges in
Quintana Roo is described and analyzed, thirteen years after the state’s Indigenous Justice Law
was approved. The article evaluates the principal conflicts and the way in which they have been
resolved within alternative Maya justice. The information has been taken from the records of the
conciliation proceedings in seventeen indigenous Maya courts in the state of Quintana Roo. It
also incorporates first-hand ethnographic data obtained over the last five years of field research
in several communities in the Maya region.

Keywords: Indigenous peoples, Mayas, indigenous justice, traditional judge, anthropology of
law, legal anthropology, indigenous law.

INTRODUCCION

ste trabajo ejemplifica los cam-
bios constitucionales y el plura-
lismo juridico en el estado de

Quintana Roo. A lo largo del mismo se
muestra la forma en que coexisten e in-

" Profesor-investigador de tiempo completo,
Universidad de Quintana Roo.

teractuan autoridades municipales,
religiosas, y los jueces tradicionales
mayas. A pesar de ser una ley que
“vino desde afuera” de la cultura maya,
los mayas se la han ido apropiando y
han aprendido a hacer justicia a partir
de su propia concepcién sobre la ley, el
derecho y la justicia.

También se refiere a los estudios
pioneros realizados en la peninsula de

63



64

Manuel Buenrostro Alba

Yucatan sobre cuestiones juridicas. No
obstante, como ya se menciono, hacia
el final del texto se trata el caso de
Quintana Roo.

En agosto de 1997, luego de que fue
aprobada por la VIII Legislatura, en-
tré en vigor la Ley de Justicia Indi-
gena del Estado de Quintana Roo. A
partir de entonces se ha generado una
rica experiencia sobre la forma en que
se imparte la justicia en las comunida-
des mayas. Esto no quiere decir que
antes de la promulgacion de dicha ley
no existiera un sistema de imparticion
de justicia propio de los mayas. Pero
con la reforma constitucional se crea
un sistema de justicia alternativo, el
cual es reconocido por la ley estatal.

Las modificaciones, o reformas
constitucionales en materia de derecho
indigena, a nivel nacional llaman la
atencion sobre la existencia de formas
de organizacion social, y sistemas de
imparticion de justicia propias de las
diferentes comunidades indigenas de
nuestro pais.

Las demandas mismas de las orga-
nizaciones y pueblos indigenas han ido
cambiando a lo largo de los afios. Al
principio se centraban principalmente
en un reclamo por la subordinacién his-
torica y pobreza, producto de varios si-
glos. Afios después, las demandas se
enfocaron sobre aspectos mas concre-
tos: tierra, créditos agricolas, educacion,
salud, infraestructura, capacitacion, in-
version, etcétera. En los ultimos anos,
ademads de las demandas anteriores, se
suma la exigencia de un respeto a la
autonomia y la autodeterminacion de
los pueblos indigenas (Stavenhagen,
2000: 20-21).

Entender el problema indigena, con
todas estas nuevas vertientes que ha
ido adquiriendo, implica realizar un
gjercicio amplio, donde ademas apren-
damos a escuchar a los propios pueblos
indigenas, que son quienes han lucha-
do por que se les reconozcan y respeten
sus tradiciones y culturas.

De esta manera el presente trabajo
se divide en cuatro secciones. En la pri-
mera se hace una revision de los tra-
bajos etnograficos sobre los mayas
peninsulares, tratando de rastrear los
aspectos juridicos con el fin de determi-
nar si este tema ha sido abordado, o no,
y de qué manera. En la segunda, se
hace una breve revision de las reformas
en los tres estados peninsulares: Yuca-
tan, Campeche y Quintana Roo. En la
tercera parte, se destacan algunos as-
pectos relacionados con la cultura y or-
ganizacion de los mayas de Quintana
Roo, resaltando su particularidad fren-
te al resto de los mayas peninsulares.
Finalmente, en la cuarta parte se hace
una breve descripcion de la Ley de Jus-
ticia Indigena del Estado de Quintana
Roo, retomando informacién de prime-
ra mano proporcionada por los propios
jueces tradicionales mayas.

PRIMEROS ESTUDIOS SOBRE
EL DERECHO DE LOS MAYAS
PENINSULARES

Es importante destacar que nos esta-
remos refiriendo a los mayas de los
tres estados de la peninsula: Yucatdn,
Campeche y Quintana Roo. Como des-
taca Humberto Ruz, no es posible refe-
rirse a los mayas de la peninsula como
si fueran todos iguales, ya que han ido



Cambios constitucionales en materia indigena en la peninsula de Yucatén... 65

adquiriendo sus especificidades a par-
tir del devenir histérico en que se han
visto involucrados (Ruz, 2002: 9). En
este sentido, no es posible hablar de
igualdad cultural ni mucho menos so-
cioeconémica. Ademas de los asenta-
mientos en diversas regiones de la
peninsula, los mayas viven en zonas
urbanas como son las tres capitales:
Mérida, Campeche y Chetumal; ade-
mas de en otros centros urbanos im-
portantes como Valladolid, Yucatan; El
Carmen, Campeche, y Cancun, Quin-
tana Roo. Esta situacion implica una
gran diversidad de expresiones socia-
les y culturales, pero principalmente
implica formas diferentes de concebir
y practicar los aspectos juridicos de la
etnia maya.

Una vez precisado lo anterior, co-
menzamos destacando que el tema de
lo “juridico” no se encuentra de manera
explicita en los estudios realizados so-
bre los mayas de la peninsula de Yuca-
tan. Hasta hace algunas décadas se ha
comenzado a estudiar de manera siste-
matica este aspecto. Pero esto no quie-
re decir que en los trabajos cldsicos no
esté abordado de alguna forma el tema
de lo juridico. En la mayoria de es-
tudios que se han realizado sobre los
mayas, en algin momento se des-
tacan conflictos legales, sistemas
normativos, formas de organizacién
social, normas, delitos, sanciones, usos
y costumbres, entre otros aspectos que
tienen que ver con lo que aqui hemos
nombrado lo “juridico”.

Las fuentes de informacion son di-
versas, existen documentos histéricos,
informes de viajes y batallas, informes
de misioneros y colonizadores, relatos

de experiencias, testimonios y, mas re-
cientemente, etnografias, articulos de
revistas, ademas de —si bien menos
difundidas y conocidas— monografias
y tesis de egresados de las institucio-
nes educativas de la peninsula de Yu-
catan, asi como de otras instituciones
que eligen alguno de los tres estados
ya mencionados para realizar sus in-
vestigaciones.

Todavia en el siglo xix es muy dificil
hablar de los mayas de un estado sin
que nos tengamos que referir a los que
se encuentran en otro. Sobre todo las
poblaciones de las regiones fronterizas
comparten caracteristicas sociales y
culturales.

En este sentido, se destacan de dife-
rentes fuentes los aspectos que tienen
que ver con las caracteristicas del de-
recho indigena de los mayas peninsu-
lares, como es mas correcto llamarlos,
sin perder de vista las caracteristicas
especificas de cada region.

Durand trata de incursionar en lo
que él llama el estudio del derecho con-
suetudinario maya y la viabilidad de
reconocerlo como un sistema legal (Du-
rand, 2002: 8). Con el fin de recuperar,
o identificar la historia del “derecho
maya”, él plantea que es necesario re-
currir a la iconografia, la arqueologia,
la antropologia y la tradicion oral (ibi-
dem: 98-99).

Durand distingue diferentes perio-
dos histéricos en los que pueden ras-
trearse los origenes y desarrollo del
derecho maya. El primer periodo es el
prehispénico, en el cual destaca que se
pueden encontrar algunos aspectos ju-
ridicos. Plantea que “este derecho con-
suetudinario legitimé las formas de



66

Manuel Buenrostro Alba

organizacion intrafamiliares y comu-
nales” (ibidem: 94). Ademads, durante
este periodo destaca la existencia de
formas de propiedad como un derecho
clasista; asi como el papel que jugaron
las dinastias, la esclavitud y el tributo
(ibidem: 96). Sobre este periodo con-
cluye diciendo que “[...] conforme a los
estudios hasta hoy elaborados, se de-
muestra la existencia de un Estado
militarista y, consecuentemente, de un
derecho clasista en la formacién social
maya” (ibidem: 99). También plantea
que el origen del derecho maya tiene que
ver con la organizacion dindstica y con
lo que llama el “derecho consuetudina-
rio maya”, ambos elementos asociados
a la cosmovision (ibidem: 100).

Durante la Colonia, nos dice Du-
rand, los mayas adoptaron, y adapta-
ron, el régimen de derecho novohispano.
La aparicion del repartimiento, las en-
comiendas, y las republicas de indios
fueron el nuevo esquema asociado al
derecho maya durante este periodo
(ibidem: 101). Sin embargo, destaca
que el derecho consuetudinario maya
se mantuvo en algunas comunidades.
Las caracteristicas de este tipo de de-
recho son las siguientes: tiene una es-
tructura oral, se basa en la costumbre,
cuenta con 6rganos propios y regula
las relaciones familiares y comunita-
rias (ibidem: 102).

Durante el México independiente
uno de los principales acontecimientos
que influyé en la organizacion existen-
te fue la Guerra de Castas.! Es en este

! La Guerra de Castas fue una lucha en la
que los mayas se rebelaron en contra de los
mestizos. Inicié en 1847 y un afo después apa-

periodo cuando los mayas luchan y mo-
mentdneamente logran su autonomia.
A partir de entonces surge una forma
de organizacion politica asociada al cul-
to de la cruz parlante y una estratifica-
cién militar. Algunas de estas figuras
existen hasta la fecha en diferentes co-
munidades de Quintana Roo, aunque
sus funciones son diferentes.

Sibien Durand hace un esfuerzo por
rastrear el origen del derecho indigena
maya, se requiere de una revision mas
exhaustiva de las diferentes fuentes y
de los distintos momentos histéricos.

En otros textos, en lo que se refiere
al México independiente se destaca
que uno de los principales conflictos
entre mayas y no mayas tiene que ver
con la concepcion “legal” que se tenia
de los indigenas. Manuel Ferrer desta-
ca un pronunciamiento de 1849, del
obispo José Maria Guerra, en el que se
mencionaba que “todos somos yucate-
cos... sin que la distincién del color que
es un mero accidente, cambie nuestra
naturaleza, para que asi también, se
cambien los derechos” (Ferrer, 2002:
148). A pesar de que Yucatan fue in-
cluido desde el principio a la federa-
ci6n mexicana, las antiguas republicas
indigenas, y sus modos de vida, fueron
considerados como una traba para la
consolidacion del proyecto nacional.
Sin embargo, también se reconocia que
“los indios yucatecos [...] se gobiernan

recié una cruz que se creia que cuidaba y guiaba
a los mayas en su lucha, se le llamé la “Cruz
parlante”, ya que poseia poderes para comuni-
carse con los mayas. Hasta la fecha existe el cul-
to a la Cruz parlante en la zona central del
estado de Quintana Roo, considerado territorio
maya.



Cambios constitucionales en materia indigena en la peninsula de Yucatén... 67

mas por los sentidos que por la rason
[...] el unico remedio eficaz que hay [...]
es el castigo de azotes [...] el indio no
oye ni entiende por la oreja; sino por la
espalda™ (ibidem: 153). De cualquier
manera, en 1868 se decreta la desapa-
ricion de las republicas de indigenas,
consideradas por muchos como vesti-
gios de una “administracién primitiva”
y “reliquias” del régimen colonial (ibi-
dem:154).

Pero sin duda uno de los testimo-
nios mas ilustrativos del conflicto en-
tre mayas y no mayas es el siguiente:
“Yo quisiera hoy, que desapareciera
esa raza maldita y jamas volviese a
aparecer entre nosotros [...] jBarbaros!
Yo los maldigo hoy por su ferocidad
salvaje, por su odio fanatico y por su
innoble afan de exterminio” (ibidem:
176). Legalmente los mayas no eran
reconocidos, no se les reconocian sus
caracteristicas culturales especificas,
situacién que no ha cambiado mucho
hasta la fecha. Pero, jcudl era la razén
para que los no mayas tuvieran esa
idea de los mayas? Pasemos ahora a
destacar algunos aspectos culturales
de este grupo.

Cuando Alberto Ruz se refiere a los
mayas contemporaneos destaca que
“su fatalismo secular explica su espiri-
tu tradicionalista y su respeto a las le-
yes y costumbres; sin embargo, no es
sumiso. Su concepto de la justicia, de la
honradez, del respeto a la vida y bienes
ajenos es notable” (Ruz, 2000: 42). Se

2El testimonio corresponde a una carta de
1813 enviada por el cura de Yaxcab4d al obispo
Estévez y Ugarte. Se conserva la redaccion tal y
como es citada en Ferrer (2002: 153).

reconoce que los mayas cuentan con
sus propias costumbres, ademas de
que construyen su propia nocion de la
justicia. Todos los pueblos del mundo
cuentan con sistemas normativos in-
ternos que regulan y ordenan su vida
social. Los mayas han construido su
sistema juridico a partir de diversos
momentos histéricos.

Cabe destacar que la etnografia so-
bre los mayas contemporaneos de la
peninsula no es homogénea en cuanto
a cantidad y calidad entre Yucatan,
Campeche y Quintana Roo. En Yuca-
tan prevalecen los trabajos socioldgi-
cos, mientras los antropolégicos son
pocos y se refieren principalmente a
temas urbanos. En Campeche y Quin-
tana Roo existen todavia menos traba-
jos antropolégicos sobre los mayas.
Incluso, sobre Campeche se dice que
“la manera en que se urde el tejido so-
cial entre ellos es en buena medida
desconocido [...] es una regién en busca
de autor” (ibidem: 36). A pesar de lo an-
terior, si se esta haciendo investiga-
cién, aunque los resultados son poco
conocidos. Por otro lado, la informacién
de las distintas fuentes se debe sis-
tematizar, ya que son diversas y sus
resultados han respondido a objetivos
distintos.

En términos de organizacion social,
cabe destacar que actualmente en Yuca-
tan y Quintana Roo persisten lo que se
conoce con el nombre de “comparias mi-
litares” y religiosas, cuyo origen tiene
que ver con la influencia de la Guerra
de Castas. Por otro lado, las formas or-
ganizativas y las autoridades de los ma-
yas son emanadas de grupos familiares
propios de las unidades domésticas, asi



68

Manuel Buenrostro Alba

como de las formas de organizacion mu-
nicipal y ejidal.

No obstante, en las comunidades
localizadas en la frontera de Yucatan y
Quintana Roo, es mas factible obser-
var expresiones de caracter politico y
religioso que ya no es posible observar
en otras zonas de Yucatan. Por ejem-
plo, el sistema de cargos, las llamadas
guardias militares, asi como la impor-
tancia religiosa de los lideres y el culto
a la cruz parlante (Ramirez, 2002: 56).

En contraste con lo anterior, hay
comunidades donde

[...] hay que hacer notar que en gene-
ral hay una marcada desaparicién de
las formas tradicionales de gobierno
indigena y de manifestaciones de orga-
nizacioén social que nos hablen de una
expresion politica organizada de la
comunidad maya frente al poder de
Estado y de sus formas de gobierno,
como seria el sistema de cargos bien
estructurado o la eleccién de autori-
dades a través de los distintos siste-
mas de usos y costumbres que existen
en otros grupos indigenas mexicanos
(tbidem: 54).

Pero esto no quiere decir que dichas
formas de organizacion desaparezcan
por completo, los mayas han persistido
como grupo culturalmente diferencia-
do de otros, a pesar de que varios facto-
res han estado en su contra desde hace
cientos de afios. Por ejemplo, en algu-
nas comunidades donde estos aspectos
no cuentan con suficiente fuerza, las
manifestaciones de una organizacion
se encuentran cobijadas por creencias
religiosas, gremios y fiestas patrona-

les. Después de que concluy6 la Guerra
de Castas hubo en la regién varios in-
tentos de desaparecer todas las expre-
siones politicas de la cultura maya
(tbidem: 55). No obstante, en varias co-
munidades o zonas maiceras, que son
aquellas que se localizan alejadas de
los centros urbanos y de la influencia
de elementos externos, existe un ma-
yor reconocimiento a las autoridades
tradicionales.

La Guerra de Castas, iniciada en
1847, tuvo como principal propdsito
para los mayas insurrectos el recobrar
su autonomia y eliminar a los “extran-
jeros” de toda la peninsula de Yucatan
(Villa, 1987: 95-96). Como producto de
la guerra los mayas adoptaron una or-
ganizacién militar, donde los hombres
pertenecian a “companias”. Por enci-
ma de dicha organizacién se encon-
traba el ministro principal de la Cruz
parlante, también se le nombraba go-
bernador y su cargo era vitalicio. Cada
compaiiia tenia a la cabeza un grupo
de jefes con grados militares que iban
desde comandante hasta cabo (ibidem:
103-104).

Las etnografias existentes marcan
una diferencia entre los elementos ju-
ridicos de los mayas segun sus es-
pacios de interacciéon. Existen los
milperos que fueron trabajadores de
las haciendas, los peones y ejidata-
rios, los trabajadores agricolas tempo-
rales, los trabajadores de los centros
urbanos, por sefialar sélo algunas dife-
rencias. En cada sector no s6lo cambian
las formas de subsistencia, sino las re-
laciones sociales y el acceso a toda una
serie de usos y costumbres reconocidos
por las diferentes comunidades. Para



Cambios constitucionales en materia indigena en la peninsula de Yucatén... 69

ejemplificar lo anterior, vale la pena
destacar que “la milpa también obliga
a generar un sentido de comunidad y
normas de convivencia, para tener de-
rechos de acceso al monte y regular su
explotacién por todos aquellos que se
consideran miembros de un pueblo ma-
ya” (Ramirez, 2002: 66). Asi, cuando se
estudia un aspecto como la forma de
organizacion de la comunidad en el
acceso y manejo de la milpa, estamos
hablando de aspectos juridicos de los
mayas.

Por otro lado, cada vez es mas dificil
distinguir entre los aspectos juridi-
cos propios de los mayas y los elementos
provenientes del derecho positivo
mexicano. Por ejemplo, en comunida-
des como Valladolid coexiste un siste-
ma de cargos propio de la politica
maya frente a comisarias y pueblos.

Las etnografias contemporédneas de
los mayas, describen los sistemas de
cargos de cardcter militar y religioso.
También conocida como La guardia,
los cargos militares tienen una estruc-
tura jerarquica: comandantes, sargen-
tos, cabos y soldados. El mencionado
sistema de cargos coexiste y se encuen-
tra integrado con la estructura organi-
zacional de comisarios municipales y
gjidales. La organizacién religiosa, en-
tre otras funciones, se encarga de orde-
nar y llevar a cabo los rituales mayas.
Principalmente son tres aspectos que
forman parte de esta organizacion:
fiestas patronales, rituales asociados a
las milpas, y rituales de iniciacién y de
paso asociados a las etapas de la vida
familiar. A la cabeza de esta estructura
estan los A-menob, cuyo cargo es vitali-
cio. Las mujeres estdan excluidas de

esta organizacion de sistemas de car-
gos religiosos y militares. Esto no quie-
re decir, por supuesto, que las mujeres
no desempefien un papel importante
dentro de la comunidad.

En Campeche existen autoridades
gjidales y directivos de agrupaciones,
tales como el Consejo Agrosilvopecua-
rio, a partir de los cuales se regulan
varios aspectos de la organizacion so-
cial de los mayas. No obstante, los es-
tudios sobre temas juridicos en el
estado son mas bien escasos. A pesar
de lo anterior, Yucatan, Campeche y
Quintana Roo han realizado modifica-
ciones a sus constituciones estatales
en materia de derecho indigena, lo
cual no ha sido garantia para que me-
jore la situacion de los mayas de nin-
guno de los tres estados. Aunque si
estd ocurriendo una interaccién entre
un derecho positivo frente a un dere-
cho indigena, el cual est4 siendo cada
vez mas reconocido gracias a la resis-
tencia de los mayas.

A esta diversidad de formas de ex-
presion de lo juridico se suma otro as-
pecto que ha influido en todas las
comunidades, en algunos casos gene-
rando conflictos internos, y tiene que
ver con la lucha de diferentes facciones
y autoadscripciones a los diferentes
partidos politicos. Algunas comunida-
des se han dividido a partir de diferen-
cias partidistas, y por otro lado estan
los conflictos religiosos derivados de la
llegada de grupos protestantes a las
comunidades mayas.En el libro de Al-
fonso Villa Rojas, Los elegidos de Dios,
sin duda uno de los clasicos etnografi-
cos sobre los mayas, se destacan inclu-
so varios de los delitos y sanciones que



70

Manuel Buenrostro Alba

todavia al principio del siglo xx se en-
contraban vigentes, algunos de los
cuales se mantienen hasta la fecha.
Las sanciones a varios delitos, segun
Villa Rojas, eran de tres maneras: azo-
tes, trabajos forzados, y amarrar de
pies y manos a los castigados. Los deli-
tos considerados graves, como asesina-
to, hechiceria o trato con “blancos”, se
castigaban con la pena de muerte, la
cual se realizaba por medio de mache-
tazos, en algunos cacicazgos se realiza-
ba fusilando al culpable sentado con
los brazos en cruz (Villa Rojas, 1987:
106-108). Cabe destacar que Villa Rojas
menciona que el principal objetivo de
su investigacién fue conocer el proceso
sociocultural que se opera al transfor-
marse la sociedad rural en urbana,
aunque su trabajo constantemente
hace referencias a cuestiones juridicas.
En relacion con los mayas de Quintana
Roo destaca que existen tres catego-
rias de individuos: los jefes, los espe-
cialistas de lo sagrado, y los hombres
comunes (tbidem: 22-23).

En los tres estados de la peninsula
de Yucatan ha habido una reduccion de
las competencias de las practicas de jus-
ticia maya a partir de la organizacion
municipal. A pesar de que muchos car-
gos municipales son ocupados por indi-
genas, la convergencia de dos sistemas
de justicia ha propiciado que el siste-
ma estatal se imponga sobre las funcio-
nes del sistema de justicia indigena.

Pasemos ahora a revisar algunos
conceptos que tienen que ver con la te-
matica de este trabajo. Algunos auto-
res ubican a la antropologia juridica
como una rama de otra subdisciplina,
la antropologia politica. Sin embargo,

otros mencionan que se trata de un
campo multidisciplinario nuevo, el
cual ha sido inaugurado por la misma
antropologia juridica.

Pero lo que vale la pena destacar, es
el campo del cual se ocupa. Primero
que nada, la antropologia juridica se
encarga del estudio de reglas o nor-
mas, consideradas como parte de lo
“legal” (Krotz, 2001: 7). Pero no se trata
de un analisis sincronico, sino que abor-
da también los origenes y modificacio-
nes de las instituciones relacionadas y
su legitimacion, asi como las relaciones
con la cosmovision y la estructura so-
cial de los grupos estudiados.

Por otro lado, la antropologia juridi-
ca se ocupa también del estudio de los
conflictos basicos de un grupo social,
investigando su definicion, prevencién
y solucién (ibidem: 5). Entonces se pue-
de decir que la antropologia juridica es
un campo multidisciplinario e inter-
disciplinario de analisis y de debate de
los aspectos juridicos mencionados. En
otras palabras, una de las razones por
las cuales se vuelve importante la an-
tropologia juridica tiene que ver con la
existencia de un pluralismo juridi-
co derivado de la diversidad cultural
de pueblos indigenas y sus reclamos de
justicia, generando asi una diversidad
de formas de imparticién de justicia.
Este es el principal objeto de estudio
de dicha disciplina.

En los dltimos anos ha crecido el in-
terés por estos temas; sin embargo, el
conocimiento sobre la diversidad de for-
mas de imparticion de justicia es limi-
tado. Hay un desconocimiento sobre las
formas en que se imparte justicia en
las comunidades indigenas. Es necesa-



Cambios constitucionales en materia indigena en la peninsula de Yucatén... 71

rio realizar estudios, desde un inventa-
rio de los sistemas normativos
indigenas actuales, hasta el esfuerzo
tedrico para analizarlos y caracterizar
sus vinculos con el estado (ibidem.: 6).

Se puede afirmar que la antropolo-
gia juridica es un campo de interés re-
lativamente novedoso. A pesar de lo
anterior, y debido a que cada vez es
ma4s necesario realizar estudios desde
esta disciplina, ha ido adquiriendo car-
ta de legitimidad en el medio antropo-
légico y en algunas otras disciplinas de
las ciencias sociales (Sierra, 1996: 54).
Cada vez es mas comun hablar de la
antropologia juridica como una verda-
dera herramienta teérica y metodold-
gica que ofrece alternativas para el
estudio sociocultural y juridico de los
diferentes fenémenos étnicos y socia-
les. Bajo esta perspectiva, es posible
mostrar la forma en que se expresa,
desde un punto de vista practico, el de-
nominado pluralismo juridico.

Es preciso destacar que la antropo-
logia juridica ha unido al derecho y a la
antropologia. Desde este punto de vista
ambas disciplinas comparten el mismo
objeto de estudio. El pluralismo juridi-
co estd asociado al pluralismo cultural,
desde donde se ejercen diversas formas
de organizacion, visiones del mundo,
normas internas de control, sanciones,
delitos, e imparticién de justicia. Tiene
que ver con la existencia de diversos
pueblos, muchas veces inmersos den-
tro de un mismo Estado nacién, como
es el caso de México.

El reconocimiento de la existencia
de un pluralismo juridico tiene que ver
con una nueva vision de la realidad.
Para reconocer la existencia de diver-

sas formas de imparticién de justicia
es necesario ver el mundo como una
unidad de pueblos, de regiones, de et-
nias. La multiplicidad de culturas no
se refiere a la subordinacién de las
mismas a una sola cultura dominante
(Villoro, 2002: 9).

En un pais tan diverso como Méxi-
co, la historia ha demostrado que ca-
ben perfectamente formas culturales
que corresponden a clases sociales,
grupos, pueblos y etnias distintos. Con
esto no se pone en riesgo la unidad na-
cional, ya que la idea de nacién se re-
fiere a la autoidentificaciéon de un
conjunto de personas, independiente-
mente de lo distintas que puedan ser
sus caracteristicas grupales o indivi-
duales (ibidem: 13-14).

Cabe destacar que es diferente per-
tenecer a una nacién que a un Estado.
La pertenencia a una nacién tiene que
ver con autoidentificarse con una for-
ma de vida y una cultura. Mientras la
pertenencia a un Estado tiene que ver
con la sumision hacia una autoridad y
hacia un sistema normativo estableci-
do por el Estado (ibidem: 18).

La pluralidad cultural implica tan-
to el derecho a la igualdad como el de-
recho a la diferencia. Pero debemos de
entender que igualdad no es uniformi-
dad, sino que mas bien se refiere a la
capacidad de todos los individuos y
grupos para elegir y realizar un plan de
vida que corresponda a sus propios valo-
res, no importa qué tan diferentes sean.
En otras palabras, mas que buscar la
homogeneidad, es necesario respetar
las diferencias. Si un Estado se recono-
ce como plural, no debe de supeditar o
discriminar a ningun grupo social que



72

Manuel Buenrostro Alba

forme parte del mismo. El pluralismo se
debe construir con base en el respeto
y la equidad de todos los grupos cultu-
ralmente diferenciados, esto se debe
extender a grupos religiosos y otras ma-
nifestaciones y expresiones, como la
imparticién de justicia.

Desde el punto de vista de la impar-
ticién de justicia, la existencia de una
esfera juridica en un grupo humano, no
depende, necesariamente, de la presen-
cia de un Estado (Krotz, 1997:11).

Cuando nos referimos al aspecto
juridico de una sociedad determinada,
no nos limitamos a normas y argu-
mentos, derechos, obligaciones, recla-
mos, disputas, acusaciones, sanciones,
etcétera. Ademads de lo anterior, estan
incluidas las instituciones sociales vin-
culadas con el funcionamiento de di-
cha esfera de lo juridico (ibidem: 12).
Una forma en que las sociedades lo-
gran su permanencia a lo largo del
tiempo es precisamente a través de la
esfera juridica, ya que ésta se vuelve
una especie de mecanismo que permi-
te garantizar la permanencia de las
diferentes sociedades.

Un aspecto que ha sido parte im-
portante de la reivindicacion de los
pueblos indigenas, es el derecho a la
diferencia. Esto quiere decir el recono-
cimiento y el respeto de su cultura, asi
como el derecho de sus miembros a
preservarla, sin dejar por ello de parti-
cipar en la vida nacional. El multicul-
turalismo defiende no sélo el derecho a
la diferencia, sino también el derecho
de las diferentes culturas a participar
en la construccién de las sociedades
nacionales, y de la llamada sociedad
global. Ambos derechos nos son exclu-

yentes, sino complementarios (Olivé,
1999: 15-16).

Efectivamente, hablar de multicul-
turalismo implica referirse a lo que
desde finales del siglo xx se ha llamado
la cultura global. Esto es, el multicul-
turalismo no sélo se debe entender
desde una perspectiva local, sino inter-
nacional. La llamada globalizacién ha
creado lo que algunos autores denomi-
nan cultura occidental. Esta cultura
dominante, sin embargo, no ha logrado
eliminar a otras culturas del mundo.
En México, como en muchos otros pai-
ses, a pesar de la globalizacion persiste
la diversidad cultural.

De hecho, uno de los principales de-
safios de nuestros tiempos es resolver
la contradiccién entre una comunidad
mundial con una cultura homogénea y
la lucha de los pueblos indigenas de
conservar su cultura e identidad pro-
pias desde una perspectiva local, regio-
nal o comunitaria. No obstante, se
debe tener claro que el multicultura-
lismo no debe ser ni absolutista ni re-
lativista, donde todo esté permitido
(tbidem: 34).

Vale la pena destacar que el multi-
culturalismo no se refiere tinicamente
al reconocimiento y aceptacion de al-
guien que tenga un color de piel distin-
to, 0 use indumentaria diferente, o sus
gustos estéticos sean muy distintos, o
sus hébitos de alimentacién nos parez-
can “extranos”. Aunque estos aspectos
cuentan, el multiculturalismo implica
reconocer que los miembros de otras
culturas tengan diferentes formas de
concebir la naturaleza humana.

Desde hace algunos afios la proble-
matica de los derechos de los pueblos



Cambios constitucionales en materia indigena en la peninsula de Yucatén... 73

indigenas ha comenzado a atraer la
atencion de especialistas y de la opinién
publica. Incluso, la nocién del derecho
indigena ha llegado a considerarse como
una rama nueva, la cual se encuentra
en construccion (Stavenhagen, 2000: 7).

El derecho indigena tiene que ver
con todo el sistema normativo indige-
na, el cual no es igual en todos los ca-
sos. Cada pueblo tiene sus propias
normas internas de control, sancién y
reproduccién de dichos sistemas. El
derecho indigena también es entendi-
do como costumbre juridica o derecho
consuetudinario. Esto es, el derecho in-
digena hace referencia directa a la
construccién de un sistema juridico
propio y diferenciado, puesto que se
compone de la vision del mundo que
tiene cada etnia, pueblo indio o nacién
(Valdivia, 1999: 327).

El analisis de todos los fenémenos
juridicos contribuye al conocimiento de
toda una sociedad; ya que se encuentra
presente un orden normativo determi-
nado. Para la definicién del derecho
indigena es importante destacar que
los grupos indigenas constituyen for-
maciones sociales que anteceden a la
conformacion de los estados. Las ca-
racteristicas actuales del derecho indi-
gena se han construido a partir de
distintos momentos.

Por otro lado, Valdivia plantea que el
sistema juridico indigena tiene que ver
con la existencia de mecanismos de con-
trol y de regulacién de asuntos ptblicos
y privados de las poblaciones indigenas.
Dicho sistema se basa, ademads, en la
cosmovision de estos pueblos.

Sin embargo, para que este sistema
pueda existir y persistir durante diver-

sos periodos, es necesario que disponga
también de normas juridicas, las cuales
forman parte de un nimero reconocido
de reglas. Ademas de estas normas, de-
be existir un aparato que se encargue de
hacerlas cumplir y de sancionar, en su
caso, a los que no se apeguen a ellas. Se
trata de las autoridades indigenas, las
cuales deben estar reconocidas por to-
dos los integrantes de la comunidad.
Esto es, el sistema a través del cual se
va a impartir la justicia en un pueblo,
comunidad o nacién.

También deben existir los mecanis-
mos o procedimientos necesarios para el
gjercicio de la ley, aun cuando las sancio-
nes pueden variar de un grupo a otro.
Lo que puede ser un delito en una socie-
dad, puede no serlo en otra. Igualmente,
la forma en que se imparte justicia en
un grupo es diferente en otro que pueda
tener caracteristicas semejantes.

Vale la pena destacar el importante
aporte que hace en este sentido Teresa
Valdivia, al mencionar, después de re-
visar diez casos, lo que ella considera
que son los seis componentes del siste-
ma juridico indio: 1) concepcion del
mundo, 2) normas juridicas, 3) proce-
dimientos juridicos, 4) autoridades, 5)
relacion entre la ley nacional y la india,
y 6) relaciones de poder. Evidentemen-
te, cada uno de los aspectos menciona-
dos involucra otros puntos, lo cual se
puede entender mejor al analizar los
casos estudiados. Es claro que la enun-
ciacion de estos componentes sirve de
guia en el analisis de toda investiga-
cién relacionada con el estudio del de-
recho indigena.

Sin embargo, hay que reconocer que
en la mayoria de los pueblos indios mu-



74

Manuel Buenrostro Alba

chas de las formas juridicas son orales,
estan referidas a la tradicion y costum-
bre, y por lo mismo articuladas a sus di-
versas practicas socioculturales y
econdmicas. El tipo de castigo en los gru-
pos indigenas tiene que ver muchas ve-
ces con sanciones morales. De hecho,
mas que buscar castigar a quienes co-
meten una falta, se trata de resolver los
problemas sin afectar a ninguna de las
partes involucradas, 1a conciliacién y la
reparacion del dano estan presentes en
el espiritu del derecho indigena.

Existen diferentes maneras de expli-
car el derecho consuetudinario, ya Ro-
dolfo Stavenhagen planteaba hace
tiempo nueve elementos que caracteri-
zan a este tipo de derecho: 1) normas
generales de comportamiento publico, 2)
mantenimiento del orden interno, 3) de-
finicién de derechos y obligaciones, 4)
reglamentacion sobre el acceso y distri-
bucién de los recursos escasos, 5) defini-
cién y tipificacion de delitos, 6) sancion a
la conducta delictiva, 7) solucién de con-
flictos y disputas, 8) definicion de cargos,
9) funciones de la autoridad publica.
Aunque es dificil poder definir caracte-
risticas generales para entender el dere-
cho indigena y el sistema de imparticién
de justicia, considero que las caracteris-
ticas que vale la pena destacar es que
este tipo de derecho, a diferencia del de-
recho nacional, es oral, flexible, cam-
biante, y se basa en el consenso.

Un aspecto importante, y que tam-
bién sirve para diferenciar el derecho
consuetudinario del derecho nacional,
tiene que ver con el hecho de que el
derecho indigena, no resuelve delitos
graves. Se basa sobre todo en el cum-
plimiento de las obligaciones de los

integrantes de la comunidad. La im-
particion de justicia en los pueblos in-
dios se rige por principios diferentes a
los que se encuentran normados en el
derecho positivo mexicano.

La imparticién de justicia y los de-
rechos indigenas participan de concep-
ciones y practicas regulatorias del
conflicto que contravienen principios
del derecho dominante y estatal. No
obstante, en muchas ocasiones los go-
biernos tradicionales no cuentan con
un reconocimiento juridico “oficial”,
sus espacios de accion son reducidos y
se encuentran subordinados a las le-
yes e instituciones de gobierno ofi-
cialmente reconocidas. Se trata de
gobiernos propios en el sentido de que
son instituciones socialmente valida-
das por la comunidad, han sido asimi-
lados y readecuados para normar la
vida de los distintos grupos indigenas.
Una caracteristica importante de este
tipo de gobierno es la existencia de una
articulacién entre autoridad religiosa,
civil y politica, y asi los cargos se fun-
den en la conformacién del sistema
politico de los pueblos indigenas.

A pesar de esto, en los hechos rara
vez se reconoce la diversidad de practi-
cas y creencias. Generalmente se apli-
ca el derecho positivo a los indigenas
sin tomar en cuenta su origen étnico.
La imparticion de justicia en las comu-
nidades, en cambio, considera aspectos
que van mas alla del simple delito,
pero tratando sobre todo de no violen-
tar el orden de la comunidad. Sin em-
bargo, no se ha reconocido el derecho
de los pueblos indigenas a ejercer con
autonomia sus derechos; lo que se ha
reconocido son los llamados “usos y



Cambios constitucionales en materia indigena en la peninsula de Yucatén... 75

costumbres”, y cuando se reconoce la
autonomia tal reconocimiento es de
forma limitada.

Los grupos indigenas no se encuen-
tran aislados, son parte de un contexto
méas amplio. Por lo que el anélisis de
un grupo no puede ser desde adentro
Unicamente, se deben considerar as-
pectos de la sociedad nacional y hoy en
dia, del contexto internacional. En el
analisis de los derechos indigenas no
se pueden dejar de lado estos puntos.
Sino se consideran, sélo se conoceran
aspectos descriptivos de algunas ca-
racteristicas de organizacion politica
de los grupos indigenas.

Los pueblos indigenas estan recla-
mando un reconocimiento a su diversi-
dad. Exigen un trato igual, el cual debe
estar basado en el principio del recono-
cimiento de la diversidad. Varias leyes
a nivel estatal, incluyendo a Quintana
Roo, Yucatan y Campeche, se han refor-
mado en los ultimos afos. Esto no es un
premio para los pueblos indigenas, sino
un logro producto de su lucha. Sin em-
bargo, y a pesar de la aparente intensi-
dad en la actividad legislativa, la
situacién de los pueblos indigenas no ha
cambiado de manera significativa. Los
pueblos indigenas, como podemos apre-
ciar en datos estadisticos y en la vida
diaria, siguen siendo uno de los sectores
mas vulnerables de México (Stavenha-
gen, 2000: 67-68).

REFORMAS ESTATALES EN YUCATAN,
CAMPECHE Y QUINTANA ROO

La peninsula de Yucatan refleja la
existencia de tres figuras indigenas de
autoridad diversas: los jueces tradicio-

nales mayas en Quintana Roo, los jue-
ces de paz en Yucatan y los jueces
conciliadores en Campeche.

Los jueces de paz de Yucatan se des-
empenan como una figura de jurisdic-
cién primaria sin estar especializados
en materia o circunstancia alguna. A su
vez, los jueces conciliadores de Campe-
che fungen como intermediarios entre
un instrumento de resolucién de con-
flictos de cardcter primario y un ins-
trumento especial de resolucién de
conflictos. Aunque también ejercen una
justicia alternativa, como en el caso de
los jueces mayas de Quintana Roo.

La mayoria de los casos atendidos
por estos jueces (tradicionales, de pazy
conciliadores) son casos menores, como
dafios en parcelas provocadas por ani-
males, robos menores, rifias y conflic-
tos entre vecinos y familiares, entre
otros.

En las tres entidades los jueces son
personas reconocidas dentro de su co-
munidad. Ademas de desempenarse
como jueces, cumplen con todas sus res-
ponsabilidades como miembros de una
comunidad indigena. También hacen su
milpa y se encargan de sostener a sus
familias. Aunque cada comunidad cuenta
con sus propias formas de organizacién y
sus propias formas de resolucién de con-
flictos y ejercer la justicia, los jueces han
venido a respaldar estas actividades y
fortalecer el sistema juridico de los ma-
yas peninsulares.

Los jueces conciliadores de Campe-
che son una figura respetada. Los juz-
gados de conciliacion se crean a partir
de la reforma al articulo 77 de la Cons-
titucion estatal, mediante decreto del
30 de noviembre de 1996. El 10 de julio



76

Manuel Buenrostro Alba

de 1996 se adicion6 el capitulo 4° bis,
articulos 75-1 al 75-7, por decreto de
fecha 10 de julio. Mediante el acuerdo
del Honorable Pleno del Tribunal Su-
perior de Justicia, el 19 de diciembre de
1996 se decidi6 reformar el Reglamen-
to Interno para incluir la figura de los
jueces de conciliacién mediante la im-
plantacién del Capitulo V, denominado
“De los Juzgados de Conciliaciéon”y que
comprende los articulos 55 al 55-L.

Un Juzgado de Conciliaciéon en
Campeche se compone por un juez pro-
pietario y un secretario propietario, asi
como suplentes. Todos ellos deberan
ser designados por el Pleno del Tribu-
nal Superior de Justicia, a propuesta
del gobernador del estado, de entre los
habitantes del lugar. Si es necesario, se
podra nombrar a personal auxiliar.
Cada uno rinde protesta ante el titular
del Juzgado Menor correspondiente.
Los criterios para la instalacién de un
juzgado son la existencia de asenta-
mientos humanos indigenas y que no
existan juzgados de primera instancia
0 menores.

Los jueces de conciliacién pueden
conocer de asuntos en materia civil,
familiar y penal. Pueden conocer (pro-
visionalmente) sobre custodia de meno-
res, separacion material de conyuges, y
fijacién y pago de pension alimentaria.
Los casos en que el juez conciliador no
tiene competencia son aquellos asuntos
de naturaleza mercantil, divorcios, tu-
tela, testamentos y conflictos sobre pro-
piedad o tenencia de la tierra.

La Ley Organica dispone que la
fuerza de las sentencias de los jueces
conciliadores radicara en la acepta-
cién que los interesados den a las mis-

mas, pero, si debiendo excusarse un
juez o secretario no lo hiciere, las ac-
tuaciones en que intervengan carece-
ran de validez alguna y no obligaran a
las partes.

Pero m4s alla de los jueces y su pa-
pel, llama la atencién el nivel de reco-
nocimiento de los pueblos indigenas en
la peninsula de Yucatan. Hasta hace
un par de afios Yucatan era el estado
con mayor rezago en materia de reco-
nocimiento de derechos indigenas,
mientras en Campeche y Quintana
Roo ya existia dicho reconocimiento.

En Campeche la legislacién estatal
reconoce el derecho a la autodetermi-
nacién, y como autonomia acepta la
capacidad de los indigenas a decidir
sobre su territorio, los recursos natura-
les, la organizacién politica, la admi-
nistracion de justicia, la educacion, la
lengua, la salud y la cultura. Esto pa-
reciera resolver el problema de la di-
versidad y reconocimiento de los
pueblos indigenas, aunque en la préc-
tica no se permite el ejercicio real de
dichos derechos.

En el caso de Yucatédn, en 2007 se
publica en el Diario Oficial 1a reforma
de ley que reconoce a los pueblos indi-
genas. Basicamente se reforma el ar-
ticulo 2, primer parrafo, y se adicionan
nueve parrafos; se adiciona el articulo
7 bis; se reforma el articulo 28, en su
primer parrafo; se adiciona un dltimo
parrafo a la fraccion I; se reforma la
fraccion II, se adicionan dos parrafos
al inciso a) de la fraccién XV, del ar-
ticulo 30, y se adiciona el articulo 95
bis, todos de la Constitucién Politica
del Estado de Yucatdn. Se destacan los
que se consideran estar directamente



Cambios constitucionales en materia indigena en la peninsula de Yucatén... 77

relacionados con el reconocimiento de
los indigenas de Yucatan.

En el articulo 2 se establece que
queda prohibida toda discriminacién
por raza, origen étnico o nacionalidad,
género, edad, condicién fisica, social,
econdémica o lingiiistica, preferencias,
filiacion, instruccion, creencia religio-
sa, ideologia politica o cualquier otra
que menoscabe la dignidad humana,
los derechos y libertades de las perso-
nas. El estado tiene una composicién
pluricultural sustentada original-
mente en el pueblo maya, el cual des-
ciende de la poblacién que habitaba la
peninsula yucateca al iniciarse la co-
lonizacién, quien conserva sus propios
conocimientos, manifestaciones e idio-
ma, asi como sus instituciones so-
ciales, econémicas y culturales o parte
de ellas.

Mas adelante se destaca que la con-
ciencia de la identidad maya de Yuca-
tan es el criterio fundamental para
determinar que a una persona le son
aplicables las disposiciones sobre el
pueblo maya yucateco y sus comunida-
des. Los derechos sociales del pueblo
maya se ejerceran de manera directa,
a través de sus representantes o de las
autoridades establecidas.

El Estado establecera las politicas
publicas para hacer efectivo el acceso
del pueblo maya a los medios de co-
municacién masiva, conforme a las le-
yes correspondientes. Los servicios de
salud que se proporcionen a las comu-
nidades mayas se planearan en coor-
dinacién con éstas, teniendo en cuenta
su propio idioma y cultura. El Estado
apoyara la preservacion, proteccion y
evolucion contempordnea de la medi-

cina maya; de igual modo, el manejo
sustentable del entorno y de sus re-
cursos naturales utilizables, las técni-
cas tradicionales, su uso y desarrollo
endégeno.

El Estado garantizara al pueblo
maya la aplicacién de sus propias for-
mas de regulacion para la solucion de
conflictos internos, como medio alter-
nativo de justicia; sujetandose a los
principios juridicos de oralidad, publi-
cidad, inmediacién, contradiccién, eco-
nomia y concentracion, con pleno
respeto a sus derechos y garantias y de
manera relevante, la dignidad de las
mujeres, sin contravenir las leyes vi-
gentes. Se reconoce el derecho a la li-
bre determinacion del pueblo maya,
bajo un marco autonémico en armonia
con la unidad estatal.

Un aspecto interesante es que se
considera que los integrantes del pue-
blo maya seran considerados como su-
jetos de derecho publico, tendran
acceso pleno a la jurisdiccién del Esta-
do en todos los juicios y procedimientos
en que sean parte, individual o colecti-
vamente, por lo que se deberan tomar
en cuenta sus practicas juridicas y es-
pecificidades culturales, respetando
los preceptos de su Constitucion; con
derecho a ser asistidos por intérprete y
defensor en su propio idioma y cultura
(Tribunal Superior de Justicia, 2003a
y 2003b).

El problema vuelve a ser de aplica-
cion de estos derechos y de ejercicio real
de los mismos. Con el fin de ilustrar la
forma en que se han materializado di-
chas reformas, me voy a referir breve-
mente al caso de la Ley de Justicia
Indigena del Estado de Quintana Roo.



78

Manuel Buenrostro Alba

CULTURAY ORGANIZACION SOCIAL
DE LOS MAYAS DE QUINTANA ROO

La existencia de leyes relacionadas
directamente con los indigenas no es
reciente, asi como tampoco la promul-
gacion de las mismas. Los mayas
siempre han contado con sistemas
normativos de imparticion de justicia,
asi como con sanciones para aquellos
que no respeten el orden establecido.

El derecho indigena, como muchos
autores destacan, no es escrito, sino
que forma parte de la cultura misma,
la cual se ha transmitido de genera-
cién en generacién desde periodos his-
toricos hasta nuestros dias.

Diferentes momentos histéricos
han influido en la conformacién de los
actuales mayas de Quintana Roo. La
época prehispéanica, la Colonia y la In-
dependencia dejaron huella en las ca-
racteristicas actuales de los mayas.
Pero, sin duda, fue la Guerra de Castas
el momento histérico mas importante
que influy6 en la organizacion social
de los actuales mayas de Quintana
Roo. De hecho, practicamente desde
ese periodo se comienzan a hacer dis-
tinciones entre éstos y los mayas de
Yucatan y de Campeche.

El término macewal fue utilizado
por los mayas cruzo’ob con el objeto de
distinguirse de los mayas de Yucatan y
Campeche. De hecho, para estos ulti-
mos se trata de un término que implica
desprecio y que representa un insulto,
mientras para los mayas de Quintana
Roo ser macewal se refiere a un estatus
de orgullo (Vazquez, 2001: 75).

Los mayas nunca aceptaron subor-
dinarse totalmente ante ningtn grupo

dominante, caracteristica que prevale-
ce hasta nuestros dias. Con el inicio de
la Guerra de Castas (1847) los mayas
se rebelan ante toda forma de opresion.
Posteriormente se refugian en la selva
oriental de la peninsula, donde fundan
su ciudad santa a la que nombran Noj
Kaj Santa Cruz X-Balam Naj Kam-
pokolche Kaj, que se convierte en la
capital de la “nueva nacién maya” (ibi-
dem: 76).

Afios después, en 1851, y hasta
1901, los mayas conservaron su propia
organizacién religiosa y militar, con-
tando con un gobierno y economias
independientes. El territorio de los
cruzo’ob “[...] abarcaba desde Tulum
pasando por la Bahia de la Ascension,
Bahia del Espiritu Santo, y Calderitas
enfrente al mar Caribe; y de los Icaiché
en Campeche hasta Peto, Chikin Dzo-
not en Yucatdan y Tuldm nuevamente”
(ibidem: 75-76).

Sin embargo, para que los mayas
hayan podido resistir durante tantos
anos los constantes ataques prove-
nientes de afuera, era necesario contar
con ciertas caracteristicas que les per-
mitieran persistir como grupo cultu-
ralmente diferenciado. Una de las
razones por las que lograron mantener
su relativa “autonomia”, asi como con-
tar con un territorio y consolidar su
organizacion politica, religiosa y mili-
tar, tuvo que ver con la existencia de
un gobierno propio.

Para poder resguardar su organiza-
cion social, los mayas macewales con-
taban con la siguiente estructura:

1) Sistema de compariias de guardias
integrado por general, comandan-



Cambios constitucionales en materia indigena en la peninsula de Yucatén...

79

Figura 1. Organizacion social de los mayas de Yucatan

Precolombiano-1541

Colonial 1541-1847

Cruzob-1850-1901

Sumo Gobenador
sacerdote | del territorio w Patrén de la Cruz
(Ahuacdn) | (Halach Uinic) (Tatich) T
]
S Teniente de Intérprete
Oraculos Jefe Gobernador dela Cruz Jefe espia
. ili (Tata Polin) (Tata
(chilanob) militar !
supremo ‘ Oréculo de la Nohoch Zul)
(Nacom) Sacerdotes divina palabra
y frailes Jefes Secretario de
\ politicos la Cruz
Sacerdote Jefes ; General
(Ahkinob) locales ‘ Sacerdotes de laPlaza
Maestros (Satabob) (antes (Tata
(lptineedagt) \ Poblacién EIEEHeS Chikiuic)
Mdsicos - e Cantores)
del ritual Consejeros
(Ah holpopob) de distritos ‘
Y clanes ! Jefes de
Wl,) Cz)d’ Curanderos campana
it : (iritames) (Nochilob)
Gente del comun 7 zgtl;er‘sﬁl)%%a)les
(Macehual ob) )
Secretariode
— aldea
Curanderos | | Dirigentes| | Secretario (Ahdzib huunob)
(H. Menob) | | catolicos | | de aldea
Esclavos indigenas | | (Ahdzib
(Pentacob) (Maestros | | huunob)
cantores)
i i Gente del comin
Consejo de ancianos || (Macehual ob)
aldeanos —
(Ah cuch cabob)
Esclavos

Gente del comin
(Macehualob)

(blancos y mayas no
cruzob prisioneros)

Fuente: Nelson Reed.

tes, capitanes, tenientes, sargentos,
cabos y soldados.
2) Sacerdote o gran padre (nojoch tata).
3) Sacerdote pagano (jmen).
4) Rezadores (semanas).
5) Escribanos.
6) Caballeros (nojoch ts’'ul y chan ts’ul).
7)Vaqueras (nojoch xunan, chan xunan).
8) El chi’ik, quien alegra la fiesta.

Los cruzo’ob resguardaban a la Santa
Cruz (Cruz Parlante) haciéndole cere-
monias y fiestas. Para el afio de 1901
tropas federales comandadas por el
general Bravo logran penetrar al terri-
torio de los crozo’ob y a su ciudad sa-
grada, a la cual se le cambi6 el nombre
por el de Santa Cruz de Bravo (Coot,
2002:17).



80

Manuel Buenrostro Alba

Los mayas fueron desplazados ha-
cia la selva, donde se reorganizaron y
crearon los actuales Centros Ceremo-
niales de Tixcacal Guardia, Chumpén,
Tulum, Chanca Veracruz y San Anto-
nio Muyil, este ultimo ha desaparecido
(Vazquez, 2001: 77).

Cabe mencionar que en esta lista
no se menciona al Centro Ceremonial
de Felipe Carrillo Puerto, el cual si es
considerado en la Ley de Derechos y
Organizacién Indigena del Estado de
Quintana Roo. Hoy en dia los mayas
del centro del estado se organizan alre-
dedor de los centros ceremoniales. En
cada centro ceremonial, participan en-
tre cinco y once pueblos. Cada centro
ceremonial cuenta con guardias, con-
formadas por entre cinco y nueve com-
panias. Cada una de éstas, a su vez,
cuenta con seis oficiales, dos rezadores,
y entre cien y doscientos soldados. En
los centros ceremoniales residen los
sacerdotes y autoridades tradicionales
mayas. Algunos elementos de la auto-
ridad prehispénica y colonial se han
transformado para conformarse en la
organizacion social actual de los ma-
yas. De estos tres periodos Nelson
Reed, hace un cuadro comparativo que
puede ilustrar lo anterior. Setrata del
cuadro “organizacion social de los ma-
yas de Yucatan”.

En los centros ceremoniales, llama-
dos también iglesias mayas, ademés
de resguardar a los santos patronos se
realizan ofrendas, ceremonias, bauti-
z0s, casamientos, rezos y fiestas tradi-
cionales.

No cualquiera puede entrar a un
centro ceremonial. Para poder hacerlo
hay que entrar descalzo y con la cabe-

za descubierta. Adentro esta prohibido
tomar fotografias o realizar cualquier
actividad que no sea rezar y ofrendar a
los santos patronos mayas.

En los centros ceremoniales, o santo
kajo'ob, se piden y se agradecen buenas
cosechas, salud, asi como también se
pide permiso para hacer la milpa y
ahuyentar el mal. Como se puede apre-
ciar, los cruzo’ob han persistido desde
hace mucho tiempo. A pesar de la in-
fluencia y de las constantes interven-
ciones de los mestizos, han sabido
conservar sus tradiciones y su orga-
nizacién social. Pareciera que con las
leyes estatales hoy estan mejor protegi-
dos; sin embargo, los mayas han conta-
do con un sistema normativo desde
siempre. Pasemos ahora a analizar de
qué forma se integran las leyes estata-
les a la realidad de los mayas contem-
poréaneos de Quintana Roo.

Tomemos en consideracion la expe-
riencia sobre imparticion de justicia en
las comunidades mayas de Quintana
Roo a partir de la aprobacion de la Ley
de Justicia Indigena del Estado de
Quintana Roo, en agosto de 1997.

Esta ley establece que el sistema de
justicia indigena, en este caso refirién-
dose al maya, es el conjunto de disposi-
ciones, 6rganos jurisdiccionales y
procedimientos que garantizan a los
integrantes de las comunidades indi-
genas el acceso a la jurisdiccion del es-
tado en materia de justicia, sustentado
en el respeto a los usos, costumbres y
tradiciones propios de su etnia (Tribu-
nal Superior de Justicia, 2003a).

En esta ley se reconoce a la denomi-
nada justicia indigena como una ley
alternativa a la via jurisdiccional ordi-



Cambios constitucionales en materia indigena en la peninsula de Yucatén... 81

naria y al fuero de los jueces del orden
comun. Por otro lado, el Tribunal Supe-
rior de Justicia determinara en qué
comunidades se nombrara un juez tra-
dicional (idem).

Con el fin de capacitar y orientar a
los jueces tradicionales, se integr6 un
Consejo de la Judicatura de la Justicia
Indigena, compuesto por un magistra-
do de asuntos indigenas designado por

el Tribunal Superior de Justicia, y cin-
co representantes de cada uno de los
centros ceremoniales mayas.

Los jueces tradicionales deberdan
ser miembros respetables de la comu-
nidad, y conocedores de los usos, cos-
tumbres, tradiciones y lengua. Cabe
destacar que independientemente del
reclamo del reconocimiento de los de-
rechos de los mayas, la existencia de la

Tabla 1.Relacion de jueces tradicionales, por municipio

Municipio Comunidad Juez tradicional

Tulum Tulum Victor Balam Catzin
San Juan Gonzalo Canul May
Chan Chen I Luis Dzib Canul
Sahcab-Mucuy Antonio Tuz Kumul
Hondzonot Lauro May May
Yaxche Pascual Canul May
San Silverio Antonio Tun May
Yalchen Dario Che May

Felipe Carrillo Puerto Tixcacal-Guardia Pedro Ek Cituk
Senor Abundio Yama Chiquil
Yaxley Eulalio Tun Can
X-Yatil Juan Witzil Cima
Chumpoén Fidencio Caamal Canul

José Maria Morelos Pozo Pirata Tito Raciel Marin Chan

Lazaro Cardenas San Francisco Puesto Vacante
San Martiniano Rosendo May Dzib
Agua Azul Jacinto Uc Uch

Fuente: elaboracién propia con base en trabajo de campo, julio de 2009.



82

Manuel Buenrostro Alba

Figura 2. Sistema de justicia indigena maya

Derecho positivo
mexicano
Nivel nacional

Derecho
indigena

Ley de Justicia
Indigena del Estado
de Quintana Roo

Fuente: elaboracién propia a partir de trabajo de campo.

Ley de Justicia Indigena es un primer
paso en cuanto a dicho reconocimiento,
y en cuanto a contar con una adminis-
tracion de justicia cercana a las comu-
nidades mayas.

Mas que detallar el contenido de la
Ley de Justicia Indigena, se resaltan
algunos datos relacionados con la expe-
riencia de los propios jueces tradiciona-
les, asi como del Magistrado de
Asuntos Indigenas del Estado de Quin-
tana Roo.

Vale la pena destacar que actual-
mente existen 17 juzgados tradiciona-
les, y por lo tanto 17 jueces tradicionales,
distribuidos en los cuatro municipios
con mayor indice de poblacién maya:
Solidaridad, Felipe Carrillo Puerto,
José Maria Morelos y Lazaro Carde-
nas (tabla 1).

En estos juzgados tradicionales,
construidos con materiales de la re-
gién, se atienden cotidianamente asun-

tos en materia familiar, civil y penal,
aplicando tanto la Ley de Justicia Indi-
gena como los principios de la cultura
maya en materia de imparticién de jus-
ticia. Los jueces tradicionales utilizan
diversos materiales, como papeleria
oficial, formatos y sello, ademas de que
constantemente reciben capacitacion
proporcionada por el Tribunal Unitario
de Asuntos Indigenas.

Es asi como en la zona maya de
Quintana Roo convergen dos sistemas
juridicos. Uno basado en la cultura in-
digena, y otro basado en las legisla-
ciones occidentales a nivel estatal y
nacional. A pesar de ello siguen exis-
tiendo barreras naturales entre ambos
sistemas, producto de la cultura y la
lengua, pues no debemos olvidar que
entre los mayas la justicia se imparte
en la lengua maya. Un ejemplo de cémo
se expresa esta situacion se aprecia en
la figura 2.



Cambios constitucionales en materia indigena en la peninsula de Yucatén... 83

Tabla 2. Experiencia de los jueces tradicionales (1998-2008)

Ao Numerode Familiar' — Penal Civil Bautizos  Matrimo- Audiencias
Jueces nios
1998 4 3 6 0 33 19 61
1999 122 11 16 0 72 42 141
2000 14 17 58 0 140 23 238
2001 143 19 73 9 243 24 368
2002 17 40 70 17 230 40 397
2003 17 8 30 15 100 18 171
2004 17 12 26 5 47 9 99
2005 17 9 31 3 29 14 86
2006 17 15 26 9 43 7 100
2007 17 17 14 9 32 6 78
2008 16* 19 34 11 35 12 111
Total 162 170 384 78 1004 214 1850

Fuente: elaboracion propia a partir de las actas de juicios de los juzgados tradicionales.

! Para efectos de aclarar la clasificacién de las materias de competencia de los jueces tradicionales,
retomo lo que dice la Ley de Justicia Indigena de Quintana Roo, por lo que por materia civil me refiero a
convenios y contratos (cuyas prestaciones no excedan de cien salarios minimos). En materia familiar se
trata de pleitos familiares en donde no hay agresiones fisicas graves, custodia, educacién y cuidado de los
hijos y pensiones alimenticias. En materia penal, robo, abigeato, fraude, abuso de confianza, abandono de
personas, dafios, todos estos siempre y cuando no excedan de cien salarios minimos. No obstante, separo los
matrimonios y bautizos, los cuales son realizados por sacerdotes mayas, en donde los jueces sélo auxilian a
los sacerdotes.

2 Cabe mencionar que la mayoria de los jueces nombrados durante este afio no comenzaron a ejercer su
cargo debido a que fueron nombrados en el mes de diciembre, 0 no contaban con un juzgado para realizar sus
actividades.

3 El informe de este afio sélo reporta las actividades de 12 jueces tradicionales. El juez de Tulum, Victor
Balam Catzin, y el juez de Pozo Pirata, Tito Raciel Marin, no reportaron ninguna actividad, o al menos no
aparece en los archivos, ni en el informe del magistrado de Asuntos Indigenas.

*E1 22 de septiembre de 2008 fallecié de cancer el juez tradicional Marcelo Cahuich May, de la comuni-
dad de San Francisco, municipio de Lazaro Cardenas. Hasta junio de 2009 no se habia nombrado a nadie que
lo sustituyera.



84

Manuel Buenrostro Alba

Grafica 1. Casos atendidos por juces tradicionales segun el tipo de delito

300

200

100

o |um | |

W‘ I MIJLJJH.IJLJH%

T T
1998 1999 2000 2001 2002

B Matrimonios B Bautizos

Fuente: elaboracién propia con datos de campo.

Como podemos apreciar, existen
dos sistemas que regulan las relacio-
nes sociales de los pueblos indios. El
derecho positivo mexicano, compuesto
por un conjunto de normas juridicas
jerarquicamente establecidas que re-
gulan las relaciones sociales en que se
desenvuelven los pueblos indios y su
relacion con el Estado. Por otro lado
encontramos el derecho indigena o
consuetudinario, integrado por un con-
junto de normas juridicas basadas en
la costumbre, que regulan las relacio-
nes sociales de los pueblos indios y
cuentan con sus propios érganos regu-
ladores de la normatividad.

No obstante, a pesar de que hay un
reconocimiento de la condicién pluri-
cultural del pais, no se han reconocido

2003

2004 2006 2007 2008

[] Penal

2005

I Civil ['] Familiar

los derechos politicos y socioeconémicos
de los pueblos indigenas. Sin embargo,
en Quintana Roo se estdan haciendo
varios esfuerzos por avanzar en mate-
ria de imparticion de justicia, y en cada
uno de los 17 juzgados tradicionales los
jueces se encargan de resolver los asun-
tos que se les presentan dia con dia.

Aunque su competencia es limita-
da, como ellos mismos afirman —ya
que s6lo pueden resolver controversias
en materia civil, familiar y penal,
siempre y cuando los contratos por los
que se generen todo tipo de derechos y
obligaciones y las prestaciones no ex-
cedan los cien salarios minimos—, los
jueces tradicionales tienen ya una am-
plia experiencia sobre la aplicacién de
la Ley de Justicia Indigena.



Cambios constitucionales en materia indigena en la peninsula de Yucatén... 85

Desde que se fundaron los primeros
juzgados tradicionales y se nombré a
los primeros jueces tradicionales en
1998, se habian tenido en total 1 850
audiencias hasta el afio 2008, en las
cuales se han atendido 170 casos fami-
liares, 384 casos penales, 78 casos civi-
les, 1004 bautizos y 214 matrimonios.

Con estos datos se cierra este traba-
jo, en el cual se han descrito aspectos de
las figuras indigenas en materia de de-
recho e imparticién de justicia. Se reto-
mo el caso de Quintana Roo, ya que se
cuenta con datos obtenidos de primera
mano. A la fecha es necesario seguir
describiendo las experiencias de los tres
tipos de jueces que imparten justicia en
Yucatan, Campeche y Quintana Roo.

CONCLUSIONES

A pesar de todos los avances en mate-
ria legislativa, los pueblos indigenas
siguen siendo el sector mas vulnerable
de la sociedad mexicana. En los dlti-
mos anos ha habido un amplio debate
en México y otros paises sobre los dere-
chos de los pueblos indigenas y el reco-
nocimiento de su autodeterminacion.

No obstante, en las reformas consti-
tucionales prevalecié la negacion de
otorgar derechos que implicaran un
poder real para los pueblos indigenas.
Al no reconocerles su autonomia, todas
sus expresiones culturales, como la
justicia y el derecho, quedan subordi-
nados a leyes y reglamentos que no co-
rresponden con la realidad cultural de
los pueblos indios.

En el caso de Quintana Roo, Yuca-
tan y Campeche los sistemas normati-
vos de los indigenas se reconocen de

manera limitada y sélo cuando funcio-
nan como conciliaciones, siempre y
cuando no contravengan normas esta-
tales o federales.

No obstante, a pesar de este som-
brio panorama las experiencias de los
jueces de Yucatan, Campeche y Quin-
tana Roo muestran finalmente la dina-
mica que ha caracterizado a estas
culturas subalternas, lo que les ha per-
mitido adecuarse y responder a los
nuevos embates que supone el “recono-
cimiento oficial” del derecho indigena.
Si bien sus apropiaciones y resignifica-
ciones a estos nuevos espacios y leyes
no representan un avance relevante,
es cierto que en la practica han podido
ganar ciertos margenes de autonomia,
logrando con esto responder a las con-
flictividades locales bajo sus propias
logicas.

BIBLIOGRAFIA

Coot CHaY, Heriberto (2002), Las fiestas de
la selva maya. México, UQROO/INAH/IQC.

DURAND ALCANTARA, Carlos Humberto (2002),
Derecho indigena, México, Porraa.

FERRER MUN0z, Manuel (2002), “Crisis del
mundo maya yucateco en el siglo xix:
las insuficiencias del marco juridico”,
en Manuel BUENROSTRO (comp.), Memo-
ria. Jornadas académicas sobre dere-
cho indigena. ;De derechos para los
pueblos ... o de fueros para algunos?
Meéxico, UQROO/INI.

Krortz, Esteban (coord.) (2001), Aproximacio-
nes a la antropologia juridica de los ma-
yas peninsulares, México, PNUD/UADY.

Krortz, Esteban (1997), Aspectos de la cul-
tura juridica en Yucatdn, México, Mal-
donado/Conaculta.



86

Manuel Buenrostro Alba

OLIvE, Ledn (1999), Multiculturalismo y
pluralismo, México, uNaM/Paidés (Bi-
blioteca Iberoamericana de Ensayo).

Rawmirez CARRILLO, Luis Alfonso (2002), “Yu-
catan”, en Mario Humberto Ruz (co-
ord.), Los mayas peninsulares, México,
11F-UNAM (Cuadernos del Centro de Es-
tudios Mayas, 28).

REED, Nelson (1971), La Guerra de Castas
de Yucatdn, México, ERA.

Ruz, Mario Humberto (coord.) (2002), Los
mayas peninsulares, México, IIF-UNAM
(Cuadernos del Centro de Estudios Ma-
yas, 28).

Ruz LHUILLIER, Alberto (2000), La civiliza-
cion de los antiguos mayas, México, FCE.

SiERRA, Maria Teresa (1996), “Antropologia
juridica y derechos indigenas: proble-
mas y perspectivas de investigacion”,
Dimensién Antropolégica, afio 3, vol. 8,
pp. 54-90.

STAVENHAGEN, Rodolfo (2000), Derechos hu-

manos de los pueblos indigenas, Méxi-
€0, CNDH.

Tribunal Superior de Justicia (2003a), Ley
de Derechos, Cultura y Organizacion
Indigena del Estado de Quintana Roo,
Chetumal, Gobierno del Estado de
Quintana Roo.

__ (2003b), Ley de Justicia Indigena del
Estado de Quintana Roo, Chetumal, Po-
der Judicial del Estado de Quintana Roo.

VaLpivia Douncg, Teresa (1999), “Estado,
ley nacional y derecho indigena”, en
Anales, nim. 33, IIA-UNAM.

VAzqQuEz CaNcHE, Gregorio (2001), “Auto-
nomia entre los mayas cruzo’ob”, en
Esteban Krotz, Aproximaciones a la an-
tropologia juridica de los mayas penin-
sulares, México, PNUD/UADY, pp. 75-85.

ViLLa RoJas, Alfonso (1987), Los elegidos de
Dios, México, INI.

ViLLoro, Luis (2002), Estado plural, plurali-
dad de culturas, México, Paidés/uNam.



