
63

Resumen: Este trabajo tiene como objetivo central reflexionar sobre la situación de los pueblos in-
dígenas de la península de Yucatán a partir de las reformas constitucionales realizadas en los 
estados de Yucatán, Campeche y Quintana Roo. Se describe y analiza la experiencia concreta de 
los jueces tradicionales mayas de Quintana Roo a trece años de aprobada la Ley de Justicia Indí-
gena del estado. Se hace un balance de los principales conflictos y la forma en que han sido resuel-
tos desde la justicia alternativa maya. La información ha sido obtenida a través de las actas de los 
juicios conciliatorios que se localizan en los 17 juzgados indígenas mayas del estado de Quintana 
Roo. También se incorporan datos etnográficos de primera mano obtenidos en los últimos cinco 
años de investigación de campo en varias comunidades de la zona maya.

Palabras clave: pueblos indígenas, mayas, justicia indígena, juez tradicional, antropología 
jurídica, derecho indígena.

Abstract: The main objective of this work is to reflect on the situation of the indigenous peoples of 
the Yucatan peninsula through a review of the constitutional reforms carried out in the states 
of Yucatan, Campeche, and Quintana Roo. The specific experience of traditional Maya judges in 
Quintana Roo is described and analyzed, thirteen years after the state’s Indigenous Justice Law 
was approved. The article evaluates the principal conflicts and the way in which they have been 
resolved within alternative Maya justice. The information has been taken from the records of the 
conciliation proceedings in seventeen indigenous Maya courts in the state of Quintana Roo. It 
also incorporates first-hand ethnographic data obtained over the last five years of field research 
in several communities in the Maya region.

Keywords: Indigenous peoples, Mayas, indigenous justice, traditional judge, anthropology of 
law, legal anthropology, indigenous law.

teractúan autoridades municipales, 
religiosas, y los jueces tradicionales 
mayas. A pesar de ser una ley que 
“vino desde afuera” de la cultura maya, 
los mayas se la han ido apropiando y 
han aprendido a hacer justicia a partir 
de su propia concepción sobre la ley, el 
derecho y la justicia.

También se refiere a los estudios 
pioneros realizados en la península de 

Manuel Buenrostro Alba*

CAMBIOS CONSTITUCIONALES EN MATERIA INDÍGENA 
EN LA PENÍNSULA DE YUCATÁN. EL CASO DE LOS JUECES 

TRADICIONALES MAYAS DE QUINTANA ROO, BALANCE, 
LOGROS Y RETOS

INTRODUCCIÓN

Este trabajo ejemplifica los cam-
bios constitucionales y el plura-
lismo jurídico en el estado de 

Quintana Roo. A lo largo del mismo se 
muestra la forma en que coexisten e in-

* Profesor-investigador de tiempo completo, 
Universidad de Quintana Roo.



64 Manuel Buenrostro Alba

Entender el problema indígena, con 
todas estas nuevas vertientes que ha 
ido adquiriendo, implica realizar un 
ejercicio amplio, donde además apren-
damos a escuchar a los propios pueblos 
indígenas, que son quienes han lucha-
do por que se les reconozcan y respeten 
sus tradiciones y culturas.

De esta manera el presente trabajo 
se divide en cuatro secciones. En la pri-
mera se hace una revisión de los tra
bajos etnográficos sobre los mayas 
peninsulares, tratando de rastrear los 
aspectos jurídicos con el fin de determi-
nar si este tema ha sido abordado, o no, 
y de qué manera. En la segunda, se 
hace una breve revisión de las reformas 
en los tres estados peninsulares: Yuca-
tán, Campeche y Quintana Roo. En la 
tercera parte, se destacan algunos as-
pectos relacionados con la cultura y or-
ganización de los mayas de Quintana 
Roo, resaltando su particularidad fren-
te al resto de los mayas peninsulares. 
Finalmente, en la cuarta parte se hace 
una breve descripción de la Ley de Jus-
ticia Indígena del Estado de Quintana 
Roo, retomando información de prime-
ra mano proporcionada por los propios 
jueces tradicionales mayas.

PRIMEROS ESTUDIOS SOBRE
EL DERECHO DE LOS MAYAS 
PENINSULARES

Es importante destacar que nos esta-
remos refiriendo a los mayas de los 
tres estados de la península: Yucatán, 
Campeche y Quintana Roo. Como des-
taca Humberto Ruz, no es posible refe-
rirse a los mayas de la península como 
si fueran todos iguales, ya que han ido 

Yucatán sobre cuestiones jurídicas. No 
obstante, como ya se mencionó, hacia 
el final del texto se trata el caso de 
Quintana Roo.

En agosto de 1997, luego de que fue 
aprobada por la VIII Legislatura, en-
tró en vigor la Ley de Justicia Indí
gena del Estado de Quintana Roo. A 
partir de entonces se ha generado una 
rica experiencia sobre la forma en que 
se imparte la justicia en las comunida-
des mayas. Esto no quiere decir que 
antes de la promulgación de dicha ley 
no existiera un sistema de impartición 
de justicia propio de los mayas. Pero 
con la reforma constitucional se crea 
un sistema de justicia alternativo, el 
cual es reconocido por la ley estatal.

Las modificaciones, o reformas 
constitucionales en materia de derecho 
indígena, a nivel nacional llaman la 
atención sobre la existencia de formas 
de organización social, y sistemas de 
impartición de justicia propias de las 
diferentes comunidades indígenas de 
nuestro país.

Las demandas mismas de las orga-
nizaciones y pueblos indígenas han ido 
cambiando a lo largo de los años. Al 
principio se centraban principalmente 
en un reclamo por la subordinación his-
tórica y pobreza, producto de varios si-
glos. Años después, las demandas se 
enfocaron sobre aspectos más concre-
tos: tierra, créditos agrícolas, educación, 
salud, infraestructura, capacitación, in
versión, etcétera. En los últimos años, 
además de las demandas anteriores, se 
suma la exigencia de un respeto a la 
autonomía y la autodeterminación de 
los pueblos indígenas (Stavenhagen, 
2000: 20-21).



65Cambios constitucionales en materia indígena en la península de Yucatán…

de experiencias, testimonios y, más re-
cientemente, etnografías, artículos de 
revistas, además de —si bien menos 
difundidas y conocidas— monografías 
y tesis de egresados de las institucio-
nes educativas de la península de Yu-
catán, así como de otras instituciones 
que eligen alguno de los tres estados 
ya mencionados para realizar sus in-
vestigaciones.

Todavía en el siglo xix es muy difícil 
hablar de los mayas de un estado sin 
que nos tengamos que referir a los que 
se encuentran en otro. Sobre todo las 
poblaciones de las regiones fronterizas 
comparten características sociales y 
culturales.

En este sentido, se destacan de dife-
rentes fuentes los aspectos que tienen 
que ver con las características del de-
recho indígena de los mayas peninsu-
lares, como es más correcto llamarlos, 
sin perder de vista las características 
específicas de cada región.

Durand trata de incursionar en lo 
que él llama el estudio del derecho con-
suetudinario maya y la viabilidad de 
reconocerlo como un sistema legal (Du-
rand, 2002: 8). Con el fin de recuperar, 
o identificar la historia del “derecho 
maya”, él plantea que es necesario re-
currir a la iconografía, la arqueología, 
la antropología y la tradición oral (ibi-
dem: 98-99).

Durand distingue diferentes perio-
dos históricos en los que pueden ras-
trearse los orígenes y desarrollo del 
derecho maya. El primer periodo es el 
prehispánico, en el cual destaca que se 
pueden encontrar algunos aspectos ju-
rídicos. Plantea que “este derecho con-
suetudinario legitimó las formas de 

adquiriendo sus especificidades a par-
tir del devenir histórico en que se han 
visto involucrados (Ruz, 2002: 9). En 
este sentido, no es posible hablar de 
igualdad cultural ni mucho menos so-
cioeconómica. Además de los asenta-
mientos en diversas regiones de la 
península, los mayas viven en zonas 
urbanas como son las tres capitales: 
Mérida, Campeche y Chetumal; ade-
más de en otros centros urbanos im-
portantes como Valladolid, Yucatán; El 
Carmen, Campeche, y Cancún, Quin-
tana Roo. Esta situación implica una 
gran diversidad de expresiones socia-
les y culturales, pero principalmente 
implica formas diferentes de concebir 
y practicar los aspectos jurídicos de la 
etnia maya.

Una vez precisado lo anterior, co-
menzamos destacando que el tema de 
lo “jurídico” no se encuentra de manera 
explícita en los estudios realizados so-
bre los mayas de la península de Yuca-
tán. Hasta hace algunas décadas se ha 
comenzado a estudiar de manera siste-
mática este aspecto. Pero esto no quie-
re decir que en los trabajos clásicos no 
esté abordado de alguna forma el tema 
de lo jurídico. En la mayoría de es
tudios que se han realizado sobre los 
mayas, en algún momento se des
tacan conflictos legales, sistemas 
normativos, formas de organización 
social, normas, delitos, sanciones, usos 
y costumbres, entre otros aspectos que 
tienen que ver con lo que aquí hemos 
nombrado lo “jurídico”.

Las fuentes de información son di-
versas, existen documentos históricos, 
informes de viajes y batallas, informes 
de misioneros y colonizadores, relatos 



66 Manuel Buenrostro Alba

periodo cuando los mayas luchan y mo-
mentáneamente logran su autonomía. 
A partir de entonces surge una forma 
de organización política asociada al cul-
to de la cruz parlante y una estratifica-
ción militar. Algunas de estas figuras 
existen hasta la fecha en diferentes co-
munidades de Quintana Roo, aunque 
sus funciones son diferentes.

Si bien Durand hace un esfuerzo por 
rastrear el origen del derecho indígena 
maya, se requiere de una revisión más 
exhaustiva de las diferentes fuentes y 
de los distintos momentos históricos.

En otros textos, en lo que se refiere 
al México independiente se destaca 
que uno de los principales conflictos 
entre mayas y no mayas tiene que ver 
con la concepción “legal” que se tenía 
de los indígenas. Manuel Ferrer desta-
ca un pronunciamiento de 1849, del 
obispo José María Guerra, en el que se 
mencionaba que “todos somos yucate-
cos... sin que la distinción del color que 
es un mero accidente, cambie nuestra 
naturaleza, para que así también, se 
cambien los derechos” (Ferrer, 2002: 
148). A pesar de que Yucatán fue in-
cluido desde el principio a la federa-
ción mexicana, las antiguas repúblicas 
indígenas, y sus modos de vida, fueron 
considerados como una traba para la 
consolidación del proyecto nacional. 
Sin embargo, también se reconocía que 
“los indios yucatecos [...] se gobiernan 

reció una cruz que se creía que cuidaba y guiaba 
a los mayas en su lucha, se le llamó la “Cruz 
parlante”, ya que poseía poderes para comuni-
carse con los mayas. Hasta la fecha existe el cul-
to a la Cruz parlante en la zona central del 
estado de Quintana Roo, considerado territorio 
maya.

organización intrafamiliares y comu-
nales” (ibidem: 94). Además, durante 
este periodo destaca la existencia de 
formas de propiedad como un derecho 
clasista; así como el papel que jugaron 
las dinastías, la esclavitud y el tributo 
(ibidem: 96). Sobre este periodo con
cluye diciendo que “[...] conforme a los 
estudios hasta hoy elaborados, se de-
muestra la existencia de un Estado 
militarista y, consecuentemente, de un 
derecho clasista en la formación social 
maya” (ibidem: 99). También plantea 
que el origen del derecho maya tiene que 
ver con la organización dinástica y con 
lo que llama el “derecho consuetudina-
rio maya”, ambos elementos asociados 
a la cosmovisión (ibidem: 100).

Durante la Colonia, nos dice Du-
rand, los mayas adoptaron, y adapta-
ron, el régimen de derecho novohispano. 
La aparición del repartimiento, las en-
comiendas, y las repúblicas de indios 
fueron el nuevo esquema asociado al 
derecho maya durante este periodo 
(ibidem: 101). Sin embargo, destaca 
que el derecho consuetudinario maya 
se mantuvo en algunas comunidades. 
Las características de este tipo de de-
recho son las siguientes: tiene una es-
tructura oral, se basa en la costumbre, 
cuenta con órganos propios y regula 
las relaciones familiares y comunita-
rias (ibidem: 102).

Durante el México independiente 
uno de los principales acontecimientos 
que influyó en la organización existen-
te fue la Guerra de Castas.1 Es en este 

1 La Guerra de Castas fue una lucha en la 
que los mayas se rebelaron en contra de los 
mestizos. Inició en 1847 y un año después apa-



67Cambios constitucionales en materia indígena en la península de Yucatán…

reconoce que los mayas cuentan con 
sus propias costumbres, además de 
que construyen su propia noción de la 
justicia. Todos los pueblos del mundo 
cuentan con sistemas normativos in-
ternos que regulan y ordenan su vida 
social. Los mayas han construido su 
sistema jurídico a partir de diversos 
momentos históricos.

Cabe destacar que la etnografía so-
bre los mayas contemporáneos de la 
península no es homogénea en cuanto 
a cantidad y calidad entre Yucatán, 
Campeche y Quintana Roo. En Yuca-
tán prevalecen los trabajos sociológi-
cos, mientras los antropológicos son 
pocos y se refieren principalmente a 
temas urbanos. En Campeche y Quin-
tana Roo existen todavía menos traba-
jos antropológicos sobre los mayas. 
Incluso, sobre Campeche se dice que 
“la manera en que se urde el tejido so-
cial entre ellos es en buena medida 
desconocido [...] es una región en busca 
de autor” (ibidem: 36). A pesar de lo an-
terior, sí se está haciendo investiga-
ción, aunque los resultados son poco 
conocidos. Por otro lado, la información 
de las distintas fuentes se debe sis
tematizar, ya que son diversas y sus 
resultados han respondido a objetivos 
distintos.

En términos de organización social, 
cabe destacar que actualmente en Yuca-
tán y Quintana Roo persisten lo que se 
conoce con el nombre de “compañías mi-
litares” y religiosas, cuyo origen tiene 
que ver con la influencia de la Guerra 
de Castas. Por otro lado, las formas or-
ganizativas y las autoridades de los ma-
yas son emanadas de grupos familiares 
propios de las unidades domésticas, así 

mas por los sentidos que por la rason 
[...] el unico remedio eficaz que hay [...] 
es el castigo de azotes [...] el indio no 
oye ni entiende por la oreja; sino por la 
espalda”2 (ibidem: 153). De cualquier 
manera, en 1868 se decreta la desapa-
rición de las repúblicas de indígenas, 
consideradas por muchos como vesti-
gios de una “administración primitiva” 
y “reliquias” del régimen colonial (ibi-
dem: 154).

Pero sin duda uno de los testimo-
nios más ilustrativos del conflicto en-
tre mayas y no mayas es el siguiente: 
“Yo quisiera hoy, que desapareciera 
esa raza maldita y jamás volviese a 
aparecer entre nosotros [...] ¡Bárbaros! 
Yo los maldigo hoy por su ferocidad 
salvaje, por su odio fanático y por su 
innoble afán de exterminio” (ibidem: 
176). Legalmente los mayas no eran 
reconocidos, no se les reconocían sus 
características culturales específicas, 
situación que no ha cambiado mucho 
hasta la fecha. Pero, ¿cuál era la razón 
para que los no mayas tuvieran esa 
idea de los mayas? Pasemos ahora a 
destacar algunos aspectos culturales 
de este grupo.

Cuando Alberto Ruz se refiere a los 
mayas contemporáneos destaca que 
“su fatalismo secular explica su espíri-
tu tradicionalista y su respeto a las le-
yes y costumbres; sin embargo, no es 
sumiso. Su concepto de la justicia, de la 
honradez, del respeto a la vida y bienes 
ajenos es notable” (Ruz, 2000: 42). Se 

2 El testimonio corresponde a una carta de 
1813 enviada por el cura de Yaxcabá al obispo 
Estévez y Ugarte. Se conserva la redacción tal y 
como es citada en Ferrer (2002: 153).



68 Manuel Buenrostro Alba

les. Después de que concluyó la Guerra 
de Castas hubo en la región varios in-
tentos de desaparecer todas las expre-
siones políticas de la cultura maya 
(ibidem: 55). No obstante, en varias co-
munidades o zonas maiceras, que son 
aquellas que se localizan alejadas de 
los centros urbanos y de la influencia 
de elementos externos, existe un ma-
yor reconocimiento a las autoridades 
tradicionales.

La Guerra de Castas, iniciada en 
1847, tuvo como principal propósito 
para los mayas insurrectos el recobrar 
su autonomía y eliminar a los “extran-
jeros” de toda la península de Yucatán 
(Villa, 1987: 95-96). Como producto de 
la guerra los mayas adoptaron una or-
ganización militar, donde los hombres 
pertenecían a “compañías”. Por enci-
ma de dicha organización se encon
traba el ministro principal de la Cruz 
parlante, también se le nombraba go-
bernador y su cargo era vitalicio. Cada 
compañía tenía a la cabeza un grupo 
de jefes con grados militares que iban 
desde comandante hasta cabo (ibidem: 
103-104).

Las etnografías existentes marcan 
una diferencia entre los elementos ju-
rídicos de los mayas según sus es
pacios de interacción. Existen los 
milperos que fueron trabajadores de 
las haciendas, los peones y ejidata
rios, los trabajadores agrícolas tempo-
rales, los trabajadores de los centros 
urbanos, por señalar sólo algunas dife-
rencias. En cada sector no sólo cambian 
las formas de subsistencia, sino las re-
laciones sociales y el acceso a toda una 
serie de usos y costumbres reconocidos 
por las diferentes comunidades. Para 

como de las formas de organización mu-
nicipal y ejidal.

No obstante, en las comunidades 
localizadas en la frontera de Yucatán y 
Quintana Roo, es más factible obser-
var expresiones de carácter político y 
religioso que ya no es posible observar 
en otras zonas de Yucatán. Por ejem-
plo, el sistema de cargos, las llamadas 
guardias militares, así como la impor-
tancia religiosa de los líderes y el culto 
a la cruz parlante (Ramírez, 2002: 56).

En contraste con lo anterior, hay 
comunidades donde 

[…] hay que hacer notar que en gene-
ral hay una marcada desaparición de 
las formas tradicionales de gobierno 
indígena y de manifestaciones de orga-
nización social que nos hablen de una 
expresión política organizada de la 
comunidad maya frente al poder de 
Estado y de sus formas de gobierno, 
como sería el sistema de cargos bien 
estructurado o la elección de autori-
dades a través de los distintos siste-
mas de usos y costumbres que existen 
en otros grupos indígenas mexicanos 
(ibidem: 54). 

Pero esto no quiere decir que dichas 
formas de organización desaparezcan 
por completo, los mayas han persistido 
como grupo culturalmente diferencia-
do de otros, a pesar de que varios facto-
res han estado en su contra desde hace 
cientos de años. Por ejemplo, en algu-
nas comunidades donde estos aspectos 
no cuentan con suficiente fuerza, las 
manifestaciones de una organización 
se encuentran cobijadas por creencias 
religiosas, gremios y fiestas patrona-



69Cambios constitucionales en materia indígena en la península de Yucatán…

esta organización de sistemas de car-
gos religiosos y militares. Esto no quie-
re decir, por supuesto, que las mujeres 
no desempeñen un papel importante 
dentro de la comunidad.

En Campeche existen autoridades 
ejidales y directivos de agrupaciones, 
tales como el Consejo Agrosilvopecua-
rio, a partir de los cuales se regulan 
varios aspectos de la organización so-
cial de los mayas. No obstante, los es-
tudios sobre temas jurídicos en el 
estado son más bien escasos. A pesar 
de lo anterior, Yucatán, Campeche y 
Quintana Roo han realizado modifica-
ciones a sus constituciones estatales 
en materia de derecho indígena, lo 
cual no ha sido garantía para que me-
jore la situación de los mayas de nin-
guno de los tres estados. Aunque sí 
está ocurriendo una interacción entre 
un derecho positivo frente a un dere-
cho indígena, el cual está siendo cada 
vez más reconocido gracias a la resis-
tencia de los mayas.

A esta diversidad de formas de ex-
presión de lo jurídico se suma otro as-
pecto que ha influido en todas las 
comunidades, en algunos casos gene-
rando conflictos internos, y tiene que 
ver con la lucha de diferentes facciones 
y autoadscripciones a los diferentes 
partidos políticos. Algunas comunida-
des se han dividido a partir de diferen-
cias partidistas, y por otro lado están 
los conflictos religiosos derivados de la 
llegada de grupos protestantes a las 
comunidades mayas.En el libro de Al-
fonso Villa Rojas, Los elegidos de Dios, 
sin duda uno de los clásicos etnográfi-
cos sobre los mayas, se destacan inclu-
so varios de los delitos y sanciones que 

ejemplificar lo anterior, vale la pena 
destacar que “la milpa también obliga 
a generar un sentido de comunidad y 
normas de convivencia, para tener de-
rechos de acceso al monte y regular su 
explotación por todos aquellos que se 
consideran miembros de un pueblo ma
ya” (Ramírez, 2002: 66). Así, cuando se 
estudia un aspecto como la forma de 
organización de la comunidad en el 
acceso y manejo de la milpa, estamos 
hablando de aspectos jurídicos de los 
mayas.

Por otro lado, cada vez es más difícil 
distinguir entre los aspectos jurídi
cos propios de los mayas y los elementos 
provenientes del derecho positivo 
mexicano. Por ejemplo, en comunida-
des como Valladolid coexiste un siste-
ma de cargos propio de la política 
maya frente a comisarías y pueblos.

Las etnografías contemporáneas de 
los mayas, describen los sistemas de 
cargos de carácter militar y religioso. 
También conocida como La guardia, 
los cargos militares tienen una estruc-
tura jerárquica: comandantes, sargen-
tos, cabos y soldados. El mencionado 
sistema de cargos coexiste y se encuen-
tra integrado con la estructura organi-
zacional de comisarios municipales y 
ejidales. La organización religiosa, en-
tre otras funciones, se encarga de orde-
nar y llevar a cabo los rituales mayas. 
Principalmente son tres aspectos que 
forman parte de esta organización: 
fiestas patronales, rituales asociados a 
las milpas, y rituales de iniciación y de 
paso asociados a las etapas de la vida 
familiar. A la cabeza de esta estructura 
están los h-menob, cuyo cargo es vitali-
cio. Las mujeres están excluidas de 



70 Manuel Buenrostro Alba

todavía al principio del siglo xx se en-
contraban vigentes, algunos de los 
cuales se mantienen hasta la fecha. 
Las sanciones a varios delitos, según 
Villa Rojas, eran de tres maneras: azo-
tes, trabajos forzados, y amarrar de 
pies y manos a los castigados. Los deli-
tos considerados graves, como asesina-
to, hechicería o trato con “blancos”, se 
castigaban con la pena de muerte, la 
cual se realizaba por medio de mache-
tazos, en algunos cacicazgos se realiza-
ba fusilando al culpable sentado con 
los brazos en cruz (Villa Rojas, 1987: 
106-108). Cabe destacar que Villa Rojas 
menciona que el principal objetivo de 
su investigación fue conocer el proceso 
sociocultural que se opera al transfor-
marse la sociedad rural en urbana, 
aunque su trabajo constantemente 
hace referencias a cuestiones jurídicas. 
En relación con los mayas de Quintana 
Roo destaca que existen tres catego-
rías de individuos: los jefes, los espe-
cialistas de lo sagrado, y los hombres 
comunes (ibidem: 22-23).

En los tres estados de la península 
de Yucatán ha habido una reducción de 
las competencias de las prácticas de jus-
ticia maya a partir de la organización 
municipal. A pesar de que muchos car-
gos municipales son ocupados por indí-
genas, la convergencia de dos sistemas 
de justicia ha propiciado que el siste
ma estatal se imponga sobre las funcio-
nes del sistema de justicia indígena.

Pasemos ahora a revisar algunos 
conceptos que tienen que ver con la te-
mática de este trabajo. Algunos auto-
res ubican a la antropología jurídica 
como una rama de otra subdisciplina, 
la antropología política. Sin embargo, 

otros mencionan que se trata de un 
campo multidisciplinario nuevo, el 
cual ha sido inaugurado por la misma 
antropología jurídica.

Pero lo que vale la pena destacar, es 
el campo del cual se ocupa. Primero 
que nada, la antropología jurídica se 
encarga del estudio de reglas o nor-
mas, consideradas como parte de lo 
“legal” (Krotz, 2001: 7). Pero no se trata 
de un análisis sincrónico, sino que abor-
da también los orígenes y modificacio-
nes de las instituciones relacionadas y 
su legitimación, así como las relaciones 
con la cosmovisión y la estructura so-
cial de los grupos estudiados.

Por otro lado, la antropología jurídi-
ca se ocupa también del estudio de los 
conflictos básicos de un grupo social, 
investigando su definición, prevención 
y solución (ibidem: 5). Entonces se pue-
de decir que la antropología jurídica es 
un campo multidisciplinario e inter-
disciplinario de análisis y de debate de 
los aspectos jurídicos mencionados. En 
otras palabras, una de las razones por 
las cuales se vuelve importante la an-
tropología jurídica tiene que ver con la 
existencia de un pluralismo jurídi-          
co derivado de la diversidad cultural 
de pueblos indígenas y sus reclamos de 
justicia, generando así una diversidad 
de formas de impartición de justicia. 
Éste es el principal objeto de estudio 
de dicha disciplina.

En los últimos años ha crecido el in-
terés por estos temas; sin embargo, el 
conocimiento sobre la diversidad de for-
mas de impartición de justicia es limi-
tado. Hay un desconocimiento sobre las 
formas en que se imparte justicia en 
las comunidades indígenas. Es necesa-



71Cambios constitucionales en materia indígena en la península de Yucatán…

rio realizar estudios, desde un inventa-
rio de los sistemas normativos 
indígenas actuales, hasta el esfuerzo 
teórico para analizarlos y caracterizar 
sus vínculos con el estado (ibidem: 6).

Se puede afirmar que la antropolo-
gía jurídica es un campo de interés re-
lativamente novedoso. A pesar de lo 
anterior, y debido a que cada vez es 
más necesario realizar estudios desde 
esta disciplina, ha ido adquiriendo car-
ta de legitimidad en el medio antropo-
lógico y en algunas otras disciplinas de 
las ciencias sociales (Sierra, 1996: 54). 
Cada vez es más común hablar de la 
antropología jurídica como una verda-
dera herramienta teórica y metodoló-
gica que ofrece alternativas para el 
estudio sociocultural y jurídico de los 
diferentes fenómenos étnicos y socia-
les. Bajo esta perspectiva, es posible 
mostrar la forma en que se expresa, 
desde un punto de vista práctico, el de-
nominado pluralismo jurídico.

Es preciso destacar que la antropo-
logía jurídica ha unido al derecho y a la 
antropología. Desde este punto de vista 
ambas disciplinas comparten el mismo 
objeto de estudio. El pluralismo jurídi-
co está asociado al pluralismo cultural, 
desde donde se ejercen diversas formas 
de organización, visiones del mundo, 
normas internas de control, sanciones, 
delitos, e impartición de justicia. Tiene 
que ver con la existencia de diversos 
pueblos, muchas veces inmersos den-
tro de un mismo Estado nación, como 
es el caso de México.

El reconocimiento de la existencia 
de un pluralismo jurídico tiene que ver 
con una nueva visión de la realidad. 
Para reconocer la existencia de diver-

sas formas de impartición de justicia 
es necesario ver el mundo como una 
unidad de pueblos, de regiones, de et-
nias. La multiplicidad de culturas no 
se refiere a la subordinación de las 
mismas a una sola cultura dominante 
(Villoro, 2002: 9).

En un país tan diverso como Méxi-
co, la historia ha demostrado que ca-
ben perfectamente formas culturales 
que corresponden a clases sociales, 
grupos, pueblos y etnias distintos. Con 
esto no se pone en riesgo la unidad na-
cional, ya que la idea de nación se re-
fiere a la autoidentificación de un 
conjunto de personas, independiente-
mente de lo distintas que puedan ser 
sus características grupales o indivi-
duales (ibidem: 13-14).

Cabe destacar que es diferente per-
tenecer a una nación que a un Estado. 
La pertenencia a una nación tiene que 
ver con autoidentificarse con una for-
ma de vida y una cultura. Mientras la 
pertenencia a un Estado tiene que ver 
con la sumisión hacia una autoridad y 
hacia un sistema normativo estableci-
do por el Estado (ibidem: 18).

La pluralidad cultural implica tan-
to el derecho a la igualdad como el de-
recho a la diferencia. Pero debemos de 
entender que igualdad no es uniformi-
dad, sino que más bien se refiere a la 
capacidad de todos los individuos y 
grupos para elegir y realizar un plan de 
vida que corresponda a sus propios valo
res, no importa qué tan diferentes sean. 
En otras palabras, más que buscar la 
homogeneidad, es necesario respetar 
las diferencias. Si un Estado se recono-
ce como plural, no debe de supeditar o 
discriminar a ningún grupo social que 



72 Manuel Buenrostro Alba

forme parte del mismo. El pluralismo se 
debe construir con base en el respeto          
y la equidad de todos los grupos cultu-
ralmente diferenciados, esto se debe 
extender a grupos religiosos y otras ma-
nifestaciones y expresiones, como la 
impartición de justicia.

Desde el punto de vista de la impar-
tición de justicia, la existencia de una 
esfera jurídica en un grupo humano, no 
depende, necesariamente, de la presen-
cia de un Estado (Krotz, 1997: 11).

Cuando nos referimos al aspecto 
jurídico de una sociedad determinada, 
no nos limitamos a normas y argu-
mentos, derechos, obligaciones, recla-
mos, disputas, acusaciones, sanciones, 
etcétera. Además de lo anterior, están 
incluidas las instituciones sociales vin-
culadas con el funcionamiento de di-
cha esfera de lo jurídico (ibidem: 12). 
Una forma en que las sociedades lo-
gran su permanencia a lo largo del 
tiempo es precisamente a través de la 
esfera jurídica, ya que ésta se vuelve 
una especie de mecanismo que permi-
te garantizar la permanencia de las 
diferentes sociedades.

Un aspecto que ha sido parte im-
portante de la reivindicación de los 
pueblos indígenas, es el derecho a la 
diferencia. Esto quiere decir el recono-
cimiento y el respeto de su cultura, así 
como el derecho de sus miembros a 
preservarla, sin dejar por ello de parti-
cipar en la vida nacional. El multicul-
turalismo defiende no sólo el derecho a 
la diferencia, sino también el derecho 
de las diferentes culturas a participar 
en la construcción de las sociedades 
nacionales, y de la llamada sociedad 
global. Ambos derechos nos son exclu-

yentes, sino complementarios (Olivé, 
1999: 15-16).

Efectivamente, hablar de multicul-
turalismo implica referirse a lo que 
desde finales del siglo xx se ha llamado 
la cultura global. Esto es, el multicul-
turalismo no sólo se debe entender 
desde una perspectiva local, sino inter-
nacional. La llamada globalización ha 
creado lo que algunos autores denomi-
nan cultura occidental. Esta cultura 
dominante, sin embargo, no ha logrado 
eliminar a otras culturas del mundo. 
En México, como en muchos otros paí-
ses, a pesar de la globalización persiste 
la diversidad cultural.

De hecho, uno de los principales de-
safíos de nuestros tiempos es resolver 
la contradicción entre una comunidad 
mundial con una cultura homogénea y 
la lucha de los pueblos indígenas de 
conservar su cultura e identidad pro-
pias desde una perspectiva local, regio-
nal o comunitaria. No obstante, se 
debe tener claro que el multicultura
lismo no debe ser ni absolutista ni re-
lativista, donde todo esté permitido 
(ibidem: 34).

Vale la pena destacar que el multi-
culturalismo no se refiere únicamente 
al reconocimiento y aceptación de al-
guien que tenga un color de piel distin-
to, o use indumentaria diferente, o sus 
gustos estéticos sean muy distintos, o 
sus hábitos de alimentación nos parez-
can “extraños”. Aunque estos aspectos 
cuentan, el multiculturalismo implica 
reconocer que los miembros de otras 
culturas tengan diferentes formas de 
concebir la naturaleza humana.

Desde hace algunos años la proble-
mática de los derechos de los pueblos 



73Cambios constitucionales en materia indígena en la península de Yucatán…

sos periodos, es necesario que disponga 
también de normas jurídicas, las cuales 
forman parte de un número reconocido 
de reglas. Además de estas normas, de
be existir un aparato que se encargue de 
hacerlas cumplir y de sancionar, en su 
caso, a los que no se apeguen a ellas. Se 
trata de las autoridades indígenas, las 
cuales deben estar reconocidas por to-
dos los integrantes de la comunidad. 
Esto es, el sistema a través del cual se 
va a impartir la justicia en un pueblo, 
comunidad o nación.

También deben existir los mecanis-
mos o procedimientos necesarios para el 
ejercicio de la ley, aun cuando las sancio-
nes pueden variar de un grupo a otro. 
Lo que puede ser un delito en una socie-
dad, puede no serlo en otra. Igualmente, 
la forma en que se imparte justicia en 
un grupo es diferente en otro que pueda 
tener características semejantes.

Vale la pena destacar el importante 
aporte que hace en este sentido Teresa 
Valdivia, al mencionar, después de re-
visar diez casos, lo que ella considera 
que son los seis componentes del siste-
ma jurídico indio: 1) concepción del 
mundo, 2) normas jurídicas, 3) proce
dimientos jurídicos, 4) autoridades, 5) 
relación entre la ley nacional y la india, 
y 6) relaciones de poder. Evidentemen-
te, cada uno de los aspectos menciona-
dos involucra otros puntos, lo cual se 
puede entender mejor al analizar los 
casos estudiados. Es claro que la enun-
ciación de estos componentes sirve de 
guía en el análisis de toda investiga-
ción relacionada con el estudio del de-
recho indígena.

Sin embargo, hay que reconocer que 
en la mayoría de los pueblos indios mu-

indígenas ha comenzado a atraer la 
atención de especialistas y de la opinión 
pública. Incluso, la noción del derecho 
indígena ha llegado a considerarse como 
una rama nueva, la cual se encuentra 
en construcción (Stavenhagen, 2000: 7).

El derecho indígena tiene que ver 
con todo el sistema normativo indíge-
na, el cual no es igual en todos los ca-
sos. Cada pueblo tiene sus propias 
normas internas de control, sanción y 
reproducción de dichos sistemas. El 
derecho indígena también es entendi-
do como costumbre jurídica o derecho 
consuetudinario. Esto es, el derecho in
dígena hace referencia directa a la 
construcción de un sistema jurídico 
propio y diferenciado, puesto que se 
compone de la visión del mundo que 
tiene cada etnia, pueblo indio o nación 
(Valdivia, 1999: 327).

El análisis de todos los fenómenos 
jurídicos contribuye al conocimiento de 
toda una sociedad; ya que se encuentra 
presente un orden normativo determi-
nado. Para la definición del derecho 
indígena es importante destacar que 
los grupos indígenas constituyen for-
maciones sociales que anteceden a la 
conformación de los estados. Las ca-
racterísticas actuales del derecho indí-
gena se han construido a partir de 
distintos momentos.

Por otro lado, Valdivia plantea que el 
sistema jurídico indígena tiene que ver 
con la existencia de mecanismos de con-
trol y de regulación de asuntos públicos 
y privados de las poblaciones indígenas. 
Dicho sistema se basa, además, en la 
cosmovisión de estos pueblos.

Sin embargo, para que este sistema 
pueda existir y persistir durante diver-



74 Manuel Buenrostro Alba

chas de las formas jurídicas son orales, 
están referidas a la tradición y costum-
bre, y por lo mismo articuladas a sus di-
versas prácticas socioculturales y 
económicas. El tipo de castigo en los gru-
pos indígenas tiene que ver muchas ve-
ces con sanciones morales. De hecho, 
más que buscar castigar a quienes co-
meten una falta, se trata de resolver los 
problemas sin afectar a ninguna de las 
partes involucradas, la conciliación y la 
reparación del daño están presentes en 
el espíritu del derecho indígena.

Existen diferentes maneras de expli-
car el derecho consuetudinario, ya Ro-
dolfo Stavenhagen planteaba hace 
tiempo nueve elementos que caracteri-
zan a este tipo de derecho: 1) normas 
generales de comportamiento público, 2) 
mantenimiento del orden interno, 3) de-
finición de derechos y obligaciones, 4) 
reglamentación sobre el acceso y distri-
bución de los recursos escasos, 5) defini-
ción y tipificación de delitos, 6) sanción a 
la conducta delictiva, 7) solución de con-
flictos y disputas, 8) definición de cargos, 
9) funciones de la autoridad pública. 
Aunque es difícil poder definir caracte-
rísticas generales para entender el dere-
cho indígena y el sistema de impartición 
de justicia, considero que las caracterís-
ticas que vale la pena destacar es que 
este tipo de derecho, a diferencia del de-
recho nacional, es oral, flexible, cam-
biante, y se basa en el consenso.

Un aspecto importante, y que tam-
bién sirve para diferenciar el derecho 
consuetudinario del derecho nacional, 
tiene que ver con el hecho de que el 
derecho indígena, no resuelve delitos 
graves. Se basa sobre todo en el cum-
plimiento de las obligaciones de los 

integrantes de la comunidad. La im-
partición de justicia en los pueblos in-
dios se rige por principios diferentes a 
los que se encuentran normados en el 
derecho positivo mexicano.

La impartición de justicia y los de-
rechos indígenas participan de concep-
ciones y prácticas regulatorias del 
conflicto que contravienen principios 
del derecho dominante y estatal. No 
obstante, en muchas ocasiones los go-
biernos tradicionales no cuentan con 
un reconocimiento jurídico “oficial”, 
sus espacios de acción son reducidos y 
se encuentran subordinados a las le-
yes e instituciones de gobierno ofi
cialmente reconocidas. Se trata de 
gobiernos propios en el sentido de que 
son instituciones socialmente valida-
das por la comunidad, han sido asimi-
lados y readecuados para normar la 
vida de los distintos grupos indígenas. 
Una característica importante de este 
tipo de gobierno es la existencia de una 
articulación entre autoridad religiosa, 
civil y política, y así los cargos se fun-
den en la conformación del sistema 
político de los pueblos indígenas.

A pesar de esto, en los hechos rara 
vez se reconoce la diversidad de prácti-
cas y creencias. Generalmente se apli-
ca el derecho positivo a los indígenas 
sin tomar en cuenta su origen étnico. 
La impartición de justicia en las comu-
nidades, en cambio, considera aspectos 
que van más allá del simple delito, 
pero tratando sobre todo de no violen-
tar el orden de la comunidad. Sin em-
bargo, no se ha reconocido el derecho 
de los pueblos indígenas a ejercer con 
autonomía sus derechos; lo que se ha 
reconocido son los llamados “usos y 



75Cambios constitucionales en materia indígena en la península de Yucatán…

costumbres”, y cuando se reconoce la 
autonomía tal reconocimiento es de 
forma limitada.

Los grupos indígenas no se encuen-
tran aislados, son parte de un contexto 
más amplio. Por lo que el análisis de 
un grupo no puede ser desde adentro 
únicamente, se deben considerar as-
pectos de la sociedad nacional y hoy en 
día, del contexto internacional. En el 
análisis de los derechos indígenas no 
se pueden dejar de lado estos puntos. 
Si no se consideran, sólo se conocerán 
aspectos descriptivos de algunas ca-
racterísticas de organización política 
de los grupos indígenas.

Los pueblos indígenas están recla-
mando un reconocimiento a su diversi-
dad. Exigen un trato igual, el cual debe 
estar basado en el principio del recono
cimiento de la diversidad. Varias leyes 
a nivel estatal, incluyendo a Quintana 
Roo, Yucatán y Campeche, se han refor-
mado en los últimos años. Esto no es un 
premio para los pueblos indígenas, sino 
un logro producto de su lucha. Sin em-
bargo, y a pesar de la aparente intensi-
dad en la actividad legislativa, la 
situación de los pueblos indígenas no ha 
cambiado de manera significativa. Los 
pueblos indígenas, como podemos apre-
ciar en datos estadísticos y en la vida 
diaria, siguen siendo uno de los sectores 
más vulnerables de México (Stavenha-
gen, 2000: 67-68).

REFORMAS ESTATALES EN YUCATÁN, 
CAMPECHE Y QUINTANA ROO

La península de Yucatán refleja la 
existencia de tres figuras indígenas de 
autoridad diversas: los jueces tradicio-

nales mayas en Quintana Roo, los jue-
ces de paz en Yucatán y los jueces 
conciliadores en Campeche.

Los jueces de paz de Yucatán se des-
empeñan como una figura de jurisdic-
ción primaria sin estar especializados 
en materia o circunstancia alguna. A su 
vez, los jueces conciliadores de Campe-
che fungen como intermediarios entre 
un instrumento de resolución de con-
flictos de carácter primario y un ins
trumento especial de resolución de 
conflictos. Aunque también ejercen una 
justicia alternativa, como en el caso de 
los jueces mayas de Quintana Roo.

La mayoría de los casos atendidos 
por estos jueces (tradicionales, de paz y 
conciliadores) son casos menores, como 
daños en parcelas provocadas por ani-
males, robos menores, riñas y conflic-
tos entre vecinos y familiares, entre 
otros.

En las tres entidades los jueces son 
personas reconocidas dentro de su co-
munidad. Además de desempeñarse 
como jueces, cumplen con todas sus res-
ponsabilidades como miembros de una 
comunidad indígena. También hacen su 
milpa y se encargan de sostener a sus 
familias. Aunque cada comunidad cuenta 
con sus propias formas de organización y 
sus propias formas de resolución de con
flictos y ejercer la justicia, los jueces han 
venido a respaldar estas actividades y 
fortalecer el sistema jurídico de los ma-
yas peninsulares.

Los jueces conciliadores de Campe-
che son una figura respetada. Los juz-
gados de conciliación se crean a partir 
de la reforma al artículo 77 de la Cons-
titución estatal, mediante decreto del 
30 de noviembre de 1996. El 10 de julio 



76 Manuel Buenrostro Alba

de 1996 se adicionó el capítulo 4º bis, 
artículos 75-1 al 75-7, por decreto de 
fecha 10 de julio. Mediante el acuerdo 
del Honorable Pleno del Tribunal Su-
perior de Justicia, el 19 de diciembre de 
1996 se decidió reformar el Reglamen-
to Interno para incluir la figura de los 
jueces de conciliación mediante la im-
plantación del Capítulo V, denominado 
“De los Juzgados de Conciliación” y que 
comprende los artículos 55 al 55-L.

Un Juzgado de Conciliación en 
Campeche se compone por un juez pro-
pietario y un secretario propietario, así 
como suplentes. Todos ellos deberán 
ser designados por el Pleno del Tribu-
nal Superior de Justicia, a propuesta 
del gobernador del estado, de entre los 
habitantes del lugar. Si es necesario, se 
podrá nombrar a personal auxiliar. 
Cada uno rinde protesta ante el titular 
del Juzgado Menor correspondiente. 
Los criterios para la instalación de un 
juzgado son la existencia de asenta-
mientos humanos indígenas y que no 
existan juzgados de primera instancia 
o menores.

Los jueces de conciliación pueden 
conocer de asuntos en materia civil, 
familiar y penal. Pueden conocer (pro-
visionalmente) sobre custodia de meno-
res, separación material de cónyuges, y 
fijación y pago de pensión alimentaria. 
Los casos en que el juez conciliador no 
tiene competencia son aquellos asuntos 
de naturaleza mercantil, divorcios, tu-
tela, testamentos y conflictos sobre pro-
piedad o tenencia de la tierra.

La Ley Orgánica dispone que la 
fuerza de las sentencias de los jueces 
conciliadores radicará en la acepta-
ción que los interesados den a las mis-

mas, pero, si debiendo excusarse un 
juez o secretario no lo hiciere, las ac-
tuaciones en que intervengan carece-
rán de validez alguna y no obligarán a 
las partes.

Pero más allá de los jueces y su pa-
pel, llama la atención el nivel de reco-
nocimiento de los pueblos indígenas en 
la península de Yucatán. Hasta hace 
un par de años Yucatán era el estado 
con mayor rezago en materia de reco-
nocimiento de derechos indígenas, 
mientras en Campeche y Quintana 
Roo ya existía dicho reconocimiento.

En Campeche la legislación estatal 
reconoce el derecho a la autodetermi-
nación, y como autonomía acepta la 
capacidad de los indígenas a decidir 
sobre su territorio, los recursos natura-
les, la organización política, la admi-
nistración de justicia, la educación, la 
lengua, la salud y la cultura. Esto pa-
reciera resolver el problema de la di-
versidad y reconocimiento de los 
pueblos indígenas, aunque en la prác-
tica no se permite el ejercicio real de 
dichos derechos.

En el caso de Yucatán, en 2007 se 
publica en el Diario Oficial la reforma 
de ley que reconoce a los pueblos indí-
genas. Básicamente se reforma el ar
tículo 2, primer párrafo, y se adicionan 
nueve párrafos; se adiciona el artículo 
7 bis; se reforma el artículo 28, en su 
primer párrafo; se adiciona un último 
párrafo a la fracción I; se reforma la 
fracción II, se adicionan dos párrafos 
al inciso a) de la fracción XV, del ar
tículo 30, y se adiciona el artículo 95 
bis, todos de la Constitución Política 
del Estado de Yucatán. Se destacan los 
que se consideran estar directamente 



77Cambios constitucionales en materia indígena en la península de Yucatán…

cina maya; de igual modo, el manejo 
sustentable del entorno y de sus re-
cursos naturales utilizables, las técni-
cas tradicionales, su uso y desarrollo 
endógeno.

El Estado garantizará al pueblo 
maya la aplicación de sus propias for-
mas de regulación para la solución de 
conflictos internos, como medio alter-
nativo de justicia; sujetándose a los 
principios jurídicos de oralidad, publi-
cidad, inmediación, contradicción, eco-
nomía y concentración, con pleno 
respeto a sus derechos y garantías y de 
manera relevante, la dignidad de las 
mujeres, sin contravenir las leyes vi-
gentes. Se reconoce el derecho a la li-
bre determinación del pueblo maya, 
bajo un marco autonómico en armonía 
con la unidad estatal.

Un aspecto interesante es que se 
considera que los integrantes del pue-
blo maya serán considerados como su-
jetos de derecho público, tendrán 
acceso pleno a la jurisdicción del Esta-
do en todos los juicios y procedimientos 
en que sean parte, individual o colecti-
vamente, por lo que se deberán tomar 
en cuenta sus prácticas jurídicas y es-
pecificidades culturales, respetando 
los preceptos de su Constitución; con 
derecho a ser asistidos por intérprete y 
defensor en su propio idioma y cultura 
(Tribunal Superior de Justicia, 2003a 
y 2003b).

El problema vuelve a ser de aplica-
ción de estos derechos y de ejercicio real 
de los mismos. Con el fin de ilustrar la 
forma en que se han materializado di-
chas reformas, me voy a referir breve-
mente al caso de la Ley de Justicia 
Indígena del Estado de Quintana Roo.

relacionados con el reconocimiento de 
los indígenas de Yucatán.

En el artículo 2 se establece que 
queda prohibida toda discriminación 
por raza, origen étnico o nacionalidad, 
género, edad, condición física, social, 
económica o lingüística, preferencias, 
filiación, instrucción, creencia religio-
sa, ideología política o cualquier otra 
que menoscabe la dignidad humana, 
los derechos y libertades de las perso-
nas. El estado tiene una composición 
pluricultural sustentada original-
mente en el pueblo maya, el cual des-
ciende de la población que habitaba la 
península yucateca al iniciarse la co-
lonización, quien conserva sus propios 
conocimientos, manifestaciones e idio-
ma, así como sus instituciones so
ciales, económicas y culturales o parte 
de ellas.

Más adelante se destaca que la con-
ciencia de la identidad maya de Yuca-
tán es el criterio fundamental para 
determinar que a una persona le son 
aplicables las disposiciones sobre el 
pueblo maya yucateco y sus comunida-
des. Los derechos sociales del pueblo 
maya se ejercerán de manera directa, 
a través de sus representantes o de las 
autoridades establecidas. 

El Estado establecerá las políticas 
públicas para hacer efectivo el acceso 
del pueblo maya a los medios de co
municación masiva, conforme a las le-
yes correspondientes. Los servicios de 
salud que se proporcionen a las comu-
nidades mayas se planearán en coor-
dinación con éstas, teniendo en cuenta 
su propio idioma y cultura. El Estado 
apoyará la preservación, protección y 
evolución contemporánea de la medi-



78 Manuel Buenrostro Alba

CULTURA Y ORGANIZACIÓN SOCIAL 
DE LOS MAYAS DE QUINTANA ROO

La existencia de leyes relacionadas 
directamente con los indígenas no es 
reciente, así como tampoco la promul-
gación de las mismas. Los mayas 
siempre han contado con sistemas 
normativos de impartición de justicia, 
así como con sanciones para aquellos 
que no respeten el orden establecido.

El derecho indígena, como muchos 
autores destacan, no es escrito, sino 
que forma parte de la cultura misma, 
la cual se ha transmitido de genera-
ción en generación desde periodos his-
tóricos hasta nuestros días.

Diferentes momentos históricos 
han influido en la conformación de los 
actuales mayas de Quintana Roo. La 
época prehispánica, la Colonia y la In-
dependencia dejaron huella en las ca-
racterísticas actuales de los mayas. 
Pero, sin duda, fue la Guerra de Castas 
el momento histórico más importante 
que influyó en la organización social 
de los actuales mayas de Quintana 
Roo. De hecho, prácticamente desde 
ese periodo se comienzan a hacer dis-
tinciones entre éstos y los mayas de 
Yucatán y de Campeche.

El término macewal fue utilizado 
por los mayas cruzo’ob con el objeto de 
distinguirse de los mayas de Yucatán y 
Campeche. De hecho, para estos últi-
mos se trata de un término que implica 
desprecio y que representa un insulto, 
mientras para los mayas de Quintana 
Roo ser macewal se refiere a un estatus 
de orgullo (Vázquez, 2001: 75).

Los mayas nunca aceptaron subor-
dinarse totalmente ante ningún grupo 

dominante, característica que prevale-
ce hasta nuestros días. Con el inicio de 
la Guerra de Castas (1847) los mayas 
se rebelan ante toda forma de opresión. 
Posteriormente se refugian en la selva 
oriental de la península, donde fundan 
su ciudad santa a la que nombran Noj 
Kaj Santa Cruz X-Balam Naj Kam-
pokolche Kaj, que se convierte en la 
capital de la “nueva nación maya” (ibi-
dem: 76).

Años después, en 1851, y hasta 
1901, los mayas conservaron su propia 
organización religiosa y militar, con-
tando con un gobierno y economías 
independientes. El territorio de los 
cruzo’ob “[...] abarcaba desde Tulum 
pasando por la Bahía de la Ascensión, 
Bahía del Espíritu Santo, y Calderitas 
enfrente al mar Caribe; y de los Icaiché 
en Campeche hasta Peto, Chikin Dzo-
not en Yucatán y Tulúm nuevamente” 
(ibidem: 75-76).

Sin embargo, para que los mayas 
hayan podido resistir durante tantos 
años los constantes ataques prove-
nientes de afuera, era necesario contar 
con ciertas características que les per-
mitieran persistir como grupo cultu-
ralmente diferenciado. Una de las 
razones por las que lograron mantener 
su relativa “autonomía”, así como con-
tar con un territorio y consolidar su 
organización política, religiosa y mili-
tar, tuvo que ver con la existencia de 
un gobierno propio.

Para poder resguardar su organiza-
ción social, los mayas macewales con-
taban con la siguiente estructura:

1) Sistema de compañías de guardias 
integrado por general, comandan-



79Cambios constitucionales en materia indígena en la península de Yucatán…

Precolombiano-1541 Colonial 1541-1847 Cruzob-1850-1901

Sumo
sacerdote
(Ahuacán)

Gobenador
del territorio
(Halach Uinic)

Oráculos
(chilanob)

Jefe 
militar 
supremo
(Nacom)

Sacerdote
(Ahkinob)
Maestros
(Abcamsahob)
Músicos 
del ritual
(Ah holpopob)

Jefes
locales
(Satabob)

Consejeros
de distritos
y clanes
(Ah cuch
cabob)

Gente del común
(Macehual ob)

Gente del común
(Macehual ob)

Esclavos
(Pentacob)

Esclavos
(blancos y mayas no
cruzob prisioneros)

Gente del común 
(Macehualob)

Gobernador

Obispo

Sacerdotes
y frailes

Teniente de 
Gobernador

Intérprete
de la Cruz
(Tata Polin)
Oráculo de la
divina palabra
Secretario de
la Cruz

Jefe espía
(Tata
Nohoch Zul)

Sacerdotes
(antes
maestros
Cantores)

General 
de la Plaza 
(Tata
Chikiuic)

Curanderos
(H-Menor)

Jefes de
campaña
(Nochilob)

Patrón de la Cruz
(Tatich)

Jefes
políticos

Población
blanca

Jefes locales
(Batabob)

Curanderos
(H. Menob)

Dirigentes
católicos
indígenas
(Maestros
cantores)

Secretarío
de aldea
(Ahdzib
huunob)

Secretaríode 
aldea
(Ahdzib huunob)

Consejo de ancianos
aldeanos
(Ah cuch cabob)

Fuente: Nelson Reed.

Figura 1. Organización social de los mayas de Yucatán

tes, capitanes, tenientes, sargentos, 
cabos y soldados.

2) Sacerdote o gran padre (nojoch tata).
3) Sacerdote pagano (jmen).
4) Rezadores (semanas).
5) Escribanos.
6) Caballeros (nojoch ts’ul y chan ts’ul).
7) Vaqueras (nojoch xunan, chan xunan).
8) El chi’ik, quien alegra la fiesta.

Los cruzo’ob resguardaban a la Santa 
Cruz (Cruz Parlante) haciéndole cere-
monias y fiestas. Para el año de 1901 
tropas federales comandadas por el 
general Bravo logran penetrar al terri-
torio de los crozo’ob y a su ciudad sa-
grada, a la cual se le cambió el nombre 
por el de Santa Cruz de Bravo (Coot, 
2002: 17).



80 Manuel Buenrostro Alba

Los mayas fueron desplazados ha-
cia la selva, donde se reorganizaron y 
crearon los actuales Centros Ceremo-
niales de Tixcacal Guardia, Chumpón, 
Tulum, Chancá Veracruz y San Anto-
nio Muyil, este último ha desaparecido 
(Vázquez, 2001: 77).

Cabe mencionar que en esta lista 
no se menciona al Centro Ceremonial 
de Felipe Carrillo Puerto, el cual sí es 
considerado en la Ley de Derechos y 
Organización Indígena del Estado de 
Quintana Roo. Hoy en día los mayas 
del centro del estado se organizan alre-
dedor de los centros ceremoniales. En 
cada centro ceremonial, participan en-
tre cinco y once pueblos. Cada centro 
ceremonial cuenta con guardias, con-
formadas por entre cinco y nueve com-
pañías. Cada una de éstas, a su vez, 
cuenta con seis oficiales, dos rezadores, 
y entre cien y doscientos soldados. En 
los centros ceremoniales residen los 
sacerdotes y autoridades tradicionales 
mayas. Algunos elementos de la auto-
ridad prehispánica y colonial se han 
transformado para conformarse en la 
organización social actual de los ma-
yas. De estos tres periodos Nelson 
Reed, hace un cuadro comparativo que 
puede ilustrar lo anterior. Setrata del 
cuadro “organización social de los ma-
yas de Yucatán”.

En los centros ceremoniales, llama-
dos también iglesias mayas, además 
de resguardar a los santos patronos se 
realizan ofrendas, ceremonias, bauti-
zos, casamientos, rezos y fiestas tradi-
cionales.

No cualquiera puede entrar a un 
centro ceremonial. Para poder hacerlo 
hay que entrar descalzo y con la cabe-

za descubierta. Adentro está prohibido 
tomar fotografías o realizar cualquier 
actividad que no sea rezar y ofrendar a 
los santos patronos mayas.

En los centros ceremoniales, o santo 
kajo’ob, se piden y se agradecen buenas 
cosechas, salud, así como también se 
pide permiso para hacer la milpa y 
ahuyentar el mal. Como se puede apre-
ciar, los cruzo’ob han persistido desde 
hace mucho tiempo. A pesar de la in-
fluencia y de las constantes interven-
ciones de los mestizos, han sabido 
conservar sus tradiciones y su orga
nización social. Pareciera que con las 
leyes estatales hoy están mejor protegi-
dos; sin embargo, los mayas han conta-
do con un sistema normativo desde 
siempre. Pasemos ahora a analizar de 
qué forma se integran las leyes estata-
les a la realidad de los mayas contem-
poráneos de Quintana Roo.

Tomemos en consideración la expe-
riencia sobre impartición de justicia en 
las comunidades mayas de Quintana 
Roo a partir de la aprobación de la Ley 
de Justicia Indígena del Estado de 
Quintana Roo, en agosto de 1997.

Esta ley establece que el sistema de 
justicia indígena, en este caso refirién-
dose al maya, es el conjunto de disposi-
ciones, órganos jurisdiccionales y 
procedimientos que garantizan a los 
integrantes de las comunidades indí-
genas el acceso a la jurisdicción del es-
tado en materia de justicia, sustentado 
en el respeto a los usos, costumbres y 
tradiciones propios de su etnia (Tribu-
nal Superior de Justicia, 2003a).

En esta ley se reconoce a la denomi-
nada justicia indígena como una ley 
alternativa a la vía jurisdiccional ordi-



81Cambios constitucionales en materia indígena en la península de Yucatán…

naria y al fuero de los jueces del orden 
común. Por otro lado, el Tribunal Supe-
rior de Justicia determinará en qué 
comunidades se nombrará un juez tra-
dicional (idem).

Con el fin de capacitar y orientar a 
los jueces tradicionales, se integró un 
Consejo de la Judicatura de la Justicia 
Indígena, compuesto por un magistra-
do de asuntos indígenas designado por 

el Tribunal Superior de Justicia, y cin-
co representantes de cada uno de los 
centros ceremoniales mayas. 

Los jueces tradicionales deberán 
ser miembros respetables de la comu-
nidad, y conocedores de los usos, cos-
tumbres, tradiciones y lengua. Cabe 
destacar que independientemente del 
reclamo del reconocimiento de los de-
rechos de los mayas, la existencia de la 

Tabla  1. Relación de jueces tradicionales, por municipio

Municipio Comunidad Juez tradicional

Tulum Tulum Víctor Balam Catzin

San Juan Gonzalo Canul May

Chan Chen I Luis Dzib Canul

Sahcab-Mucuy Antonio Tuz Kumul

Hondzonot Lauro May May

Yaxche Pascual Canul May

San Silverio Antonio Tun May

Yalchen Dario Che May

Felipe Carrillo Puerto Tixcacal-Guardia Pedro Ek Cituk

Señor Abundio Yama Chiquil

Yaxley Eulalio Tun Can

X-Yatil Juan Witzil Cima

Chumpón Fidencio Caamal Canul

José María Morelos Pozo Pirata Tito Raciel Marín Chan

Lázaro Cárdenas San Francisco Puesto Vacante

San Martiniano Rosendo May Dzib

Agua Azul Jacinto Uc Uch

Fuente: elaboración propia con base en trabajo de campo, julio de 2009.



82 Manuel Buenrostro Alba

Ley de Justicia
Indígena del Estado

de Quintana Roo

Derecho
indígena

Derecho positivo
mexicano

Nivel nacional

Figura 2. Sistema de justicia indígena maya

Fuente: elaboración propia a partir de trabajo de campo.

Ley de Justicia Indígena es un primer 
paso en cuanto a dicho reconocimiento, 
y en cuanto a contar con una adminis-
tración de justicia cercana a las comu-
nidades mayas.

Más que detallar el contenido de la 
Ley de Justicia Indígena, se resaltan 
algunos datos relacionados con la expe-
riencia de los propios jueces tradiciona-
les, así como del Magistrado de 
Asuntos Indígenas del Estado de Quin-
tana Roo.

Vale la pena destacar que actual-
mente existen 17 juzgados tradiciona-
les, y por lo tanto 17 jueces tradicionales, 
distribuidos en los cuatro municipios 
con mayor índice de población maya: 
Solidaridad, Felipe Carrillo Puerto, 
José María Morelos y Lázaro Cárde-
nas (tabla 1).

En estos juzgados tradicionales, 
construidos con materiales de la re-
gión, se atienden cotidianamente asun-

tos en materia familiar, civil y penal, 
aplicando tanto la Ley de Justicia Indí-
gena como los principios de la cultura 
maya en materia de impartición de jus-
ticia. Los jueces tradicionales utilizan 
diversos materiales, como papelería 
oficial, formatos y sello, además de que 
constantemente reciben capacitación 
proporcionada por el Tribunal Unitario 
de Asuntos Indígenas.

Es así como en la zona maya de 
Quintana Roo convergen dos sistemas 
jurídicos. Uno basado en la cultura in-
dígena, y otro basado en las legisla
ciones occidentales a nivel estatal y 
nacional. A pesar de ello siguen exis-
tiendo barreras naturales entre ambos 
sistemas, producto de la cultura y la 
lengua, pues no debemos olvidar que 
entre los mayas la justicia se imparte 
en la lengua maya. Un ejemplo de cómo 
se expresa esta situación se aprecia en 
la figura 2.



83Cambios constitucionales en materia indígena en la península de Yucatán…

Tabla 2. Experiencia de los jueces tradicionales (1998-2008)

Año Número de 
jueces

Familiar1 Penal Civil Bautizos Matrimo-
nios

Audiencias

1998 4 3 6 0 33 19 61

1999 122 11 16 0 72 42 141

2000 14 17 58 0 140 23 238

2001 143 19 73 9 243 24 368

2002 17 40 70 17 230 40 397

2003 17 8 30 15 100 18 171

2004 17 12 26 5 47 9 99

2005 17 9 31 3 29 14 86

2006 17 15 26 9 43 7 100

2007 17 17 14 9 32 6 78

2008 164 19 34 11 35 12 111

Total 162 170 384 78 1004 214 1850

Fuente: elaboración propia a partir de las actas de juicios de los juzgados tradicionales. 
1 Para efectos de aclarar la clasificación de las materias de competencia de los jueces tradicionales, 

retomo lo que dice la Ley de Justicia Indígena de Quintana Roo, por lo que por materia civil me refiero a 
convenios y contratos (cuyas prestaciones no excedan de cien salarios mínimos). En materia familiar se 
trata de pleitos familiares en donde no hay agresiones físicas graves, custodia, educación y cuidado de los 
hijos y pensiones alimenticias. En materia penal, robo, abigeato, fraude, abuso de confianza, abandono de 
personas, daños, todos estos siempre y cuando no excedan de cien salarios mínimos. No obstante, separo los 
matrimonios y bautizos, los cuales son realizados por sacerdotes mayas, en donde los jueces sólo auxilian a 
los sacerdotes.

2 Cabe mencionar que la mayoría de los jueces nombrados durante este año no comenzaron a ejercer su 
cargo debido a que fueron nombrados en el mes de diciembre, o no contaban con un juzgado para realizar sus 
actividades.

3 El informe de este año sólo reporta las actividades de 12 jueces tradicionales. El juez de Tulum, Víctor 
Balam Catzin, y el juez de Pozo Pirata, Tito Raciel Marín, no reportaron ninguna actividad, o al menos no 
aparece en los archivos, ni en el informe del magistrado de Asuntos Indígenas.

4 El 22 de septiembre de 2008 falleció de cáncer el juez tradicional Marcelo Cahuich May, de la comuni-
dad de San Francisco, municipio de Lázaro Cárdenas. Hasta junio de 2009 no se había nombrado a nadie que 
lo sustituyera.



84 Manuel Buenrostro Alba

Como podemos apreciar, existen 
dos sistemas que regulan las relacio-
nes sociales de los pueblos indios. El 
derecho positivo mexicano, compuesto 
por un conjunto de normas jurídicas 
jerárquicamente establecidas que re-
gulan las relaciones sociales en que se 
desenvuelven los pueblos indios y su 
relación con el Estado. Por otro lado 
encontramos el derecho indígena o 
consuetudinario, integrado por un con-
junto de normas jurídicas basadas en 
la costumbre, que regulan las relacio-
nes sociales de los pueblos indios y 
cuentan con sus propios órganos regu-
ladores de la normatividad.

No obstante, a pesar de que hay un 
reconocimiento de la condición pluri-
cultural del país, no se han reconocido 

los derechos políticos y socioeconómicos 
de los pueblos indígenas. Sin embargo, 
en Quintana Roo se están haciendo 
varios esfuerzos por avanzar en mate
ria de impartición de justicia, y en cada 
uno de los 17 juzgados tradicionales los 
jueces se encargan de resolver los asun-
tos que se les presentan día con día.

Aunque su competencia es limita-
da, como ellos mismos afirman —ya 
que sólo pueden resolver controversias 
en materia civil, familiar y penal, 
siempre y cuando los contratos por los 
que se generen todo tipo de derechos y 
obligaciones y las prestaciones no ex-
cedan los cien salarios mínimos—, los 
jueces tradicionales tienen ya una am-
plia experiencia sobre la aplicación de 
la Ley de Justicia Indígena.

2006 2007 2008200520042003200220012000

Matrimonios Bautizos Civil Penal Familiar

19991998

100

0

200

300

Gráfica 1. Casos atendidos por juces tradicionales según el tipo de delito

Fuente: elaboración propia con datos de campo.



85Cambios constitucionales en materia indígena en la península de Yucatán…

Desde que se fundaron los primeros 
juzgados tradicionales y se nombró a 
los primeros jueces tradicionales en 
1998, se habían tenido en total 1 850 
audiencias hasta el año 2008, en las 
cuales se han atendido 170 casos fami-
liares, 384 casos penales, 78 casos civi-
les, 1004 bautizos y 214 matrimonios. 

Con estos datos se cierra este traba-
jo, en el cual se han descrito aspectos de 
las figuras indígenas en materia de de-
recho e impartición de justicia. Se reto-
mó el caso de Quintana Roo, ya que se 
cuenta con datos obtenidos de primera 
mano. A la fecha es necesario seguir 
describiendo las experiencias de los tres 
tipos de jueces que imparten justicia en 
Yucatán, Campeche y Quintana Roo.

CONCLUSIONES

A pesar de todos los avances en mate-
ria legislativa, los pueblos indígenas 
siguen siendo el sector más vulnerable 
de la sociedad mexicana. En los últi-
mos años ha habido un amplio debate 
en México y otros países sobre los dere-
chos de los pueblos indígenas y el reco-
nocimiento de su autodeterminación.

No obstante, en las reformas consti-
tucionales prevaleció la negación de 
otorgar derechos que implicaran un 
poder real para los pueblos indígenas. 
Al no reconocerles su autonomía, todas 
sus expresiones culturales, como la 
justicia y el derecho, quedan subordi-
nados a leyes y reglamentos que no co-
rresponden con la realidad cultural de 
los pueblos indios.

En el caso de Quintana Roo, Yuca-
tán y Campeche los sistemas normati-
vos de los indígenas se reconocen de 

manera limitada y sólo cuando funcio-
nan como conciliaciones, siempre y 
cuando no contravengan normas esta-
tales o federales.

No obstante, a pesar de este som-
brío panorama las experiencias de los 
jueces de Yucatán, Campeche y Quin-
tana Roo muestran finalmente la diná-
mica que ha caracterizado a estas 
culturas subalternas, lo que les ha per-
mitido adecuarse y responder a los 
nuevos embates que supone el “recono-
cimiento oficial” del derecho indígena. 
Si bien sus apropiaciones y resignifica-
ciones a estos nuevos espacios y leyes 
no representan un avance relevante, 
es cierto que en la práctica han podido 
ganar ciertos márgenes de autonomía, 
logrando con esto responder a las con-
flictividades locales bajo sus propias 
lógicas.

BIBLIOGRAFÍA

Coot Chay, Heriberto (2002), Las fiestas de 
la selva maya. México, uqroo/inah/iqc.

Durand Alcántara, Carlos Humberto (2002), 
Derecho indígena, México, Porrúa.

Ferrer Muñoz, Manuel (2002), “Crisis del 
mundo maya yucateco en el siglo xix: 
las insuficiencias del marco jurídico”, 
en Manuel Buenrostro (comp.), Memo-
ria. Jornadas académicas sobre dere-
cho indígena. ¿De derechos para los 
pueblos ... o de fueros para algunos? 
México, uqroo/ini.

Krotz, Esteban (coord.) (2001), Aproximacio-
nes a la antropología jurídica de los ma-
yas peninsulares, México, pnud/uady.

Krotz, Esteban (1997), Aspectos de la cul-
tura jurídica en Yucatán, México, Mal-
donado/Conaculta.



86 Manuel Buenrostro Alba

Olivé, León (1999), Multiculturalismo y 
pluralismo, México, unam/Paidós (Bi-
blioteca Iberoamericana de Ensayo).

Ramírez Carrillo, Luis Alfonso (2002), “Yu-
catán”, en Mario Humberto Ruz (co-
ord.), Los mayas peninsulares, México, 
iif-unam (Cuadernos del Centro de Es-
tudios Mayas, 28).

Reed, Nelson (1971), La Guerra de Castas 
de Yucatán, México, era.

Ruz, Mario Humberto (coord.) (2002), Los 
mayas peninsulares, México, iif-unam 
(Cuadernos del Centro de Estudios Ma-
yas, 28).

Ruz Lhuillier, Alberto (2000), La civiliza-
ción de los antiguos mayas, México, fce.

Sierra, María Teresa (1996), “Antropología 
jurídica y derechos indígenas: proble-
mas y perspectivas de investigación”, 
Dimensión Antropológica, año 3, vol. 8, 
pp. 54-90.

Stavenhagen, Rodolfo (2000), Derechos hu-

manos de los pueblos indígenas, Méxi-
co, cndh.

Tribunal Superior de Justicia (2003a), Ley 
de Derechos, Cultura y Organización 
Indígena del Estado de Quintana Roo, 
Chetumal, Gobierno del Estado de 
Quintana Roo.

_____ (2003b), Ley de Justicia Indígena del 
Estado de Quintana Roo, Chetumal, Po-
der Judicial del Estado de Quintana Roo.

Valdivia Dounce, Teresa (1999), “Estado, 
ley nacional y derecho indígena”, en 
Anales, núm. 33, iia-unam.

Vázquez Canché, Gregorio (2001), “Auto
nomía entre los mayas cruzo’ob”, en 
Esteban Krotz, Aproximaciones a la an-
tropología jurídica de los mayas penin-
sulares, México, pnud/uady, pp. 75-85.

Villa Rojas, Alfonso (1987), Los elegidos de 
Dios, México, ini.

Villoro, Luis (2002), Estado plural, plurali-
dad de culturas, México, Paidós/unam.


