
9

RECONOCIMIENTO DE DERECHOS INDÍGENAS: ¿FASE 
SUPERIOR DE LA POLÍTICA INDIGENISTA DEL SIGLO xx?

Teresa Valdivia Dounce*

BREVE RECORRIDO POR LAS ETAPAS 
DE LA POLÍTICA INDIGENISTA 
MEXICANA

Acerca del indigenismo mexicano 
del siglo xx se ha escrito abun-
dantemente.1 Sin embargo no 

* Instituto de Investigaciones Antropológi-
cas, unam.

todo está dicho, pues —además de que 
se carece de una historia general del 
indigenismo mexicano— el tema en 
debate nos acompañará por muchos 

1 Entre los textos que me parecen relevantes 
por su información y análisis críticos están los de 
Andrés Medina (1973 y 2000), Gonzalo Aguirre 
Beltrán (1971, 1973 y 1976), José Lameiras 
(1978), Salomón Nahmad (1977) y Margarita No-
lasco (1970).

Resumen: Hasta la fecha, la política indigenista oficial mexicana ha mantenido como principio la 
idea de integrar a los pueblos indígenas a la nación. Esta política ha seguido varias estrategias, 
diseñadas de acuerdo con los intereses de los distintos gobiernos que han detentado el poder de la 
nación en cada sexenio. Estas estrategias son conocidas como políticas de desarrollo en materia 
indígena, y aunque cada una ha surgido en etapas distintas, se puede decir que todas ellas han 
coexistido hasta la actualidad bajo el dominio de la que se erige como “nueva política sexenal”. En 
este estudio se hace una revisión de cinco estrategias con el objeto de proponer una explicación 
acerca de la última fase de la política indigenista del siglo xx. Se analiza el periodo de 1951-2001, 
contextualizando este recuento con los movimientos indígenas, sus demandas, así como otras in-
fluencias y factores incidentes en los cambios.

Palabras clave: indigenismo, derechos indígenas, reformas en materia indígena.

Abstract: To date the idea of integrating indigenous peoples into the nation has been maintained 
as a principle within official Mexican pro-indigenous policy. This policy has pursued several strat-
egies, designed in accordance with the interests of the distinct administrations that have held 
national power for each six year term. These strategies have come to be known as development 
policies in regard to indigenous people and, although each one has arisen at different times, it can 
be said that all of them have coexisted up to the present within the same category, under the do-
main of “new six-year-administration policy.” This article reviews five strategies in order to offer 
an explanation of the last phase of indigenous policy from the twentieth century. It analyzes the 
period spanning 1951 to 2001 within the context of indigenous movements and their demands, as 
well as other influences and factors that had an impact on the changes.

Keywords: Indigenism, indigenous rights, indigenous policy reform.



Teresa Valdivia Dounce10

años más gracias a que hasta ahora el 
Estado no ha empatado plenamente la 
política del pluralismo cultural con to-
das las acciones institucionales que 
merece para convertirla en una nueva 
realidad nacional. De manera que no 
es mi intención ahondar en informa-
ción que se conoce muy bien, sino su-
brayar los elementos que a mi juicio 
contextualizan el surgimiento de los 
derechos indígenas como política de 
Estado y como tema de investigación 
en la antropología mexicana.

Como es bien sabido, la política indi-
genista del Estado mexicano, en sus di-
ferentes modalidades y etapas,2 a 
través del Instituto Nacional Indigenis-
ta (ini)3 primero, y de la Comisión Na-

2 Andrés Medina (2000) propone analizar el 
indigenismo en seis fases evolutivas, a las cua-
les nombra como: 1) fundación; 2) consolidación 
política y teórica; 3) expansión y diversificación; 
4) declive; 5) agonía; y 6) guerra de baja intensi-
dad. También está la propuesta de Orlando Ara-
gón (2007) pero, además de que se basa en la de 
Andrés Medina, no aporta nuevos elementos a 
ella sino que la reduce a cuatro fases, descono-
ciendo la importancia de la etapa de expansión 
indigenista y omitiendo la de “guerra de baja in
tensidad”, esta última porque queda fuera del 
periodo de análisis de su estudio. Por mi parte, 
me propuse analizar las etapas o estrategias 
de acuerdo con las políticas sexenales: 1) exclu-
sión; 2) paternalismo; 3) integración; 4) parti
cipación; y 5) reconocimiento de derechos 
indígenas. 

3 El Instituto Nacional Indigenista (ini) se 
creó el 2 de diciembre de 1948 (decreto publicado 
en el Diario Oficial de la Federación (dof), el 4 de 
diciembre del mismo año) en cumplimiento de 
los acuerdos internacionales del Primer Congre-
so Indigenista Interamericano efectuado en 
Pátzcuaro, Michoacán, en 1940. El ini desaparece 
con la creación de la Comisión Nacional para el 
Desarrollo de los Pueblos Indígenas (cdi) con el 
decreto promulgado el 19 de mayo de 2003 y pu-

cional para el Desarrollo de los Pueblos 
Indígenas (cdi) después, ha tenido como 
objetivo durante más de setenta años el 
de tratar la cuestión indígena como si 
ésta fuese un “problema nacional.”

La primera etapa puede calificarse 
como una política de exclusión (1910-
1934), pues aunque no fue diseñada ex 
profeso el Estado excluyó a los indíge-
nas de la formación nacional y, en con-
secuencia, de todo tipo de presencia y 
participación social y política. Eran 
tiempos en los que la discriminación y 
el racismo formaban parte de la ideolo-
gía mexicana y, aunque permanecen 
hasta ahora, la diferencia es que en 
aquellos años ni siquiera había con-
ciencia plena de su existencia, por lo 
menos entre los sectores del quehacer 
político de la nación; de manera que la 
discriminación se vivía como parte de 
la “forma de ser” de la sociedad. Tam-
bién eran tiempos en que la fuerza de 
trabajo indígena se sobreexplotaba con 
gran cinismo, imponiéndoles largas ho-
ras de trabajo y sin descansos (llegando 
en muchos casos a la esclavitud);4 rei-
naban los maltratos físicos, el “engan-
chamiento” como “sistema de contrato 

blicado en el dof el 21 de mayo del mismo año. 
Así que tuvo una vida de 54 años y 5 meses.

4 Como sucedió a los mayas peninsulares, 
yaquis y mayos de Sonora, y chinantecos del Va-
lle Nacional en Oaxaca, lo cual describió, en 
1908, el valiente periodista John Kenneth Tur-
ner (1991) en su libro México bárbaro, gracias a 
que logró adentrarse de manera incógnita entre 
los hacendados henequeneros, mejor conocidos 
como “los reyes del henequén”, para develar las 
relaciones de esclavitud a las que habían some-
tido a miles de indígenas por medio de engaños, 
amenazas y raptos, con el apoyo y complacencia 
del gobierno de Porfirio Díaz. 



Reconocimiento de derechos indígenas: ¿fase superior de la política indigenista del siglo xx? 11

laboral”, las tiendas de raya, el robo de 
sus tierras por medio de engaños, la ca-
rencia absoluta de servicios públicos y 
de bienestar social que el Estado debe 
proporcionar a todos los ciudadanos         
y, por las mismas razones, las muertes 
prematuras de la mayoría de la pobla-
ción indígena. Por ello, las necesidades 
más apremiantes de los pueblos indíge-
nas eran resolver sus condiciones ma-
teriales de existencia: tierras, pagos 
justos por su trabajo y jornadas de ocho 
horas. Y aunque en muchos casos estas 
condiciones de vida se prolongaron in-
cluso hasta la década de 1970,5 fueron 
predominantes durante las tres prime-
ras décadas del siglo xx.

La segunda etapa del indigenismo, 
claramente definida por el gobierno 
del presidente Lázaro Cárdenas (1934-
1940), es la del indigenismo paterna-
lista, de la que se reconoce al reparto 
agrario como la principal acción políti-
ca positiva, ya que las demandas por 
tierras fueron atendidas y satisfechas 
en la mayoría de los casos. En este pe-
riodo se institucionaliza la política in-
digenista de Estado con Lázaro 
Cárdenas, quien promovió la atención 
especial para los pueblos indígenas y 
animó la creación de una política indi-
genista de Estado, no sólo para México 
sino para toda América Latina. Así, en 
1936 se creó el Departamento de Asun-
tos Indígenas, y en 1940 tuvo lugar el 
Primer Congreso Indigenista Intera-

5 Todavía en 1978 los guarijíos de Sonora vi-
vían como peones acasillados, bajo sistemas de 
“tienda de raya”, “a medias” y “a tercio” en jorna-
les agrícolas y ganaderos, habiendo sido despo-
jados de sus tierras por los yoris de la región 
(Valdivia, 2007).

mericano en Pátzcuaro, Michoacán, el 
cual permitió posteriormente el esta-
blecimiento del Instituto Indigenista 
Interamericano, en mayo de 1940. 
Todo pareciera indicar que ésta fue 
una etapa muy benéfica para los pue-
blos indígenas de México si no fuera 
porque al establecer el Estado una re-
lación paternalista con ellos se arrogó 
el derecho de su tutela, desconociendo 
la capacidad de autodeterminación de 
los pueblos indígenas para decidir so-
bre su propio destino y desarrollo.6 

Lázaro Cárdenas ha sido recordado 
durante largo tiempo por los campesi-
nos indígenas como su gran benefactor 
debido al reparto agrario, pero poco se 
sabe de uno de sus objetivos finales 
acerca del llamado “problema del in-
dio”. Alfonso Villa Rojas (1976:12) su-
braya este hecho recuperando las 
palabras del Tata Cárdenas: “nuestro 
problema indígena no está en conser-
var ‘indio’ al indio ni en indigenizar a 
México, sino en mexicanizar al indio.” 
Está claro, entonces, que aún en el pe-

6 Andrés Medina (2000) ahonda en esta eta-
pa recordándonos que forma parte de un largo 
periodo de nacionalismo que se ve expresado en 
todas sus manifestaciones artísticas, culturales y 
políticas. Señala también la importancia que 
ésta tiene para la antropología, ya que suceden 
eventos muy importantes para esta disciplina: la 
creación del Departamento de Asuntos Indíge-
nas (autónomo) e inicia la política indigenista de 
Estado (1936); creación de la carrera de antropo-
logía social (para que desarrollen programas de 
gobierno en zonas indígenas) en el Departamen-
to de Antropología de la Escuela de Ciencias 
Biológicas del ipn (1937); Primer Congreso Indi-
genista Interamericano en Pátzcuaro, Michoa
cán (1940); creación del Instituto Indigenista 
Interamericano (1940); y creación del Instituto 
Nacional Indigenista el 4 de diciembre (1948). 



Teresa Valdivia Dounce12

En 1948 se fundó el ini y con él se 
llevaron a cabo múltiples acciones en 
todos los ámbitos de la vida indígena 
durante un largo periodo, todas ellas 
tendientes a transformar a los indíge-
nas en su propia negación, en “no indí-
genas”. Aunque el Estado, a través de 
sus instituciones gubernamentales, 
llevó servicios e inversiones importan-
tes para la asimilación indígena al 
concierto nacional, no logró completa-
mente su objetivo, pues no tuvo éxito 
en el desarrollo de las economías indí-
genas debido a su pésima organización 
burocrática y a la imposición de pro-
yectos y programas de desarrollo. Lo 
anterior no nos impide reconocer que 
el Estado sí consiguió que la mayoría 
de los pueblos indígenas tuvieran acce-
so a la educación y a la salud, y que en 
muchos casos la presencia indigenis
ta en regiones indias contribuyera a 
garantizar los precios del maíz y del 
café, la comercialización de sus produc-
tos, así como el efectivo acceso a la jus-
ticia, enfrentándose a obstáculos muy 
difíciles de sortear:

[…] hacendados, clérigos, comercian-
tes, autoridades, ganaderos, “engan-
chadores”, terratenientes, políticos y 
negociantes en general, encuentran 
siempre trabas para impedir que los 
de abajo alcancen sitio decoroso en el 
concierto del bienestar común. El am-
biente en que se trabaja es siempre 
de peligro y asechanza, hasta el punto 
que, manejar un Centro Coordinador, 
es como situarse en el ojo de una tor-
menta tropical: ¡así de cruzadas se 
sienten las ondas cargadas de pasión 
y de intriga! (Villa Rojas, 1976: 19).

riodo del indigenismo paternalista 
existía la idea de integrar a los pueblos 
indígenas a la nación.

Con la llegada al poder de los presi-
dentes Manuel Ávila Camacho (1940-
1946), y en particular de Miguel 
Alemán Valdés (1946-1952), entraron 
también un tipo de ideas sobre el desa-
rrollo y la modernidad a las que estor-
baban las formas de vida simples y 
rudimentarias, los idiomas vernáculos 
y las costumbres distintas a las de una 
ciudadanía moderna. Fue entonces 
cuando se erigió la política de inte
gración o asimilación del indígena a la 
vida nacional; con ella se postuló la de
saparición de las diferencias cultura-
les, lingüísticas y de formas de vida, en 
la suposición de que con esto también 
desaparecería la pobreza y, al hacerlo, 
la nación tendría mayor oportunidad 
de alcanzar esa modernidad. Ésta es la 
tercera etapa del indigenismo que, si 
bien inicia en 1940, se prolonga hasta 
el fin del sexenio de Luis Echeverría 
Álvarez en 1970.7

7 Andrés Medina señala los eventos impor-
tantes de este periodo que para él comprenden 
dos etapas (consolidación política y teórica del 
indigenismo; y expansión y diversificación). Los 
acontecimientos son: creación del Instituto Na-
cional Indigenista (1948); se abre el primer Cen-
tro Coordinador Indigenista (cci) en San 
Cristóbal de Las Casas, Chiapas (1951); se abre 
el segundo cci en Guachochi, Chihuahua (1952); 
se abre el tercer cci en Temascal, Oaxaca (1954); 
se funda la carrera de antropología social en la 
Escuela Nacional de Antropología en Historia 
(1955); se funda el Museo Nacional de Antropolo-
gía e Historia (1964); la crisis política nacional 
contribuye a resquebrajar la política indigenista 
(1968); muere Alfonso Caso y suceden cambios 
importantes en la política del ini (1970); surge la 
antropología crítica o comprometida (1970).



Reconocimiento de derechos indígenas: ¿fase superior de la política indigenista del siglo xx? 13

Pero las deficiencias del ini en el cum-
plimiento de los objetivos del Estado se 
fueron acumulando y llegaron a su-
marse a las crisis de endeudamiento 
externo y a la agrícola de mediados de 
los años setenta, cuando el precio del 
maíz cae hasta el suelo y la demanda 
de tierras ya no alcanzaba a satisfacer-
se. Fue entonces que muchos pueblos 
indígenas se unieron al movimiento 
campesino organizado y otros funda-
ron organizaciones propias,8 que al fi-
nal del periodo llegaron a sumar cerca 
de veinte en todo el país. Las deman-
das más relevantes de estas organiza-
ciones fueron por más dotación de 
tierras, recuperación de los precios del 
maíz y del café, y abolición de los caci-
cazgos regionales. Simultáneamente, 
en este periodo irrumpe un movimiento 
indígena internacional que se expresó 
en varias reuniones y congresos, y que 
por la relevancia de sus demandas y 
planteamientos empezó a cuestionar 
la manera en que los Estados deberían 
relacionarse con los pueblos indígenas. 
Diversas organizaciones indígenas la-
tinoamericanas exigían la liberación 

8 En 1974, el Congreso Indígena de San 
Cristóbal (aglutina disidencias); en 1975, los 
Consejos Supremos Indígenas (líderes indíge-
nas) con apoyo estatal, controlados por la cnc y 
el pri; en 1977, la Asociación Nacional de Profe-
sionales Indígenas Bilingües (anpibac, antes Or-
ganización de Profesionistas Indígenas de 
México), defiende intereses educativos; en 1982, 
la Coordinadora Nacional de Pueblos Indígenas 
(nahuas y popolocas) como escisión del Consejo 
Nacional de Pueblos Indígenas. También son im-
portantes en este periodo la Coordinadora Na-
cional Plan de Ayala (cnpa), la Coordinadora 
Obrero Estudiantil del Istmo (cocei) y la Organi-
zación Indígena de la Huasteca (Rubio, 2000; 
Sarmiento, 1987).

del indígena contra toda forma de colo-
nialismo (de las misiones religiosas, 
organizaciones políticas y organismos 
gubernamentales paternalistas), el re-
conocimiento de las autonomías indí-
genas, la recuperación de sus territorios 
y recursos naturales y el respeto a la 
diferencia cultural (lengua y cultura). 
Estas demandas llegaron a convertirse 
en verdaderos juicios contra los Esta-
dos nacionales por violación de dere-
chos indígenas y fueron presentados 
en el Cuarto Tribunal Russell, del que 
Guillermo Bonfil Batalla publicó una 
memoria; en ella aclara que se presen-
taron más de cuarenta casos de los que 
sólo fueron enjuiciados trece, por ha-
ber sido los únicos que presentaron sus 
expedientes completos: de México lle-
garon cuatro casos y ninguno fue elegi-
do. Entre las conclusiones que señala 
Bonfil están:

La racionalidad de la producción que 
sustentan los sistemas imperantes no 
otorga ningún espacio a las econo-
mías indígenas (a su tecnología, su 
organización del trabajo y sus patro-
nes de consumo y distribución) [...] En 
los planes para la explotación más in-
tensa e inmediata de los recursos, la 
población indígena no cuenta sino 
como obstáculo: ningún espacio para 
su participación, ninguna respuesta a 
sus propuestas, ni el menor rastro de 
interés o reconocimiento para sus ini-
ciativas, ni la preocupación real por 
su destino.

El segundo fenómeno generaliza-
do es la organización política de los 
pueblos indios bajo formas que se de-
sarrollan rápidamente a partir de 



Teresa Valdivia Dounce14

1970 […] Los nuevos dirigentes y los 
intelectuales indios con una visión 
cada vez más amplia, crecen en núme-
ro y en experiencia en todos los países. 
Como rasgo común a todos los mo
vimientos políticos indios destaca la 
afirmación del derecho de cada pue-
blo a existir y ser reconocido como 
una entidad política propia. Esto es 
autodeterminación, cualquiera que 
sea el nivel en que se plantee según 
las circunstancias de cada caso. El 
sustento de esta demanda es la afir-
mación de que todo grupo indígena es 
un pueblo con una historia, una cul-
tura y un futuro propios. La identidad 
desempeña el papel central, tanto la 
identidad étnica particular de cada 
pueblo, como la identidad India, me-
diante la que todos se unifican en tér-
minos de una civilización diferente de 
la occidental. No hay contradicción 
entre ambas porque funcionan a dife-
rente nivel (Bonfil, 1995: 461).

Treinta y seis años después de haber 
sido fundada la política indigenista, el 
Estado mexicano, a través del ini, pro-
puso una nueva política en la que se 
hicieran partícipes a los pueblos indí-
genas en el diseño y ejecución de los 
programas de desarrollo. 

De esta manera, con José López 
Portillo (1976-1982) como presidente de 
la República se impulsó la “nueva” po-
lítica indigenista llamada de partici
pación, la cual se mantuvo hasta el 
sexenio del presidente Miguel de la 
Madrid (1982-1988) bajo el nombre de 
“traspaso de funciones”. Sin embargo, 
en la práctica, la política de “participa-
ción” consistió tan sólo en tomar en 

cuenta la opinión de los indígenas para 
la aprobación de los proyectos que los 
técnicos diseñaban desde sus escrito-
rios y con visitas de campo previas. La 
opinión recabada a los beneficiarios 
potenciales les permitía expresar úni-
camente si estaban de acuerdo o no 
con el proyecto; no se les reconoció nin-
gún tipo de aporte más; tampoco apro-
baron sus propuestas de proyectos.

Entonces la política de partici
pación volvió a fallar, pese a que contó 
con el enorme apoyo del mega progra-
ma Coplamar (Coordinación General 
del Plan de Zonas Deprimidas y Gru-
pos Marginados), creado en 1977, el 
cual tuvo las inversiones más altas en 
la historia del indigenismo mexicano.9 

9 En una evaluación que realizamos a los 
programas indigenistas en materia agropecua-
ria en el estado de Puebla, entre 1981 y 1984, 
obtuvimos como resultado, entre muchos datos 
interesantes, los siguientes: 1) las inversiones del 
ini en regiones indígenas eran tan raquíticas 
que su impacto real prácticamente desaparecía 
en menos de dos años; 2) el ini gastaba 90% del 
dinero en viáticos y pasajes del personal, y sólo 
llegaba 10% como inversión en las zonas indíge-
nas; 3) además, el dinero enviado a las zonas 
indias llegaba invariablemente tarde, fuera del 
tiempo requerido para su aplicación en fertili-
zantes, compra de agua para riego, insecticidas 
y pago de jornales. En esa oportunidad pudimos 
constatar que todos los programas de desarrollo 
del ini habían sido diseñados en los escritorios 
de burócratas que desconocían la realidad indí-
gena. Fuimos testigos de muchos programas 
fracasados. Dos ejemplos me llamaron la aten-
ción: en la Mixteca Baja, lugar que se caracteri-
za por su carencia de agua, se habían hecho 
instalaciones modernas para siembra de peces; 
en la región conocida como Montaña Negra que, 
como su nombre lo indica, es una montaña, se 
habían comprado tractores que sólo caminan en 
terrenos planos y muy extensos (Esparza y Val-
divia, 1984).



Reconocimiento de derechos indígenas: ¿fase superior de la política indigenista del siglo xx? 15

El fracaso de la política de “participa-
ción” se debió a dos factores, principal-
mente. Uno fue su formato basado en 
la aceptación o rechazo de los progra-
mas de desarrollo diseñados sin los 
pueblos indígenas. El otro fue la co-
rrupción rapaz de los funcionarios de 
gobierno que se desató frente a los 
grandes fondos de inversiones maneja-
das en el programa Coplamar. 

Simultáneamente, acontecimientos 
muy importantes tuvieron lugar du-
rante este periodo, como la creación de 
la Coordinadora Nacional de Pueblos 
Indígenas (en 1977, con disidentes ve-
racruzanos y chiapanecos) que denota-
ba el interés de líderes indígenas por 
tener una mayor participación, espe-
cialmente política, y la creación de la 
Dirección General de Educación Indí-
gena (dgei, 1978), que permitía supo-
ner un mayor interés de parte del 
Estado hacia los pueblos indígenas al 
ampliar su cobertura de atención en 
una de las áreas estratégicas más im-
portantes para el logro del pretendido 
desarrollo nacional. 

Por su parte, la política “traspaso 
de funciones” (1982-1988) pretendió en
tregar a los pueblos indígenas el que-
hacer del ini, pues los compromisos del 
Estado con la firma del Tratado de Li-
bre Comercio (tlc) le obligaron a “adel-
gazar” su aparato y, en consecuencia, 
sus labores. 

Pero ¿acaso se pretendía sustituir a 
los burócratas por nuevos burócratas 
indígenas? ¿Había suficiente perso
nal indígena capacitado o con fuerte 
liderazgo e interesado en asumir estos 
cargos? ¿Realmente cambiaría la polí-
tica indigenista del Estado estando en 

manos de personas indígenas? ¿Era 
esto lo que los pueblos pedían? Por su-
puesto que no. El movimiento indígena 
nacional había estado exigiendo otras 
demandas, no había pedido que los 
pueblos indígenas se convirtieran en 
funcionarios de gobierno, no era este el 
tipo de participación que reclamaban. 
Habían estado exigiendo el respeto y el 
derecho como pueblos a vivir su vida 
plenamente y con dignidad y a decidir 
sobre su propio destino, esto es su dere-
cho a la autonomía y a la autodeter
minación. Así que la política de “traspaso 
de funciones” nada tenía que ver con el 
sentir del movimiento indígena.

Así que el objetivo fundamental de 
la política “traspaso de funciones” pa-
recía ser revelado como el propósito de 
desaparecer a la institución ini, o bien 
reducirla a su mínima expresión; pero 
al mismo tiempo se proclamaba que 
con esta política los indígenas estarían 
participando más, pues el Estado ha-
bría dejado en sus manos su propio 
destino.10

Más adelante, la imposición de pro-
yectos y programas persistió, y se si-
gue ejerciendo de algún modo hasta el 
día de hoy pues, aunque la política de 
participación continuó reformada (ya 
que se instauró un consejo consultivo 
de representantes indígenas a nivel 
nacional)11 me parece que es posible 

10 Sin embargo, con Arturo Warman a la ca-
beza del ini se traspasaron dos cosas: la venta de 
libros y la revista México indígena. 

11 Estos representantes son de dudosa re-
presentatividad, pues la mayoría de ellos (o qui-
zás todos) fueron elegidos por funcionarios 
indigenistas que operan en campo, en los cen-
tros coordinadores, obviamente por considerar-



Teresa Valdivia Dounce16

distinguir una nueva fase que opera 
simultáneamente con la anterior: la 
del reconocimiento de derechos indíge-
nas (1988-2001). A ella se llegó por va-
rias condiciones sociales, económicas y 
políticas que sucedieron desde el inicio 
de la década de 1980. La primera, im-
portantísima, fue la transformación de 
las economías indias en todo en país. 
Me refiero a una transformación que 
en la mayoría de los casos derivó en un 
mayor empobrecimiento de los pueblos 
indígenas debido a procesos de pérdida 
total de las tierras, pues los reductos 
fueron colonizados, invadidos o ago
tados sus recursos por ganaderos, pe-
queños empresarios y nuevos colonos 
suburbanos, con lo cual una gran canti-
dad de campesinos fueron disociados de 
sus tierras. Esta carencia de tierras 
también se debió a la presión demo-
gráfica sobre el recurso y al simple y 

los “adecuados” para funcionar en las políticas 
de la institución. Su representatividad raya en 
el absurdo al pretender ser dignatarios de pue-
blos con larga historia de conflicto interno o de 
prácticas democráticas, o de numerosas comu-
nidades, incluso que viven en varios estados de 
la República, etcétera; por ejemplo, tener un 
solo representante para los pueblos mixes, ya-
quis o nahuas, cuando se sabe que los mixes 
están organizados por cada uno de los 19 muni-
cipios donde viven y llegan a sumar más de 132 
mil personas; los yaquis están organizados en 
ocho pueblos y suman más de 7 mil personas; y 
los nahuas, además de constituir un total de 
personas mayor al millón y medio que viven en 
más de siete estados de la República, están 
organizados por comunidades. ¿Cómo fueron 
nombrados, si ninguno de estos pueblos tiene 
una organización supra comunitaria, supra mu-
nicipal o interestatal? Al no contar con el respal-
do pleno de sus pueblos estos “representantes” 
son, en realidad, clientes del indigenismo oficial, 
aunque trabajen con muy buena voluntad.

llano hecho de que no había más tierra 
que repartir, ya que en la década de 
1980 se terminó con el reparto agra-
rio.12 Aunado a lo anterior, el precio del 
maíz, que había bajado a niveles insos-
pechados en los años setenta, no logró 
subir en los años siguientes, así que la 
economía indígena se mantuvo pobre; 
y, para aumentar su pobreza, en los 
ochenta bajó el precio del café y no vol-
vió a recuperarse más.13 La penetra-
ción del narcotráfico en las llamadas 
“regiones de refugio” también modificó 
las estructuras económicas indígenas; 
fue ganado terreno porque se convirtió 
en una alternativa económica real, 
pero trajo como consecuencia la vio
lencia armada, la drogadicción (espe-
cialmente de una buena parte de la 
población joven), el desempleo, la emi-
gración de quienes no quisieron entrar 
a esta actividad y una mayor polariza-
ción económica de los sectores socia-
les.14 A lo anterior habría que agregar 

12 Fui testigo de las últimas entregas de tie-
rras repartidas. Estaban en el desierto de Sono-
ra. Con ellas fueron dotados cerca de 36 
campesinos que llegaron con casa de campaña 
para tomar posesión provisional. La mayoría de 
ellos provenientes del sur del país llegaron con 
todo empeño a posesionarse, pero muchos aban-
donaron dicha empresa porque el desierto puede 
ser muy rico para producir, pero requiere de capi-
tal para invertir en las instalaciones adecuadas.

13 En los últimos diez años ha habido un in-
cremento en el precio del café, debido a que la 
demanda aumentó como resultado de la prolife-
ración de cafeterías con franquicias internacio-
nales [http://www.cafeetrusca.com.mx/
articulos2.html], consultado el 2 diciembre de 
2011.

14 Por esta razón, Alejandro Aguilar Zeleny 
dice que las “regiones de refugio” definidas por 
Aguirre Beltrán se han transformado ahora en 
regiones “sin refugio”.



Reconocimiento de derechos indígenas: ¿fase superior de la política indigenista del siglo xx? 17

que la expansión de la frontera agríco-
la hacia los trópicos húmedos dejó de 
ser una solución viable para el país, 
incluso aportó su cuota a la crisis: el 
movimiento zapatista (1994) se desen-
cadena con ella.

En este contexto el ini había adop-
tado el nuevo programa de gobierno 
llamado Pronasol (Programa Nacional 
de Solidaridad, fundado en 1989), pro-
puesto para los campesinos indígenas 
y no indígenas, creando los Fondos Re-
gionales de Solidaridad con pequeñas 
organizaciones productivas en todo el 
país. Al cabo del periodo, el impacto 
que este programa tuvo en el medio 
indígena fue mínimo nuevamente, ya 
que no resolvió el rezago tecnológico, 
no se capitalizaron los productores, y 
mucho menos se abatió la pobreza ni el 
desempleo.

La segunda causa para la apari-
ción de la política de reconocimiento 
de derechos indígenas fue la creciente 
participación indígena en los asuntos 
políticos de sus pueblos y comunidades 
y de las esferas políticas extra comu-
nales, cuya historia se remonta por lo 
menos a los años setenta, y se refleja 
en la serie de reuniones de discusión 
sobre temas de interés indígena, en la 
aparición de nuevas organizaciones y 
en la configuración de demandas más 
amplias y más políticas, como el dere-
cho histórico a la ocupación, control, 
disfrute y aprovechamiento de sus te-
rritorios y de los recursos naturales 
que hay en ellos; el derecho a partici-
par en la toma de decisiones para la 
instrumentación de programas y me-
gaproyectos de desarrollo económico 
que afectan a sus territorios, y el reco-

nocimiento de la propiedad de su patri-
monio cultural. Durante este periodo 
surgen nuevas propuestas para esta-
blecer la relación de los pueblos indíge-
nas y el Estado:

[…] la que postula la comunalidad co
mo base para la construcción de la au
tonomía, planteada principalmente 
por organizaciones indígenas oaxaque-
ñas, y la que reclama una autonomía 
regional, posición defendida por la ani-
pa (Asociación Nacional Indígena por 
la Autonomía), que reúne a organiza-
ciones indias de varias partes del país. 
Aun cuando estas posiciones no son 
necesariamente opuestas, y pueden 
incluso complementarse, en los hechos 
expresan la presencia de dos posicio-
nes políticas con diferentes concepcio-
nes y orientaciones (Medina, 2000: 79).

Resurge la discusión sobre los dere-
chos indígenas en paralelo al aumento 
de la movilización indígena organiza-
da y a sus nuevas y más depauperadas 
condiciones de vida, producto también 
de un largo trabajo realizado por los 
promotores internacionales en dere-
chos humanos y por la Organización 
Internacional del Trabajo, quienes re-
toman las demandas indígenas in
ternacionales provenientes de las 
reuniones de Barbados I y Barbados II. 
Así, en 1973 se aprueba una ley indíge-
na en Costa Rica, y en 1977 en Brasil, 
curiosamente dos de los países latinoa-
mericanos que tienen menos población 
indígena. Con ello el tema de los dere-
chos indígenas entró a las esferas de 
discusión de las políticas indigenistas 
de América Latina.



Teresa Valdivia Dounce18

Pero, en definitiva, fue la aproba-
ción del Convenio 169 de la onu, en 
1989, el factor que permitió el avance 
del reconocimiento de los derechos in-
dígenas. Gracias a ello, en 1989 Chile 
aprueba una reforma en materia indí-
gena; México y Colombia suscriben el 
Convenio 169 en 1990, y Colombia 
aprueba su ley indígena en 1991. La 
emergencia legislativa internacional 
en materia indígena (el Convenio 169, 
la Declaración Americana de los Dere-
chos de los Pueblos Indígenas y la De-
claración Universal de los Derechos de 
los Pueblos Indígenas)15 condujo al go-
bierno mexicano a la adopción de la 
norma legal internacional para pue-
blos indígenas, y lo llevó a impulsar a 
su interior las reformas constituciona-
les correspondientes que tuvieron lu-
gar entre 1990 y 2001.

Posteriormente, el brote del movi-
miento del Ejército Zapatista de Li
beración Nacional (1994) permitió un 
avance más en las reformas indíge
nas, así como la histórica firma de nue-
vos acuerdos y pactos en Guatemala, 
entre el Estado y la Unidad Revolucio-
naria Nacional Guatemalteca (1995 y 
1996) y, al mismo tiempo, entre el go-
bierno mexicano y el Ejército Zapatis-
ta de Liberación Nacional (1996). Este 
periodo, de prácticamente dos sexe-
nios, se caracterizó por una recoloca-
ción de posiciones entre los principales 
actores del movimiento indígena orga-
nizado y de las instituciones del go-
bierno del Estado. Todo parecía indicar 
que se estaban preparando las condi-

15 Véanse los documentos en la sección de 
“fuentes citadas”, al final de este artículo. 

ciones para fundar una nueva forma 
de relación entre los pueblos indígenas 
y el Estado, ya que se empezaban a re-
conocer los derechos indígenas en su 
forma más elemental: la conformación 
multicultural de la nación.

EL RECONOCIMIENTO DE LOS 
DERECHOS INDÍGENAS: ¿FASE 
SUPERIOR DEL INDIGENISMO
DE ESTADO?

El ini tuvo un papel fundamental para 
lograr las reformas en materia indíge-
na, ya que fue el promoviente, con 
Guillermo Espinoza y Magdalena Gó-
mez a la cabeza, sobre todo en sus pri-
meros momentos. También fueron de 
particular importancia los trabajos 
que realizó Gilberto López y Rivas en 
la Cámara de Diputados para la refor-
ma al artículo 4º constitucional (1992), 
y los de Magdalena Gómez en la Cá-
mara de Legisladores para la reforma 
al artículo 2 constitucional (2001).

Costumbre como atenuante, peritaje 
cultural y traductor (1990)

Esta etapa inicia en 1990, cuando se 
aprueban las reformas al Código Penal 
Federal y al Código Federal de Proce
dimientos Penales. El primero para 
permitir que se tomara en cuenta la 
costumbre, en caso de que el inculpado 
fuese de origen indígena y se presumie-
ra que hubiese actuado conforme a ella, 
a fin de fundamentar la gravedad del 
delito y su grado de culpabilidad como 
un elemento atenuante (artículos 51 y 
52). Y el segundo para obligar a la auto-
ridad judicial a asistir de traductor que 



Reconocimiento de derechos indígenas: ¿fase superior de la política indigenista del siglo xx? 19

conozca la lengua y cultura del inculpa-
do indígena, en caso de que éste no 
comprenda suficientemente el idioma 
español; también para que la autoridad 
se auxilie del peritaje cultural con el 
propósito de saber si el inculpado actuó 
conforme a su costumbre y cultura. 

Dice el Código Penal Federal: “Den-
tro de los límites fijados por la ley, los 
jueces y tribunales aplicarán las san-
ciones establecidas para cada delito, 
teniendo en cuenta las circunstancias 
exteriores de ejecución y las peculiares 
del delincuente; particularmente 
cuando se trate de indígenas se consi-
derarán los usos y costumbres de los 
pueblos y comunidades a los que perte-
nezcan” (artículo 51).

En el Código Penal Federal se esta-
bleció, además, que la autoridad no 
procederá penalmente en caso de pose-
sión de “peyote u hongos alucinógenos, 
cuando por la cantidad y circunstan-
cias del caso pueda presumirse que se-
rán utilizados en las ceremonias, usos 
y costumbres de los pueblos y comuni-
dades indígenas, así reconocidos por 
sus autoridades propias” (artículo 195 
bis, fracción II). 

Por su parte, las reformas al Código 
Federal de Procedimientos Penales 
fijaron varias normas: obligar a identifi-
car en todas las etapas del proce
dimiento al inculpado, en caso de que 
fuera indígena (artículos 95 y 124); de-
terminar la competencia “cuando el con
flicto involucre como partes a indígenas 
y no indígenas, [estableciendo que] será 
el tribunal competente el que ejerza ju-
risdicción en el domicilio donde radique 
la parte indígena” (artículo 6); informar 
al inculpado indígena que tiene derecho 

a ser auxiliado por un traductor y un 
defensor que tengan conocimiento de su 
lengua y cultura, mismos que le debe-
rán ser asignados por la autoridad com-
petente (artículos 15, 18, 124, 128, 141, 
146, 154 y 159); y tomar en cuenta la 
costumbre y cultura del inculpado indí-
gena en el proceso (artículo 146) y, en su 
caso, auxiliarse del uso del peritaje cul-
tural para que sea posible demostrar 
que el inculpado actuó conforme a la 
costumbre haciendo que “el juzgador 
ahonde en el conocimiento de su perso-
nalidad y capte su diferencia cultural 
respecto a la cultura media nacional” 
(artículos 220 bis y 223).

En particular, esta última definición 
nació imprecisa y prejuiciada al afir-
mar que se espera que el juzgador capte 
la diferencia cultural del inculpado res-
pecto a la cultura media nacional en 
caso de ser indígena, pues la acepción 
del concepto de cultura implícito en 
esta frase es la que se refiere al resulta-
do del cultivo de conocimientos huma-
nos y del supuesto refinamiento que 
este cúmulo de conocimientos trae con-
sigo, mas no al conjunto de hábitos y 
usos socialmente compartidos, a la dife-
rente manera de pensar, sentir, actuar 
y vivir en una sociedad determinada. 

El artículo 223 del Código Federal 
de Procedimientos Penales comple-
menta la reforma sobre peritaje cultu-
ral, pues instruye que los peritos 
deberán acreditarse con un título ofi-
cial en la “ciencia o arte” a que se refie-
ra el estudio pero, en caso de que “el 
inculpado pertenezca a un grupo étni-
co indígena, podrán ser peritos prácti-
cos, personas que pertenezcan a dicho 
grupo étnico indígena”. 



Teresa Valdivia Dounce20

A la distancia de las reformas a es-
tos códigos penales podemos afirmar 
que aún no son conocidas por la mayo-
ría de los jueces, defensores y ministe-
rios públicos, pese a la capacitación 
que el Instituto Nacional Indigenista 
promovió para formar traductores en 
lenguas indígenas reconocidos oficial-
mente para actuar en los juicios a los 
que fuesen convocados por la autori-
dad judicial; por lo tanto, no se practi-
can con la regularidad que debieran. 
En cuanto al peritaje cultural, se ha 
observado que ninguno de los más de 
300 que ha realizado el ini y la cdi ha 
funcionado como prueba sino como 
atenuante, en algunos casos. Y si bien 
el uso del peritaje y del traductor para 
juicios podría ser una herramienta útil 
para la defensa de los inculpados indí-
genas, no deja de ser al mismo tiempo 
un instrumento de la ley nacional dise-
ñado para funcionar dentro de la lógi-
ca de su propio sistema, puesto que el 
sistema jurídico indígena no ha sido 
aún reconocido plena y legalmente. Sin 
embargo, en cuanto a derechos lingüís-
ticos se refiere hay que aclarar que 
posteriormente, el 13 de marzo de 2003, 
se aprobó la Ley General de Derechos 
Lingüísticos de los Pueblos Indígenas 
y la creación del Instituto Nacional de 
Lenguas Indígenas (inali).16

16 En esta pequeña ley de apenas 25 artículos 
se confirman los derechos obtenidos en el marco 
jurídico nacional vigente y se amplían, a mi juicio, 
tres más: reconocer como lengua indígena a cual-
quiera de origen indoamericano que tenga cierto 
tiempo de permanecer en el país (artículo 2); darle 
validez al uso de las lenguas indígenas para cual-
quier asunto público, tal y como lo tiene el uso del 
español (artículo 7); y garantizar el acceso a la 
educación bilingüe e intercultural (artículo 11). 

México pluricultural: artículo 
Cuarto (1992)

En la década de 1990 aparecen dos re-
formas más: la del reconocimiento de 
México como un país pluricultural, con 
el segundo párrafo al artículo 4° cons
titucional,17 y la apertura a la priva
tización de las tierras ejidales y 
comunales, con el artículo 27 y la nueva 
Ley Agraria. 

Uno de los aspectos más relevantes 
de las últimas reformas en beneficio de 
las poblaciones indígenas es, sin duda, 
el reconocimiento oficial de sus cultu-
ras realizado con la adición del primer 
párrafo al artículo 4° constitucional, ya 
que tiene una doble implicación direc-
ta: reconoce a los pueblos indígenas y 
la diversidad cultural del país. Así que 
conviene observarla en partes, confor-
me a sus enunciados básicos que son 
los siguientes:

[a] La nación mexicana tiene una com-
posición pluricultural sustentada 
originalmente en sus pueblos indí-
genas.

[b] La ley protegerá y promoverá el de-
sarrollo de sus lenguas, culturas, 
usos y costumbres, recursos y for-
mas específicas de organización so-
cial,

[c] y garantizará a sus integrantes el 
efectivo acceso a la jurisdicción del 
Estado.

17 Publicado en el Diario Oficial de la Federa-
ción el 28 de enero de 1992. Para esta reforma se 
llevó a cabo una amplia consulta dirigida por el 
entonces director de Procuración de Justicia del 
ini, Guillermo Espinosa. Se consultaron tres sec-
tores: pueblos indígenas, académicos y políticos.



Reconocimiento de derechos indígenas: ¿fase superior de la política indigenista del siglo xx? 21

[d] En los juicios y procedimientos 
agrarios en que aquellos sean par-
te, se tomarán en cuenta sus prácti-
cas y costumbres jurídicas en los 
términos en que establezca la ley.

A partir de la oficialización de la plura-
lidad cultural proveniente de las raíces 
indígenas, y expresada en el enunciado 
[a], la existencia de pueblos cuyas cos-
tumbres, modos de vida y lenguas son 
diferentes a las de las poblaciones no 
indígenas en apariencia deja de ser for-
malmente un “problema nacional” tra-
tado durante 55 años por el Estado 
mexicano con su conocida política de 
integración al reconocerse como un 
componente social más de la nación 
mexicana. En este enunciado se pueden 
observar las grandes posibilidades que 
la reforma al artículo 4° ofrecía a los 
pueblos indígenas de reconocer el dere-
cho a su costumbre y cultura, a existir 
de manera diferente en esta sociedad, 
ya que un pronunciamiento de este tipo 
debe ir acompañado de su secuencia ló-
gica, esto es, de una ley reglamentaria. 
Sin embargo, ésta nunca se elaboró. 

La reforma al artículo 4° que, dicho 
sea de paso, generó fuertes debates en 
la Cámara de Diputados,18 no fue apro-

18 Los diputados de todos los partidos tuvie-
ron como primera reacción, casi “instintiva”, ce-
rrar filas contra la propuesta de reforma bajo el 
argumento de que ella contravenía el principio 
de igualdad jurídica expresado en la Carta Mag-
na que, por cierto, valoraban como una de las 
grandes conquistas del derecho. Mientras, en 
pasillos comentaron: “¿qué pretenden, desmem-
brar al Estado?” No fueron los únicos asombra-
dos. Los colegios de antropólogos y la enah 
convocaron a un foro de especialistas para reca-
bar opiniones expertas (ceas/cma/enah/Conacul-

bada sin perder el abigarrado estilo in-
tegracionista y de corte multicultural 
insertando una trampa jurídico política 
más en la disposición legal, con ella el 
Estado mexicano acomodó la diversidad 
cultural en un entramado legal, norma-
tivo e institucional liberal e impidiendo 
que los pueblos indígenas pudieran ser 
reconocidos en sus propios sistemas ju-
rídico-políticos. Tales afirmaciones se 
comprueban si se develan los sentidos 
que tienen los enunciados [c] y [d].

Al expresar en el enunciado [c] que 
el Estado garantizará el efectivo acce-
so de los indígenas a su jurisdicción, 
uno se pregunta ¿por qué el Estado 
mexicano debe ser explícito en garan-
tizar dicho acceso?, ¿acaso es un dere-
cho que los indígenas no tenían antes?, 
¿o es que al reconocer su diferencia 
cultural, como sujetos de derecho, pier-
den el acceso a la jurisdicción del Esta-
do? A mi juicio, este enunciado es una 
forma retórica de insistir en la integra-
ción de los indígenas a la vida nacio-
nal, puesto que el reconocimiento a la 
diferencia no se establece, en modo al-
guno, en demérito de los derechos fun-
damentales de los ciudadanos.

ta, 1989). En esa oportunidad hubo juicios tales 
como: “esto de la reforma nos tomó tan de sor-
presa a los antropólogos como al tigre de Santa 
Julia” (maestro en antropología); “¿qué esperan 
que hagamos los mestizos, que entreguemos la 
antigua Tenochtitlán a los nahuas de hoy, y que 
nos quedemos sin nuestra ciudad de México?, ¿a 
dónde quieren que nos vayamos?; también so-
mos de aquí” (maestra en antropología); “po
demos estar de acuerdo en que ellos vivan como 
quieran, que se les respete su autonomía, nada 
más que el Estado no los puede dejar así como 
así, tiene que vigilar constantemente porque a lo 
mejor regresan a sus prácticas antropófagas y 
eso no lo podemos permitir” (doctor en Derecho).



Teresa Valdivia Dounce22

En cuanto al enunciado [d], colocado 
al final del párrafo, referido a asuntos 
específicos de un campo del derecho, el 
agrario, sin que se citen los otros (pe-
nal, civil, mercantil, etcétera) y seña-
lando únicamente que se tomarán en 
cuenta las costumbres indígenas en 
juicios agrarios demuestra que al Es-
tado le interesó más proteger la pro-
piedad que reconocer las diferencias 
normativas de origen cultural, lo cual 
responde a la lógica original del dere-
cho: la protección de los bienes. Pero 
también hace sospechar que se conocía 
muy bien, al redactar la propuesta, 
que en materia agraria existen con 
menor frecuencia costumbres o prácti-
cas indígenas diferentes a las estable-
cidas por la ley estatal y nacional. 
Supongo que esta parte de la reforma 
al artículo 4° fue elaborada intencio-
nalmente como letra muerta, ya que se 
sabe que la mayoría de los conflictos 
entre las costumbres indígenas y la ley 
nacional surgen fundamentalmente 
en los campos civil, penal y, por su-
puesto, político. Al menos fue lo que 
encontramos como parte de los resul-
tados del proyecto de investigación bi-
bliográfica que llevé a cabo en el ini.19 
Según la información recopilada, exis-
ten casos de costumbre jurídica indíge-
na, ya sea como práctica en contrario o 
diferente, que constituyen campos de 
conflicto con la ley nacional en tipos de 
normas y procedimientos tales como:

19 Proyecto de Investigación Bibliográfica 
sobre Costumbre Jurídica Indígena en la Subdi-
rección de Antropología Jurídica del ini, mayo 
1991-diciembre 1994.

[...] casarse siendo menor de edad; he-
redar los bienes sólo al primogénito 
varón o al más pequeño de los hijos, o 
excluir a las mujeres de la herencia; 
tener más de una esposa; someter al 
inculpado a castigos corporales; impo-
ner prisión a deudores; tener detenida 
a una persona por más de setenta y 
dos horas, sin cargos o sentencia; impo-
ner penas con trabajos personales no 
remunerados, o ser exhibido pública-
mente; celebrar juicios, en el caso de 
las autoridades tradicionales, ingirien-
do bebidas embriagantes; y consumir 
ciertas especies animales en peligro de 
extinción (caguama, venado) (Valdivia 
1994: 12, bibliografía comentada) 

Como se puede observar, la necesidad 
primordial del reconocimiento de la 
costumbre indígena en el derecho me
xicano alude a los campos civil y penal, 
pero la ley sólo establece tomar en 
cuenta las costumbres indígenas en los 
juicios agrarios, donde la mayoría             
los pueblos indígenas no tienen nor-
mas propias contrarias a la ley nacio-
nal. Esto se puede ver en el enunciado 
[d], y es lo que yo llamo una trampa ju-
rídica con intenciones políticas. Es una 
trampa porque cuando se aprobó y di-
fundió la reforma se quiso presentar 
ante la opinión pública como “el recono
cimiento al derecho indígena”. Sin em-
bargo, ni es reconocimiento porque no 
hay normas indígenas propias que 
puedan aplicarse en los juicios agra-
rios, ni es sobre el derecho indígena 
puesto que sólo se aborda una parte 
del mismo: la agraria. No obstante, me 
parece que el “reconocimiento” tram-
poso fue más un producto del temor 



Reconocimiento de derechos indígenas: ¿fase superior de la política indigenista del siglo xx? 23

que de la ignorancia.20 Fue el temor a 
que los pueblos indígenas reclamaran 
su autonomía e independencia frente  
a la nación, una vez que el reconoci-
miento al derecho indígena se hubiese 
aprobado. También hubo rechazo por 
parte de algunos importantes constitu-
cionalistas a reconocer el “derecho a la 
diferencia” bajo el argumento de que 
ello se opone al principio de “igualdad 
ante la ley”, consagrado en la Consti-
tución nacional. Estos intelectuales 
juristas sostuvieron que el proceso 
para acreditar el principio de igualdad 
ante la ley había sido muy costoso como 
para aceptar ahora un retroceso. La 
tesis que sustentaron fue válida para 
los procesos sociales que se vivieron en 
México a principios del siglo xx, cuando 
el “valor” de las personas ante la ley se 
medía por su condición de clase y has-
ta de “raza”. Pero las condiciones so
ciales de finales del siglo xx parecían 
demostrar que la diversidad es una con
dición intrínseca a la sociedad misma, 
la cual habría que reconocer como un 
acto de justicia plena. 

Con todo, creo que valió la pena la 
reforma al artículo 4° tan sólo por las 
posibilidades de reglamentación que 
ofrecía el enunciado [b], toda vez que 
proteger y promover el desarrollo de 
lenguas, culturas, usos, costumbres, 

20 En aquellos tiempos la defensa de la re-
forma al artículo 4º constitucional en la Cá-
mara de Diputados la encauzó Gilberto López 
y Rivas, antropólogo, con amplia experiencia y 
conocimiento de la cuestión indígena en Méxi-
co. En todas las sesiones tuvo una brillante par-
ticipación, sin embargo estuvo solo contra todo 
el grupo de diputados conservadores e ignoran-
tes del asunto. 

recursos y organización social, podía 
interpretarse como respetar, proteger 
y promover a los pueblos indígenas en 
su espacio territorial, en sus formas de 
expresión, de organización, de creen-
cia, de educación y de ser social en su 
conjunto. Lo que no se puede negar es 
que, observado a la distancia, la refor-
ma al artículo 4° constitucional sentó 
un precedente muy importante para la 
elaboración y posterior aprobación de 
la llamada ley indígena de 2001.

Nueva Ley Agraria (1992)

La segunda gran reforma que tuvo re-
percusiones directas en el marco jurí-
dico en materia indígena, durante la 
década de 1990, fue al artículo 27 cons-
titucional21 y su consecuente nueva 
Ley Agraria.22 

Como dije anteriormente, en la dé-
cada de 1980 terminó la dotación agra-
ria, pues ya no había más tierra que 
repartir. Así que en noviembre de 1991 
el entonces presidente Carlos Salinas 
de Gortari promovió un decreto en el 
que se establece y define el fin del re-
parto agrario y, en consecuencia, el ar-
tículo 27 constitucional tuvo que ser 
reformado derogando las fracciones X, 

21 La reforma al artículo 27 se publicó en el 
Diario Oficial de la Federación el 6 de enero de 
1992; como consecuencia inmediata de la refor-
ma, el 26 de febrero de 1992 se promulgó la Ley 
Agraria, reglamentaria del artículo 27 constitucional, 
y el 6 de enero de 1993 se promulgó el Reglamen-
to de la Ley Agraria en materia de Certificación 
de Derechos Ejidales y Titulación de Solares.

22 En 1993 La Ley Agraria sufrió varias re-
formas y adiciones a sus artículos 166, 170, 173. 
178, 180, 185, 191 y 198, publicadas en el Diario 
Oficial de la Federación el 9 de julio de 1993.



Teresa Valdivia Dounce24

XI, XII, XIII y XIV que contenían esta 
obligación del Estado. Sin embargo, se 
continuó atendiendo el rezago agra-
rio, pues los asuntos pendientes de 
resolver en este campo todavía eran 
muy numerosos, quedando debida-
mente establecidos los trámites para 
su conclusión en la Ley Orgánica de 
los Tribunales Agrarios (Procuradu-
ría Agraria, 1993: 11). 

Con la nueva reforma agraria, el Es-
tado decidió como “mejor” opción que, 
ante la carencia de tierras, habría que 
intensificar el aprovechamiento del 
recurso a través de la creación de em-
presas agrícolas y pecuarias, estable-
ciendo las condiciones jurídicas para 
su privatización.

De esta reforma, según la Procura-
duría Agraria las modificaciones más 
importantes que se hicieron al nuevo 
artículo 27 constitucional fueron: 

[1] Se declara el fin del reparto agrario 
y el combate intensivo al rezago 
agrario;

[2] Se reconoce de modo explícito la 
personalidad jurídica de los núcleos 
de población ejidales y comunales;

[3] Se da seguridad plena a las tres for-
mas de propiedad rural, la privada, 
la ejidal y la comunal;

[4] Se establece la autonomía de la vida 
interna de ejidos y comunidades;

[5] Se reconocen los sujetos de derecho 
agrario;

[6] Se permite la formación de socieda-
des civiles o mercantiles en el agro; y 

[7] Se crean los medios para la procu-
ración e impartición de una justicia 
agraria ágil y expedita (Procuradu-
ría Agraria, 1993: 10).

El punto crítico de la reforma al artícu-
lo 27 constitucional fue reconocer y de-
clarar que ya no hay más tierras que 
repartir y, por lo tanto, las nuevas ge-
neraciones de campesinos (dentro de 
los cuales se encuentran prácticamen-
te todos los pueblos indígenas) ya no 
podrán aspirar a que el Estado les dote 
de nuevas tierras para que tengan su 
propia parcela, o para que tengan una 
parcela con el tamaño suficiente para 
ser productiva. Ante esta gran limitan-
te la propuesta del Estado fue inten
sificar el aprovechamiento del recurso 
a través de la creación de empresas 
agrícolas y pecuarias, para lo cual defi-
nió jurídicamente los parámetros que 
lo harían posible, como se enuncia en 
los anteriores puntos [2], [4], [5] y [6]. A 
sabiendas que los campesinos mexica-
nos no tienen financiamiento ni visión 
empresarial, se abrió legalmente la po-
sibilidad de que tanto ejidos como bie-
nes comunales pudieran enajenarse o 
asociarse con capitales externos. Tam-
bién se dispuso que pudieran reorgani-
zarse de acuerdo con sus intereses, ya 
que sólo “se pueden crear nuevos ejidos 
mediante la libre decisión de un míni-
mo de 20 individuos, que deben apor-
tar tierras para ese fin” ( ibidem: 13). 

Aunque se sentaron las bases lega-
les para la privatización de la tierra en 
México esto no ha sucedido plenamente 
aún, pues al parecer son muy pocos los 
casos de compra venta de ejidos y bie-
nes comunales, y casi todos se encuen-
tran en zonas turísticas y conurbadas. 
Muchas pueden ser las causas, pero 
creo que básicamente se debe a que las 
tierras están descapitalizadas, lo cual 
sugiere que hay que hacer grandes in-



Reconocimiento de derechos indígenas: ¿fase superior de la política indigenista del siglo xx? 25

versiones de capital bajo condiciones de 
alto riesgo financiero debido a la extre-
ma pobreza en que se encuentran los 
campesinos. Otra de las posibles causas 
es que a la mayoría de los pueblos cam-
pesinos que están involucrados en acti-
vidades relacionadas con el narcotráfico 
no les interesa vender sus tierras o aso-
ciarse, debido a las notables ganancias 
que obtienen por este medio y, al mismo 
tiempo, por tratarse de zonas dedicadas 
a esta actividad ilícita, la violencia que 
trae consigo impide que sean atractivas 
para los inversionistas. Por otra parte, 
es también cierto que la economía 
mexicana, así como la mundial, no ob-
tienen ganancias importantes del cam-
po ni de las empresas agropecuarias, 
sino de otros sectores como el financiero 
y de servicios. Pero por encima de todas 
las causas probables está el hecho in-
eludible de que para los pueblos indíge-
nas la tierra no es solamente un recurso 
productivo o un lugar dónde vivir, sino 
primordialmente un territorio, el espa-
cio de construcción social de su cultura, 
el lugar donde se gestan los vitales pro-
cesos de reproducción e identificación 
social y cultural. 

Pluralidad cultural y derechos 
indígenas en las constituciones 
estatales (1990-2003)

Las reformas a la Constitución federal 
obligaron a las entidades de la Repú-
blica a revisar y, en su caso, promover 
las mismas en sus constituciones esta-
tales, tarea que desempeñaron los le-
gisladores locales de 1990 a 2003. Al 
término del periodo sólo 16 entidades 
federativas reformaron sus constitu-

ciones con disposiciones en materia 
indígena; de ellas, únicamente once re-
conocieron textualmente la composi-
ción pluricultural de la nación, nueve 
de manera plena, dos en forma indi
recta (tabla 1) y sólo cuatro estados 
aprobaron una ley reglamentaria en 
materia indígena: Chiapas (1999), 
Oaxaca (1998), Campeche (2000) y Es-
tado de México (2002). 

Cabe señalar que la reforma del es-
tado de Guerrero, primera en la lista, 
realizada en 1987, se hizo tres años 
antes que la reforma al artículo 4° 
constitucional, de manera que la de 
Guerrero no fue consecuencia directa 
de la del artículo 4° y por ello no res-
ponde a los objetivos de reconoci
miento de la pluriculturalidad. Sin 
embargo, hay que subrayar el hecho de 
que una vez reformado dicho artículo 
constitucional tampoco fue reconocida 
la pluriculturalidad en una reforma 
posterior de la Constitución del estado 
de Guerrero, con todo y que en este es-
tado existe una muy importante po
blación indígena con formas muy 
avanzadas de organización social.23

Por otra parte, llama la atención el 
caso de Quintana Roo porque en su 
Constitución no se establece de manera 
explícita el reconocimiento de la compo-

23 Me refiero a las policías comunitarias que 
este año han cumplido ya diez años de haberse 
constituido con el nombre de Consejo Regional 
de la Policía Comunitaria, de la Coordinadora 
Regional de Autoridades Comunitarias. Monta-
ña y Costa Chica de Guerrero, y que son un 
ejemplo de autonomía aplicada a la seguridad 
pública. De este asunto se pueden encontrar ya 
referencias bibliográficas en varios autores, en-
tre ellos, Gómez Ribera (2005) y Ravelo Lecuona 
(2002a, 2002b).



Teresa Valdivia Dounce26

Tabla 1. Resumen de las características de las reformas constitucionales 
en materia indígena en los estados de la República mexicana (1987-2003)
 

Es
ta

do Año 
de la 
refor-
ma

Contenido y expresión empleada para el reconoci-
miento de la pluriculturalidad

Términos de 
referencia 
sobre los 
pueblos 
indígenas

Tiene ley 
reglamen
taria de 
derechos y 
cultura 
indígenas

G
ue

rr
er

o 1987 Proveer la incorporación al desarrollo, preserva-
ción y fomento de sus manifestaciones culturales.

Pueblos 
indígenas

No hay

Ch
ia

pa
s 1990 Proteger la cultura, lenguas y dialectos y tomarlos 

en cuenta en asuntos legislativos, administrativos 
y judiciales; y procurar que haya intérprete en 
procesos penales.

Etnias No hay

1999 Se reconoce la composición pluricultural de la 
entidad; establece la protección y líneas de 
atención para su desarrollo; garantizar el acceso 
pleno a la justicia, a los servicios de salud, a una 
educación bilingüe que preserve y enriquezca su 
cultura; el derecho a elegir sus autoridades 
tradicionales de acuerdo a sus usos y costumbres; 
participación de las comunidades indígenas en la 
elaboración de planes y programas de desarrollo; 
tomar en cuenta sus prácticas y costumbres 
jurídicas en los procesos penales, y derecho a 
traductor y defensor que conozca su lengua y 
cultura; el trámite y resolución de controversias 
en municipios con población mayoritariamente 
indígena será conforme a sus usos y costumbres y 
con la participación de las autoridades tradiciona-
les. Se sanciona la discriminación.

Pueblos y 
comunidades 
indígenas

Sí hay

O
ax

ac
a 1990 Se reconoce la composición pluricultural de la 

entidad y el tequio como expresión de solidaridad 
comunitaria; impulsar, fortalecer y respetar las 
tradiciones y las culturas; se funda el derecho a la 
libre asociación de municipios y comunidades a 
partir de su filiación étnica. La educación com-
prenderá la enseñanza de los valores tradiciona-
les de cada región étnica, y en las comunidades 
bilingües la enseñanza tenderá a conservar el 
idioma español y el “dialecto” regional.

Pueblos y 
comunidades 
indígenas.
Etnias.
Grupo étnico
Región étnica

No hay



Reconocimiento de derechos indígenas: ¿fase superior de la política indigenista del siglo xx? 27

Es
ta

do Año 
de la 
refor-
ma

Contenido y expresión empleada para el reconoci-
miento de la pluriculturalidad

Términos de 
referencia 
sobre los 
pueblos 
indígenas

Tiene ley 
reglamen
taria de 
derechos y 
cultura 
indígenas

O
ax

ac
a 1995 Se reconocen los usos y costumbres para la 

elección de autoridades municipales.
Comunidades 
indígenas

No hay

1998 Se reconoce su libre determinación en un marco 
de autonomía, su personalidad jurídica de derecho 
público y el goce de sus derechos sociales; se 
reconocen sus sistemas normativos, la jurisdicción 
de sus autoridades; se reglamenta el tequio; se 
penaliza la discriminación étnica y el etnocidio; se 
les protege de reacomodos y desplazamientos; 
reconoce el derecho social al uso y disfrute de
los recursos naturales de sus tierras y territorios.

Pueblos y 
comunidades 
indígenas

Sí hay

Q
ue

ré
ta

ro 1990 Establece líneas de protección, desarrollo y 
respeto. La educación promoverá el conocimiento 
de los valores, lengua y creencias de los grupos 
étnicos y su papel en la configuración y desarrollo 
de la historia e identidad nacional.

Grupos 
étnicos

No hay

2007 Reconoce que el estado tiene una composición pluri- 
cultural sustentada originalmente en sus pueblos          
y comunidades indígenas, siendo aquellos que 
descienden de pobladores que habitaban en el 
territorio del estado de Querétaro desde antes del 
inicio de la colonización y que conservan sus pro- 
pias instituciones sociales, económicas, culturales y 
políticas o parte de ellas. Reconoce específicamente a 
los pueblos indígenas otomí, huasteco y pame, así 
como las comunidades indígenas que los conforman, 
asentadas en los municipios de Amealco eje Bonfíl, 
Cadereyta de Montes, Colón, Ezequiel Montes, 
Jalpan de Serra y Tolimán, y expresa que los los 
indígenas procedentes de otro estado de la repú
blica, que transiten o residan temporal o perma
nentemente dentro del territorio del estado de 
Querétaro, podrán acogerse, en lo conducente, a los 
beneficios de esta Ley.

Pueblos y 
comunidades 
indígenas, 
otomí,
huasteco y 
pame

Sí hay

Tabla 1. Resumen de las características de las reformas constitucionales 
en materia indígena en los estados de la República mexicana (1987-2003)
(continuación)



Teresa Valdivia Dounce28
Es

ta
do Año 

de la 
refor-
ma

Contenido y expresión empleada para el reconoci-
miento de la pluriculturalidad

Términos de 
referencia 
sobre los 
pueblos 
indígenas

Tiene ley 
reglamen
taria de 
derechos y 
cultura 
indígenas

H
id

al
go 1991 Se reconoce la composición pluricultural de la 

entidad; el derecho a preservar su forma de vida, 
bienestar y desarrollo siempre y cuando no 
contravengan la norma de orden público; garanti-
zar el acceso efectivo a la jurisdicción del Estado; 
los poderes del estado tomarán en cuenta sus 
costumbres jurídicas.

Grupos 
sociales de 
culturas 
autóctonas. 
Comunidades 
indígenas

No hay

So
no

ra 1992 Se reconoce la composición pluricultural de la 
entidad; respetar sus culturas y garantizar el 
acceso a la jurisdicción del Estado.

Grupos de 
nuestro 
origen

No hay

Ve
ra

cr
uz 1993 Se reconoce la composición pluricultural de la 

entidad; proteger y promover el desarrollo de sus 
culturas y garantizar el acceso efectivo a la juris-
dicción del Estado; tomar en cuenta sus prácticas y 
costumbres jurídicas en los procesos penales.

Pueblos 
indígenas

No hay

1998 Derecho de los pueblos indígenas a la libre 
determinación en un marco de autonomía 
establecida en la ley reglamentaria. Derecho de 
las comunidades indígenas a promover su 
desarrollo equitativo y sustentable; a una 
educación laica, obligatoria, bilingüe e intercultu-
ral. El Estado y municipios deberán impulsar el 
respeto y conocimiento de las culturas de la 
entidad y combatir la discriminación. El munici-
pio distribuirá los recursos con sentido de equi-
dad, incorporando a las comunidades indígenas 
con categoría de agencia municipal; y podrá
incorporar representantes de la población indígena
en la planeación y participación ciudadana.

Pueblos 
y comuni-
dades 
indígenas.
Población 
indígena

No hay

2000 Se reconoce la composición pluricultural y 
multiétnica de la entidad. El Estado cuidará que 
la educación de los pueblos indígenas sea bilingüe, 
respete su cultura e incorpore contenidos acerca 
de su etnohistoria y cosmovisión.

Pueblos y 
comunidades 
indígenas.
Población 
indígena

No hay

Tabla 1. Resumen de las características de las reformas constitucionales 
en materia indígena en los estados de la República mexicana (1987-2003)
(continuación)



Reconocimiento de derechos indígenas: ¿fase superior de la política indigenista del siglo xx? 29

Es
ta

do Año 
de la 
refor-
ma

Contenido y expresión empleada para el reconoci-
miento de la pluriculturalidad

Términos de 
referencia 
sobre los 
pueblos 
indígenas

Tiene ley 
reglamen
taria de 
derechos y 
cultura 
indígenas

N
ay

ar
it 1993 Garantizar la protección y promoción del desarro-

llo de sus culturas, el efectivo acceso a la jurisdic-
ción del Estado y tomar en cuenta sus prácticas y 
costumbres jurídicas en los términos en que se 
establezca n las leyes.

Nuestras 
etnias 
indígenas

No hay

1998 Se reconoce la composición étnica plural de la 
entidad, el derecho a la libre determinación en un 
marco de autonomía para decidir sus formas de 
organización, sistemas normativos y desarrollo; 
penaliza la discriminación; se otorga el derecho a 
participar en los planes y programas de desarrollo 
educativo, productivo, cultural o social.
Su educación será bilingüe; se sanciona la 
discriminación; protección de la propiedad y 
posesión de sus tierras y sus derechos de uso y 
aprovechamiento del agua y recursos naturales.

Pueblos y 
comunidades 
indígenas

No hay

2004 Idem. Etnias, 
pueblos y 
comunidades 
indígenas, 
coras, 
huicholes, 
tepehuanos y 
mexicaneros 

Sí hay

Ja
lis

co 1994 Se reconoce la composición pluricultural de la nación 
mexicana; las leyes estatales propiciarán el desa- 
rrollo de las comunidades respetando su cultura.

Comunidades No hay

2007 Se reconoce la composición pluricultural del 
estado sustentada originalmente en sus pueblos 
indígenas, los cuales son aquellos que formen una 
unidad social, económica y cultural, asentada en 
un territorio y que reconoce autoridades propias 
de acuerdo con sus usos y costumbres. Ley de

Pueblos y 
comunidades 
indígenas

Sí hay

Tabla 1. Resumen de las características de las reformas constitucionales 
en materia indígena en los estados de la República mexicana (1987-2003)
(continuación)



Teresa Valdivia Dounce30
Es

ta
do Año 

de la 
refor-
ma

Contenido y expresión empleada para el reconoci-
miento de la pluriculturalidad

Términos de 
referencia 
sobre los 
pueblos 
indígenas

Tiene ley 
reglamen
taria de 
derechos y 
cultura 
indígenas

Ja
lis

co 2007 orden público e interés social. Se propone respetar 
y promover el desarrollo de los pueblos indígenas, 
reconociendo a las comunidades y a las personas 
que los integran, como titulares de derechos 
sociales e individuales, conforme a las disposicio-
nes de la Constitución Política de tos Estados 
Unidos Mexicanos, la particular del Estado,
las leyes que de ellas emanen y en concreto de 
esta ley específica. En casos penales, se reconoce 
la necesidad de un traductor indígena, de haber 
actuado conforme a su costumbre y de que los 
sujetos se autoadscriban (salvo excepciones).

Pueblos y 
comunidades 
indígenas

Sí hay

D
ur

an
go 1994 Se reconoce la diversidad cultural; proteger y 

promover su desarrollo; para las etnias la educa-
ción será bilingüe respetando su cultura.

Etnias 
duranguenses

No hay

2007 La ley tiene por objeto el desarrollo, reconocimien-
to, preservación y defensa de los derechos y cultura 
de los pueblos y comunidades indígenas reconoce 
que el Estado tiene una composición pluricultural y 
pluriétnica sustentada en sus pueblos y comunida-
des indígenas, los cuales son tepehuanes, huicholes, 
mexicaneros, tarahumaras o rarámuris, asentados 
en el Estado, cuyas formas e instituciones sociales, 
económicas y culturales los identifican y distinguen 
del resto de la población del Estado. Los indígenas 
procedentes de otra entidad federativa o de otro 
país, que transiten o residan temporal o permanen-
temente dentro del territorio del Estado, serán 
sujetos de las obligaciones y derechos de la 
presente Ley; por lo anterior, se les reconoce el 
derecho a la protección de sus costumbres, usos, 
tradiciones, lengua, religión, indumentaria y rasgos 
culturales. Los derechos de los pueblos indígenas 
que reconoce la presente Ley, serán ejercidos a 
través de sus respectivas autoridades tradicionales.

Pueblos y 
comunidades 
indígenas, 
tepehuanes, 
huicholes, 
mexicaneros, 
tarahumaras 
o rarámuris

Sí hay

Tabla 1. Resumen de las características de las reformas constitucionales 
en materia indígena en los estados de la República mexicana (1987-2003)
(continuación)



Reconocimiento de derechos indígenas: ¿fase superior de la política indigenista del siglo xx? 31

Es
ta

do Año 
de la 
refor-
ma

Contenido y expresión empleada para el reconoci-
miento de la pluriculturalidad

Términos de 
referencia 
sobre los 
pueblos 
indígenas

Tiene ley 
reglamen
taria de 
derechos y 
cultura 
indígenas

Ch
ih

ua
hu

a 1994 Tomará en cuenta sus costumbres en los juicios 
civiles o penales; se establece que las tierras 
indígenas son inalienables e imprescriptibles y 
que para venderse éstas y las aguas se apegarán 
a la ley y a las costumbres indígenas que, a su 
vez, deberán recopilarse, reconocerse y regularse 
por las leyes civiles del Estado; propiciar que su 
educación la proporcionen los propios pueblos y 
que sea bilingüe cuando lo soliciten; los servicios 
de salud deben tomar en cuenta su lengua y 
cultura.

Pueblos y 
comunidades 
indígenas

No hay

Es
ta

do
 d

e M
éx

ic
o 1995 Se reconoce la composición pluricultural y 

pluriétnica de la entidad; proteger y promover el 
desarrollo de sus culturas; y garantizar el acceso a 
la jurisdicción del Estado.

Pueblos 
indígenas. 
Grupos

No hay

2001 Se reconoce la composición pluricultural y 
pluriétnica de la entidad; proteger y promover el 
desarrollo de sus culturas; y garantizar el acceso a 
la jurisdicción del Estado. Éste reconoce la 
existencia de los pueblos indígenas mazahua, 
otomí, náhuatl, tlahuica, y matlatzinca, asentados 
principalmente en […]

Pueblos y 
comunidades 
indígenas

Sí hay

Ca
m

pe
ch

e 1996 Se reconoce la composición pluricultural de la 
nación mexicana y de la entidad; establece el 
derecho a desarrollar y fortalecer el control y 
disfrute de sus recursos naturales y sus culturas; 
establecer mecanismos para su efectiva en los 
distintos ámbitos y niveles de gobierno; garanti-
zar que la convivencia en la entidad se dé respe-
tando y valorando la diversidad cultural; se 
sancionará la discriminación hacia ellos y sus 
integrantes; la enseñanza de una lengua indígena 
en educación básica será obligatoria en comunida-
des con regular proporción de población indígena;

Pueblos 
indígenas

Sí hay

Tabla 1. Resumen de las características de las reformas constitucionales 
en materia indígena en los estados de la República mexicana (1987-2003)
(continuación)



Teresa Valdivia Dounce32
Es

ta
do Año 

de la 
refor-
ma

Contenido y expresión empleada para el reconoci-
miento de la pluriculturalidad

Términos de 
referencia 
sobre los 
pueblos 
indígenas

Tiene ley 
reglamen
taria de 
derechos y 
cultura 
indígenas

Ca
m

pe
ch

e 1996 se apoyará el desarrollo y promoción de sus 
conocimientos, medicina tradicional y tecnologías; 
se garantizará su efectivo acceso a la jurisdicción 
del estado; en todo juicio deberá tomarse en 
cuenta su cultura y deberá llevarse preferente-
mente en su lengua o en su defecto con la asisten-
cia de traductores; en los conflictos por límites 
agrarios el estado promoverá la conciliación y 
concertación, con la participación activa de las 
autoridades indígenas.

Pueblos 
indígenas

Sí hay

Sa
n 

Lu
is 

Po
to

sí 1996 Se reconoce la composición pluricultural de la enti-
dad; se promoverá el respeto y desarrollo de sus 
culturas; se garantizará el efectivo acceso a la 
jurisdicción del estado; se tomará en cuenta sus 
prácticas y costumbres jurídicas en los juicios y 
procedimientos, con derecho a un traductor para 
quienes no hablen español; se promoverán los 
Consejos Indígenas para cada etnia; la educación 
para las comunidades indígenas deberá ser 
bilingüe; la ley reglamentaria y las relacionadas 
con los derechos y protección de los grupos indíge
nas deberán ser traducidas, impresas y publicadas 
en las lenguas de los grupos étnicos de la entidad.

Pueblos y 
comunidades 
indígenas.
Grupos 
étnicos.
Grupos 
indígenas.
Etnias.
Indígenas

No hay

2003 Se reconoce la composición “pluriétnica”, pluricul-
tural y “multilingüística” de la entidad. Reconoce 
el derecho a su libre determinación en un marco 
de autonomía bajo el principio de la subsidiarie-
dad y complementariedad en correspondencia con 
el marco jurídico; el estado les otorga la calidad de 
sujetos de derecho público, con personalidad 
jurídica y patrimonio propios. Reconoce sus 
instituciones y su actual jurisdicción territorial, 
sus formas autonómicas de gestión y su capacidad 
de organización y desarrollo. El Estado coadyuvará 
a la preservación y enriquecimiento de su lengua

Pueblos y 
comunidades 
indígenas, 
pueblos 
nahuas, 
teenek o 
huastecos, y 
xi´oi pames, y 
la presencia 
de los 
wirrarika o 
huicholes

Sí hay

Tabla 1. Resumen de las características de las reformas constitucionales 
en materia indígena en los estados de la República mexicana (1987-2003)
(continuación)



Reconocimiento de derechos indígenas: ¿fase superior de la política indigenista del siglo xx? 33

Es
ta

do Año 
de la 
refor-
ma

Contenido y expresión empleada para el reconoci-
miento de la pluriculturalidad

Términos de 
referencia 
sobre los 
pueblos 
indígenas

Tiene ley 
reglamen
taria de 
derechos y 
cultura 
indígenas

Sa
n 

Lu
is 

Po
to

sí 2003 y cultura. El municipio asignará equitativamente 
los presupuestos, y las comunidades indígenas los 
administrarán. Derecho a traductor y defensor 
que conozca su lengua y cultura en los procesos 
penales; se protegen los derechos de indígenas que 
no son de la entidad y se encuentran en ella. El 
estado, con la participación de las comunidades 
indígenas, establecerá instituciones, el sistema y 
las políticas que garanticen su desarrollo; serán 
consultados para la elaboración de los planes 
estatales de desarrollo, y el Congreso y ayunta-
mientos estatales establecerán equitativamente 
el presupuesto para cumplir con las políticas para 
su desarrollo. Su educación se incrementará en 
todos los ámbitos y niveles, con uso de la lengua 
indígena y el español, incorporando las “caracte-
rísticas interculturales específicas”. Se prohíbe la 
discriminación.

Pueblos y 
comunidades 
indígenas, 
pueblos 
nahuas, 
teenek o 
huastecos, y 
xi´oi pames, y 
la presencia 
de los 
wirrarika o 
huicholes

Sí hay

Q
ui

nt
an

a 
Ro

o 1997 Se instituirá un sistema de justicia indígena para 
las comunidades de la Zona Maya de la entidad a 
cargo de jueces tradicionales y, en su caso, de 
Magistrados de Asuntos Indígenas que, de 
acuerdo con las comunidades indígenas, determi-
ne el Tribunal Superior de Justicia; se protegerá, 
regulará y validará el desarrollo de sus lenguas y 
culturas y se garantizará el efectivo acceso a la 
jurisdicción del estado.

Comunidades 
indígenas.
Etnias

Sí hay
Además, en 
1997 se 
aprobó la Ley 
de Justicia 
Indígena del 
Estado de 
Quintana 
Roo que 
reglamenta 
esta reforma 
en la materia

M
ich

oa
cá

n* 1998 Se protegerá y promoverá el desarrollo de sus 
culturas; se garantizará el efectivo acceso a la 
jurisdicción del estado; se tomarán en cuenta sus 
prácticas y costumbres jurídicas en los juicios y 
procedimientos.

Etnias No hay

Tabla 1. Resumen de las características de las reformas constitucionales 
en materia indígena en los estados de la República mexicana (1987-2003)
(continuación)



Teresa Valdivia Dounce34
Es

ta
do Año 

de la 
refor-
ma

Contenido y expresión empleada para el reconoci-
miento de la pluriculturalidad

Términos de 
referencia 
sobre los 
pueblos 
indígenas

Tiene ley 
reglamen
taria de 
derechos y 
cultura 
indígenas

Ba
ja

 C
al

ifo
rn

ia 2007 Tiene por objeto el reconocimiento, preservación y 
defensa de los derechos y cultura de los indígenas 
del estado de Baja California, así como el estable-
cimiento de las obligaciones de la administración 
pública estatal y municipal, en la construcción de 
las relaciones con las comunidades indígenas y 
elevar el bienestar social de sus integrantes, 
promoviendo el desarrollo a través de programas 
y presupuestos específicos. Esta Ley reconoce los 
derechos colectivos, a los siguientes pueblos 
indígenas: Kiliwas, Kumiai, Pai pai, Cucapá y 
Cochimí, así como a las comunidades indígenas 
que conforman aquéllos, los cuales habitaban en 
la región desde antes de la formación del estado 
de Baja California, y que conservan sus propias 
instituciones sociales, económicas, culturales y 
políticas, o parte de ellas. Las comunidades 
indígenas pertenecientes a cualquier otro pueblo, 
procedentes de otro estado de la república y que 
residan temporal o permanentemente dentro del 
territorio del estado de Baja California, podrán 
acogerse a esta ley.

Pueblos y 
comunidades 
indígenas, 
indígenas, 
pueblos 
indígenas 
kiliwas, 
kumiai, pai 
pai, cucapá y 
cochimí

Sí hay

*Puebla es el único estado de los que se presentan en este cuadro que no reformó su constitución en materia 
indígena. Y en Michoacán aún se discute la necesidad de elaborar una ley de derechos y cultura indígena.
Fuente: María de los Ángeles Valdivia Dounce, “Los límites de la educación intercultural en la legislación 
mexicana”, tesis de doctorado en Ciencias de la Educación, Barcelona, Facultad de Ciencias de la Educación-
Universidad Autónoma de Barcelona, 2006.

Tabla 1. Resumen de las características de las reformas constitucionales 
en materia indígena en los estados de la República mexicana (1987-2003)
(continuación)



Reconocimiento de derechos indígenas: ¿fase superior de la política indigenista del siglo xx? 35

sición pluricultural de la nación y de 
su Estado, pero aprobó la Ley de Dere-
chos, Cultura y Organización Indígena 
(1998), así como la Ley de Justicia In-
dígena (1997); ambas reglamentarias 
del último y penúltimo párrafos del ar-
tículo 13 de su Constitución. 

Asimismo destaca el hecho de que 
sólo tres estados que reformaron sus 
constituciones estatales en materia de 
derechos y cultura indígena recono
cieron a los pueblos y comunidades 
indígenas con personalidad jurídica de 
derecho público, como sujetos de dere-
cho público: Oaxaca en su Constitución 
y Ley Reglamentaria, ambas en 1998; 
San Luis Potosí en su Constitución en 
2003; y Campeche en su Ley Regla-
mentaria de 2000.

Otro aspecto que me parece impor-
tante observar es la manera en que 
varios estados resolvieron reformar 
sus constituciones para dar cabida a 
un supuesto reconocimiento a la pluri-
culturalidad. En Campeche y Jalisco 
se reconoció la composición pluricul
tural del país, mas no de su propia 
entidad. Y en Chihuahua no hubo reco-
nocimiento pleno, sino parcial, de la 
composición pluricultural, pues sólo se 
modificaron aspectos fragmentados de 
la vida indígena, como tomar en cuen-
ta su costumbre en los juicios civiles y 
penales, y en los servicios de salud; que 
los pueblos indígenas proporcionen su 
propia educación; y, en materia agra-
ria, se reglamentó que las tierras (y 
aguas) indígenas no se pueden vender, 
ni comprar, ni extinguir este derecho, y 
para el traspaso de tierras y aguas se 
apegarán a las disposiciones de la ley 
estatal y de la costumbre india. 

De igual forma es de llamar la aten-
ción que los términos empleados en al-
gunas constituciones para referirse a 
los pueblos indígenas no se apegaron a 
la norma internacional del Convenio 
169 de la Organización Internacional 
del Trabajo haciendo suponer que exis-
te cierta ignorancia sobre este ins
trumento. Por ejemplo, en Durango se 
empleó “etnias duranguenses”, en So-
nora “grupos de nuestro origen”, en 
Hidalgo “grupos sociales de culturas 
autóctonas”, y en Nayarit “nuestras et
nias indígenas” (aunque en la reforma 
posterior, la de 1998, se subsanó esta de
ficiencia nombrándolos “pueblos y co-
munidades indígenas”).

Las reformas constitucionales de 
las entidades federativas llevaron, en 
consecuencia, a establecer modificacio-
nes a las leyes secundarias de los esta-
dos con la finalidad de dar congruencia 
y certeza jurídica a las reformas. Sin 
embargo, los resultados son notoria-
mente disímiles, como se demuestra 
en la tabla 2. Los casos más contras-
tantes son Oaxaca frente a Puebla, ya 
que mientras el primero realizó modi-
ficaciones a doce leyes estatales y 
aportó una de las leyes indígenas más 
completas del país, en Puebla apenas 
se reformó un artículo del código en 
materia electoral, cuyo sentido expre-
sa la voluntad de tomar en cuenta las 
costumbres indígenas en los procesos 
electorales. 

Aunque no es el único caso de este 
tipo, Puebla es realmente crítico, pues 
tratándose de uno de los estados de la 
República mexicana que cuenta con 
mayor población indígena (13%) no 
realizó ninguna reforma a su Consti-



Teresa Valdivia Dounce36

Tabla 2. Entidades federativas que incorporaron disposiciones en materia 
indígena en sus leyes estatales (1987-2003)

Instrumento

C
am

pe
ch

e

C
hi

ap
as

D
is

tr
it

o 
Fe

de
ra

l

D
ur

an
go

E
st

ad
o 

de
 M

éx
ic

o

O
ax

ac
a

P
ue

bl
a*

Q
ui

nt
an

a 
R

oo

S
on

or
a

Ley reglamentaria en materia de derechos y cultura 
indígena

X X X X X

Ley de Justicia Indígena X

Ley de Educación X X X

Ley de Salud X

Código Penal X X

Código de Procedimientos Penales X X X X X

Código de Procedimientos Civiles X X

Código en Materia Electoral X X X

Ley Orgánica Municipal X

Ley Orgánica de la Administración Pública X

Ley Orgánica del Poder Judicial X X

Ley Orgánica de la Procuraduría para la Defensa del 
Indígena

X

Ley Orgánica de la Junta de Conciliación Agraria X

Ley que crea el Instituto Estatal de Desarrollo Munici-
pal

X

Ley del Instituto Oaxaqueño de las Culturas X

Ley que crea la Corporación Oaxaqueña de Radio y 
Televisión

X

Ley del Fomento para el Desarrollo X X

Reglamento Interior de la Administración Pública X

*Puebla es el único estado de los que se presentan en este cuadro que no reformó su constitución en 
materia indígena.
Fuente: María de los Ángeles Valdivia Dounce, op. cit.



Reconocimiento de derechos indígenas: ¿fase superior de la política indigenista del siglo xx? 37

tución estatal, ni aprobó una ley indí-
gena, y la única reforma que realizó 
no reconoce la costumbre indígena. 
Casos similares son Tabasco y Yuca-
tán, donde no se realizó ninguna mo-
dificación legal, siendo que Yucatán 
ocupa el primer lugar en porcentaje 
de población indígena en el país, como 
puede apreciarse en la tabla 3.

Tabla 3. Entidades federativas con mayor porcentaje de población hablante 
de lengua indígena de 5 años y más (2000)

Entidad federativa Porcentaje

Estados Unidos Mexicanos 7.2

Yucatán 37.4

Oaxaca 37.2

Chiapas 24.7

Quintana Roo 23.1

Hidalgo 17.3

Campeche 15.5

Guerrero 13.9

Puebla 13.1

San Luis Potosí 11.7

Veracruz de Ignacio de la Llave 10.4

Nayarit 4.6

Tabasco 3.7

Michoacán de Ocampo 3.5

México 3.3

Chihuahua 3.2

Tlaxcala 3.2

Nota: Con respecto al total de la población de cinco y más años de cada entidad federativa. Se excluye a la 
población que no especificó si habla o no lengua indígena. 
Fuente: inegi, XII Censo General de Población y Vivienda, 2000. Tabulados Básicos, México, inegi, 2001.

Reforma al artículo 2 constitucional 
(2001)

El fin del periodo de reformas legales 
en materia de derechos indígenas lo 
marca la reforma del 18 de julio de 
2001, mejor conocida como “ley indíge-
na,” conformada así por las nuevas mo-
dificaciones a la Constitución federal: 



Teresa Valdivia Dounce38

se adicionaron un segundo y tercer pá-
rrafos al artículo 1º; se reformó el 2º; se 
derogó el párrafo primero del artículo 
4°, y se adicionaron un sexto párrafo al 
artículo 18 y un último párrafo a la 
fracción tercera del artículo 115.

La ley indígena federal del 2001 es 
mucho más completa que todas las re-
formas anteriores. Aquí se establecie-
ron reconocimientos elementales como 
la composición pluricultural del país 
sustentada en los pueblos indígenas, el 
origen de éstos y sus instituciones, su 
derecho a la libre determinación y a 
cierta autonomía. En esta nueva ley 
hay dos avances más: la forma de iden-
tificar por la conciencia de su identidad 
y pertenencia a los sujetos jurídicos 
(como lo establece el Convenio 169) y 
la tipificación de la discriminación 
como un delito. Sin embargo, no deja 
de ser una ley “mocha”, ya que los pue-
blos y comunidades indígenas son de
finidos como sujetos de interés público 
y no como sujetos de derecho público, 
con lo cual su derecho a la libre deter-
minación y autonomía quedan en mera 
retórica. Además, en el apartado A del 
artículo 2° se garantizan derechos que 
ya tenían los pueblos indígenas, y en el 
apartado B se perfilan las bases para 
diseñar un típico plan de desarrollo so-
cial, al puro estilo de la programación 
gubernamental; así que ambos temas 
por demás ociosos, sirvieron de relleno 
a la monserga de esta reforma.

Mientras en la “ley indígena” no 
hubiera un reconocimiento constitu-
cional de los pueblos y comunidades 
como sujetos de derecho, la opción que 
podían tomar para su defensa de dere-
cho colectivo era el llamado “litigio es-

tratégico” basado en los instrumentos 
y las cortes internacionales. Hoy en día 
las normas internacionales contenidas 
en estos instrumentos forman parte de 
la Constitución nacional, gracias a la 
reforma al artículo 1° en 2011.

A MANERA DE CONCLUSIONES

La política indigenista del Estado 
mexicano evolucionó en el siglo xx des-
de planteamientos excluyentes y racis-
tas hasta llegar a convertirse en una 
de las políticas más democráticas de 
América Latina, gracias a los reconoci-
mientos jurídicos citados. Sin embargo, 
persiste la ignorancia sobre la existen-
cia e identidad de los pueblos indígenas 
en el país, y su derivada discriminación 
y exclusión.

A lo largo del periodo revisado se 
puede decir que ha habido una preocu-
pación central en todas las políticas 
indigenistas que es la de integrar a la 
población indígena a las formas de 
vida nacional a través de la homolo
gación de servicios médicos, educati
vos, productivos, de infraestructura y 
de procuración de justicia, ya sea impo-
niéndoles los modelos, preguntándoles 
si están de acuerdo o no, o permitién-
doles que diseñen sus propios progra-
mas de desarrollo dentro del marco de 
“las formas de vida nacional”. Pero, 
gracias a indigenistas honestos que 
han laborado en el ini hoy en día se 
puede decir que en muchas regiones 
indígenas ha llegado una mayor justi-
cia social, pues han pasado a la histo-
ria las jornadas de trabajo de sol a sol y 
sin descanso; han entrado a las comu-
nidades los servicios mínimos de salud 



Reconocimiento de derechos indígenas: ¿fase superior de la política indigenista del siglo xx? 39

y educación; se respetan los precios ofi-
ciales de los productos básicos; y exis-
ten más oportunidades para decidir 
sobre sus propios destinos.

El Estado también ha mantenido 
su relación hegemónica con los pueblos 
indígenas; y ha permitido, protegido y 
hasta promovido las relaciones do
minicales en las llamadas regiones de 
refugio aunque, al mismo tiempo, indi-
genistas y líderes indígenas han tra
bajado contra corriente sorteando 
obstáculos de todo tipo para liberarse 
de estas condiciones.

Sin embargo, aún no ha llegado el 
momento en que podamos ver a un 
Estado que reconoce plenamente la 
“mayoría de edad” de los ciudadanos 
indígenas y mucho menos la necesidad 
de que la participación política de es-
tos pueblos sea independiente y sobe-
rana, dado su carácter diferenciado no 
sólo de cultura sino, fundamentalmen-
te, de origen y desarrollo histórico. En-
tonces sí estaríamos frente a la fase 
superior del desarrollo de la política 
indigenista.

FUENTES CITADAS 

Documentos

Acuerdos firmados por el gobierno de Gua-
temala y la Unidad Revolucionaria Na-
cional Guatemalteca (urng). Acuerdos 
sobre Identidad y Derechos de los Pue-
blos indígenas, México, D. F., 31 de mar
zo de 1995. 

Acuerdos firmados por el gobierno de Gua-
temala y la Unidad Revolucionaria Na-
cional Guatemalteca (urng). Acuerdos 
sobre Aspectos Socioeconómicos y Si-

tuación Agraria, México, D. F., 6 de ma
yo de 1996. 

Convenio Constitutivo del Fondo para el 
Desarrollo de los Pueblos Indígenas de 
América Latina y el Caribe, Madrid, 
julio, 1992. 

Convenio núm. 169 sobre Pueblos Indíge-
nas y Tribales en países independien-
tes, adoptado en Ginebra, el 27 de junio 
de 1989, de la Organización Internacio-
nal del Trabajo, (en México fue aproba-
do por el Congreso de la Unión el 11 de 
julio de 1990, por el Senado con publi-
cación en el Diario Oficial de la Federa-
ción el 3 de agosto de 1990 y 13 de 
agosto de 1990 por el Presidente de la 
República. 

Declaración de las Naciones Unidas sobre 
los Derechos de los Pueblos Indígenas, 
en vigor a partir de 15 de marzo de 2006, 
en línea [www.alertanet.org], consul-
tado el 7 de julio de 2010.

Proyecto de Declaración Americana de los 
Derechos de los Pueblos Indígenas, Or-
ganización de Estados Americanos, 
septiembre 1985. 

Proyecto de Declaración Universal de los 
Derechos de los Pueblos Indígenas, Or-
ganización de las Naciones Unidas, 
abril 1994. 

Referencias bibliográficas

(1996) “Acuerdos del gobierno federal y el 
ezln sobre derecho y cultura indígena. 
México, 16 de febrero, 1996”, América 
Indígena, vol. LVIII, núm. 3-4, julio-di-
ciembre.

Aguirre Beltrán, Gonzalo (comp.) (1971), 
¿Ha fracasado el indigenismo?, México, 
sep (Sepsetentas, 9).

Aguirre Beltrán, Gonzalo y Ricardo Pozas 



Teresa Valdivia Dounce40

Arciniega (1973), La política indigenis-
ta en Mexico: métodos y resultados, 2 
vols., México, ini/sep (sep-ini, 21).

Aguirre Beltrán, Gonzalo, et al. (1976), El 
indigenismo en acción. XXV Aniversa-
rio del Centro Coordinador Indigenista 
Tzetltal Tzotzil, Chiapas, México, ini, 
(Antropología Social, sep/ini, 44).

Aragón Andrade, Orlando (2007), Indigenis-
mo, movimientos y derechos indígenas 
en México. La reforma del artículo 4º 
Constitucional de 1992, Morelia, Di
visión de Estudios de Posgrado de la 
Facultad de Derecho/Instituto de Inves-
tigaciones Históricas-Universidad Mi-
choacana de San Nicolás de Hidalgo.

Bonfil Batalla, Guillermo (1995), “Cuarto 
Tribunal Russel. Testimonios de la dig-
nidad y la ignominia”, en Lina Odena 
Güemes (selección y recopilación), 
Obras escogidas de Guillermo Bonfil. 
Obra publicada, México, ini/dgcp/sra/ 
ciesas/Conaculta/Fideicomiso Fondo 
Nacional de Fomento Ejidal, t. II, pp. 
462-463.

(1992), Código Federal de Procedimientos 
Penales, México.

(1992), Código de Procedimientos Penales 
para el Distrito Federal, México.

Diario Oficial de la Federación (diversas 
fechas).

(1978), Dirección General de educación In-
dígena.

Esparza González, Javier y Teresa Valdivia 
Dounce (1984), Evaluación técnica y 
social de los programas agropecuarios 
en los CCI’s Tepexi de Rodríguez y Te-
huacán, Puebla, México, Subdirección 
de Evaluación-ini.

(1989), Foro de discusión de la propuesta 
de reforma constitucional para recono-
cer los derechos culturales de los pue-

blos indígenas de México, México, ceas/ 
cma/enah/Conaculta.

Gómez Ribera, Magdalena (2005), “Los ca-
minos de la policía comunitaria”, La 
Jornada, martes 27 de septiembre, p. 
22.

Kenneth Turner, John (1991), México bár-
baro, 9ª reimp., México, Quinto Sol.

Lameiras, José (1978), “Antropología políti-
ca e indigenismo”, Nueva Antropología, 
año III, núm. 9, octubre-diciembre, pp. 
67-77.

Ley Orgánica de los Tribunales Agrarios, 
Procuraduría Agraria (1993).

Medina Hernández, Andrés (1973), “Tres 
puntos de referencia en el indigenismo 
mexicano contemporáneo”, Notas An-
tropológicas, vol. I, nota 4, México, iia, 
diciembre, pp. 1930.

_____ (2000), “Los ciclos del indigenismo: la 
política indigenista del siglo xx”, en Na-
tividad Gutiérrez Chong, Marcela 
Romero García y Sergio Sarmiento Sil-
va (coords.), Indigenismos. Reflexiones 
críticas, México, ini, pp. 63-80.

Nahmad Sittón, Salomón et al. (1977), 7 en-
sayos sobre indigenismo, México, ini, 
(Cuadernos de Trabajo, 6).

Nolasco Armas, Margarita et al. (1970), De 
eso que llaman antropología mexicana, 
México, Nuestro Tiempo.

Olvera Sierra, Claudia, Diego Poliakoff y 
Teresa Valdivia Dounce (1994), Opinio-
nes sobre la ley reglamentaria al Artícu-
lo 4o. Constitucional. Fondos regionales 
de Solidaridad y Autoridades Indíge-
nas Tradicionales. México, ini (Cuader-
nos de antropología jurídica, 4).

Ravelo Lecuona, Renato (2002), “Sentencia 
contra las policías comunitarias: golpe 
de Estado contra el pueblo”, El Sur, 
Acapulco, 15 de marzo, p. 16. 



Reconocimiento de derechos indígenas: ¿fase superior de la política indigenista del siglo xx? 41

Rubio, Miguel Ángel (2000), “Los pueblos 
indígenas de México: notas acerca de 
sus propuestas y demandas políticas”, 
en Natividad Gutiérrez Chong, Marce-
la Romero García,y Sergio, Sarmiento 
Silva (coords.), Indigenismos. Reflexio-
nes críticas, México, ini, pp. 177-183.

Sarmiento Silva, Sergio y María Consuelo 
Mejía Piñeros (1987), La lucha indígena: 
un reto a la ortodoxia, México, Siglo XXI.

Valdivia Dounce, María de los Ángeles 
(2006), “Los límites de la educación in-
tercultural en la legislación mexicana”, 
tesis de doctorado en Ciencias de la 
Educación, Facultad de Ciencias de la 

Educación-Universidad Autónoma de 
Barcelona, Barcelona.

Valdivia Dounce, María Teresa (1994), 
Costumbre jurídica indígena (Biblio-
grafía comentada), México, ini.

Valdivia Dounce, María Teresa (2007), En-
tre yoris y guarijíos. Crónicas sobre el 
quehacer antropológico, México, iia-
unam.

Villa Rojas, Alfonso (1976), “Introducción”, 
en Gonzalo Aguirre Beltrán, et al., El 
indigenismo en acción. xxv aniversario 
del Centro Coordinador Indigenista Tzetl
tal Tzotzil, Chiapas, México, ini (Antro-
pología Social, Colección Sep/ini, 44).


