
159

PRELUDIO 

En este escrito pretendo mostrar 
la relevancia del análisis histó-
rico desde el punto de vista de 

la axiología para la comprensión de los 

EN TORNO AL ANÁLISIS DE LOS VALORES 
EN ANTROPOLOGÍA: EL CASO DE LA ETNOGRAFÍA 

EN SITUACIÓN COLONIAL*

Eduardo González Muñiz*

procesos que han confluido en la con-
formación de la antropología como una 
disciplina científica, y particularmen
te de sus elementos constitutivos: la 
otredad cultural como objeto de conoci-
miento y la etnografía como proce
dimiento empírico de investigación. El 
supuesto básico de dicho análisis es 
que toda disciplina científica se confi-
gura a partir de la confluencia de di-
versas tradiciones con toda su carga 
axiológica inherente y que justamente a 
partir de ese conjunto de valores co-
bran forma concepciones básicas en 

Resumen: La investigación etnográfica realizada en el contexto de expansión colonial es uno de los 
periodos más polémicos en la historia de la ciencia antropológica. Debido a la definición predomi-
nante de “objetividad” científica como neutralidad axiológica, los etnógrafos en situación colonial 
no lograron identificar sus propias metas de investigación como modalidades concretas de valores 
epistémicos, ni los condicionamientos de su propia tradición cultural como valores no epistémicos 
en la configuración de la práctica etnográfica. El análisis de episodios concretos pertenecientes al 
desarrollo histórico de la antropología a partir de la noción “dimensiones axiológicas” permite re-
considerar los modos en que dicha disciplina se entrelaza con su contexto social y cultural. 

Palabras clave: valores políticos, objetividad, colonialismo, antropología británica. 

Abstract: Ethnographic research carried out within the context of colonial expansion is one of the 
most controversial periods in the history of anthropological science. Due to the prevailing defini-
tion of scientific “objectivity” as “axiological neutrality,” ethnographers dealing with colonial si-
tuations have failed to identify their own research goals as concrete modes of epistemic values or 
to take into account their conditioning according to their own cultural tradition as non-epistemic 
values when shaping their ethnographic practice. An analysis of specific episodes within the his-
torical development of anthropology, based on the notion of “axiological dimensions,” enables us to 
reconsider the ways in which that discipline is intertwined with its social and cultural context.

Key words: political values, objectivity, colonialism, British anthropology.

*Las reflexiones contenidas en este trabajo 
forman parte de mi tesis de Maestría en Filoso-
fía de la Ciencia (González Muñiz, 2006). 

**Egresado de la Escuela Nacional de An-
tropología e Historia-inah, doctorante en la Uni-
versidad Humboldt de Berlín. Línea principal 
de investigación: historia e historiografía de la 
antropología y sus prácticas etnográficas.

            www.juridicas.unam.mx
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

www.bibliojuridica.org

http://www.juridicas.unam.mx
http://www.bibliojuridica.org/


160 Eduardo González Muñiz

torno a las parcelas de la realidad que 
los científicos pretenden estudiar, así 
como a los modos más adecuados para 
realizarlo exitosamente. Se trata de 
asumir metodológicamente los inevita-
bles vínculos entre ciencia y sociedad 
para descubrir cómo cobran vida las 
prácticas científicas. La noción central 
del análisis axiológico, las “dimensio-
nes axiológicas”, permite organizar 
esos vínculos en términos de disposi-
ciones concretas de valores, epistémi-
cos y no epistémicos, que se configuran 
a partir de un incesante juego recípro-
co en episodios específicos de la histo-
ria de las ciencias. De este modo, la 
idea de las “dimensiones axiológicas” 
pretende ser una categoría de investi-
gación orientada a detectar y analizar 
la intensa imbricación de valores no 
estrictamente epistémicos pertene-
cientes al ambiente social y cultural de 
la investigación científica y los valores 
específicamente cognoscitivos que re-
gulan sus procedimientos de investiga-
ción (una presentación más detallada 
del tema puede verse en González Mu-
ñiz (2006, 2008).

Para mostrar los alcances de dicha 
categoría, me interesa recurrir al exa-
men de uno de los sucesos más polémi-
cos de la antropología, la desarrollada 
en situación colonial. Esta reflexión 
está basada en fuentes secundarias, 
particularmente en un debate pertene-
ciente a la antropología anglosajona 
que giró en torno a los procesos de colo-
nización y descolonización, y que tuvo su 
momento crítico en la década de 1970. 
Más específicamente, quiero examinar 
los efectos constitutivos del proceso de 
expansión colonial europea en la antro-

pología de la primera mitad del siglo xx 
y detectar las dimensiones axiológicas 
que delinearon las concepciones funda-
mentales en torno a la otredad cultural 
y la práctica etnográfica en la antropo-
logía británica desarrollada en situa-
ción colonial. Paralelamente, mostraré 
que la imbricación de valores no epis-
témicos (principalmente políticos) con 
los valores epistémicos de la antropolo-
gía británica no sólo no entorpeció sus 
pretensiones cognoscitivas –y en conse-
cuencia sus productos teóricos no eran 
meras “instrumentalidades políticas”, 
es decir, vehículos de opresión que 
ocultaban la “verdadera intención” de 
la antropología: asegurar la domina-
ción política–, sino que de ese modo las 
posibilitó. En consecuencia, pretendo 
mostrar que los valores no epistémicos 
provenientes de las tradiciones políti-
cas determinaron la concepción de su 
objeto de estudio al tiempo que las va-
loraciones epistémicas asociadas a la 
objetividad científica determinaron el 
autoentendimiento de los etnógrafos y 
su papel concreto dentro del proceso 
colonizador. 

Dado que la relación entre antropo-
logía y colonialismo entraña un debate 
más amplio en torno a la relación entre 
ciencia y sociedad, conocimiento y polí-
tica o, si se prefiere, entre saber y poder, 
resulta pertinente, además, reconstruir 
y examinar las tradiciones (políticas, 
científicas o filosóficas) que preceden y 
condicionan los actos de comprensión 
y explicación antropológicos en la me-
dida en que guían los juicios acerca de 
lo que resulta interesante, relevante o 
correcto explorar y conocer. Considero 
que ello evidencia la contribución fun-



161En torno al análisis de los valores en antropología: el caso de la etnografía en situación colonial

damental de las “dimensiones axiológi-
cas” como categoría de análisis históri-
co de la antropología y en general de 
toda práctica con pretensiones cognos-
citivas, a saber, que permite reconocer 
sus raíces culturales y su pertinencia 
política y epistémica. 

He organizado este texto de la si-
guiente manera: primero esbozo el 
problema de la objetividad en la antro-
pología clásica y la problemática rela-
ción que durante la primera mitad del 
siglo sostenían los antropólogos con la 
presencia de valores, ampliamente 
concebidos como una irrupción de ele-
mentos perniciosos pero evitables en la 
investigación etnográfica. Posterior-
mente presento una noción fundamen-
tal en el análisis axiológico, “núcleo 
axiológico”, la cual permite establecer 
con claridad las fronteras que distin-
guen inequívocamente a la antropolo-
gía, una actividad con pretensiones 
cognoscitivas explícitas, de los empeños 
decididamente políticos de la coloniza-
ción. Después caracterizo el contexto de 
la antropología británica a partir de la 
noción de “situación colonial”, que he 
tomado prestada de Jaques Maquet, 
y expongo la principal fuente de ideas y 
valores políticos que nutrió a la antro-
pología británica, la tradición folk-polí-
tica, a partir del estudio de Henrika 
Kuklick. Un par de consideraciones fi-
nales cierran este escrito. 

INTRIGAS POLÍTICAS Y LA VIDA 
PRIVADA DE MALINOWSKI

A mediados de la década de 1960, la 
investigación etnográfica atravesó por 
un periodo de crisis que motivó un 

cuestionamiento a la viabilidad y legi-
timidad del proyecto antropológico.1 El 
mismo ambiente anglosajón que cuatro 
décadas atrás celebrara las primeras 
proezas etnográficas fue el escenario 
de diversas controversias que cuestio-
naron la confiabilidad científica (léase 
“objetividad”) de los reportes etnográfi-
cos ante la “irrupción” de elementos no 
estrictamente epistémicos en el proceso 
de investigación. Dos de aquellos con-
trovertidos momentos fueron el escán
dalo vinculado al proyecto “Camelot”, y 
la polémica desatada por la publicación 
del diario personal de Bronislaw Mali-
nowski. La imagen del etnógrafo como 
un investigador neutral que “única-
mente” observa y registra datos sin 
hacer juicios de valor comenzaba a de-
rrumbarse.

En 1965 se hizo del conocimiento 
público un supuesto proyecto de inves-
tigación científica cuyo objetivo explíci-
to consistía en la “individualización de 
condiciones de guerrilla, en curso o po-

1 Clara Gallini (1974) documenta con detalle 
este momento crítico en la antropología estado-
unidense de la década de 1960 y se refiere a 
cuestiones relativas a “impases teóricos”, a “crea-
tividades incontroladas” y a “la falta de rigor 
metodológico” debido a la promoción militante 
de códigos éticos, así como a la fragmentación de 
la comunidad antropológica en vertientes con-
servadoras y democráticas. En este contexto de 
crisis, la antropología mexicana enfrentó sus 
propios fantasmas. Por aquellos años, las polé-
micas giraron en torno al papel del antropólogo 
en los nuevos contextos políticos nacionales y, 
en particular, en torno a la necesidad de replan-
tear los contenidos de la disciplina sobre “nue-
vas bases” al mismo tiempo de carácter teórico y 
político. Este intenso episodio de la antropología 
mexicana se halla extensamente documentado 
en Medina y García Mora (1983).



162 Eduardo González Muñiz

tencial, en América Latina, orientado a 
la prevención e intervención de focos 
de guerrillas en esas regiones” (Gallini, 
1974:15). Conocido con el nombre de 
“Camelot”, este proyecto “fue uno de los 
tantos instrumentos dispuestos por 
Estados Unidos para extender su con-
trol militar o político sobre buena par-
te del continente latinoamericano”, 
para lo cual se diseñó un programa de 
recolección de “informaciones relativas 
al objeto específico sobre el cual había 
que intervenir” (ibidem: 16). Aunque el 
proyecto fracasó debido a conflictos di-
plomáticos, más que a una protesta por 
parte de la sociedad en general y de la 
comunidad antropológica en particu-
lar, lo que me interesa resaltar del ar-
gumento de Gallini es que

[…] por primera vez se obligó [...] a 
reconocer, públicamente, un hecho 
que por lo menos desde hacía un de-
cenio se había convertido en una 
práctica habitual, bien conocida por 
todos, al menos en el ambiente de los 
políticos y los investigadores sociales, 
que hasta entonces habían podido 
permitirse ignorarla: la existencia de 
instituciones dirigidas a la recolec-
ción, para finalidades declarada-
mente represivas, de informaciones 
científicas relativas a países extran-
jeros, y la consecuente disponibilidad 
de un cierto número de investiga
dores sociales para avalar, con su con-
tribución activa, operaciones de este 
género (ibidem: 18).

Durante la reunión anual de los 
miembros de la American Anthropolo­
gical Association, en 1966, se debatió el 

problema del proyecto “Camelot”, pero 
como indica Gallini: “no salió de allí 
una declaración común, dado que fue 
sólo una minoría radical la que intentó 
poner en términos políticos el problema 
de la relación entre investigador y 
gobierno” (ibidem: 19). Aunque inci-
piente, este intento por plantear en 
términos políticos la relación del inves-
tigador con el gobierno estimuló el de-
sarrollo de posiciones teóricas críticas 
a las pretensiones cognoscitivas de la 
antropología, las cuales proponían vin-
cular la validez del conocimiento etno-
gráfico a la adopción explícita de una 
determinada postura política. A partir 
de entonces, un sector importante de 
antropólogos consideró pertinente asu-
mir ciertos compromisos políticos y 
éticos frente a los procesos de descolo-
nización y a otros procesos sociales que 
comenzaron a generalizarse a partir 
de la década de 1960 (Llobera, 1975). 

Con gran crudeza, el caso del pro-
yecto “Camelot” obligó a la comunidad 
antropológica internacional a lidiar 
con el problema de la validez y de las 
repercusiones de su actividad más allá 
de las fronteras académicas y estricta-
mente teóricas; en particular, desveló 
un hecho hasta entonces soslayado: la 
inevitable imbricación de las metas de 
investigación específicamente antro-
pológicas con intereses y actividades 
de carácter decididamente político. 
Como sugiere Gallini, los antropólogos 
que participaron en el debate tuvieron 
pocos elementos (o acaso ninguno) 
para enfrentar las consecuencias de 
este acontecimiento. Ello se debió, en el 
mejor de los casos, a la carencia de con-
ceptos y categorías que permitieran 



163En torno al análisis de los valores en antropología: el caso de la etnografía en situación colonial

plantear la relación entre el antropólo-
go y el gobierno como un problema 
epistemológico en torno a la validez de 
investigaciones que se generan bajo 
el auspicio de intereses políticos; en el 
peor de los casos, a un compromiso di-
recto con el proyecto “Camelot”. En 
cualquier escenario, el intento por es-
tablecer en términos políticos el pro-
blema de la relación entre investigador 
y gobierno era ya un paso importante 
en el camino hacia la discusión de los 
vínculos de la investigación antropoló-
gica con su entorno social y político.

Justamente, el diario de campo de 
Bronislaw Malinowski muestra, aun-
que con mayor sutileza, que el proble-
ma epistemológico de la validez de los 
resultados de una investigación en-
vuelve necesariamente una reflexión 
en torno a la presencia y el papel de in-
tereses y valores no estrictamente epis
témicos en la investigación. Malinowski 
había realizado una larga estancia en 
las islas del Pacífico occidental con fines 
etnográficos durante la década de 
1920. Producto de ese periodo de tra-
bajo fue Los argonautas del Pacífico 
occidental, donde la historiografía he-
gemónica sitúa la primera formulación 
explícita del método etnográfico. Para 
Malinowski (1922: 25), la meta del tra-
bajo etnográfico consistía en

[…] captar el punto de vista del indí-
gena, su posición ante la vida, com-
prender su visión de su mundo [...] 
cuando leamos el relato de [sus] cos-
tumbres remotas, quizá brote en no-
sotros un sentimiento de solidaridad 
con los empeños y ambiciones de es-
tos indígenas [...] en este caso tendre-

mos la legítima convicción de que ha 
valido la pena comprender a estos in-
dígenas, a sus instituciones y sus cos-
tumbres [...]

Durante su larga estancia en las 
islas del Pacífico, Malinowski escribió 
además con cierta regularidad un dia-
rio personal publicado póstumamente 
bajo el nombre de “Diario de campo en 
Melanesia”, en el que constantemente 
despliega prejuicios raciales hacia los 
habitantes de aquellas islas, prejuicios 
claramente contrastantes con sus me-
tas etnográficas explícitas. El “Diario” 
dividió la opinión de la comunidad an-
tropológica. Una parte desacreditó los 
resultados del trabajo etnográfico de 
Malinowski y los consideró distorsio-
nados, debido no sólo a sus prejuicios 
etnocéntricos sino también al impor-
tante hecho de que la naciente etno-
grafía se desarrolló en el contexto de la 
expansión colonial europea, lo cual ne-
cesariamente habría condicionado la 
investigación etnográfica y la compro-
metió a mantener, con la adminis
tración colonial, “un diálogo equívoco 
hecho de sumisiones y confronta
ciones” (Llobera, 1975: 376). En este 
contexto, tanto la validez como la obje-
tividad del estudio etnográfico de otras 
culturas se vieron fuertemente com-
prometidas por la intromisión de inte-
reses políticos y de prejuicios raciales. 

Otra parte de la comunidad tomó 
partido a favor de Malinowski y defen
dió la validez de su investigación, argu
mentando que lo escrito en el “Diario” 
sólo representa un desahogo privado y, 
en consecuencia, resulta irrelevante 
para los resultados teóricos. En tono 



164 Eduardo González Muñiz

conciliador, Raymond Firth afirmó en 
su introducción al “Diario” que Mali-
nowski muestra las reacciones de un 
antropólogo de campo en una sociedad 
ajena en la que tiene que vivir como 
cronista y analista, por lo que no puede 
compartir por entero las costumbres y 
valores de la gente, admirarlos o des-
preciarlos. Además, sigue Firth, se tra-
ta de un asunto menor si se considera 
que debemos al propio Malinowski una 
de las principales contribuciones al de-
sarrollo de la antropología, a saber, la 
introducción de “métodos de investiga-
ción de campo mucho más intensivos y 
sofisticados de los hasta entonces habi-
tuales en esta disciplina” (Malinowski, 
1989: 21-23).

Más allá de las diversas opiniones 
motivadas por el “Diario”, me interesa 
destacar un elemento subyacente al de
bate que, paradójicamente, era común 
a las opiniones de todos los participan-
tes, a saber, una concepción de objetivi-
dad científica fuertemente vinculada 
con la neutralidad valorativa.2 Esta 

2 Se trata de una noción de objetividad ca-
racterística de las posturas fundamentistas que 
se distinguen por su adhesión a la creencia de 
que es posible un acceso privilegiado a la “reali-
dad”. Las tesis básicas con las que se comprome-
te “todo buen fundamentista” para defender esa 
posibilidad son: 1) hay una realidad estructura-
da independiente de nuestras capacidades como 
sujetos cognoscentes. En este sentido, la verdad 
es alguna forma de coincidencia entre proposi-
ciones y objetos; 2) es posible alcanzar algún 
tipo de conocimiento cierto e indubitable que 
constituya el punto de partida para todo genui-
no conocimiento, y 3) hay un método que garan-
tiza los resultados del proceso cognoscitivo. Se 
trata de tesis de carácter respectivamente on
tológico, epistemológico y metodológico, orien
tadas a la definición de “una estructura ahis

concepción de “objetividad” no sólo es-
taba en juego en las polémicas en torno 
al proyecto “Camelot” y al “Diario”, sino 
que caracterizaba a la investigación 
etnográfica que dominó la primera mi-
tad del siglo xx. En efecto, la autocom-
prensión del antropólogo de la época se 
configuró en torno a la imagen de un 
observador neutral que, a diferencia 
del administrador colonial, no interfe-
ría con la vida de los nativos y se limi-
taba a desarrollar su investigación a 
partir de hipótesis que deberían ser ve-
rificadas empíricamente mediante las 
observaciones realizadas en el campo 
(Ulin, 1990: 39). George Foster llegó a 
reconocer que si bien “las cualidades y 
valores de la vida fluyen como agua a 
través de la red científica, la antropolo-
gía apresa sólo los guijarros del hecho 
objetivo y los ramificados de la impli-
cación necesaria [por lo que el antropó-
logo] no puede, como científico, juzgar 
qué es bueno y qué es malo, sino sólo 
los hechos sociales objetivos y sus 
implicaciones” (Foster, 1969: 342). Ste-
phen Tyler, crítico de aquella genera-
ción de antropólogos, llamó con gran 
ironía “dogma empirista” a la defensa 
de esta noción de objetividad:

[…] si se quiere saber cómo es el mun-
do, el único modo de enterarse es ir y 
mirar [...] “que los hechos hablen por 
sí mismos” podría haber sido el lema 
que adornara la bandera bajo la cual 
los antropólogos han librado sus bata-

tóricamente permanente que determina el uso 
legítimo de la razón, y fija las condiciones y ex-
tensión de la racionalidad, el conocimiento, el 
bien y el derecho” (Di Gregori, 1995).



165En torno al análisis de los valores en antropología: el caso de la etnografía en situación colonial

llas contra [...] el racismo [...] y los 
prejuicios contra los primitivos [...] 
En parte, los antropólogos se han ad-
herido a esta doctrina de los hechos 
locuaces porque creen que los fenó
menos externos exhiben un orden 
natural, y este orden natural es “des-
cubrible” si uno aplica técnicas objeti-
vas. El objetivo de la antropología ha 
sido pues, inventar una serie de proce-
dimientos objetivos de descubrimiento 
que revelen de un modo más o menos 
automático el orden natural de los fe-
nómenos externos (Tyler, 1975: 321).

Esta noción de objetividad, que el 
mote de “dogma empirista” captura 
con gran acierto, entrañaba los crite-
rios de validez científica que guiaban 
la investigación etnográfica y que, al 
mismo tiempo, impedían establecer 
explícitamente un vínculo entre el pro-
ceso de producción de conocimiento 
acerca de “otras” culturas3 y el contex
to en el que se situaba dicho proceso, a 
pesar de que, debido a su naturaleza, la 
etnografía implica necesariamente un 
encuentro histórico concreto entre el 
antropólogo y la otredad cultural. Más 
exactamente, supone un encuentro in-
tercultural que necesariamente condi-

3 La etnografía clásica se configuró en torno 
a la formulación de hipótesis verificables con 
apariencia de leyes con el fin de revelar el orden 
inherente de la realidad; es decir, que dichas 
leyes eran consideradas isomórficas con las con-
diciones objetivas de las sociedades (Ulin, 1990: 
43). De ahí que la etnografía clásica, entendida 
como un proceso de recolección neutral de he-
chos, privilegiara la descripción y la observación 
sobre la teorización en el campo, e incluso sobre 
la interpretación que los nativos tenían acerca 
de su propia cultura.

ciona los resultados de la investiga-
ción. En su defensa de la neutralidad 
axiológica, los antropólogos en si
tuación colonial pasaron por alto los 
condicionamientos de sus metas especí
ficamente cognoscitivas y difícilmente 
las concibieron como valoraciones con-
cretas. Así, el “dogma empirista”, en 
consonancia con la afirmación de la 
neutralidad axiológica, repercutió en 
la configuración más íntima de la teo-
ría antropológica en la medida en que 
constituyó un criterio normativo de ex-
celencia científica, es decir, un conjunto 
de valores epistémicos que regulaban 
de facto la investigación etnográfica. 
En efecto, la búsqueda de un supuesto 
orden natural de los hechos de la cultu
ra constituía en sí misma una meta de 
la investigación etnográfica que deter-
minaba, por ejemplo, cómo habría de 
proceder el etnógrafo en el campo, qué 
cuenta como evidencia empírica y qué ca
racteriza una buena observación.

ESOTERISMO ANTROPOLÓGICO Y 
SITUACIÓN COLONIAL 

Las narrativas acerca de la antropolo-
gía en el periodo colonial involucran 
una gran variedad de escenarios, per-
sonajes y situaciones, pero poseen una 
trama simple: el desarrollo de la antro-
pología clásica formó parte del proceso 
de expansión colonial europea porque 
los antropólogos se interesaron por 
observar, describir y comprender socie
dades no europeas colonizadas al am-
paro de la sociedad colonizadora (Asad, 
1991: 315). Debido a ese desarrollo 
simultáneo, la investigación etnográfi-
ca practicada en el contexto de expan-



166 Eduardo González Muñiz

sión colonial es, tal vez, el episodio más 
polémico en la historia de la antropolo-
gía; la utilización efectiva del conoci-
miento antropológico por parte de la 
administración colonial para afianzar 
su poder político fue el centro de un de-
bate4 en la antropología anglosajona, y 
si bien es un tema que ha perdido ím-
petu, aún se discute entre historiado-
res de la antropología. 

¿Fue el conocimiento antropológico 
un instrumento de la dominación polí-
tica colonial? Se ha documentado la 
participación efectiva de antropólogos 
profesionales en labores específicas de 
la administración colonial (Kuper, 
1973), pero los motivos que los llevaron 
a desempeñar labores administrativas 
fueron demasiado complejos, variables 
e indeterminados para ser definidos 
como instrumentalidades políticas. En 
este escenario, cabría atribuir al etnó-
grafo indolencia, apatía y acaso com-
plicidad ante el sometimiento de las 
culturas tradicionales africanas o asiá-
ticas. El antropólogo, aunque pertene-

4 A mediados de la década de 1960 Jaques 
Maquet publicó un artículo titulado “Objectivity 
in Anthropology”, en el cual afirma que las teo-
rías funcionalistas fueron puestas al servicio 
del poder colonial (Maquet, 1964). Posterior-
mente, en 1968 la revista Current Anthropology 
publicó el artículo de Kathleen Gough “New 
Proposals for Anthropologists”, en el que consig-
na la famosa frase “la antropología es hija del 
colonialismo” (Gough, 2005). Como respuesta a 
estas críticas, Adam Kuper (1973) publicó una 
defensa de la autonomía del conocimiento an-
tropológico mediante críticas directas al artícu-
lo de Maquet. El debate continuó en un semina-
rio realizado en Gran Bretaña dedicado por 
completo a este tema. Los artículos allí presen-
tados se integraron posteriormente, en un libro 
editado por Talal Asad (1973).

ciente a la sociedad colonizadora, era 
una figura marginal entre el numeroso 
personal administrativo y militar, de 
manera que su experiencia en tanto 
antropólogo nunca fue indispensable 
para el “gran proceso del poder colo-
nial” (Asad, 1991: 315); de hecho, en la 
dinámica de las sociedades coloniales 
los antropólogos y los administradores 
no pocas veces vieron sus intereses en-
frentados: 

[…] con frecuencia cada uno de ellos 
tiene importantes quejas acerca del 
desempeño o el ejercicio de la autori-
dad del otro. Son quejas administrati-
vas habituales el que los antropólogos 
[...] definen los problemas de investi-
gación con más amplitud de la que los 
administradores consideran necesa-
ria [y] que no pueden o no quieren 
plantear los resultados de la investi-
gación de manera que puedan com-
prenderlos fácilmente los administra-
dores (Foster, 1969:  232).

Precisamente la discusión más su-
til y más interesante para el análisis 
histórico se encuentra en la naturaleza 
del conocimiento antropológico y en los 
resultados de las investigaciones etno-
gráficas acerca de las sociedades colo-
nizadas. En este sentido, Talal Asad ha 
señalado que 

[…] la función de los antropólogos en 
el mantenimiento de las estructuras 
de dominación imperial, a pesar de 
las consignas que dicen lo contrario, 
ha sido trivial; el conocimiento que 
producían era por lo regular demasia-
do esotérico para que lo utilizara el 



167En torno al análisis de los valores en antropología: el caso de la etnografía en situación colonial

gobierno, y aun cuando fueran conoci-
mientos utilizables, eran marginales 
en comparación con la gran cantidad 
de información rutinariamente acu-
mulada por comerciantes, misioneros 
y administradores (Asad, 1991: 315).

¿Qué debemos entender con la idea 
de que el conocimiento antropológico 
era, por lo regular, “demasiado esoté
rico para ser utilizado”? Lo que debe 
entenderse es que el conocimiento 
antropológico no era asequible a viaje-
ros, comerciantes, administradores y 
antropólogos por igual, pues dicho co
nocimiento era obtenido por técnicas 
estandarizadas de observación y reco-
lección, evaluado de acuerdo con unos 
valores epistémicos y codificado en un 
lenguaje teórico que, además, se encon-
traba sometido a las formalidades aca-
démicas. En pocas palabras, solamente 
los “iniciados” tenían acceso al núcleo 
axiológico de la antropología y las reglas 
de la práctica indagatoria etnográfica 
y no todos los personajes pertenecientes 
a la minoría racial dominante tenían 
acceso a las preconcepciones acerca de 
la naturaleza del objeto de la antropolo-
gía y de lo que significa ser antropólogo.

De esta forma, para defender la 
idea de que la antropología contribuyó, 
con su conocimiento, a consolidar la 
dominación política europea en sus co-
lonias, no basta con señalar que algu-
nos antropólogos asumieron cargos 
administrativos (ello sólo mostraría 
que el régimen colonial utilizó al perso-
nal europeo disponible y que un an
tropólogo es capaz de elaborar censos 
demográficos y presentar reportes a 
un superior jerárquico). Para ello se 

necesitaría mostrar, además, que la do-
minación política y cultural se sustentó 
efectivamente en el conocimiento gene-
rado y avalado por los antropólogos 
como tales; más aún, sería necesario 
mostrar que el régimen colonial, con el 
fin de asegurar el control político-eco-
nómico de las colonias y hacer eficiente 
su administración, supeditó a valores 
políticos los valores epistémicos de la 
antropología. Pero ello implicaría acep-
tar que los administradores coloniales 
tenían un entendimiento antropológi-
co de las sociedades colonizadas tanto 
como un antropólogo y que considera-
ban el conocimiento antropológico 
como una herramienta más eficaz que 
otras estrategias políticas de coerción, 
represión y administración. 

Me parece que el conocimiento an
tropológico generado en situación colo-
nial constituyó un factor relativamente 
marginal en el proceso colonizador de-
bido al autoentendimiento disciplinar 
de los etnógrafos, así como a diversas 
concepciones provenientes de su pro-
pia tradición política. Lo que veremos 
en seguida es justamente cómo la pro-
pia tradición política del antropólogo 
“inyectó” valores en la constitución de 
su objeto de estudio, y veremos, por 
otro lado, cómo la lógica de dominación 
colonial constituyó el marco de racio-
nalidad que determinó el entendi-
miento teórico de “otras” culturas por 
parte de los antropólogos funcionalis-
tas británicos.

Jacques Maquet define la “situa-
ción existencial” de la antropología 
como la multiplicidad de determinacio-
nes sociales, económicas y personales 
que cuentan para la existencia coti



168 Eduardo González Muñiz

diana de la comunidad de antropólo-
gos. A partir de esta idea, Maquet se 
refiere a la situación existencial de los 
antropólogos en el colonialismo como 
un grupo de 

[...] Académicos cuyos intereses mate-
riales y profesionales estaban en sus 
países de origen, pero que participa-
ban de los privilegios de la clase blan-
ca dominante durante su estancia en 
África [...] sus intereses de grupo no 
eran significativamente distintos que 
aquellos que perseguían especialistas 
de nivel medio. Estas características 
de su situación existencial eran per-
fectamente compatibles con la defensa 
de visiones progresistas [...] la situa-
ción existencial del antropólogo tam-
bién era compatible con la actitud del 
observador participante que algunos 
de ellos asumían no tanto como parte 
de los propósitos de investigación, sino 
más bien por su profunda simpatía 
por la sociedad que estudiaban. Más 
aún, ya que sus actividades eran mar-
ginales con respecto a aquellas orien-
tadas a la producción de conciencias 
de las castas europeas (quienes veían 
el trabajo del antropólogo como un ro-
mántico gasto de dinero), los antropó-
logos se inclinaban por actitudes no 
conformistas y críticas hacia el orden 
colonial (Maquet, 1964: 48).

Pero cabe ser más preciso y añadir 
a la definición de “situación existen-
cial”, que se refiere a la situación profe-
sional y personal de los antropólogos, 
las características fundamentales de 
la situación social y política que en-
marcó esa situación existencial, es de-

cir, las condiciones establecidas por la 
colonización europea. Georges Balan-
dier captura esas condiciones en la no-
ción de “situación colonial”, que define 
como “la dominación impuesta por una 
minoría extranjera, racial y cultu
ralmente diferente, en nombre de una 
superioridad racial y cultural dog
máticamente afirmada” (Balandier, 
1970: 47-48.). De esta forma, la idea de 
“etnografía en situación colonial” se 
refiere al desarrollo de la práctica in-
dagatoria distintiva de la antropología 
a partir del encuentro entre culturas 
distintas, enmarcado por una lógica de 
dominación política.

Maquet señala que el antropólogo 
percibe los hechos que estudia desde 
un cierto punto de vista, es decir, des
de su situación existencial, de manera 
que para definir adecuadamente el ca-
rácter de un estudio antropológico no 
basta con determinar su objeto en tér-
minos, por ejemplo, de “la estructura 
social de la tribu de los Mundang”, 
sino que además se debe agregar “tal 
como es vista por el antropólogo que 
pertenece a un estrato social socioeco-
nómico de la minoría blanca colonial” 
(Maquet, 1964: 51). Esta precisión, 
como bien anota Maquet, no es una 
mera aclaración equiparable con los 
detalles de las técnicas etnográficas, 
sino que plantea cuestiones concer-
nientes a la naturaleza científica de la 
antropología. Y si añadimos que la si-
tuación existencial del antropólogo es 
una situación existencial en un contex-
to colonial, la cuestión que se impone 
es si, además de la visión individual 
del antropólogo, la situación colonial se 
manifestó, y de qué forma, en la prácti-



169En torno al análisis de los valores en antropología: el caso de la etnografía en situación colonial

ca etnográfica funcionalista. Veamos. 
En alguna ocasión Bronislaw Mali-
nowski se refirió al gobierno colonial 
como una fuerza ciega y loca que actúa 
incontrolablemente en direcciones im-
predecibles, algunas veces como farsa, 
algunas veces como tragedia, pero 
nunca para ser tomada como un asunto 
integral de la vida tribal (Stocking, 
1991: 49). Esta afirmación de Mali-
nowski contiene dos asertos que mere-
cen ser examinados, porque permiten 
comprender los efectos que tuvo sobre 
la antropología la concatenación de la 
práctica etnográfica y la situación colo-
nial: i) el gobierno colonial no es “un 
asunto integral de la vida tribal” y ii) el 
gobierno colonial es “una fuerza loca y 
ciega que actúa incontrolablemente”. 

Como Malinowski, la mayoría de 
los antropólogos clásicos que desarro-
llaron sus investigaciones en situación 
colonial eludió alguna consideración 
seria en torno a los rasgos sociocultu-
rales, políticos y económicos de la so-
ciedad colonizadora en términos de 
fuerzas sustantivas de conformación y 
de cambio en las sociedades que estu-
diaban. Robert Ulin nos recuerda, a 
manera de ejemplo, que el antropólogo 
británico Edward E. Evans-Pritchard, 
pese a referirse al glorioso pasado de 
los reyes azande en su clásica obra 
Brujería, magia y oráculos entre los 
azande, omite toda referencia a “los po-
sibles modos en los que el colonialismo 
británico podría haber exacerbado la 
expresión de la brujería azande o mo-
dificado su sociedad en la que él era ob
servador-participante” (Ulin, 1990: 42). 
¿Por qué en las etnografías británicas 
clásicas se obvian las fuerzas coloniza-

doras a pesar de su contundente reali-
dad? Las claves para entender por qué 
la “situación colonial” no fue consigna-
da en las etnografías de la época y no 
se consideró como un “asunto integral 
de la vida tribal” se encuentran en la 
autocomprensión de los antropólogos 
funcionalistas, así como en la manera 
en que concebían su propia labor como 
investigadores. El ojo del ejemplo de 
Ludwig Wittgenstein ilustra muy bien 
esta idea: el ojo sirve para ver pero no 
puede mirarse a sí mismo (Wittgens-
tein, 2002). De la misma manera, el 
etnógrafo se concebía como un observa
dor neutral que se limita a la recolec-
ción inductiva de hechos etnográficos a 
la manera durkheimiana.5 Interesado 

5 Los lineamientos metodológicos de Émile 
Durkheim, establecidos aproximadamente 
veinte años antes del viaje de Malinowski a las 
islas del Pacífico, conformaban el escenario en el 
cual era posible representar la actuación del 
científico social de orientación empírica al inicio 
del siglo xx. En Las reglas del método sociológico 
Durkheim afirmó que “antes de averiguar cuál 
es el método que conviene al estudio de los he-
chos sociales, importa saber cuáles son los he-
chos a los que damos este nombre” (Durkheim, 
1986: 38). Durkheim determinó el objeto de la 
reflexión científica de la sociedad, es decir los 
“hechos sociales” y propuso entenderlos como 
“cosas” ajenas y separadas de la mente del cien-
tífico. La consecuencia metodológica más inme-
diata de concebir el objeto de la ciencia social 
como “hechos sociales insospechados” que tie-
nen una realidad tan contundente como los 
objetos cotidianos, radica en que se erige la ob-
servación directa de esos “hechos sociales” como 
el valor metodológico básico y el punto de parti-
da de la objetividad científica. Durkheim llama 
“fase objetiva” de las ciencias sociales a la consi-
deración de los hechos como fenómenos que “no 
pueden ser modificados por un simple decreto 
de la voluntad, que no dependen de nosotros” 
(ibidem:15). Ahora, si la ciencia social ha de sus-



170 Eduardo González Muñiz

en captar la estructura objetiva de las 
culturas genuinas, el etnógrafo en si-
tuación colonial no sólo se marginó a sí 
mismo de las sociedades que estudiaba 
(es decir, ignoró su propia “situación 
existencial”), sino que además excluyó 
de sus descripciones toda referencia a 
la “situación colonial” en la que él par-
ticipaba como parte de la minoría ra-
cial y cultural dominante. En otros 
términos, el etnógrafo se consideraba a 
sí mismo ontológicamente separado de 
la sociedad nativa tanto como de su 
propia sociedad colonizadora.

De reconocer que su investigación 
etnográfica era realizada en una si-
tuación colonial, el antropólogo habría 
tenido que definir su ubicación polí
tica, pero hacerlo habría implicado 
trastocar la autoridad epistémica que 
intentaba consolidar, pues su auto 
comprensión como científico pasaba 
por la tesis de la neutralidad valorati-
va como el requisito básico para la ob-
servación y la descripción objetiva de 
la sociedad. En este sentido, Ulin ase-
gura: “la supuesta perspectiva neu
tral del investigador pasa por alto las 
determinaciones del mundo vital pre-
científico en todos sus actos de com-
prensión” (Ulin, 1990:44). Un ejemplo 
significativo: en su estudio clásico sobre 
la tribu Nuer, el antropólogo británico 
Edward E. Evans-Pritchard sencilla-

tentarse en la observación de hechos, era nece-
sario establecer la forma científica de hacerlo. 
Durkheim organiza en tres corolarios las “re-
glas relativas a la observación de hechos socia-
les” que garantizan la objetividad del análisis 
científico: se trata de las reglas que he llamado 
de la neutralidad, la observabilidad inmediata y 
la generalidad (González Muñiz, 2006).

mente eludió hacer cualquier comen-
tario en torno al hecho de que su investi-
gación se realizó al amparo del régimen 
colonial; en su etnografía no son men-
cionadas ni la presencia de las oficinas 
coloniales ni sus posibles efectos tanto 
en la sociedad Nuer como en los resul-
tados de su estudio.

Pero si bien toda referencia a la si-
tuación colonial fue excluida de las et-
nografías y de las teorías, es innegable 
que ambas, la situación colonial y exis-
tencial como parte del mundo vital pre-
científico, lograron colarse en la antro-
pología. Asimismo, siguiendo con Ulin, 
ese mundo vital precientífico es a su 
vez la manifestación de una tradición 
cultural; “la tradición cultural del an-
tropólogo dialoga con las tradiciones 
nativas [y] establece las condiciones 
previas para entablar un diálogo con 
los informantes nativos y otras tradi-
ciones culturales” (Ulin, 1990). En efec-
to, el antropólogo inevitablemente alu-
dió a su propia tradición, cultural y 
política, para emprender el estudio de 
las sociedades que quería explicar y 
comprender, incluso en sus pretensio-
nes de neutralidad valorativa, pues el 
rechazo a todo componente valorativo 
caracterizó de manera crucial la tradi-
ción científica positivista enarbolada 
por Durkheim e importada a la prácti-
ca etnográfica gracias al trabajo de Ma-
linowski. La diversidad de valores no 
epistémicos (principalmente políticos) 
pertenecientes a la tradición cultural 
del antropólogo logró interactuar con 
los valores estrictamente epistémicos 
que guiaban sus análisis etnográficos. 

De esta manera, resulta cuestiona-
ble la concepción malinowskiana del 



171En torno al análisis de los valores en antropología: el caso de la etnografía en situación colonial

gobierno colonial como “una fuerza cie-
ga y loca que actúa incontrolablemente 
en direcciones impredecibles”. En con-
traste con esta afirmación, considero 
que es posible lograr un entendimiento 
del gobierno colonial, de sus direccio-
nes y sus fuerzas, si nos situamos des-
de la perspectiva axiológica y de las 
tradiciones políticas. Así, el examen 
del proyecto colonial, de su estructura 
axiológica y de su desarrollo histórico, 
puede muy bien evidenciar el curso de 
sus acciones y propósitos. 

LA TRADICIÓN FOLK-POLÍTICA 
BRITÁNICA

Durante el periodo colonial británico, 
el interés cognoscitivo de la antropolo-
gía era el estudio de las “culturas ge-
nuinas”. A partir de la Primera Guerra 
Mundial y hasta finales de la década 
de 1940, las culturas genuinas fueron 
concebidas como totalidades integra-
das o sistemas de adaptación de un 
grupo a su ambiente, y como unidades 
delicadamente balanceadas que resuel
ven las necesidades fundamentales de 
los individuos. Veremos a continuación 
que esta concepción de las culturas ge-
nuinas logró constituirse a partir de 
un conjunto de valores no epistémicos, 
los cuales pueden ser detectados en 
una tradición política de la que no sólo 
formaban parte los antropólogos, sino 
que, en general, logró reunir a políticos 
y filósofos ingleses desde el siglo xvii. 
Se trata de la tradición folk-política 
británica.

La era del entusiasmo imperialista 
comenzó con la ocupación británica de 
Egipto en 1882, acontecimiento que 

señala el inicio de la participación in-
glesa en “la lucha por África” (Hobs-
bawm, 1989). Esta era llegó a su fin en 
1945, cuando el recién electo gobierno 
laboral en Gran Bretaña introdujo 
cambios en la administración colonial 
para propiciar la independencia de los 
pueblos africanos en el futuro inme-
diato. Durante ese mismo periodo, la 
antropología comenzó su profesionali-
zación: en 1884, Edward B. Tylor fue 
nombrado catedrático en antropología 
por la Universidad de Oxford y primer 
presidente de la recién creada Sección 
de Antropología dentro de la Asocia-
ción Británica para el Avance de la 
Ciencia. Para 1946 la antropología era 
ya una profesión y una ocupación aca-
démica completa (Kuklick, 1984: 59).

Además de circunscribir el desarro-
llo histórico de la antropología británi-
ca, estas marcas temporales permiten 
señalar la participación constante de 
los antropólogos en un debate nacional 
en torno a las características de un or-
den político deseable; las ideas que for-
maron parte de este debate eran de 
corte liberal. Pero la importancia de la 
discusión está en otro lado: en los su-
puestos políticos que enmarcaron di-
cho debate que formaban parte de la 
cultura popular británica, del discur
so de la alta cultura e incluso de las 
discusiones sobre la naturaleza del Es
tado conducidos por los filósofos políti
cos desde el siglo xvii. El conjunto de 
estos supuestos de naturaleza política 
conforman lo que Kuklick ha llamado 
“tradición folk-política”, la cual se ha 
configurado en torno al interés por de-
terminar el rango de posibilidades de 
estructuración social (ibidem: 60).



172 Eduardo González Muñiz

Las extrapolaciones de este interés 
básico derivaron en la elaboración de 
dos modelos opuestos de organización 
social orientados a determinar si el or-
den político más deseable, es decir, el 
que conlleva al mantenimiento de la ar-
monía social, radica en un poder des-
centralizado que permite una cierta 
autonomía de sus instituciones constitu-
tivas o si, por el contrario, radica en un 
poder centralizado que se concentra en 
una persona o en un grupo. En cual-
quier caso, ambas posturas pretendían 
que sus modelos abarcaban y agotaban 
todas las posibilidades de elección po
lítica. 

Por un lado, el modelo radical plan-
tea que la capacidad para gobernar 
está distribuida uniformemente en la 
especie humana, por lo que las formas 
legítimas del poder político se expre-
san en algún tipo de unión contractual 
de individuos que deriva en una so
ciedad poco centralizada y cuyo valor 
político principal es la solidaridad 
(Kuklick, 1984: 61). De acuerdo con 
este modelo, el sistema de estratifica-
ción social puede no ser totalmente 
igualitario, pero los líderes políticos 
tienen la función de satisfacer las ne-
cesidades populares y la protección de 
las libertades individuales. Esta forma 
de organización, que mantiene cierta 
armonía por largos periodos de tiempo, 
es considerada como un orden político 
natural y se asume que los cambios 
sociales ocurren constante y gradual-
mente gracias a las pequeñas contri-
buciones de los hombres comunes. 

Por otro lado, el modelo de corte 
conservador considera que la capaci-
dad para gobernar y para alcanzar 

cualquier logro deriva de talentos inna-
tos de individuos o grupos, de manera 
que las formas legítimas de gobierno 
son centralizadas, autoritarias y, en 
consecuencia, deben ser conducidas por 
una aristocracia hereditaria. En este 
modelo, la integración social adquiere 
una forma organicista: los individuos, 
desiguales por definición, deben coope-
rar para lograr fines colectivos y deben 
aceptar que su estatus y su recompen-
sa material se estime en proporción con 
el poder que ejercen.

Ahora bien, la defensa de estos mo-
delos folk-políticos no se condujo en abs-
tracto, sino a partir de la consideración 
de eventos históricos concretos; en par-
ticular, la conquista normanda de Ingla-
terra, que supuso el encuentro entre 
culturas distintas, constituyó el punto 
de referencia histórico para el debate.6 
Las consecuencias políticas de la con-
quista, es decir, la consolidación de la 

6 Se conoce como “conquista normanda” a la 
invasión y el subsecuente control del territorio 
de la Inglaterra sajona, en 1066, por parte de los 
normandos. Es un momento decisivo en la histo-
ria política de Inglaterra porque la afianzó como 
una de las más poderosas monarquías en Euro-
pa. Una vez consolidada la conquista, los nor-
mandos enfrentaron problemas para mantener 
el control político, entre otras cosas debido a que 
los nativos anglosajones habían desarrollado un 
sofisticado sistema de gobierno descentralizado 
en el que las unidades administrativas (shires) 
mantenían una cierta autonomía respecto al go-
bierno central. Para revertir esa situación, los 
conquistadores normandos desarrollaron un 
sistema centralizado de gobierno con el objeto 
de administrar los territorios conquistados y 
contrarrestar las constantes revueltas popula-
res; los exhaustivos censos poblacionales, así 
como los monumentales castillos y fuertes cons-
truidos a partir de esa época dan fe del férreo 
control central normando (Kuklick, 1984).



173En torno al análisis de los valores en antropología: el caso de la etnografía en situación colonial

nación británica, fueron presentadas 
como justificación del modelo folk-políti-
co de carácter conservador: la centrali-
zación del control político por parte de 
una raza dominante se consideró como 
el elemento básico tanto para la funda-
ción de la nación inglesa como para su 
posterior expansión hacia los territo-
rios que conformarían la Gran Breta-
ña. Ya en el siglo xix, las enseñanzas 
expansionistas de la conquista repre-
sentaron el paradigma del colonialismo 
británico, cuyos estrategas y apologis-
tas se concebían a sí mismos como “una 
raza superior destinada a llevar los be-
neficios de la civilización a pueblos leja-
nos y atrasados” (Kuklick, 1984: 61-62).7

Precisamente el modelo folk-políti-
co de cariz conservador (digamos, el 
modelo humeano) constituyó la fuente 
de valores políticos que humedeció el 
territorio de la temprana antropología 
británica de la transición del siglo xix 
al siglo xx, y logró caracterizar los su-
puestos básicos de las teorías del cambio 
cultural: “de acuerdo con una interpre-
tación positiva de la conquista nor-
manda”, el cambio no era concebido 
“como resultado de la dinámica inter-
na, sino que era necesariamente es
timulado por el contacto con agentes 
externos” (Kuklick, 1984: 70).

Sin embargo, para la década de 1920 
las virtudes de la civilización occidental 

7 Mientras John Locke consideraba ilegíti-
mo el gobierno establecido durante la conquista 
porque implicó una “abrogación de la democra-
cia natural de los sajones”, David Hume defen-
dió los efectos civilizadores de la conquista: has-
ta la llegada de los normandos, “los sajones 
habían avanzado muy poco desde el rudo estado 
de naturaleza” (Kuklick, 1984).

comenzaron a ser cuestionadas; el clima 
político de la primera posguerra era 
propicio para una crítica liberal de la 
sociedad occidental, y la antropología 
fue un vehículo para ella. En este con-
texto, la mayoría de antropólogos britá-
nicos aceptaba que la raza y la cultura 
eran independientes, y encontraba di-
fícil sostener que los conquistadores 
eran culturalmente superiores a los 
colonizados, que el Estado encarnaba 
una forma superior de organización 
política, que el actual carácter de la ci-
vilización occidental representaba un 
estadio evolutivo superior y, tal vez lo 
más importante, ya no asumían que 
las sociedades tecnológicamente supe-
riores y políticamente organizadas en-
trañaban los más altos estándares de 
moralidad (Kuklick, 1984: 69). 

Particularmente, los temas políticos 
involucrados en la reacción antimoder-
na lograron manifestarse en los análi-
sis teóricos de la antropología británica 
de la época clásica. La crítica de los sis-
temas políticos centralizados y autori-
tarios como proveedores de armonía 
social, derivó en la defensa de valores 
como la solidaridad, la autonomía, la 
igualdad, y con ello, el modelo folk-polí-
tico lockeano comenzaba a imponerse.

FUNCIONALISMO: LA VERSIÓN 
ANTROPOLÓGICA

A partir de la década de 1920 y hasta 
bien entrada la década de 1940, los an-
tropólogos británicos emprendieron el 
estudio de sociedades “acéfalas”, es de-
cir, sociedades carentes de una entidad 
concentradora del poder político o de un 
Estado. Kuklick enumera un conjunto 



174 Eduardo González Muñiz

de factores que concurrieron para di
rigir la atención de los antropólogos 
británicos hacia tales sociedades:  i) 
este tipo de sociedades era especial-
mente adecuado para un grupo de an-
tropólogos ansiosos por distinguirse de 
sus predecesores evolucionistas y sus 
contemporáneos amateurs; afirmaban 
que se necesitaba entrenamiento para 
comprender los patrones de comporta-
miento que posibilitan y mantienen el 
orden social ante la ausencia de un go-
bierno centralizado; ii) debido a la pro-
pia dinámica colonial, las sociedades 
sin Estado por lo regular estaban lejos 
del centro administrativo y en conse-
cuencia permanecían como objetos 
inexplorados de la investigación an
tropológica; iii) los gobiernos centra
lizados eran más comunes en áreas 
pacificadas, en parte debido a que la 
consolidación de una autoridad tribal 
central fue una reacción tribal típica a 
la invasión foránea y en parte porque 
los propios agentes coloniales estimula-
ban la centralización política con objeto 
de facilitar los trámites administrati-
vos (Kuklick, 1984: 71).

Tal como lo presenta Kuklick, el in-
terés por el estudio de sociedades sin 
Estado fue en gran medida la respues-
ta y la adecuación práctica de los an-
tropólogos a las condiciones sociales de 
la situación colonial. Sin embargo, la 
selección de las sociedades sin Estado 
como temas de investigación etnográfi-
ca se debió también a un asunto más 
sutil, puesto que dicha selección:

[…] representaba un juicio normativo 
que entrañaba el reconocimiento de 
fuentes de estabilidad social y satis-

facción personal ignorada por la gene-
ración previa de antropólogos. Y los 
juicios de los antropólogos encajaban 
en un modelo convencional: las socie-
dades acéfalas eran vistas a partir del 
modelo folk de la democracia anglo-
sajona [...] los funcionalistas se repre-
sentaban las culturas tradicionales 
como sociedades perfectamente inte-
gradas e inevitablemente estáticas 
debido a que todas sus instituciones se 
reforzaban mutuamente y sus miem-
bros se encontraban unidos en un 
acuerdo consensual (Kuklick, 1984).

El constante interés por el estudio 
de instituciones, costumbres y valores 
que fomentan la solidaridad, hizo a un 
lado estudios que pudieron hacerse (y 
que no fueron frecuentes hasta bien en-
trada la década de 1940) en torno a los 
cambios que el régimen colonial intro-
dujo en las sociedades africanas. Asi-
mismo, por un tiempo los antropólogos 
evitaron especular acerca del origen del 
Estado, por su renuencia a concluir que 
la fuerza era necesaria para el mante-
nimiento de la organización política.8

8 Henrika Kuklick señala que el libro clásico 
de antropología política African Political Sys­
tems de 1940, editado por Meyer Fortes y Ed-
ward Evans-Pritchard, concentra el enfoque 
antropológico de esa época: “generalmente se 
acepta que este libro no sólo marcó e inspiró 
una generación completa de antropólogos, sino 
que además constituyó la culminación de una 
tendencia previa; para los antropólogos de la 
primera posguerra, las sociedades simples repre-
sentaban un ideal cultural: sólo pequeñas dife-
rencias de estatus existían en sociedades no 
desarrolladas económicamente, y el orden so-
cial se mantenía por medio de cooperación in-
formal y consenso” (Kuklick, 1984). 



175En torno al análisis de los valores en antropología: el caso de la etnografía en situación colonial

Un ejemplo paradigmático de la pro-
yección de estos juicios normativos en el 
análisis antropológico de la vida política 
nativa es la etnografía realizada sobre 
los nuer realizada por Edward E. 
Evans-Pritchard (1940). Cuando realizó 
su estudio entre los nuer, éstos suma-
ban unas 200 mil personas dispersas en 
un área de 48000 km2 al sur de Sudán. 
Evans-Pritchard mostró que puede 
existir una sociedad geográficamente 
dispersa regida por un sistema político 
descentralizado y sin gobernantes, en 
condiciones que denominó “anarquía 
ordenada” (Kuper, 1973: 110 y ss.). Se-
gún Evans-Pritchard, la anarquía orde-
nada de los nuer concuerda muy bien 
con su carácter, pues “resulta imposible 
vivir entre ellos y concebir gobernantes 
gobernándolos” (Evans-Pritchard, 1940: 
181). En este sentido, el antropólogo bri-
tánico adoptó el punto de vista durkhei-
miano acerca del carácter de las socie-
dades segmentarias fundadas en la 
solidaridad mecánica y buscó un orden 
en el campo de los valores compartidos. 
De acuerdo con Evans-Pritchard, la or-
ganización social de los nuer encarna 
una forma de sociedad segmentaria; es 
decir, una sociedad conformada por uni-
dades autónomas que no están unidas 
en una jerarquía centralizada, sino que 
actúa conjuntamente sólo en oposición 
a un enemigo común (ibidem: 4). De 
esta manera, si hay estabilidad en la 
sociedad nuer, ello no se debe a la au-
sencia de conflicto, sino a que cada fuen-
te de tensión tiende a ser balanceada 
con poderes que actúan como contrape-
sos, de manera que, paradójicamente, el 
conflicto es una fuente de integración 
social (Kuper, 1973: 116).

Como sus colegas contemporáneos, 
Evans-Pritchard reconoció la existen-
cia de Estados centralizados y aris
tocracias, pero enfatizó en aquellas 
características de la política tradicio-
nal que hacían a las sociedades esen-
cialmente democráticas. Incluso en las 
sociedades caracterizadas por la dis-
tinción de clases y dominadas por una 
aristocracia hereditaria, las exigencias 
de sobrevivencia requerían que la cla-
se gobernante otorgara un grado de 
autoridad a gente de talento, pues se 
consideraba que la capacidad adapta-
tiva de la gente dependía de su acepta-
ción de estándares meritocráticos. Más 
aún, Henrika Kuklick señala que en 
alguna medida es posible ver las inter-
pretaciones de Evans-Pritchard como 
“estratégicas”, en tanto diseñadas

[…] para oponerse a la visión de los 
oficiales coloniales del Servicio Políti-
co Sudanés; [Evans-Pritchard] estaba 
determinado a evitar que los gober-
nantes coloniales subvirtieran las 
instituciones tradicionales para lo-
grar sus propios fines [...] Los oficiales 
británicos de Sudán estaban ansiosos 
de encontrar en las instituciones polí-
ticas nativas un sistema ordenado 
por un fuerte liderazgo que pudieran 
emplear; en consecuencia, eran críti-
cos al análisis de Evans-Pritchard 
debido a que les negaba el acceso a 
ese tipo de agentes útiles (Kuklick, 
1984: 75).

A pesar de la postura explícitamen-
te anticolonial de Evans-Pritchard, 
críticos posteriores han afirmado que 
la etnografía sobre los nuer puede in-



176 Eduardo González Muñiz

terpretarse también como una defensa 
implícita al poder colonial británico 
(Ulin, 1990). De estas consideraciones 
se ha derivado la conclusión, arriba 
señalada, de que los antropólogos “de-
fendieron implícitamente” el poder 
colonial. Me interesa a continuación 
defender la conclusión opuesta y mos-
trar en qué consistió la dificultad de 
los antropólogos funcionalistas para 
defender la dominación colonial a par-
tir de la producción de conocimiento 
“utilizable”.

ETNOGRAFÍA Y RACIONALIDAD 
INSTRUMENTAL

Las razones que explican esta dificul-
tad pueden ser apreciadas en la con
figuración de la teoría antropológica 
clásica británica: la antropología fun-
cionalista. Los antropólogos británicos 
rechazaron que el gobierno colonial 
fuese benéfico para las sociedades colo-
nizadas, pues entendían las sociedades 
colonizadas como sistemas integrados, 
cuyo equilibrio emanaba de su propia 
dinámica interna; en consecuencia, el 
único entendimiento que pudieron 
ofrecer de la vida tribal tuvo un carác-
ter instrumental, el cual se evidencia 
cuando se reconoce el sentido de tota
lidad implícito en la teoría funciona
lista, que concibe la cultura como un 
sistema social homogéneo que ofrece 
medios para satisfacer necesidades.

Claro ejemplo de ello es la defini-
ción malinowskiana de la “cultura tri-
bal” como la totalidad de instituciones 
o unidades funcionales que componen 
una sociedad particular, en la que rela-
ciones institucionales están moldeadas 

de acuerdo con el concepto biológico de 
sistema natural en el que las partes 
componentes son concebidas como en 
un estado de homeostasis o equilibrio; 
más aún, Malinowski se refiere a la 
cultura como aquellas manifestaciones 
verdaderamente importantes de la 
conducta humana organizada (Mali-
nowski, 1948). Según la teoría funcio-
nalista de Malinowski, la cultura es:       
i) un patrimonio instrumental por el 
que el hombre es colocado en la mejor 
posición para solucionar los problemas 
concretos y específicos que encara en 
su ambiente en el curso de la satisfac-
ción de sus necesidades, ii) un sistema 
de objetos actividades y actitudes en el 
cual cada parte existe como un medio 
para un fin. Tales actividades, acti
tudes y objetos están organizados al
rededor de importantes y vitales tareas 
en instituciones como la familia, el 
clan, la comunidad local, la tribu y los 
equipos organizados para la coopera-
ción económica, y la actividad política, 
jurídica y educacional (Malinowski, 
1948: 175).

Para fines de la explicación, Mali-
nowski no asocia los fenómenos cultu-
rales (la educación, el control social, la 
economía, los sistemas de conocimien-
to o los modos de expresión artística) 
con ciertas reglas a priori inherentes 
al código tribal que darían sentido a 
esos fenómenos, sino que es el propio 
etnógrafo quien debe inferirlas induc-
tivamente, a partir de la observación 
directa, con el fin de postular una ley 
alusiva exclusivamente a la “función” 
de cualquier institución (o “unidad 
funcional”). De esta manera, para com-
prender la naturaleza de una institu-



177En torno al análisis de los valores en antropología: el caso de la etnografía en situación colonial

ción o fenómeno cultural particular, el 
etnógrafo debe analizar su función 
dentro del conjunto del sistema social 
(Malinowski, 1948: 196).

A partir del entendimiento funcio-
nalista de las culturas tribales, resulta 
tentador concluir que las teorías antro-
pológicas confeccionadas en situación 
colonial produjeron conocimientos téc-
nicamente utilizables y, consecuente-
mente, defendieron implícitamente la 
administración colonial. Robert Ulin 
(1990: 46) afirma en este sentido: “mien
tras el propósito expreso de la etnogra-
fía funcionalista era la descripción y el 
análisis de la vida social de los pueblos 
nativos, ocultaba un proceso de obje
tivación que producía conocimientos 
utilizables con objeto de controlar y ad-
ministrar los pueblos colonizados”.

Como he afirmado a lo largo de este 
escrito, el contexto colonial y la racio-
nalidad (instrumental) inherente al 
proceso de dominación política fue, de 
facto, el marco dentro del cual se desa-
rrollo la investigación etnográfica bri-
tánica y por ello la teoría funcionalista 
puede verse como la expresión de un 
entendimiento instrumental de las so-
ciedades tribales. Más aún, su propio 
núcleo axiológico está conformado por 
valores epistémicos de ese signo. Sin 
embargo, a partir de la idea de que la 
dimensión axiológica de la antropolo-
gía británica en situación colonial fue 
el resultado de un conjunto de valores 
políticos y epistémicos de carácter ins-
trumental, resulta por lo menos contro-
vertible concluir que los antropólogos 
defendieron el orden colonial y que sus 
conocimientos teóricos se produjeron 
con el objeto de controlar y administrar.

En realidad, la racionalidad instru-
mental inherente a la situación colo-
nial influyó a la teoría antropológica 
funcionalista más profundamente de 
lo que la propia teoría pudo afectar la 
situación política de las culturas triba-
les africanas mediante la “utilización” 
del conocimiento etnográfico. En otros 
términos, si bien el funcionalismo an-
tropológico produjo “conocimientos 
utilizables” (debido a su carácter ins-
trumental), no por ello ese conocimien-
to fue una mera “instrumentalidad 
política” que efectivamente haya sido 
utilizada. Homer G. Barnett, quien 
condujo un equipo de trabajo etnográ-
fico en situación colonial, afirmó 

[…] la ciencia puede demostrar me-
dios pero no especificar fines [...] la 
ciencia se preocupa por medios y no 
por fines; hay medios científicos para 
salvar vidas humanas pero no hay 
justificación científica par ello [...] 
Dado que no puede haber una deter-
minación científica de los fines a ser 
perseguidos, se sigue que el antropó-
logo, actuando como científico, no está 
profesionalmente cualificado para de-
finir los propósitos del gobierno [...] Se 
puede argumentar que tampoco lo es-
taba el administrador, pero esa es una 
cuestión de opinión y no puede ser de-
mostrada excepto con base en ciertos 
supuestos de valor [...] La ciencia pue-
de indagar propiedades pero no puede 
descubrir o adjudicar sus virtudes en 
términos de su deseabilidad [...] Sus 
descubrimientos y creaciones [de la 
antropología] no pueden ser traduci-
das en términos del bien o el mal, [ya 
que] esa traducción requiere la im



178 Eduardo González Muñiz

posición de una escala de valores mo-
rales, la validez de la cual puede ser 
debatida pero sin ningún tipo de prue
bas. En términos kantianos, la ciencia 
trata con imperativos hipotéticos, no 
categóricos (Barnett, 1983: 173).

No se trata, me parece, de una pos-
tura ingenua tanto como una declara-
ción de principios. Si alguien quiere 
traducir los descubrimientos de la an-
tropología en “términos del bien o del 
mal”, tendrá que sobreponerles otra 
escala de valores, políticos o morales. Y 
si bien esa es una tarea que cualquier 
antropólogo puede realizar, no es preci-
samente lo que sucedió en términos 
generales durante la antropología bri-
tánica en situación colonial.

 La racionalidad instrumental in-
herente a la situación colonial llevó al 
antropólogo a definir y concebir su ac-
tividad como una ciencia neutral y 
recolectora de hechos objetivos; esta 
misma racionalidad impidió a los an-
tropólogos reconocer que los valores 
de propia tradición política y aquellas de 
carácter estrictamente epistémico per-
tenecientes la tradición positivista, 
desempeñaron un papel decisivo en el 
proceso de constitución de sus objetos 
y sus procedimientos empíricos de in-
vestigación.

NOTA FINAL

El análisis axiológico pretende anali-
zar los trasfondos políticos de la prácti-
ca antropológica y su imbricación con 
las innegables pretensiones epistémi-
cas que la conforman con el fin de rea-
lizar un ejercicio de autocomprensión 

que finalmente conduzca a la discusión 
en torno a la racionalidad antropológi-
ca. En consecuencia, el análisis de las 
dimensiones axiológicas implica desli-
gar la racionalidad de la objetividad 
entendida como neutralidad valorati-
va. En efecto, si la antropología puede 
ser una actividad racional, ello podrá 
decidirse a partir de una discusión en 
torno a sus pretensiones y fines (léase 
valores) constitutivos en el marco de 
las condiciones sociales que enmarcan 
su actividad, y no a una limpieza axio-
lógica, imposible de hecho. Si, como 
sucedió con el proyecto “Camelot”, la 
antropología se presenta como una ac-
tividad que tiene como fin recolectar 
información para afianzar el control 
militar o político de una sociedad de-
terminada, la solución no radica en la 
neutralidad valorativa, sino en la revi-
sión de la racionalidad de dichos fines. 
Los casos aludidos muestran justa-
mente que el problema consistió no en 
oscuras complicidades sino en la falta 
de una reflexión en torno al origen de 
sus intereses científicos y políticos, es 
decir, de una revisión crítica de las pro-
pias tradiciones que inevitablemente 
entran en contacto con las tradiciones 
que les interesa estudiar. En otros tér-
minos, los antropólogos clásicos igno-
raron lo que Esteban Krotz (2002) ha 
llamado “perspectiva del contacto cul-
tural” para establecer el carácter de su 
actividad. 

El análisis histórico-axiológico de la 
antropología desborda el interés de 
examinar el desarrollo de la ciencia 
antropológica con el fin de realizar ex-
perimentaciones historiográficas; se 
trata, además, de un ejercicio de au-



179En torno al análisis de los valores en antropología: el caso de la etnografía en situación colonial

toentendimiento orientado a reflexio-
nar en torno a la viabilidad misma del 
proyecto antropológico en la medida en 
que dicho análisis implica (re)conside-
rar sus metas epistémicas, sus modos 
de investigación, así como su compleja 
relación tanto con la sociedad que es 
objeto de su análisis, como con aquella 
que patrocina su desarrollo y determi-
na su pertinencia. Ambas tareas, la re-
flexión historiográfica en términos del 
análisis axiológico y de las tradiciones, 
así como el debate sobre la racionali-
dad del proyecto antropológico en el 
contexto mexicano, se presentan aún 
como jugosos y promisorios temas de 
reflexión.

BIBLIOGRAFÍA 

Asad, Talal (ed.) (1973), Anthropology and 
the Colonial Encounter, Londres, Itha-
ca Press.

________���������������������������������� (1991), “Afterword. From the His-
tory of Colonial Anthropology to the 
Anthropology of Western Hegemony”, 
en George W. Stocking (ed.), Colonial 
Situations. Essays on the Contextual­
ization of Ethnographic Knowledge, 
Wisconsin, The University of Wisconsin 
Press, vol. 7.

Balandier, Georges (1970), El concepto de 
“situación colonial”, Guatemala, José 
de Pineda Ibarra.

Barnett, Homer G. (1983), “Learning about 
Culture. Reconstruction, Participation, 
Administration, 1934-1954”, en George 
W. Stocking, Observers, Observed. Es­
says on Ethnographic Fieldwork, Wis-
consin, The University of Wisconsin 
Press, vol. 1.

Di Gregori, Cristina (1995), “La funda-

mentación racional del conocimiento: 
programas fundamentistas”, en León 
Olivé (ed.), Racionalidad epistémica, 
Enciclopedia Iberoamericana de Filo­
sofía, Madrid, Trotta, t. IX.

Durkheim, Émile (1986), Las reglas del mé­
todo sociológico, México, fce.

Evans-Pritchard, Edward. E. (1940), The 
Nuer. A Description of the Modes of Li­
velihood and Political Institutions of a 
Nilotic People, Oxford, Clarendon 
Press. 

Fortes, Meyer y Edward Evans-Pritchard 
(1940), African Political Systems, Lon-
dres, Oxford University Press. 

Foster, George (1969), Antropología apli­
cada, México, fce. 

Gallini, Clara (1974), Las buenas intencio­
nes. Política y metodología en la antro­
pología cultural norteamericana, Bue-
nos Aires, Galerna.

González Muñiz, Eduardo (2006), “Objeti-
vidad y valores en antropología. Di-
mensiones axiológicas en la constitu-
ción de la otredad cultural como objeto 
de conocimiento”, tesis de maestría, 
México, ffyl-unam.

________ (2008), “La otredad cultural en la 
antropología. Un enfoque desde la axio-
logía de la ciencia”,  Alteridades, vol. 17, 
núm. 34, julio-diciembre, México, pp. 
107-116.

Gough, Kathleen (2005), “New Proposals 
for Anthropologists”, en Joan Vincent 
(ed.), The Anthropology of Politics. A 
Reader in Ethnography, Theory, and 
Critique, Londres, Blackwell, pp. 110-
119.

Hobsbawm, Eric (1989), La era del imperio, 
1875-1914, Barcelona, Labor.

Krotz, Esteban (2002), La otredad cultural 
entre utopía y ciencia. Un estudio sobre 



180 Eduardo González Muñiz

el origen, el desarrollo y la reorienta­
ción de la antropología, México, fce/
uam.

Kuklick, Henrika (1984), “Tribal Exem-
plars. Images of Political Authority in 
British Anthropology, 1885-1945”, en 
George Stocking (ed.), Functionalism 
Historicized. Essays on British Social 
Anthropology, Wisconsin, The Univer-
sity of Wisconsin Press, vol. 2. 

Kuper, Adam (1973),  Antropología y antro­
pólogos. La escuela británica, 1922-
1972, Barcelona, Anagrama.

Llobera, José. R. (coord.)(1975), La antro­
pología como ciencia, Barcelona, Ana-
grama.

Malinowski, Bronislaw (1922), Argonauts 
of the Western Pacific. An Account of 
Native Enterprise and Adventure in the 
Archipelagoes of Melanesian New Gui­
nea, Londres, Routledge and Kegan 
Paul.

________ (1948), Una teoría científica de la 
cultura, Buenos Aires, Sudamericana. 

________ (1989), Diario de campo en Mela­
nesia, Madrid, Júcar.

Maquet, Jacques (1964), “Objectivity in 
Anthropology”, Current Anthropology, 
vol. 5, núm. 1, pp. 47-55.

Medina, Andrés y Carlos García Mora 
(eds.) (1983), La quiebra política de la 
antropología social en México, México, 
unam.

Stocking, George W. (1991), “Maclay, 
Kubary, Malinowski. Archetypes from 
the Dreamtime of Anthropology”, en G. 
W. Stocking (ed.), Colonial Situations. 
Essays on the Contextualization of Eth­
nographic Knowledge, Wisconsin, The 
University of Wisconsin Press, vol. 7.

Tyler, Stephen (1975), “Una ciencia for-
mal”, en José R. Llobera (coord.), La 
antropología como ciencia, Barcelona, 
Anagrama, pp.  317-334.

Ulin, Robert (1990), Antropología y teoría 
social, México, Siglo XXI. 

Wittgenstein, Ludwig (2002), Tractatus 
logico-philosophicus, Madrid,  Alianza.




