Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx www.bibliojuridica.org

EN TORNO AL ANALISIS DE LOS VALORES
EN ANTROPOLOGIA: EL CASO DE LA ETNOGRAFIA
EN SITUACION COLONIAL*

Eduardo Gonzalez Muiiz*

Resumen: La investigacion etnogréfica realizada en el contexto de expansion colonial es uno de los
periodos mas polémicos en la historia de la ciencia antropoldgica. Debido a la definicién predomi-
nante de “objetividad” cientifica como neutralidad axioldgica, los etndgrafos en situacién colonial
no lograron identificar sus propias metas de investigaciéon como modalidades concretas de valores
epistémicos, ni los condicionamientos de su propia tradicién cultural como valores no epistémicos
en la configuracién de la practica etnografica. El andlisis de episodios concretos pertenecientes al
desarrollo histérico de la antropologia a partir de la nocién “dimensiones axiolégicas” permite re-
considerar los modos en que dicha disciplina se entrelaza con su contexto social y cultural.
Palabras clave: valores politicos, objetividad, colonialismo, antropologia britdnica.

Abstract: Ethnographic research carried out within the context of colonial expansion is one of the
most controversial periods in the history of anthropological science. Due to the prevailing defini-
tion of scientific “objectivity” as “axiological neutrality,” ethnographers dealing with colonial si-
tuations have failed to identify their own research goals as concrete modes of epistemic values or
to take into account their conditioning according to their own cultural tradition as non-epistemic
values when shaping their ethnographic practice. An analysis of specific episodes within the his-
torical development of anthropology, based on the notion of “axiological dimensions,” enables us to
reconsider the ways in which that discipline is intertwined with its social and cultural context.
Key words: political values, objectivity, colonialism, British anthropology.

PRELUDIO

n este escrito pretendo mostrar
la relevancia del analisis histo-
rico desde el punto de vista de
la axiologia para la comprension de los

*Las reflexiones contenidas en este trabajo
forman parte de mi tesis de Maestria en Filoso-
fia de la Ciencia (Gonzalez Muniz, 2006).

**Egresado de la Escuela Nacional de An-
tropologia e Historia-NaH, doctorante en la Uni-
versidad Humboldt de Berlin. Linea principal
de investigacién: historia e historiografia de la
antropologia y sus préacticas etnogréficas.

procesos que han confluido en la con-
formacion de la antropologia como una
disciplina cientifica, y particularmen-
te de sus elementos constitutivos: la
otredad cultural como objeto de conoci-
miento y la etnografia como proce-
dimiento empirico de investigacion. El
supuesto basico de dicho analisis es
que toda disciplina cientifica se confi-
gura a partir de la confluencia de di-
versas tradiciones con toda su carga
axiolégica inherente y que justamente a
partir de ese conjunto de valores co-
bran forma concepciones basicas en

159


http://www.juridicas.unam.mx
http://www.bibliojuridica.org/

160

Eduardo Gonzélez Muiiz

torno a las parcelas de la realidad que
los cientificos pretenden estudiar, asi
como a los modos més adecuados para
realizarlo exitosamente. Se trata de
asumir metodolégicamente los inevita-
bles vinculos entre ciencia y sociedad
para descubrir cémo cobran vida las
practicas cientificas. La nocién central
del analisis axioldgico, las “dimensio-
nes axioldgicas”, permite organizar
esos vinculos en términos de disposi-
ciones concretas de valores, epistémi-
cos y no epistémicos, que se configuran
a partir de un incesante juego recipro-
co en episodios especificos de la histo-
ria de las ciencias. De este modo, la
idea de las “dimensiones axiol6gicas”
pretende ser una categoria de investi-
gacion orientada a detectar y analizar
la intensa imbricacién de valores no
estrictamente epistémicos pertene-
cientes al ambiente social y cultural de
la investigacion cientifica y los valores
especificamente cognoscitivos que re-
gulan sus procedimientos de investiga-
cion (una presentacion mas detallada
del tema puede verse en Gonzalez Mu-
fiiz (2006, 2008).

Para mostrar los alcances de dicha
categoria, me interesa recurrir al exa-
men de uno de los sucesos mas polémi-
cos de la antropologia, la desarrollada
en situacién colonial. Esta reflexion
estd basada en fuentes secundarias,
particularmente en un debate pertene-
ciente a la antropologia anglosajona
que gir6 en torno a los procesos de colo-
nizacién y descolonizacion, y que tuvo su
momento critico en la década de 1970.
Mas especificamente, quiero examinar
los efectos constitutivos del proceso de
expansion colonial europea en la antro-

pologia de la primera mitad del siglo xx
y detectar las dimensiones axioldgicas
que delinearon las concepciones funda-
mentales en torno a la otredad cultural
y la practica etnografica en la antropo-
logia britanica desarrollada en situa-
cién colonial. Paralelamente, mostraré
que la imbricacion de valores no epis-
témicos (principalmente politicos) con
los valores epistémicos de la antropolo-
gia britanica no sélo no entorpecié sus
pretensiones cognoscitivas —y en conse-
cuencia sus productos tedricos no eran
meras “instrumentalidades politicas”,
es decir, vehiculos de opresion que
ocultaban la “verdadera intencién” de
la antropologia: asegurar la domina-
ci6n politica—, sino que de ese modo las
posibilité. En consecuencia, pretendo
mostrar que los valores no epistémicos
provenientes de las tradiciones politi-
cas determinaron la concepcion de su
objeto de estudio al tiempo que las va-
loraciones epistémicas asociadas a la
objetividad cientifica determinaron el
autoentendimiento de los etnografos y
su papel concreto dentro del proceso
colonizador.

Dado que la relacion entre antropo-
logia y colonialismo entrana un debate
mas amplio en torno a la relacion entre
ciencia y sociedad, conocimiento y poli-
tica o, si se prefiere, entre saber y poder,
resulta pertinente, ademas, reconstruir
y examinar las tradiciones (politicas,
cientificas o filosdficas) que preceden y
condicionan los actos de comprensién
y explicacion antropoldgicos en la me-
dida en que guian los juicios acerca de
lo que resulta interesante, relevante o
correcto explorar y conocer. Considero
que ello evidencia la contribucion fun-



En torno al anélisis de los valores en antropologia: el caso de la etnografia en situacién colonial

161

damental de las “dimensiones axiologi-
cas” como categoria de analisis histori-
co de la antropologia y en general de
toda practica con pretensiones cognos-
citivas, a saber, que permite reconocer
sus raices culturales y su pertinencia
politica y epistémica.

He organizado este texto de la si-
guiente manera: primero esbozo el
problema de la objetividad en la antro-
pologia clasica y la problematica rela-
ci6n que durante la primera mitad del
siglo sostenian los antropélogos con la
presencia de valores, ampliamente
concebidos como una irrupcion de ele-
mentos perniciosos pero evitables en la
investigacion etnografica. Posterior-
mente presento una nocién fundamen-
tal en el analisis axioldgico, “ntcleo
axiologico”, la cual permite establecer
con claridad las fronteras que distin-
guen inequivocamente a la antropolo-
gia, una actividad con pretensiones
cognoscitivas explicitas, de los empenos
decididamente politicos de la coloniza-
cion. Después caracterizo el contexto de
la antropologia britanica a partir de la
nocion de “situacion colonial”, que he
tomado prestada de Jaques Maquet,
y expongo la principal fuente de ideas y
valores politicos que nutrié a la antro-
pologia britanica, la tradicion folk-poli-
tica, a partir del estudio de Henrika
Kuklick. Un par de consideraciones fi-
nales cierran este escrito.

INTRIGAS POLITICAS Y LA VIDA
PRIVADA DE MALINOWSKI

A mediados de la década de 1960, la
investigacion etnografica atravesé por
un periodo de crisis que motivé un

cuestionamiento a la viabilidad y legi-
timidad del proyecto antropolégico.! El
mismo ambiente anglosajon que cuatro
décadas atras celebrara las primeras
proezas etnograficas fue el escenario
de diversas controversias que cuestio-
naron la confiabilidad cientifica (1éase
“objetividad”) de los reportes etnografi-
cos ante la “irrupcién” de elementos no
estrictamente epistémicos en el proceso
de investigacién. Dos de aquellos con-
trovertidos momentos fueron el escan-
dalo vinculado al proyecto “Camelot”, y
la polémica desatada por la publicacion
del diario personal de Bronislaw Mali-
nowski. La imagen del etnégrafo como
un investigador neutral que “Gnica-
mente” observa y registra datos sin
hacer juicios de valor comenzaba a de-
rrumbarse.

En 1965 se hizo del conocimiento
publico un supuesto proyecto de inves-
tigacion cientifica cuyo objetivo explici-
to consistia en la “individualizacién de
condiciones de guerrilla, en curso o po-

! Clara Gallini (1974) documenta con detalle
este momento critico en la antropologia estado-
unidense de la década de 1960 y se refiere a
cuestiones relativas a “impases tedricos”, a “crea-
tividades incontroladas” y a “la falta de rigor
metodolégico” debido a la promocién militante
de cddigos éticos, asi como a la fragmentacién de
la comunidad antropoldgica en vertientes con-
servadoras y democraticas. En este contexto de
crisis, la antropologia mexicana enfrenté sus
propios fantasmas. Por aquellos afos, las polé-
micas giraron en torno al papel del antropélogo
en los nuevos contextos politicos nacionales y,
en particular, en torno a la necesidad de replan-
tear los contenidos de la disciplina sobre “nue-
vas bases” al mismo tiempo de caracter teérico y
politico. Este intenso episodio de la antropologia
mexicana se halla extensamente documentado
en Medina y Garcia Mora (1983).



162

Eduardo Gonzélez Muiiz

tencial, en América Latina, orientado a
la prevencion e intervencién de focos
de guerrillas en esas regiones” (Gallini,
1974:15). Conocido con el nombre de
“Camelot”, este proyecto “fue uno de los
tantos instrumentos dispuestos por
Estados Unidos para extender su con-
trol militar o politico sobre buena par-
te del continente latinoamericano”,
paralo cual se disefi6 un programa de
recoleccion de “informaciones relativas
al objeto especifico sobre el cual habia
que intervenir” (ibidem: 16). Aunque el
proyecto fracasé debido a conflictos di-
plomaticos, mas que a una protesta por
parte de la sociedad en general y de la
comunidad antropolégica en particu-
lar, 1o que me interesa resaltar del ar-
gumento de Gallini es que

[...] por primera vez se obligé [...] a
reconocer, publicamente, un hecho
que por lo menos desde hacia un de-
cenio se habia convertido en una
practica habitual, bien conocida por
todos, al menos en el ambiente de los
politicos y los investigadores sociales,
que hasta entonces habian podido
permitirse ignorarla: la existencia de
instituciones dirigidas a la recolec-
cion, para finalidades declarada-
mente represivas, de informaciones
cientificas relativas a paises extran-
jeros, y la consecuente disponibilidad
de un cierto namero de investiga-
dores sociales para avalar, con su con-
tribucion activa, operaciones de este
género (ibidem: 18).

Durante la reunién anual de los
miembros de la American Anthropolo-
gical Association,en 1966, se debati6 el

problema del proyecto “Camelot”, pero
como indica Gallini: “no salié de alli
una declaracién comun, dado que fue
s6lo una minoria radical la que intent6
poner en términos politicos el problema
de la relacion entre investigador y
gobierno” (ibidem: 19). Aunque inci-
piente, este intento por plantear en
términos politicos la relacion del inves-
tigador con el gobierno estimulé el de-
sarrollo de posiciones tedricas criticas
a las pretensiones cognoscitivas de la
antropologia, las cuales proponian vin-
cular la validez del conocimiento etno-
grafico a la adopcion explicita de una
determinada postura politica. A partir
de entonces, un sector importante de
antropélogos consider6 pertinente asu-
mir ciertos compromisos politicos y
éticos frente a los procesos de descolo-
nizacion y a otros procesos sociales que
comenzaron a generalizarse a partir
de la década de 1960 (Llobera, 1975).
Con gran crudeza, el caso del pro-
yecto “Camelot” obligé a la comunidad
antropolégica internacional a lidiar
con el problema de la validez y de las
repercusiones de su actividad més alla
de las fronteras académicas y estricta-
mente tedricas; en particular, desveld
un hecho hasta entonces soslayado: la
inevitable imbricacién de las metas de
investigacion especificamente antro-
poldgicas con intereses y actividades
de caracter decididamente politico.
Como sugiere Gallini, los antropé6logos
que participaron en el debate tuvieron
pocos elementos (o acaso ninguno)
para enfrentar las consecuencias de
este acontecimiento. Ello se debi6, en el
mejor de los casos, a la carencia de con-
ceptos y categorias que permitieran



En torno al anélisis de los valores en antropologia: el caso de la etnografia en situacién colonial

163

plantear la relacién entre el antropélo-
go y el gobierno como un problema
epistemolégico en torno a la validez de
investigaciones que se generan bajo
el auspicio de intereses politicos; en el
peor de los casos, a un compromiso di-
recto con el proyecto “Camelot”. En
cualquier escenario, el intento por es-
tablecer en términos politicos el pro-
blema de la relacion entre investigador
y gobierno era ya un paso importante
en el camino hacia la discusién de los
vinculos de la investigacion antropol6-
gica con su entorno social y politico.

Justamente, el diario de campo de
Bronislaw Malinowski muestra, aun-
que con mayor sutileza, que el proble-
ma epistemoldgico de la validez de los
resultados de una investigacion en-
vuelve necesariamente una reflexién
en torno a la presencia y el papel de in-
tereses y valores no estrictamente epis-
témicos en la investigacion. Malinowski
habia realizado una larga estancia en
las islas del Pacifico occidental con fines
etnograficos durante la década de
1920. Producto de ese periodo de tra-
bajo fue Los argonautas del Pacifico
occidental, donde la historiografia he-
gemonica sitda la primera formulacién
explicita del método etnografico. Para
Malinowski (1922: 25),1a meta del tra-
bajo etnografico consistia en

[...] captar el punto de vista del indi-
gena, su posicion ante la vida, com-
prender su visién de su mundo [...]
cuando leamos el relato de [sus] cos-
tumbres remotas, quiza brote en no-
sotros un sentimiento de solidaridad
con los emperios y ambiciones de es-
tos indigenas [...] en este caso tendre-

mos la legitima conviccién de que ha
valido la pena comprender a estos in-
digenas, a sus instituciones y sus cos-
tumbres [...]

Durante su larga estancia en las
islas del Pacifico, Malinowski escribi6
ademas con cierta regularidad un dia-
rio personal publicado péstumamente
bajo el nombre de “Diario de campo en
Melanesia”, en el que constantemente
despliega prejuicios raciales hacia los
habitantes de aquellas islas, prejuicios
claramente contrastantes con sus me-
tas etnograficas explicitas. El “Diario”
dividi6 la opinién de la comunidad an-
tropoldgica. Una parte desacredito los
resultados del trabajo etnografico de
Malinowski y los considerd distorsio-
nados, debido no sélo a sus prejuicios
etnocéntricos sino también al impor-
tante hecho de que la naciente etno-
grafia se desarrollé en el contexto de la
expansion colonial europea, lo cual ne-
cesariamente habria condicionado la
investigacion etnografica y la compro-
meti6 a mantener, con la adminis-
tracion colonial, “un didlogo equivoco
hecho de sumisiones y confronta-
ciones” (Llobera, 1975: 376). En este
contexto, tanto la validez como la obje-
tividad del estudio etnografico de otras
culturas se vieron fuertemente com-
prometidas por la intromisién de inte-
reses politicos y de prejuicios raciales.

Otra parte de la comunidad toméo
partido a favor de Malinowski y defen-
di6 la validez de su investigacion, argu-
mentando que lo escrito en el “Diario”
solo representa un desahogo privado y,
en consecuencia, resulta irrelevante
para los resultados tedricos. En tono



164

Eduardo Gonzélez Muiiz

conciliador, Raymond Firth afirmé en
su introduccion al “Diario” que Mali-
nowski muestra las reacciones de un
antropélogo de campo en una sociedad
ajena en la que tiene que vivir como
cronista y analista, por lo que no puede
compartir por entero las costumbres y
valores de la gente, admirarlos o des-
preciarlos. Ademas, sigue Firth, se tra-
ta de un asunto menor si se considera
que debemos al propio Malinowski una
de las principales contribuciones al de-
sarrollo de la antropologia, a saber, la
introduccion de “métodos de investiga-
cién de campo mucho més intensivos y
sofisticados de los hasta entonces habi-
tuales en esta disciplina” (Malinowski,
1989: 21-23).

Mas alla de las diversas opiniones
motivadas por el “Diario”, me interesa
destacar un elemento subyacente al de-
bate que, paradgjicamente, era comin
a las opiniones de todos los participan-
tes, a saber, una concepcion de objetivi-
dad cientifica fuertemente vinculada
con la neutralidad valorativa.? Esta

2Se trata de una nocién de objetividad ca-
racteristica de las posturas fundamentistas que
se distinguen por su adhesién a la creencia de
que es posible un acceso privilegiado a la “reali-
dad”. Las tesis bésicas con las que se comprome-
te “todo buen fundamentista” para defender esa
posibilidad son: 1) hay una realidad estructura-
da independiente de nuestras capacidades como
sujetos cognoscentes. En este sentido, la verdad
es alguna forma de coincidencia entre proposi-
ciones y objetos; 2) es posible alcanzar algin
tipo de conocimiento cierto e indubitable que
constituya el punto de partida para todo genui-
no conocimiento, y 3) hay un método que garan-
tiza los resultados del proceso cognoscitivo. Se
trata de tesis de cardcter respectivamente on-
tolégico, epistemolégico y metodoldgico, orien-
tadas a la definicién de “una estructura ahis-

concepcion de “objetividad” no sélo es-
taba en juego en las polémicas en torno
al proyecto “Camelot” y al “Diario”, sino
que caracterizaba a la investigacion
etnografica que dominé la primera mi-
tad del siglo xx. En efecto, la autocom-
prension del antropélogo de 1a época se
configur6 en torno a la imagen de un
observador neutral que, a diferencia
del administrador colonial, no interfe-
ria con la vida de los nativos y se limi-
taba a desarrollar su investigacion a
partir de hipétesis que deberian ser ve-
rificadas empiricamente mediante las
observaciones realizadas en el campo
(Ulin, 1990: 39). George Foster llegé a
reconocer que si bien “las cualidades y
valores de la vida fluyen como agua a
través de la red cientifica, la antropolo-
gia apresa solo los guijarros del hecho
objetivo y los ramificados de la impli-
cacion necesaria [por lo que el antropé-
logo] no puede, como cientifico, juzgar
qué es bueno y qué es malo, sino sélo
los hechos sociales objetivos y sus
implicaciones” (Foster, 1969: 342). Ste-
phen Tyler, critico de aquella genera-
ci6én de antropélogos, llamé con gran
ironia “dogma empirista” a la defensa
de esta nocion de objetividad:

[...] si se quiere saber como es el mun-
do, el dnico modo de enterarse es ir y
mirar [...] “que los hechos hablen por
si mismos” podria haber sido el lema
que adornara la bandera bajo la cual
los antropdlogos han librado sus bata-

téricamente permanente que determina el uso
legitimo de la razén, y fija las condiciones y ex-
tension de la racionalidad, el conocimiento, el
bien y el derecho” (Di Gregori, 1995).



En torno al anélisis de los valores en antropologia: el caso de la etnografia en situacién colonial

165

llas contra [...] el racismo [...] y los
prejuicios contra los primitivos [...]
En parte, los antropélogos se han ad-
herido a esta doctrina de los hechos
locuaces porque creen que los fené-
menos externos exhiben un orden
natural, y este orden natural es “des-
cubrible” si uno aplica técnicas objeti-
vas. El objetivo de la antropologia ha
sido pues, inventar una serie de proce-
dimientos objetivos de descubrimiento
que revelen de un modo mas o menos
automatico el orden natural de los fe-
némenos externos (Tyler, 1975: 321).

Esta nocién de objetividad, que el
mote de “dogma empirista” captura
con gran acierto, entranaba los crite-
rios de validez cientifica que guiaban
la investigacion etnografica y que, al
mismo tiempo, impedian establecer
explicitamente un vinculo entre el pro-
ceso de produccion de conocimiento
acerca de “otras” culturas® y el contex-
to en el que se situaba dicho proceso, a
pesar de que, debido a su naturaleza, la
etnografia implica necesariamente un
encuentro histérico concreto entre el
antropologo y la otredad cultural. Mas
exactamente, supone un encuentro in-
tercultural que necesariamente condi-

3La etnografia cldsica se configuré en torno
a la formulacién de hipétesis verificables con
apariencia de leyes con el fin de revelar el orden
inherente de la realidad; es decir, que dichas
leyes eran consideradas isomérficas con las con-
diciones objetivas de las sociedades (Ulin, 1990:
43). De ahi que la etnografia clasica, entendida
como un proceso de recoleccién neutral de he-
chos, privilegiara la descripcién y la observacion
sobre la teorizacion en el campo, e incluso sobre
la interpretacién que los nativos tenian acerca
de su propia cultura.

ciona los resultados de la investiga-
cién. En su defensa de la neutralidad
axiolégica, los antropédlogos en si-
tuacion colonial pasaron por alto los
condicionamientos de sus metas especi-
ficamente cognoscitivas y dificilmente
las concibieron como valoraciones con-
cretas. Asi, el “dogma empirista”, en
consonancia con la afirmacién de la
neutralidad axiolégica, repercutié en
la configuracién mas intima de la teo-
ria antropoldgica en la medida en que
constituy6 un criterio normativo de ex-
celencia cientifica, es decir, un conjunto
de valores epistémicos que regulaban
de facto la investigacion etnografica.
En efecto, la bisqueda de un supuesto
orden natural de los hechos de la cultu-
ra constituia en si misma una meta de
la investigacion etnografica que deter-
minaba, por ejemplo, como habria de
proceder el etnégrafo en el campo, qué
cuenta como evidencia empirica y qué ca-
racteriza una buena observacion.

ESOTERISMO ANTROPOLOGICOY
SITUACION COLONIAL

Las narrativas acerca de la antropolo-
gia en el periodo colonial involucran
una gran variedad de escenarios, per-
sonajes y situaciones, pero poseen una
trama simple: el desarrollo de la antro-
pologia clasica formé parte del proceso
de expansion colonial europea porque
los antropdlogos se interesaron por
observar, describir y comprender socie-
dades no europeas colonizadas al am-
paro de la sociedad colonizadora (Asad,
1991: 315). Debido a ese desarrollo
simultaneo, la investigacion etnografi-
ca practicada en el contexto de expan-



166

Eduardo Gonzélez Muiiz

sion colonial es, tal vez, el episodio mas
polémico en la historia de la antropolo-
gia; la utilizacién efectiva del conoci-
miento antropoldgico por parte de la
administracion colonial para afianzar
su poder politico fue el centro de un de-
bate? en la antropologia anglosajona, y
si bien es un tema que ha perdido im-
petu, aun se discute entre historiado-
res de la antropologia.

(Fue el conocimiento antropolégico
un instrumento de la dominacién poli-
tica colonial? Se ha documentado la
participacion efectiva de antropélogos
profesionales en labores especificas de
la administracién colonial (Kuper,
1973), pero los motivos que los llevaron
a desempenar labores administrativas
fueron demasiado complejos, variables
e indeterminados para ser definidos
como instrumentalidades politicas. En
este escenario, cabria atribuir al etné-
grafo indolencia, apatia y acaso com-
plicidad ante el sometimiento de las
culturas tradicionales africanas o asia-
ticas. El antropélogo, aunque pertene-

* A mediados de la década de 1960 Jaques
Magquet public6 un articulo titulado “Objectivity
in Anthropology”, en el cual afirma que las teo-
rias funcionalistas fueron puestas al servicio
del poder colonial (Maquet, 1964). Posterior-
mente, en 1968 la revista Current Anthropology
publicé el articulo de Kathleen Gough “New
Proposals for Anthropologists”, en el que consig-
na la famosa frase “la antropologia es hija del
colonialismo” (Gough, 2005). Como respuesta a
estas criticas, Adam Kuper (1973) publicé una
defensa de la autonomia del conocimiento an-
tropol6gico mediante criticas directas al articu-
lo de Maquet. El debate continué en un semina-
rio realizado en Gran Bretana dedicado por
completo a este tema. Los articulos alli presen-
tados se integraron posteriormente, en un libro
editado por Talal Asad (1973).

ciente a la sociedad colonizadora, era
una figura marginal entre el numeroso
personal administrativo y militar, de
manera que su experiencia en tanto
antropdlogo nunca fue indispensable
para el “gran proceso del poder colo-
nial” (Asad, 1991: 315); de hecho, en la
dinamica de las sociedades coloniales
los antropélogos y los administradores
no pocas veces vieron sus intereses en-
frentados:

[...] con frecuencia cada uno de ellos
tiene importantes quejas acerca del
desempeio o el gjercicio de la autori-
dad del otro. Son quejas administrati-
vas habituales el que los antropdlogos
[...] definen los problemas de investi-
gacion con mas amplitud de la que los
administradores consideran necesa-
ria [y] que no pueden o no quieren
plantear los resultados de la investi-
gacion de manera que puedan com-
prenderlos facilmente los administra-
dores (Foster, 1969: 232).

Precisamente la discusion mas su-
til y mas interesante para el analisis
historico se encuentra en la naturaleza
del conocimiento antropoldgico y en los
resultados de las investigaciones etno-
graficas acerca de las sociedades colo-
nizadas. En este sentido, Talal Asad ha
serialado que

[...] la funcion de los antropélogos en
el mantenimiento de las estructuras
de dominacién imperial, a pesar de
las consignas que dicen lo contrario,
ha sido trivial; el conocimiento que
producian era por lo regular demasia-
do esotérico para que lo utilizara el



En torno al anélisis de los valores en antropologia: el caso de la etnografia en situacién colonial

167

gobierno, y aun cuando fueran conoci-
mientos utilizables, eran marginales
en comparacion con la gran cantidad
de informacién rutinariamente acu-
mulada por comerciantes, misioneros
y administradores (Asad, 1991: 315).

;Qué debemos entender con la idea
de que el conocimiento antropolégico
era, por lo regular, “demasiado esoté-
rico para ser utilizado”? Lo que debe
entenderse es que el conocimiento
antropoldgico no era asequible a viaje-
ros, comerciantes, administradores y
antropoélogos por igual, pues dicho co-
nocimiento era obtenido por técnicas
estandarizadas de observacion y reco-
leccidn, evaluado de acuerdo con unos
valores epistémicos y codificado en un
lenguaje tedrico que, ademas, se encon-
traba sometido a las formalidades aca-
démicas. En pocas palabras, solamente
los “iniciados” tenian acceso al ntucleo
axiolégico de la antropologia y las reglas
de la practica indagatoria etnografica
y no todos los personajes pertenecientes
a la minoria racial dominante tenian
acceso a las preconcepciones acerca de
la naturaleza del objeto de la antropolo-
gia y de lo que significa ser antropdlogo.

De esta forma, para defender la
idea de que la antropologia contribuyd,
con su conocimiento, a consolidar la
dominacion politica europea en sus co-
lonias, no basta con senalar que algu-
nos antropélogos asumieron cargos
administrativos (ello s6lo mostraria
que el régimen colonial utilizo al perso-
nal europeo disponible y que un an-
tropdlogo es capaz de elaborar censos
demograficos y presentar reportes a
un superior jerarquico). Para ello se

necesitaria mostrar, ademas, que la do-
minacion politica y cultural se sustent6
efectivamente en el conocimiento gene-
rado y avalado por los antropélogos
como tales; m4s aun, seria necesario
mostrar que el régimen colonial, con el
fin de asegurar el control politico-eco-
noémico de las colonias y hacer eficiente
su administracion, supedité a valores
politicos los valores epistémicos de la
antropologia. Pero ello implicaria acep-
tar que los administradores coloniales
tenian un entendimiento antropoldgi-
co de las sociedades colonizadas tanto
como un antropélogo y que considera-
ban el conocimiento antropolégico
como una herramienta mas eficaz que
otras estrategias politicas de coercion,
represion y administracion.

Me parece que el conocimiento an-
tropoldgico generado en situacion colo-
nial constituy6 un factor relativamente
marginal en el proceso colonizador de-
bido al autoentendimiento disciplinar
de los etnégrafos, asi como a diversas
concepciones provenientes de su pro-
pia tradicion politica. Lo que veremos
en seguida es justamente c6mo la pro-
pia tradicion politica del antropélogo
“inyect6” valores en la constitucion de
su objeto de estudio, y veremos, por
otro lado, como la l16gica de dominacién
colonial constituy6 el marco de racio-
nalidad que determiné el entendi-
miento tedrico de “otras” culturas por
parte de los antropélogos funcionalis-
tas britanicos.

Jacques Maquet define la “situa-
cion existencial” de la antropologia
como la multiplicidad de determinacio-
nes sociales, econémicas y personales
que cuentan para la existencia coti-



168

Eduardo Gonzélez Muiiz

diana de la comunidad de antropélo-
gos. A partir de esta idea, Maquet se
refiere a la situacion existencial de los
antropodlogos en el colonialismo como
un grupo de

[...] Académicos cuyos intereses mate-
riales y profesionales estaban en sus
paises de origen, pero que participa-
ban de los privilegios de la clase blan-
ca dominante durante su estancia en
Africa [...] sus intereses de grupo no
eran significativamente distintos que
aquellos que perseguian especialistas
de nivel medio. Estas caracteristicas
de su situacion existencial eran per-
fectamente compatibles con la defensa
de visiones progresistas [...] la situa-
cion existencial del antropélogo tam-
bién era compatible con la actitud del
observador participante que algunos
de ellos asumian no tanto como parte
de los propésitos de investigacion, sino
mas bien por su profunda simpatia
por la sociedad que estudiaban. Mas
aun, ya que sus actividades eran mar-
ginales con respecto a aquellas orien-
tadas a la produccion de conciencias
de las castas europeas (quienes veian
el trabajo del antropdlogo como un ro-
mantico gasto de dinero), los antropé-
logos se inclinaban por actitudes no
conformistas y criticas hacia el orden
colonial (Maquet, 1964: 48).

Pero cabe ser més preciso y anadir
a la definicion de “situacién existen-
cial”, que se refiere a la situacién profe-
sional y personal de los antropdlogos,
las caracteristicas fundamentales de
la situacién social y politica que en-
marcé esa situacion existencial, es de-

cir, las condiciones establecidas por la
colonizacién europea. Georges Balan-
dier captura esas condiciones en la no-
cién de “situacion colonial”, que define
como “la dominaciéon impuesta por una
minoria extranjera, racial y cultu-
ralmente diferente, en nombre de una
superioridad racial y cultural dog-
maticamente afirmada” (Balandier,
1970: 47-48.). De esta forma, la idea de
“etnografia en situacién colonial” se
refiere al desarrollo de la practica in-
dagatoria distintiva de la antropologia
a partir del encuentro entre culturas
distintas, enmarcado por una logica de
dominacion politica.

Maquet senala que el antropélogo
percibe los hechos que estudia desde
un cierto punto de vista, es decir, des-
de su situacion existencial, de manera
que para definir adecuadamente el ca-
racter de un estudio antropolégico no
basta con determinar su objeto en tér-
minos, por ejemplo, de “la estructura
social de la tribu de los Mundang”,
sino que ademads se debe agregar “tal
como es vista por el antropélogo que
pertenece a un estrato social socioeco-
némico de la minoria blanca colonial”
(Maquet, 1964: 51). Esta precision,
como bien anota Maquet, no es una
mera aclaracion equiparable con los
detalles de las técnicas etnograficas,
sino que plantea cuestiones concer-
nientes a la naturaleza cientifica de la
antropologia. Y si anadimos que la si-
tuacion existencial del antropdlogo es
una situacion existencial en un contex-
to colonial, la cuestién que se impone
es si, ademaés de la visién individual
del antropdlogo, la situacién colonial se
manifestd, y de qué forma, en la practi-



En torno al anélisis de los valores en antropologia: el caso de la etnografia en situacién colonial

169

ca etnografica funcionalista. Veamos.
En alguna ocasién Bronislaw Mali-
nowski se refiri6 al gobierno colonial
como una fuerza ciega y loca que actua
incontrolablemente en direcciones im-
predecibles, algunas veces como farsa,
algunas veces como tragedia, pero
nunca para ser tomada como un asunto
integral de la vida tribal (Stocking,
1991: 49). Esta afirmacion de Mali-
nowski contiene dos asertos que mere-
cen ser examinados, porque permiten
comprender los efectos que tuvo sobre
la antropologia la concatenacion de la
préactica etnografica y la situacién colo-
nial: i) el gobierno colonial no es “un
asunto integral de la vida tribal” y ii) el
gobierno colonial es “una fuerza loca 'y
ciega que actda incontrolablemente”.
Como Malinowski, la mayoria de
los antropdlogos clasicos que desarro-
llaron sus investigaciones en situacion
colonial eludié alguna consideracién
seria en torno a los rasgos sociocultu-
rales, politicos y econémicos de la so-
ciedad colonizadora en términos de
fuerzas sustantivas de conformacion y
de cambio en las sociedades que estu-
diaban. Robert Ulin nos recuerda, a
manera de ejemplo, que el antropélogo
britanico Edward E. Evans-Pritchard,
pese a referirse al glorioso pasado de
los reyes azande en su clasica obra
Brujeria, magia y ordculos entre los
azande, omite toda referencia a “los po-
sibles modos en los que el colonialismo
britanico podria haber exacerbado la
expresion de la brujeria azande o mo-
dificado su sociedad en la que él era ob-
servador-participante” (Ulin, 1990: 42).
(Por qué en las etnografias britanicas
clasicas se obvian las fuerzas coloniza-

doras a pesar de su contundente reali-
dad? Las claves para entender por qué
la “situacién colonial” no fue consigna-
da en las etnografias de la época y no
se considerd como un “asunto integral
de la vida tribal” se encuentran en la
autocomprension de los antropélogos
funcionalistas, asi como en la manera
en que concebian su propia labor como
investigadores. El ojo del ejemplo de
Ludwig Wittgenstein ilustra muy bien
esta idea: el ojo sirve para ver pero no
puede mirarse a si mismo (Wittgens-
tein, 2002). De la misma manera, el
etndgrafo se concebia como un observa-
dor neutral que se limita a la recolec-
cion inductiva de hechos etnograficos a
la manera durkheimiana.? Interesado

5Los lineamientos metodolégicos de Emile
Durkheim, establecidos aproximadamente
veinte afios antes del viaje de Malinowski a las
islas del Pacifico, conformaban el escenario en el
cual era posible representar la actuacion del
cientifico social de orientacién empirica al inicio
del siglo xx. En Las reglas del método sociolégico
Durkheim afirmé que “antes de averiguar cual
es el método que conviene al estudio de los he-
chos sociales, importa saber cuédles son los he-
chos a los que damos este nombre” (Durkheim,
1986: 38). Durkheim determiné el objeto de la
reflexion cientifica de la sociedad, es decir los
“hechos sociales” y propuso entenderlos como
“cosas” ajenas y separadas de la mente del cien-
tifico. La consecuencia metodolégica més inme-
diata de concebir el objeto de la ciencia social
como “hechos sociales insospechados” que tie-
nen una realidad tan contundente como los
objetos cotidianos, radica en que se erige la ob-
servacion directa de esos “hechos sociales” como
el valor metodoldgico bésico y el punto de parti-
da de la objetividad cientifica. Durkheim llama
“fase objetiva” de las ciencias sociales a la consi-
deracion de los hechos como fendmenos que “no
pueden ser modificados por un simple decreto
de la voluntad, que no dependen de nosotros”
(ibidem:15). Ahora, si la ciencia social ha de sus-



170

Eduardo Gonzélez Muiiz

en captar la estructura objetiva de las
culturas genuinas, el etnégrafo en si-
tuacion colonial no sélo se marginé a si
mismo de las sociedades que estudiaba
(es decir, ignoro su propia “situacion
existencial”), sino que ademas excluyo
de sus descripciones toda referencia a
la “situacion colonial” en la que él par-
ticipaba como parte de la minoria ra-
cial y cultural dominante. En otros
términos, el etnégrafo se consideraba a
si mismo ontolégicamente separado de
la sociedad nativa tanto como de su
propia sociedad colonizadora.

De reconocer que su investigacion
etnografica era realizada en una si-
tuacion colonial, el antropé6logo habria
tenido que definir su ubicacion poli-
tica, pero hacerlo habria implicado
trastocar la autoridad epistémica que
intentaba consolidar, pues su auto
comprension como cientifico pasaba
por la tesis de la neutralidad valorati-
va como el requisito basico para la ob-
servacion y la descripcion objetiva de
la sociedad. En este sentido, Ulin ase-
gura: “la supuesta perspectiva neu-
tral del investigador pasa por alto las
determinaciones del mundo vital pre-
cientifico en todos sus actos de com-
prension” (Ulin, 1990:44). Un ejemplo
significativo: en su estudio clasico sobre
la tribu Nuer, el antropélogo britanico
Edward E. Evans-Pritchard sencilla-

tentarse en la observacion de hechos, era nece-
sario establecer la forma cientifica de hacerlo.
Durkheim organiza en tres corolarios las “re-
glas relativas a la observacién de hechos socia-
les” que garantizan la objetividad del andlisis
cientifico: se trata de las reglas que he llamado
de la neutralidad, la observabilidad inmediata y
la generalidad (Gonzalez Muiiiz, 2006).

mente eludié hacer cualquier comen-
tario en torno al hecho de que su investi-
gacion se realizé al amparo del régimen
colonial; en su etnografia no son men-
cionadas ni la presencia de las oficinas
coloniales ni sus posibles efectos tanto
en la sociedad Nuer como en los resul-
tados de su estudio.

Pero si bien toda referencia a la si-
tuacion colonial fue excluida de las et-
nografias y de las teorias, es innegable
que ambas, la situacion colonial y exis-
tencial como parte del mundo vital pre-
cientifico, lograron colarse en la antro-
pologia. Asimismo, siguiendo con Ulin,
ese mundo vital precientifico es a su
vez la manifestacion de una tradicion
cultural; “la tradicién cultural del an-
tropédlogo dialoga con las tradiciones
nativas [y] establece las condiciones
previas para entablar un didlogo con
los informantes nativos y otras tradi-
ciones culturales” (Ulin, 1990). En efec-
to, el antropodlogo inevitablemente alu-
di6 a su propia tradicién, cultural y
politica, para emprender el estudio de
las sociedades que queria explicar y
comprender, incluso en sus pretensio-
nes de neutralidad valorativa, pues el
rechazo a todo componente valorativo
caracteriz6 de manera crucial la tradi-
cion cientifica positivista enarbolada
por Durkheim e importada a la practi-
ca etnografica gracias al trabajo de Ma-
linowski. La diversidad de valores no
epistémicos (principalmente politicos)
pertenecientes a la tradicion cultural
del antropélogo logré interactuar con
los valores estrictamente epistémicos
que guiaban sus analisis etnograficos.

De esta manera, resulta cuestiona-
ble la concepcién malinowskiana del



En torno al anélisis de los valores en antropologia: el caso de la etnografia en situacién colonial

171

gobierno colonial como “una fuerza cie-
gay loca que actua incontrolablemente
en direcciones impredecibles”. En con-
traste con esta afirmacion, considero
que es posible lograr un entendimiento
del gobierno colonial, de sus direccio-
nes y sus fuerzas, si nos situamos des-
de la perspectiva axiolégica y de las
tradiciones politicas. Asi, el examen
del proyecto colonial, de su estructura
axiolégica y de su desarrollo histérico,
puede muy bien evidenciar el curso de
sus acciones y propoésitos.

LA TRADICION FOLK-POLITICA
BRITANICA

Durante el periodo colonial britanico,
el interés cognoscitivo de la antropolo-
gia era el estudio de las “culturas ge-
nuinas”. A partir de la Primera Guerra
Mundial y hasta finales de la década
de 1940, las culturas genuinas fueron
concebidas como totalidades integra-
das o sistemas de adaptacion de un
grupo a su ambiente, y como unidades
delicadamente balanceadas que resuel-
ven las necesidades fundamentales de
los individuos. Veremos a continuacién
que esta concepcion de las culturas ge-
nuinas logré constituirse a partir de
un conjunto de valores no epistémicos,
los cuales pueden ser detectados en
una tradicién politica de la que no sélo
formaban parte los antropdlogos, sino
que, en general, logré reunir a politicos
y fil6sofos ingleses desde el siglo xviI.
Se trata de la tradicién folk-politica
britanica.

La era del entusiasmo imperialista
comenz6 con la ocupacion briténica de
Egipto en 1882, acontecimiento que

sefnala el inicio de la participacién in-
glesa en “la lucha por Africa” (Hobs-
bawm, 1989). Esta era llegé a su fin en
1945, cuando el recién electo gobierno
laboral en Gran Bretana introdujo
cambios en la administracién colonial
para propiciar la independencia de los
pueblos africanos en el futuro inme-
diato. Durante ese mismo periodo, la
antropologia comenz6 su profesionali-
zacion: en 1884, Edward B. Tylor fue
nombrado catedratico en antropologia
por la Universidad de Oxford y primer
presidente de la recién creada Seccion
de Antropologia dentro de la Asocia-
cién Britanica para el Avance de la
Ciencia. Para 1946 la antropologia era
ya una profesion y una ocupacion aca-
démica completa (Kuklick, 1984: 59).
Ademas de circunscribir el desarro-
1lo histérico de la antropologia britani-
ca, estas marcas temporales permiten
senalar la participacion constante de
los antropodlogos en un debate nacional
en torno a las caracteristicas de un or-
den politico deseable; las ideas que for-
maron parte de este debate eran de
corte liberal. Pero la importancia de la
discusion estd en otro lado: en los su-
puestos politicos que enmarcaron di-
cho debate que formaban parte de la
cultura popular britanica, del discur-
so de la alta cultura e incluso de las
discusiones sobre la naturaleza del Es-
tado conducidos por los fil6sofos politi-
cos desde el siglo xvi1. El conjunto de
estos supuestos de naturaleza politica
conforman lo que Kuklick ha llamado
“tradicion folk-politica”, la cual se ha
configurado en torno al interés por de-
terminar el rango de posibilidades de
estructuracién social (ibidem: 60).



172

Eduardo Gonzélez Muiiz

Las extrapolaciones de este interés
béasico derivaron en la elaboracion de
dos modelos opuestos de organizacion
social orientados a determinar si el or-
den politico méas deseable, es decir, el
que conlleva al mantenimiento de la ar-
monia social, radica en un poder des-
centralizado que permite una cierta
autonomia de sus instituciones constitu-
tivas o si, por el contrario, radica en un
poder centralizado que se concentra en
una persona o en un grupo. En cual-
quier caso, ambas posturas pretendian
que sus modelos abarcaban y agotaban
todas las posibilidades de eleccion po-
litica.

Por un lado, el modelo radical plan-
tea que la capacidad para gobernar
esta distribuida uniformemente en la
especie humana, por lo que las formas
legitimas del poder politico se expre-
san en algun tipo de unién contractual
de individuos que deriva en una so-
ciedad poco centralizada y cuyo valor
politico principal es la solidaridad
(Kuklick, 1984: 61). De acuerdo con
este modelo, el sistema de estratifica-
cion social puede no ser totalmente
igualitario, pero los lideres politicos
tienen la funcién de satisfacer las ne-
cesidades populares y la proteccion de
las libertades individuales. Esta forma
de organizacion, que mantiene cierta
armonia por largos periodos de tiempo,
es considerada como un orden politico
natural y se asume que los cambios
sociales ocurren constante y gradual-
mente gracias a las pequenias contri-
buciones de los hombres comunes.

Por otro lado, el modelo de corte
conservador considera que la capaci-
dad para gobernar y para alcanzar

cualquier logro deriva de talentos inna-
tos de individuos o grupos, de manera
que las formas legitimas de gobierno
son centralizadas, autoritarias y, en
consecuencia, deben ser conducidas por
una aristocracia hereditaria. En este
modelo, la integracion social adquiere
una forma organicista: los individuos,
desiguales por definicion, deben coope-
rar para lograr fines colectivos y deben
aceptar que su estatus y su recompen-
sa material se estime en proporcién con
el poder que ejercen.

Ahora bien, la defensa de estos mo-
delos folk-politicos no se condujo en abs-
tracto, sino a partir de la consideracion
de eventos histéricos concretos; en par-
ticular, la conquista normanda de Ingla-
terra, que supuso el encuentro entre
culturas distintas, constituy6 el punto
de referencia historico para el debate.®
Las consecuencias politicas de la con-
quista, es decir, la consolidacion de la

6 Se conoce como “conquista normanda” a la
invasion y el subsecuente control del territorio
de la Inglaterra sajona, en 1066, por parte de los
normandos. Es un momento decisivo en la histo-
ria politica de Inglaterra porque la afianz6 como
una de las més poderosas monarquias en Euro-
pa. Una vez consolidada la conquista, los nor-
mandos enfrentaron problemas para mantener
el control politico, entre otras cosas debido a que
los nativos anglosajones habian desarrollado un
sofisticado sistema de gobierno descentralizado
en el que las unidades administrativas (shires)
mantenian una cierta autonomia respecto al go-
bierno central. Para revertir esa situacion, los
conquistadores normandos desarrollaron un
sistema centralizado de gobierno con el objeto
de administrar los territorios conquistados y
contrarrestar las constantes revueltas popula-
res; los exhaustivos censos poblacionales, asi
como los monumentales castillos y fuertes cons-
truidos a partir de esa época dan fe del férreo
control central normando (Kuklick, 1984).



En torno al anélisis de los valores en antropologia: el caso de la etnografia en situacién colonial

173

nacién britanica, fueron presentadas
como justificacién del modelo folk-politi-
co de caracter conservador: la centrali-
zacion del control politico por parte de
una raza dominante se consider6 como
el elemento basico tanto para la funda-
cién de la nacién inglesa como para su
posterior expansion hacia los territo-
rios que conformarian la Gran Breta-
fia. Ya en el siglo X1, las ensenanzas
expansionistas de la conquista repre-
sentaron el paradigma del colonialismo
britanico, cuyos estrategas y apologis-
tas se concebian a si mismos como “una
raza superior destinada a llevar los be-
neficios de la civilizacién a pueblos leja-
nos y atrasados” (Kuklick, 1984: 61-62).

Precisamente el modelo folk-politi-
co de cariz conservador (digamos, el
modelo humeano) constituyd la fuente
de valores politicos que humedeci6 el
territorio de la temprana antropologia
britanica de la transicion del siglo x1x
al siglo xx, y logro caracterizar los su-
puestos basicos de las teorias del cambio
cultural: “de acuerdo con una interpre-
tacion positiva de la conquista nor-
manda”, el cambio no era concebido
“como resultado de la dindamica inter-
na, sino que era necesariamente es-
timulado por el contacto con agentes
externos” (Kuklick, 1984: 70).

Sin embargo, para la década de 1920
las virtudes de la civilizacion occidental

" Mientras John Locke consideraba ilegiti-
mo el gobierno establecido durante la conquista
porque implicé una “abrogacién de la democra-
cia natural de los sajones”, David Hume defen-
di6 los efectos civilizadores de la conquista: has-
ta la llegada de los normandos, “los sajones
habian avanzado muy poco desde el rudo estado
de naturaleza” (Kuklick, 1984).

comenzaron a ser cuestionadas; el clima
politico de la primera posguerra era
propicio para una critica liberal de la
sociedad occidental, y la antropologia
fue un vehiculo para ella. En este con-
texto, la mayoria de antropélogos brita-
nicos aceptaba que la raza y la cultura
eran independientes, y encontraba di-
ficil sostener que los conquistadores
eran culturalmente superiores a los
colonizados, que el Estado encarnaba
una forma superior de organizaciéon
politica, que el actual caracter de la ci-
vilizacién occidental representaba un
estadio evolutivo superior y, tal vez lo
mas importante, ya no asumian que
las sociedades tecnolégicamente supe-
riores y politicamente organizadas en-
trafiaban los mas altos estandares de
moralidad (Kuklick, 1984: 69).
Particularmente, los temas politicos
involucrados en la reaccion antimoder-
na lograron manifestarse en los anali-
sis tedricos de la antropologia britanica
de la época clasica. La critica de los sis-
temas politicos centralizados y autori-
tarios como proveedores de armonia
social, derivé en la defensa de valores
como la solidaridad, la autonomia, la
igualdad, y con ello, el modelo folk-poli-
tico lockeano comenzaba a imponerse.

FUNCIONALISMO: LA VERSION
ANTROPOLOGICA

A partir de la década de 1920 y hasta
bien entrada la década de 1940, los an-
tropologos britanicos emprendieron el
estudio de sociedades “acéfalas”, es de-
cir, sociedades carentes de una entidad
concentradora del poder politico o de un
Estado. Kuklick enumera un conjunto



174

Eduardo Gonzélez Muiiz

de factores que concurrieron para di-
rigir la atencion de los antropélogos
britanicos hacia tales sociedades: 1)
este tipo de sociedades era especial-
mente adecuado para un grupo de an-
tropélogos ansiosos por distinguirse de
sus predecesores evolucionistas y sus
contemporaneos amateurs; afirmaban
que se necesitaba entrenamiento para
comprender los patrones de comporta-
miento que posibilitan y mantienen el
orden social ante la ausencia de un go-
bierno centralizado; ii) debido a la pro-
pia dinamica colonial, las sociedades
sin Estado por lo regular estaban lejos
del centro administrativo y en conse-
cuencia permanecian como objetos
inexplorados de la investigacion an-
tropoldgica; iii) los gobiernos centra-
lizados eran mas comunes en areas
pacificadas, en parte debido a que la
consolidacion de una autoridad tribal
central fue una reaccion tribal tipica a
la invasion foranea y en parte porque
los propios agentes coloniales estimula-
ban la centralizacién politica con objeto
de facilitar los tramites administrati-
vos (Kuklick, 1984: 71).

Tal como lo presenta Kuklick, el in-
terés por el estudio de sociedades sin
Estado fue en gran medida la respues-
ta y la adecuacion practica de los an-
tropédlogos a las condiciones sociales de
la situacion colonial. Sin embargo, la
seleccion de las sociedades sin Estado
como temas de investigacién etnografi-
ca se debi6 también a un asunto mas
sutil, puesto que dicha seleccion:

[...] representaba un juicio normativo
que entranaba el reconocimiento de
fuentes de estabilidad social y satis-

faccion personal ignorada por la gene-
racion previa de antropélogos. Y los
juicios de los antropdlogos encajaban
en un modelo convencional: las socie-
dades acéfalas eran vistas a partir del
modelo folk de la democracia anglo-
sajona [...] los funcionalistas se repre-
sentaban las culturas tradicionales
como sociedades perfectamente inte-
gradas e inevitablemente estaticas
debido a que todas sus instituciones se
reforzaban mutuamente y sus miem-
bros se encontraban unidos en un
acuerdo consensual (Kuklick, 1984).

El constante interés por el estudio
de instituciones, costumbres y valores
que fomentan la solidaridad, hizo a un
lado estudios que pudieron hacerse (y
que no fueron frecuentes hasta bien en-
trada la década de 1940) en torno a los
cambios que el régimen colonial intro-
dujo en las sociedades africanas. Asi-
mismo, por un tiempo los antropdlogos
evitaron especular acerca del origen del
Estado, por su renuencia a concluir que
la fuerza era necesaria para el mante-
nimiento de la organizacién politica.?

8Henrika Kuklick sefiala que el libro clasico
de antropologia politica African Political Sys-
tems de 1940, editado por Meyer Fortes y Ed-
ward Evans-Pritchard, concentra el enfoque
antropolégico de esa época: “generalmente se
acepta que este libro no sé6lo marcé e inspir6
una generacién completa de antropélogos, sino
que ademads constituyé la culminacién de una
tendencia previa; para los antropélogos de la
primera posguerra, las sociedades simples repre-
sentaban un ideal cultural: s6lo pequenias dife-
rencias de estatus existian en sociedades no
desarrolladas econémicamente, y el orden so-
cial se mantenia por medio de cooperacién in-
formal y consenso” (Kuklick, 1984).



En torno al anélisis de los valores en antropologia: el caso de la etnografia en situacién colonial

175

Un gjemplo paradigmatico de la pro-
yeccion de estos juicios normativos en el
analisis antropolégico de la vida politica
nativa es la etnografia realizada sobre
los nuer realizada por Edward E.
Evans-Pritchard (1940). Cuando realiz6
su estudio entre los nuer, éstos suma-
ban unas 200 mil personas dispersas en
un area de 48000 km? al sur de Sudan.
Evans-Pritchard mostré que puede
existir una sociedad geograficamente
dispersa regida por un sistema politico
descentralizado y sin gobernantes, en
condiciones que denominé “anarquia
ordenada” (Kuper, 1973: 110 y ss.). Se-
gtn Evans-Pritchard, la anarquia orde-
nada de los nuer concuerda muy bien
con su caracter, pues “resulta imposible
vivir entre ellos y concebir gobernantes
gobernandolos” (Evans-Pritchard, 1940:
181). En este sentido, el antropélogo bri-
tanico adopt6 el punto de vista durkhei-
miano acerca del caracter de las socie-
dades segmentarias fundadas en la
solidaridad mecanica y buscé un orden
en el campo de los valores compartidos.
De acuerdo con Evans-Pritchard, la or-
ganizacion social de los nuer encarna
una forma de sociedad segmentaria; es
decir, una sociedad conformada por uni-
dades auténomas que no estan unidas
en una jerarquia centralizada, sino que
actuia conjuntamente sélo en oposicion
a un enemigo comun (ibidem: 4). De
esta manera, si hay estabilidad en la
sociedad nuer, ello no se debe a la au-
sencia de conflicto, sino a que cada fuen-
te de tension tiende a ser balanceada
con poderes que acttian como contrape-
sos, de manera que, paraddjicamente, el
conflicto es una fuente de integracion
social (Kuper, 1973: 116).

Como sus colegas contemporaneos,
Evans-Pritchard reconocié la existen-
cia de Estados centralizados y aris-
tocracias, pero enfatizé en aquellas
caracteristicas de la politica tradicio-
nal que hacian a las sociedades esen-
cialmente democraticas. Incluso en las
sociedades caracterizadas por la dis-
tincion de clases y dominadas por una
aristocracia hereditaria, las exigencias
de sobrevivencia requerian que la cla-
se gobernante otorgara un grado de
autoridad a gente de talento, pues se
consideraba que la capacidad adapta-
tiva de la gente dependia de su acepta-
cion de estandares meritocraticos. Mas
aun, Henrika Kuklick sefiala que en
alguna medida es posible ver las inter-
pretaciones de Evans-Pritchard como
“estratégicas”, en tanto disenadas

[...] para oponerse a la vision de los
oficiales coloniales del Servicio Politi-
co Sudanés; [Evans-Pritchard] estaba
determinado a evitar que los gober-
nantes coloniales subvirtieran las
instituciones tradicionales para lo-
grar sus propios fines [...] Los oficiales
britanicos de Sudan estaban ansiosos
de encontrar en las instituciones poli-
ticas nativas un sistema ordenado
por un fuerte liderazgo que pudieran
emplear; en consecuencia, eran criti-
cos al andlisis de Evans-Pritchard
debido a que les negaba el acceso a
ese tipo de agentes tutiles (Kuklick,
1984:75).

A pesar de la postura explicitamen-
te anticolonial de Evans-Pritchard,
criticos posteriores han afirmado que
la etnografia sobre los nuer puede in-



176

Eduardo Gonzélez Muiiz

terpretarse también como una defensa
implicita al poder colonial britanico
(Ulin, 1990). De estas consideraciones
se ha derivado la conclusién, arriba
senalada, de que los antropélogos “de-
fendieron implicitamente” el poder
colonial. Me interesa a continuaciéon
defender la conclusion opuesta y mos-
trar en qué consistié la dificultad de
los antropélogos funcionalistas para
defender la dominacién colonial a par-
tir de la produccion de conocimiento
“utilizable”.

ETNOGRAFIA Y RACIONALIDAD
INSTRUMENTAL

Las razones que explican esta dificul-
tad pueden ser apreciadas en la con-
figuracion de la teoria antropolégica
clasica britanica: la antropologia fun-
cionalista. Los antropdlogos britanicos
rechazaron que el gobierno colonial
fuese benéfico para las sociedades colo-
nizadas, pues entendian las sociedades
colonizadas como sistemas integrados,
cuyo equilibrio emanaba de su propia
dindmica interna; en consecuencia, el
Unico entendimiento que pudieron
ofrecer de la vida tribal tuvo un carac-
ter instrumental, el cual se evidencia
cuando se reconoce el sentido de tota-
lidad implicito en la teoria funciona-
lista, que concibe la cultura como un
sistema social homogéneo que ofrece
medios para satisfacer necesidades.
Claro ejemplo de ello es la defini-
cion malinowskiana de la “cultura tri-
bal” como la totalidad de instituciones
o unidades funcionales que componen
una sociedad particular, en la que rela-
ciones institucionales estan moldeadas

de acuerdo con el concepto bioldgico de
sistema natural en el que las partes
componentes son concebidas como en
un estado de homeostasis o equilibrio;
maés aun, Malinowski se refiere a la
cultura como aquellas manifestaciones
verdaderamente importantes de la
conducta humana organizada (Mali-
nowski, 1948). Segtn la teoria funcio-
nalista de Malinowski, la cultura es:
i) un patrimonio instrumental por el
que el hombre es colocado en la mejor
posicion para solucionar los problemas
concretos y especificos que encara en
su ambiente en el curso de la satisfac-
cién de sus necesidades, i) un sistema
de objetos actividades y actitudes en el
cual cada parte existe como un medio
para un fin. Tales actividades, acti-
tudes y objetos estan organizados al-
rededor de importantes y vitales tareas
en instituciones como la familia, el
clan, la comunidad local, la tribu y los
equipos organizados para la coopera-
cion econémica, y la actividad politica,
juridica y educacional (Malinowski,
1948:175).

Para fines de la explicacion, Mali-
nowski no asocia los fenémenos cultu-
rales (la educacion, el control social, la
economia, los sistemas de conocimien-
to o los modos de expresion artistica)
con ciertas reglas a priori inherentes
al cédigo tribal que darian sentido a
esos fendmenos, sino que es el propio
etnégrafo quien debe inferirlas induc-
tivamente, a partir de la observacién
directa, con el fin de postular una ley
alusiva exclusivamente a la “funcién”
de cualquier institucion (o “unidad
funcional”). De esta manera, para com-
prender la naturaleza de una institu-



En torno al anélisis de los valores en antropologia: el caso de la etnografia en situacién colonial

177

cion o fenomeno cultural particular, el
etnografo debe analizar su funcién
dentro del conjunto del sistema social
(Malinowski, 1948: 196).

A partir del entendimiento funcio-
nalista de las culturas tribales, resulta
tentador concluir que las teorias antro-
polégicas confeccionadas en situacion
colonial produjeron conocimientos téc-
nicamente utilizables y, consecuente-
mente, defendieron implicitamente la
administracién colonial. Robert Ulin
(1990: 46) afirma en este sentido: “mien-
tras el propdsito expreso de la etnogra-
fia funcionalista era la descripcion y el
analisis de la vida social de los pueblos
nativos, ocultaba un proceso de obje-
tivacion que producia conocimientos
utilizables con objeto de controlar y ad-
ministrar los pueblos colonizados”.

Como he afirmado a lo largo de este
escrito, el contexto colonial y la racio-
nalidad (instrumental) inherente al
proceso de dominacion politica fue, de
facto, el marco dentro del cual se desa-
rrollo la investigacién etnografica bri-
tanica y por ello la teoria funcionalista
puede verse como la expresién de un
entendimiento instrumental de las so-
ciedades tribales. M4s atn, su propio
nucleo axioldgico esta conformado por
valores epistémicos de ese signo. Sin
embargo, a partir de la idea de que la
dimensioén axioldgica de la antropolo-
gia britanica en situacion colonial fue
el resultado de un conjunto de valores
politicos y epistémicos de caracter ins-
trumental, resulta por lo menos contro-
vertible concluir que los antropélogos
defendieron el orden colonial y que sus
conocimientos teéricos se produjeron
con el objeto de controlar y administrar.

En realidad, la racionalidad instru-
mental inherente a la situacién colo-
nial influy¢ a la teoria antropolégica
funcionalista mas profundamente de
lo que la propia teoria pudo afectar la
situacion politica de las culturas triba-
les africanas mediante la “utilizacion”
del conocimiento etnografico. En otros
términos, si bien el funcionalismo an-
tropolégico produjo “conocimientos
utilizables” (debido a su caracter ins-
trumental), no por ello ese conocimien-
to fue una mera “instrumentalidad
politica” que efectivamente haya sido
utilizada. Homer G. Barnett, quien
condujo un equipo de trabajo etnogra-
fico en situacion colonial, afirmé

[...] la ciencia puede demostrar me-
dios pero no especificar fines [...] la
ciencia se preocupa por medios y no
por fines; hay medios cientificos para
salvar vidas humanas pero no hay
justificacion cientifica par ello [...]
Dado que no puede haber una deter-
minacion cientifica de los fines a ser
perseguidos, se sigue que el antropoé-
logo, actuando como cientifico, no esta
profesionalmente cualificado para de-
finir los propdsitos del gobierno [...] Se
puede argumentar que tampoco lo es-
taba el administrador, pero esa es una
cuestion de opinién y no puede ser de-
mostrada excepto con base en ciertos
supuestos de valor [...] La ciencia pue-
de indagar propiedades pero no puede
descubrir o adjudicar sus virtudes en
términos de su deseabilidad [...] Sus
descubrimientos y creaciones [de la
antropologia] no pueden ser traduci-
das en términos del bien o el mal, [ya
que] esa traduccion requiere la im-



178

Eduardo Gonzélez Muiiz

posicién de una escala de valores mo-
rales, la validez de la cual puede ser
debatida pero sin ningtn tipo de prue-
bas. En términos kantianos, la ciencia
trata con imperativos hipotéticos, no
categoricos (Barnett, 1983:173).

No se trata, me parece, de una pos-
tura ingenua tanto como una declara-
cién de principios. Si alguien quiere
traducir los descubrimientos de la an-
tropologia en “términos del bien o del
mal”, tendra que sobreponerles otra
escala de valores, politicos o morales. Y
si bien esa es una tarea que cualquier
antropélogo puede realizar, no es preci-
samente lo que sucedi6 en términos
generales durante la antropologia bri-
tdnica en situacién colonial.

La racionalidad instrumental in-
herente a la situacion colonial llevo al
antropélogo a definir y concebir su ac-
tividad como una ciencia neutral y
recolectora de hechos objetivos; esta
misma racionalidad impidié a los an-
tropoélogos reconocer que los valores
de propia tradicion politica y aquellas de
caracter estrictamente epistémico per-
tenecientes la tradicion positivista,
desempefiaron un papel decisivo en el
proceso de constitucion de sus objetos
y sus procedimientos empiricos de in-
vestigacion.

NOTA FINAL

El analisis axioldgico pretende anali-
zar los trasfondos politicos de la practi-
ca antropoldgica y su imbricacién con
las innegables pretensiones epistémi-
cas que la conforman con el fin de rea-
lizar un ejercicio de autocomprension

que finalmente conduzca a la discusion
en torno a la racionalidad antropologi-
ca. En consecuencia, el andlisis de las
dimensiones axioldgicas implica desli-
gar la racionalidad de la objetividad
entendida como neutralidad valorati-
va. En efecto, si la antropologia puede
ser una actividad racional, ello podra
decidirse a partir de una discusién en
torno a sus pretensiones y fines (1éase
valores) constitutivos en el marco de
las condiciones sociales que enmarcan
su actividad, y no a una limpieza axio-
légica, imposible de hecho. Si, como
sucedi6 con el proyecto “Camelot”, la
antropologia se presenta como una ac-
tividad que tiene como fin recolectar
informacién para afianzar el control
militar o politico de una sociedad de-
terminada, la solucién no radica en la
neutralidad valorativa, sino en la revi-
sion de la racionalidad de dichos fines.
Los casos aludidos muestran justa-
mente que el problema consistié no en
oscuras complicidades sino en la falta
de una reflexion en torno al origen de
sus intereses cientificos y politicos, es
decir, de una revision critica de las pro-
pias tradiciones que inevitablemente
entran en contacto con las tradiciones
que les interesa estudiar. En otros tér-
minos, los antropélogos clasicos igno-
raron lo que Esteban Krotz (2002) ha
llamado “perspectiva del contacto cul-
tural” para establecer el caracter de su
actividad.

El analisis histérico-axiolégico de la
antropologia desborda el interés de
examinar el desarrollo de la ciencia
antropoldgica con el fin de realizar ex-
perimentaciones historiograficas; se
trata, ademas, de un ejercicio de au-



En torno al anélisis de los valores en antropologia: el caso de la etnografia en situacién colonial

179

toentendimiento orientado a reflexio-
nar en torno a la viabilidad misma del
proyecto antropolégico en la medida en
que dicho an4lisis implica (re)conside-
rar sus metas epistémicas, sus modos
de investigacion, asi como su compleja
relacién tanto con la sociedad que es
objeto de su analisis, como con aquella
que patrocina su desarrollo y determi-
na su pertinencia. Ambas tareas, la re-
flexion historiografica en términos del
analisis axioldgico y de las tradiciones,
asi como el debate sobre la racionali-
dad del proyecto antropoldgico en el
contexto mexicano, se presentan ain
€omo jugosos y promisorios temas de
reflexion.

BIBLIOGRAFIA

Asap, Talal (ed.) (1973), Anthropology and
the Colonial Encounter, Londres, Itha-
ca Press.

(1991), “Afterword. From the His-
tory of Colonial Anthropology to the
Anthropology of Western Hegemony”,
en George W. StockinG (ed.), Colonial
Situations. Essays on the Contextual-
ization of Ethnographic Knowledge,
Wisconsin, The University of Wisconsin
Press, vol. 7.

BALANDIER, Georges (1970), El concepto de
“situacion colonial”, Guatemala, José
de Pineda Ibarra.

BarNETT, Homer G. (1983), “Learning about
Culture. Reconstruction, Participation,
Administration, 1934-1954”, en George
W. StockiNg, Observers, Observed. Es-
says on Ethnographic Fieldwork, Wis-
consin, The University of Wisconsin
Press, vol. 1.

D1 GrEGORI, Cristina (1995), “La funda-

mentacion racional del conocimiento:
programas fundamentistas”, en Leon
OLIVE (ed.), Racionalidad epistémica,
Enciclopedia Iberoamericana de Filo-
sofia, Madrid, Trotta, t. IX.

DurkzEM, Emile (1986), Las reglas del mé-
todo sociologico, México, FCE.

Evans-PritcHARD, Edward. E. (1940), The
Nuer. A Description of the Modes of Li-
velihood and Political Institutions of a
Nilotic People, Oxford, Clarendon
Press.

Fortes, Meyer y Edward EvaNs-PRITCHARD
(1940), African Political Systems, Lon-
dres, Oxford University Press.

FostER, George (1969), Antropologia apli-
cada, México, FCE.

GaLLing Clara (1974), Las buenas intencio-
nes. Politica y metodologia en la antro-
pologia cultural norteamericana, Bue-
nos Aires, Galerna.

GoNzALEZ Muiiiz, Eduardo (2006), “Objeti-
vidad y valores en antropologia. Di-
mensiones axioldgicas en la constitu-
cion de la otredad cultural como objeto
de conocimiento”, tesis de maestria,
Meéxico, FFyL-UNAM.

(2008), “La otredad cultural en la
antropologia. Un enfoque desde la axio-
logia de la ciencia”, Alteridades, vol. 17,
num. 34, julio-diciembre, México, pp.
107-116.

GouaH, Kathleen (2005), “New Proposals
for Anthropologists”, en Joan VINCENT
(ed.), The Anthropology of Politics. A
Reader in Ethnography, Theory, and
Critique, Londres, Blackwell, pp. 110-
119.

Hogsseawwm, Eric (1989), La era del imperio,
1875-1914, Barcelona, Labor.

Krotz, Esteban (2002), La otredad cultural
entre utopia y ciencia. Un estudio sobre



180

Eduardo Gonzélez Muiiz

el origen, el desarrollo y la reorienta-
cion de la antropologia, México, FCE/
UAM.

Kukrick, Henrika (1984), “Tribal Exem-
plars. Images of Political Authority in
British Anthropology, 1885-1945”, en
George STOCKING (ed.), Functionalism
Historicized. Essays on British Social
Anthropology, Wisconsin, The Univer-
sity of Wisconsin Press, vol. 2.

Kuper, Adam (1973), Antropologia y antro-
pologos. La escuela britdnica, 1922-
1972, Barcelona, Anagrama.

LLOBERA, José. R. (coord.)(1975), La antro-
pologia como ciencia, Barcelona, Ana-
grama.

MavriNowski, Bronislaw (1922), Argonauts
of the Western Pacific. An Account of
Native Enterprise and Adventure in the
Archipelagoes of Melanesian New Gui-
nea, Londres, Routledge and Kegan
Paul.

(1948), Una teoria cientifica de la
cultura, Buenos Aires, Sudamericana.

(1989), Diario de campo en Mela-
nesia, Madrid, Jucar.

MAQUET, Jacques (1964), “Objectivity in
Anthropology”, Current Anthropology,
vol. 5, nim. 1, pp. 47-55.

MEeDINA, Andrés y Carlos Garcia Mora
(eds.) (1983), La quiebra politica de la
antropologia social en México, México,
UNAM.

StockinG, George W. (1991), “Maclay,
Kubary, Malinowski. Archetypes from
the Dreamtime of Anthropology”, en G.
W. StockinG (ed.), Colonial Situations.
Essays on the Contextualization of Eth-
nographic Knowledge, Wisconsin, The
University of Wisconsin Press, vol. 7.

TYLER, Stephen (1975), “Una ciencia for-
mal”, en José R. LLOBERA (coord.), La
antropologia como ciencia, Barcelona,
Anagrama, pp. 317-334.

ULiN, Robert (1990), Antropologia y teoria
social, México, Siglo XXI.

WITTGENSTEIN, Ludwig (2002), Tractatus
logico-philosophicus, Madrid, Alianza.





