
87

Resumen: los pueblos asentados en las orillas de la ciudad de México antes de la conquista 
española, y otros refundados durante la época colonial, se autodenominan originarios. Tras 
la eliminación del régimen municipal en el Distrito Federal en 1928, la autoridad local que-
dó indefinida en esas comunidades. Antes se elegían en asambleas públicas por usos y cos-
tumbres, después de lo cual se procedía a legalizar su posición. En la actualidad los subde-
legados o coordinadores siguen siendo electos por su pueblo, pero están subordinados al jefe 
delegacional, debido a una indefinición jurídica. En este artículo se comentan las entrevis-
tas realizadas a 34 autoridades de pueblos originarios; asimismo, se analiza el contexto le-
gal de una iniciativa de ley indígena para la ciudad de México. 

Palabras clave: pueblos originarios, usos y costumbres, Distrito Federal, ley indígena, coordi-
nadores territoriales. 

Abstract: The towns established at the outskirts of Mexico City prior to the Spanish conquest, and 
others refounded in colonial times, call themselves “original peoples”. After the abolition of munici-
pal jurisdictions in the Federal District in 1928, local authority was left undefined in these commu-
nities. Before this, local authorities were elected via the communities’ traditional ways and customs 
system at public assemblies and then properly legalized. Deputy delegates or coordinators are still 
elected by the communities, but they are subordinated to the chief delegate due to their lack of 
proper legal standing. This paper includes a commentary on interviews with 34 original peoples’ 
authorities. It also analyzes the legal context of a proposed Indigenous Act for Mexico City.

Key words: original peoples, ways and customs, Federal District/Mexico City, indigenous law, 
territorial coordinators.

Pueblos originarios, autoridades locales y 
autonomía al sur del Distrito Federal

Mario Ortega Olivares*

Introducción 

Esta investigación adquiere rele-
vancia en el marco de la discu-
sión del proyecto de “Ley para los 

pueblos originarios e indios” en la Asam
blea Legislativa del Distrito Federal 
(ALDF), por lo que se discute la legisla-

Universidad Autónoma Metropolitana-Xo-
chimilco. ortegaoli@hotmail.com

ción sui generis de la ciudad de México 
en la materia. Se comentan los resulta-
dos de entrevistas realizadas a las auto
ridades locales en varios pueblos origi-
narios del sur de la capital, cuestionadas 
sobre cómo se nombraban antes las au-
toridades, cómo se eligen ahora, quiénes 
se pueden registrar como candidatos, 
así como el derecho de voto de los origi-
narios y los avecindados. También se 
discuten las dificultades religiosas en-



88 Mario Ortega Olivares

tre católicos y otros creyentes. Además 
se analizan las experiencias legislativas 
sobre la cuestión indígena en Oaxaca y 
en Chiapas, para recuperar sus expe-
riencias. Se comenta una resolución his
tórica del tribunal electoral local para 
realizar por primera vez elecciones por 
usos y costumbres en un pueblo origi-
nario del Distrito Federal.

Los pueblos originarios 
asentados en el sur de la 
Cuenca de México

Desde antes de la llegada de los con-
quistadores españoles varios pueblos 
ya se habían establecido alrededor de 
los lagos en la Cuenca de México, cuyos 
pobladores se reconocen como origina­
rios. Según la Subdirección de Aten-
ción a la Población Indígena, reciben 
tal denominación por ser descendien-
tes de poblaciones que residían en es-
tos lugares antes de la existencia del 
Estado mexicano. De acuerdo con Lu-
cía Álvarez, estos pueblos “se caracteri-
zan en general por ser comunidades 
históricas, con una base territorial y 
con identidades culturales diferencia-
das. Los más identificados se localizan 
en las delegaciones del sur y occidente 
del Distrito Federal: Milpa Alta, Tlá-
huac, Xochimilco, Tlalpan, La Magda-
lena Contreras y Cuajimalpa, pero 
existe un número también importante 
de éstos asentados en otras delegacio-
nes: Azcapotzalco, Coyoacán, Gustavo 
A. Madero, Venustiano Carranza, Ál-
varo Obregón, Iztapalapa e Iztacalco” 
(Álvarez, 2009: 2).

En respuesta a la presión urbana 
de la megalópolis, han abandonado el 

cultivo del maíz y ahora recrean su 
identidad alrededor de ostentosos ci-
clos festivos religiosos. Aunque ya casi 
nadie habla náhuatl, se han conserva-
do ciertos usos y costumbres, como las 
mayordomías encargadas de fiestas 
patronales, danzas, carnavales y for-
mas de trabajo comunal o faenas. 

En el Primer Foro de Pueblos Origi-
narios y Migrantes del Anáhuac, reali-
zado a dos años del levantamiento in-
dígena zapatista de 1994, los pueblos 
asistentes se autodefinieron como ori­
ginarios, y así quedar bajo el amparo 
del Convenio 169 de la Organización 
Internacional del Trabajo (OIT) aproba-
do en 1989, aun cuando tal convenio 
contempla como sujetos a los pueblos 
indígenas y no menciona el concepto de 
originarios. 

El 25 de noviembre de 2000, en San 
Mateo Tlaltenango, de la delegación 
Cujimalpa del Distrito Federal, concu-
rrieron 378 delegados para realizar el 
Primer Congreso de Pueblos Origina-
rios del Anáhuac; como se puede apre-
ciar, ahí reapareció la identidad de ori­
ginarios. Durante el constante reclamo 
por sus derechos, estos pueblos han di-
fundido el término con tanta perseve-
rancia, que ahora sus comunidades se 
reconocen como tales y así son referi-
dos por habitantes y autoridades de la 
ciudad de México. La autoadscripción 
como originarios busca eludir el estig-
ma de “nativos” con que todavía los hos
tigan algunos mestizos y blancos de la 
metrópoli, y les aporta una base inter-
nacional para defender sus derechos.

Medina ha privilegiado el análisis 
de los pueblos originarios a partir “de 
sus ciclos festivos y ceremoniales; esto 



89Pueblos originarios, autoridades locales y autonomía al sur del Distrito Federal

nos ha conducido al establecimiento de 
dos grandes ejes teóricos: el de la presen
cia de una cosmovisión mesoamericana 
[…] y el de la organización social, que 
genera y reproduce esta antigua tradi-
ción de pensamiento y se nos presenta 
ahora como un complejo de organiza
ciones comunitarias comprometidas en 
la realización de grandes ceremoniales 
que establecen los ámbitos simbólicos 
donde se mantienen y reproducen iden-
tidades comunitarias, la memoria his-
tórica misma, los mitos y las tradicio-
nes” (Medina, 2007: 20). 

Gomezcésar resalta el origen pre-
hispánico de dichos pueblos y la pose-
sión de un territorio; coincide con la 
trascendencia de los ciclos festivos y 
rituales, además de la presencia de ele-
mentos civilizatorios mesoamericanos; 
destaca una “hipervivencia” de linajes 
y familias troncales que dan vida a es-
tos pueblos (Gomezcésar, 2008). Pablo 
Yanes subraya la resistencia de estos 
pueblos ante la “amenaza de la man-
cha urbana sobre la integridad terri
torial, creciente especulación inmo
biliaria, lotificación de tierras ejidales 
y comunales, cambios ilegales en el uso 
del suelo” (Yanes, 2004: 205). 

Teresa Mora subraya la conserva-
ción del nombre que les fue asignado, 
integrado por el de un santo patrón y 
un topónimo en náhuatl. Sus territo-
rios se pueden distinguir en los mapas 
porque lo cruza un laberinto de calles es
trechas y callejones. Cuentan con una 
compleja red de relaciones familiares y 
sociales (Mora, 2008). 

Aunque luchan por la defensa de la 
tierra y los recursos naturales, su iden-
tidad gira alrededor de los ciclos de 

festejos y rituales que celebran año con 
año. Sus formas de organización tra
dicional garantizan la celebración de di
cha fiestas, que en muchos casos están 
en expansión y se vuelven más osten-
tosas para agradecer los dones de sus 
santos patrones con la esperanza de su 
reciprocidad en el otro mundo. Su res-
puesta al hostigamiento y discrimina-
ción que ejercen contra ellos los mesti-
zos y blancos de la ciudad de México ha 
sido una resistencia que califican como 
terquedad, pero sin la cual ya se ha-
bría diluido su cultura. Ejercen formas 
de autonomía limitadas de acuerdo 
con usos y costumbres para la solución 
de conflictos secundarios, mismos que 
han mantenido su eficacia de hace mu-
chos años.

Como durante la época colonial im-
peraba la segregación, se prohibía a los 
indios residir en la capital novohis
pana. La gente de los pueblos origina-
rios escondía o disimulaba su condición 
cultural. Estrategia que sigue vigente 
entre jóvenes de estos pueblos que es
tudian en las universidades, deben ocul
tar su origen indio para evitar la dis
criminación étnica. Resulta paradójico 
que a pesar de la expansión metropo
litana y al asedio al que están someti
dos por la mancha urbana, estos pue-
blos originarios logren recrear su 
identidad, cultura y tradiciones en sus 
territorios. Los pueblos originarios del 
sur de la cuenca tienen una importan-
cia trascendental para la sustentabili-
dad ambiental de la ciudad de México, 
al reproducir su vida campesina pro
tegen los bosques, y con ello la recarga de 
los mantos freáticos y la generación 
de oxigeno. 



90 Mario Ortega Olivares

La legislación sui generis del 
Distrito Federal

Una expresión cultural de estos pueblos, 
que había mantenido no sin dificultades 
su vigencia, fue la elección por usos y 
costumbres de la autoridad local, me-
diante votación abierta y directa en una 
asamblea comunitaria. Ahora la forma 
que adopta la autoridad local en los pue-
blos originarios resulta de los choques y 
confluencias entre a) el sistema consue-
tudinario de cargos indígenas; b) el ré-
gimen de municipio libre del que gozaba 
la ciudad de México hasta 1928; y c) la 
indefinición jurídica de la autoridad terri-
torial en la actual legislación capitalina. 

La eliminación del régimen de mu-
nicipio libre para el Distrito Federal 
dejó en el limbo jurídico a la autoridad 
local en los pueblos originarios. En los 
pueblos de las delegaciones al sur de la 
ciudad de México se le conoce con dife-
rentes nombres, dada la indefinición 
jurídica: subdelegado, subdelegado 
auxiliar, coordinador, coordinador terri-
torial o enlace territorial, aunque en la 
práctica las dichas figuras se reducen a 
simples gestores de las peticiones popu-
lares. En el imaginario de las comuni-
dades tales figuras tienen diferente im-
portancia, no es lo mismo que se le 
denomine subdelegado, con una jerar-
quía sólo por debajo de la del delegado, 
que simple enlace entre el pueblo y las 
autoridades del Distrito Federal.

Dicha autoridad no es ni tradicional, 
ni constitucional, no existe pero actúa 
con vitalidad: 

Sólo en dichos pueblos se encuentra 
una forma específica de representa-

ción política con autoridades electas a 
un nivel inferior al de la delegación, 
nos referimos a quienes, entre otras 
denominaciones, son llamados coordi-
nadores de enlace territorial, o subde-
legados territoriales o subdelegados 
auxiliares. Se trata de un nivel de go-
bierno, no existente en ninguna otra 
instancia del Distrito Federal, atrapa-
do en la indefinición jurídica, en su 
naturaleza anfibia entre autoridad 
electa, representante social y emplea-
do delegacional. Es además, una figu-
ra, que ha cumplido funciones de con-
trol político, enlace administrativo 
con la delegación y gestor de los inte-
reses del pueblo frente a la autoridad 
delegacional y, en ocasiones, del pro-
pio gobierno central (Yanes, 2007: 
229-230). 

Además tal figura

[…] se contradice con el marco legal 
establecido, pues en el Estatuto de Go-
bierno se faculta a los Jefes Delegacio-
nales a designar a sus colaboradores, 
entre éstos al Coordinador de Enlace 
Territorial, para cumplir funciones 
específicas dentro de la Administra-
ción Pública local, con lo cual su fun-
ción como autoridad del pueblo queda 
en realidad fuera de norma […] Cabe 
mencionar que la figura de Coordina-
dor de Enlace Territorial no existe en 
todos los pueblos ni en todas las dele-
gaciones, es una prerrogativa peleada 
y conquistada principalmente en los 
pueblos del sur y en algunos de la 
zona poniente, que son los pueblos con 
mayor arraigo, cohesión y fortaleza 
identitaria (Álvarez, 2009: 9-10). 



91Pueblos originarios, autoridades locales y autonomía al sur del Distrito Federal

Pese a la reforma de la legislación de 
la ciudad de México de 1996, el derecho 
de los pueblos originarios a tener sus 
propias autoridades locales permanece 
en el olvido. Desde tiempos inmemoria-
les los pueblos originarios del valle de 
México han contado con una autoridad 
local para su representación ante el po
der de la ciudad capital. Desde 1928 “se 
diluyó el régimen municipal en el Dis-
trito Federal, y por ende sus habitantes 
perdieron, entre otros, el derecho a ele-
gir a sus representantes o autoridades” 
(Briseño, 2007: 19) municipales, inclu-
yendo las de los pueblos originarios. Se
gún nos relataron, en cuanto se escogía 
mediante usos y costumbres a las auto
ridades locales, éstas eran reconocidas 
como subdelegados por el gobierno cen-
tral, ocupando el segundo lugar en el 
organigrama después del Delegado po-
lítico. La reforma constitucional de 1996 
concedió al Distrito Federal la elección 
de un Jefe de Gobierno, quien tendría a 
su cargo la administración pública, pero 
con poderes restringidos. Se continuó 
una jurisdicción compartida entre los 
poderes de la Unión y los del Distrito Fe
deral con base en el artículo 122 consti
tucional. En 1997, luego de la primera 
elección formal del gobierno en el Distri
to Federal, en las delegaciones Xochi-
milco, Tláhuac, Milpa Alta y Tlalpan, el 
gobierno capitalino ha intentando susti-
tuir –no sin dificultades– los usos y cos-
tumbres electorales de los pueblos origi-
narios, que considera atrasados, por un 
voto en urnas que presupone sería más 
democrático. “Desde entonces, éstos han 
participado de maneras diversas en la 
organización de las elecciones, lo que ha 
desencadenado procesos electorales” 

(Briseño, 2007: 21) donde los pueblos se 
quebrantan en fracciones con colores 
partidistas que compiten con intensidad 
entre sí y dividen a las comunidades. 

Por usos y costumbres estos pueblos 
habían elegido de manera consuetudi
naria a sus autoridades en asambleas 
públicas; luego el sistema de partido 
único oficializaba al elegido para dicho 
cargo y se procedía a llenar las urnas, 
todo con el consenso popular. Tras la 
reforma –de triste memoria para los 
pueblos originarios–, las disputas por el 
cargo de autoridad local generan envi
dia y división social en la comunidad. 

Briseño sintetiza la manera en que 
los pueblos han acatado la reforma 
electoral, pero se las han ingeniado 
para mantener sus tradiciones con va-
riantes locales: “Identificamos tres mo-
mentos: 1) designación discrecional por 
parte del delegado en turno, siempre a 
solicitud y propuesta de un grupo de 
vecinos; 2) en asamblea pública convo-
cada por los notables del pueblo. Esto 
es elección por voto libre y directo a 
mano alzada; y 3) organización de elec-
ciones por voto libre, directo y secreto” 
(Briseño, 2007: 19). Aunque la elección 
en urnas aparece como la más adecua-
da y democrática, atenta contra los 
usos y costumbres porque la asamblea 
pública había sido la más socorrida y 
evitaba mediante el diálogo profundi-
zar las fracturas políticas internas. El 
siguiente es un caso típico: “En 1948, la 
comunidad de San Luis Talxialtemalco 
eligió a su autoridad por aplausos. Don 
Silvano Cabello, quien era cantor de 
la misa, al salir de ésta se integró a la 
asamblea que se realizaba en el atrio 
del templo, ahí se planteó la necesidad 



92 Mario Ortega Olivares

de cambiar de autoridad, por lo que al-
guna persona lo propuso y junto con 
otros dos candidatos se sometieron a 
una elección por aplausos. Don Silvano 
fue el más aplaudido. José Genovevo 
Pérez Espinoza. Cronista de Tlaxialte-
malco” (Briseño, 2007: 19).

Dada la vocación democrática de la 
ciudad de México, se abre la posibilidad 
de que en nuestra legislación local cris-
talicen los acuerdos tomados en San 
Andrés Larraínzar, lo cual beneficiaría 
tanto a los pueblos originarios como a 
la creciente población india residente 
en la metrópoli, que ha migrado tiempo 
atrás desde otras regiones. 

Los coordinadores 
territoriales

El vacío jurídico ha colocado a la autori
dad local de los pueblos originarios en 
tierra de nadie, son al mismo tiempo 
representantes electos de sus comuni-
dades y simples empleados subordina-
dos a las órdenes del Jefe Delegacional, 
que responde al Gobierno del Distrito 
Federal. Comparten de facto la autori-
dad consuetudinaria por los usos y cos-
tumbres de su pueblo y las funciones 
administrativas normadas por cada 
delegación. No se sabe si obedecen al de
recho público consuetudinario1 o al 

1 “La costumbre arraigada no sin razón es 
definida como ocupando el lugar de la ley, y esto 
es lo que se llama derecho consuetudinario. Por-
que si las leyes no nos obligan más que por haber 
sido recibidas por decisión popular, es justo que 
lo aprobado por el pueblo sin escrito alguno tam-
bién obligue a todos, pues ¿qué más da que el 
pueblo declare su voluntad por el sufragio, o por 
sus propios hechos?” (Villoro, 1994: 167). Gonzá-

constitucional. De ahí que la capacidad 
de estas autoridades para atender las 
demandas y necesidades de su po
blación dependa de la buena voluntad 
del Jefe Delegacional en turno, o de su 
anuencia para el ejercicio de ciertas 
prerrogativas; con ello se ignora que el 
coordinador ha sido de alguna forma 
electo directamente por su pueblo, y de 
hecho es su autoridad consuetudina-
ria, aunque de derecho sea un simple 
empleado del Jefe Delegacional.

En el “Taller de diagnóstico de las 
funciones y facultades de los coordina-
dores de enlace territorial de las dele-
gaciones del sur del Distrito Federal”, 
organizado en 2005 por la Coordinación 
de Enlace y Desarrollo Comunitario 
(CEDC) del Gobierno del Distrito Fede-
ral, participaron autoridades de los 
pueblos originarios de Xochimilco, Mil-
pa Alta, Tláhuac y Tlalpan, se analiza-
ron sus facultades y prácticas. Ahí se 
subrayó la existencia en dichos pueblos 
de una forma de autoridad política que 
proviene de la interacción entre los sis-
temas de cargos indígenas y el régimen 
del municipio libre del que había goza-
do hasta 1928 el Distrito Federal. Esta 
forma de gobierno ejerce, por la vía de 
los hechos, funciones administrativas y 
facultades municipales en el ámbito 
rural. Por ello no sólo carece de funda-
mento jurídico, sino tiende a colisionar 
con el marco legal del gobierno del Dis-
trito Federal, en la medida en que los 
representantes auténticos son nombra-

lez (2001: 87) considera que las relaciones entre 
los dos sistemas jurídicos, el estatal y el consue-
tudinario deberán basarse en acuerdos de coor-
dinación fundamentados en el respeto mutuo.



93Pueblos originarios, autoridades locales y autonomía al sur del Distrito Federal

dos por los propios pueblos y son a la 
vez empleados públicos. Sus posibilida-
des para gestionar y defender las nece-
sidades y derechos de sus pueblos que-
dan bajo el arbitrio del Jefe Delegacional 
del Gobierno del Distrito Federal en 
turno.

Se concluyó que a pesar de su con-
dición dual, son en la práctica la auto-
ridad de primera instancia para la coor
dinación de labores y conciliación de 
conflictos en la localidad, como en el 
caso de la organización de fiestas reli-
giosas, autóctonas y cívicas; el impulso 
y promoción de trabajos colectivos de 
beneficio común; la organización de co-
misiones de trabajo comunitario y de-
sarrollo social; el establecimiento de 
acuerdos entre vecinos para resolver 
conflictos que pudieran desembocar en 
el Ministerio Público, el Juzgado Civil 
o el Juez. En cuanto a la otra cara de la 
moneda, la figura del coordinador como 
administrador, es el primer vínculo en-
tre la gente del pueblo y el gobierno 
para detectar, canalizar y resolver sus 
demandas y necesidades.2 

2 A manera de ejemplo presentamos la lista 
elaborada por las autoridades consuetudinarias 
de Milpa Alta: “1) dar fe de límites de propiedad; 
2) conciliación de problemas familiares; 3) me-
diación y gestión en la donación de materiales 
para beneficio de la comunidad; 4) registro de 
animales, para su traslado o venta (ganado); 5) 
notificación y recuperación de animales perdi-
dos (ganado y domésticos); 6) constancias de do-
nación de particulares para ampliación de calles 
o servicios comunitarios: panteones, centros de-
portivos, centros de salud, bibliotecas, centros 
sociales y casas de cultura; 7) constancias de re-
sidencia; 8) solicitud de condonación de gastos 
hospitalarios; 9) denunciar la mala actuación de 
servidores públicos; 10) trámites de inhumacio-
nes y exhumaciones en los panteones comunita-

El rol de las autoridades 
locales

Entre 2004 y 2005 entrevistamos a 34 
autoridades locales de los pueblos ori-
ginarios del Distrito Federal. Dado el 

rios; 11) fe pública en casos de siniestros, acci-
dentes; 12) exhortar a la población a cumplir la 
Ley de Justicia Cívica; 13) confiscación negocia-
da de animales molestos; 14) acuerdos para el 
depósito de dinero para cobranza de deudas en-
tre vecinos; 15) constancias de concubinato y 
dependencia económica; 16) acuerdos de pago; 
17) trámites y acuerdo para el cierre de calles; 
18) reconocimiento de linderos y mojoneras; 19) 
mediación en el incumplimiento de trabajos (de 
oficio o por acuerdo entre las partes, para lograr 
el cumplimiento del trabajo contratado o la re-
cuperación del dinero); 20) organización de acti-
vidades culturales y deportivas; 21) organiza-
ción de faenas y trabajos colectivos para abrir 
caminos y limpiar brechas; 22) participación en 
mayordomías; 23) conformación de juntas pa-
trióticas; 24) conformación de grupos organiza-
dos para actividades recreativas de la comuni-
dad; 25) apoyo y organización de fiestas 
(religiosas, autóctonas y cívicas, patronales, Se-
mana Santa, peregrinaciones, Día de Muertos, 
carnaval, 15 de septiembre, 20 de noviembre); 
26) integración de comités de feria; 27) media-
ción de conflictos entre prestadores de servicio 
de transporte; 28) vigilantes de las buenas cos-
tumbres; 29) representante legal y moral de los 
vecinos; 30) promotores y defensores de los usos 
y costumbres; 31) denunciantes de fraccionado-
res de la tierra comunal; 32) información y difu-
sión de los riesgos que implica la invasión de zo-
nas de vocación rural y de reserva ecológica; 33) 
delimitación de los cascos urbanos; 34) delimita-
ción territorial por delegaciones; 35) organizar 
trabajos para la reserva ecológica; 36) organizar 
programas de reforestación; 37) denunciar el sa-
queo ilegal de recursos naturales en los bosques 
comunales; 38) participación en actividades de 
reforestación, cultivo y protección del renuevo 
natural; 39) participación en la reincorporación 
de tierras ociosas a la producción forestal y agrí-
cola; y la 40) difusión de los programas del Go-
bierno del Distrito Federal” (CEDC, 2005).



94 Mario Ortega Olivares

vació legal de dicha autoridad, en sus 
pueblos los identifican de diversas ma-
neras: subdelegados, subdelegados 
auxiliares, coordinadores, coordinado-
res territoriales, coordinadores de en-
lace territorial, o enlaces territoriales 
“B”. De las autoridades de los pueblos 
que nos respondieron, 64 por ciento se 
consideran coordinadores o coordina-
dores territoriales. Sólo las autorida-
des de Tlalpan son respetadas por sus 
comunidades en su calidad de subdele-
gados; pero en 36 por ciento de las res-
puestas se nos dijo que a pesar de no ser 
reconocidos como subdelegados, ellos 
cumplen dichas funciones. Se recono-
cen como la autoridad electa inmedia-

ta, sólo por abajo del Delegado de Go-
bierno de la Ciudad de México. Tras la 
reforma y la alternancia política en el 
D.F., la disputa por el cargo de autori-
dad local genera envidas que dividen a 
los pueblos. La participación en mayor-
domías y otros cargos tradicionales, 
deportivos, culturales o ejidales en los 
pueblos favorece sus candidaturas.

Los coordinadores ejercen su cargo 
con un estilo de dirección basado en el 
diálogo y la conciliación. El coordina-
dor de Miacatlán admite: “doy fe de los 
terrenos. Cuando el esposo golpea a la 
esposa y se quieren separar, soy como 
un consejero familiar. Eso es cuestión 
de nosotros, lo primero es conciliar”. 

Tabla 1. Respeto a las autoridades electas en los pueblos originarios 
y algunos datos culturales

Delegación de 
Gobierno del 
Distrito 
Federal

Pueblo 
originario

Respeto del 
Jefe 

Delegacional a 
la autoridad 
local electa*

Fiesta 
Chica y 
Fiesta 

Grande**

Cargos*** Salvas o 
promesas 
de visitas 

mutuas entre 
Pueblos ****

Álvaro 
Obregón

San Bartolo 
Ameyalco

SD 1 1 1

Milpa Alta San Agustín 
Ohtenco

SD SD 1 SD

Milpa Alta San Bartolomé 
Xicomulco

1 1 1 SD

Milpa Alta San Francisco 
Tecoxpa

2 1 1 1

Milpa Alta San Lorenzo 
Tlacoyucan

2 SD 1 1

Milpa Alta San Pablo 
Oztotepec

SD 1 1 1

Milpa Alta San Pedro 
Atocpan

SD SD SD SD



95Pueblos originarios, autoridades locales y autonomía al sur del Distrito Federal

Delegación de 
Gobierno del 
Distrito 
Federal

Pueblo 
originario

Respeto del 
Jefe 

Delegacional a 
la autoridad 
local electa*

Fiesta 
Chica y 
Fiesta 

Grande**

Cargos*** Salvas o 
promesas 
de visitas 

mutuas entre 
Pueblos ****

Milpa Alta San Salvador 
Cuahutenco

3 1 1 1

Milpa Alta Santa Ana 
Tlacotenco

SD SD 1 1

Tláhuac San Andrés 
Mixquic

3 1 1 SD

Tláhuac San Francisco 
Tlaltenco

2 1 2 SD

Tláhuac San Juan 
Ixtayopan

3 1 1 SD

Tláhuac San Pedro 
Tláhuac

2 2 4 2

Tláhuac Santa 
Catarina 
Yecahuitzotl

Indeciso 1 1 1

Tláhuac Santiago 
Zapotitlán

1 1 1 1

Tlalpan Magdalena 
Petlacalco

SD 1 SD 1

Tlalpan Parres El 
Guarda

1 SD 1 1

Tlalpan San Miguel 
Topilejo

2 1 1 y 3 1

Tlalpan San Miguel 
Xicalco

2 1 1 y 3 1

Tlalpan San Pedro 
Mártir

1 SD SD 1

Tlalpan Santo Tomás 
Ajusco

SD 1 1 1

Tabla 1. Respeto a las autoridades electas en los pueblos originarios 
y algunos datos culturales (continuación)



96 Mario Ortega Olivares

Delegación de 
Gobierno del 
Distrito 
Federal

Pueblo 
originario

Respeto del 
Jefe 

Delegacional a 
la autoridad 
local electa*

Fiesta 
Chica y 
Fiesta 

Grande**

Cargos*** Salvas o 
promesas 
de visitas 

mutuas entre 
Pueblos ****

Xochimilco San Andrés 
Acayucan

1 1 SD SD

Xochimilco San Francisco 
Tlanepantla

1 1 3 1

Xochimilco San Gregorio 
Atlapulco

1 1 1 1

Xochimilco San Lorenzo 
Atemoaya

2 1 1 SD

Xochimilco San Luis 
Tlaxialtemalco

SD 1 1 1

Xochimilco San Mateo 
Xalpa

1 SD 1 1

Xochimilco Santa Cruz 
Acalpixca

1 1 1 1

Xochimilco Santa Cruz 
Xochitepec

3 SD 1 1

Xochimilco Santa María 
Nativitas

3 1 1 1

Xochimilco Santa María 
Tepepan

2 1 4 1

Xochimilco Santiago 
Tepalcatlalpan

2 SD 1 SD

Xochimilco Santiago 
Tulyehualco

SD 1 2 SD

Fuente: Trabajo de campo en pueblos originarios al sur del D.F. entre 2004 y 2005, dirigido por Ma-
rio Ortega Olivares. Notas: * 1: Sí; 2: No; 3: más o menos respetuoso, SD: sin dato. ** 1: Sí; 2: No; SD: 
Sin dato. *** 1: Mayordomía; 2: Patronato; 3: Fiscal; 4: Comisión.**** 1: Sí; 2: No; SD: sin dato.

Tabla 1. Respeto a las autoridades electas en los pueblos originarios 
y algunos datos culturales (continuación)



97Pueblos originarios, autoridades locales y autonomía al sur del Distrito Federal

Entre quienes respondieron a la pre-
gunta de si el Jefe Delegacional los tra-
ta con el respeto correspondiente a una 
autoridad electa: 38.46 por ciento dijo 
que no, pero otro 34.6 por ciento consi-
deró que sí lo hace; 19.23 por ciento con-
sidera el trato más o menos respetuoso. 
Pese a no contar con reconocimiento ju-
rídico, 44.4 por ciento de quienes res-
pondieron afirmaron que ejercen de 
hecho las funciones de una autoridad 
tradicional y municipal. La queja gene-
ralizada es que carecen de presupuesto 
propio para atender las necesidades de 
sus pueblos, ya que las autoridades del 
Distrito Federal los han reducido a sim-
ples empleados gestores de peticiones 
ante la delegación del GDF.

En cuanto a su concepción de la au-
tonomía de los Pueblos Indios, en 57.7 
por ciento de las respuestas dijeron 
que es la capacidad de elegir a sus au-
toridades según sus usos y costumbres. 
Sólo en un caso se dijo que no es posible 
una autonomía absoluta del gobierno. 

Respecto a la celebración de festejos 
duales, 96 por ciento de las autoridades 
locales se refirieron a una fiesta patro-
nal grande y otra chica, dentro de un 
ciclo anual de festejos que incluye La 
Candelaria el 2 de febrero, la Semana 
Santa en fecha variable, la Santa Cruz 
el 3 de mayo, la Virgen de Guadalupe el 
12 de diciembre y la Navidad, entre 
otras. De quienes respondieron la pre-
gunta, 83 por ciento informaron sobre 
la existencia de mayordomías encarga-
das de los festejos en sus pueblos. Sólo 
en San Miguel Topilejo se mencionó la 
presencia de un sistema de cargos je-
rárquico, conformado por fiscales, ma-
yordomos y topiles. El 95.6 por ciento 

de quienes nos respondieron la pre-
gunta sobre la existencia de promesas 
o salvas confirmaron la visita de otros 
pueblos a la fiesta de sus santos patro-
nes y el compromiso recíproco de de-
volverla. 

En las entrevistas resaltó la diver-
sidad cultural de los pueblos origina-
rios. Por ejemplo, casi todas las mayor-
domías tenían el encargo de festejar a 
los santos patrones, pero algunas de 
ellas sólo se encargaban de cruces, visi-
tas o capillas. Algunas mayordomías 
podían ser pequeñas, mientras otras 
son tan numerosas que requieren una 
mesa directiva que las armonice. Los 
entrevistados dijeron estar orgullosos 
de su herencia prehispánica; por ejem-
plo, el subdelegado de San Miguel Ajus
co subrayó que su pueblo cuenta con 
reconocimiento desde 1531, ya que en 
1540 recibieron el título de sus tierras 
y un título emitido por el virrey “Felipe 
de Mendoza”. Pero advierte que esas 
tierras han sido suyas desde tiempo 
inmemorial, pues: “nosotros descende-
mos de los tepanecas”.

Cuando se les cuestionó sobre los 
Acuerdos de San Andrés Larraínzar –
signados para recuperar la paz en 
Chiapas–, la mayoría dijo no conocerlos. 
Sólo algunos de los coordinadores con 
estudios superiores sabía un poco del 
tema. Una respuesta típica la recibimos 
en Topilejo: “no conozco los Acuerdos de 
San Andrés, exactamente no sé cómo 
esté”. Sin embargo sí contaban con un 
punto de vista sobre la autonomía, 
como en el caso de Santa María Nativi-
tas: “por autonomía de los pueblos origi-
narios entiendo que se rijan por sus 
propias costumbres, que formen sus pa-



98 Mario Ortega Olivares

tronatos y comisiones, no necesitan 
que la Delegación les diga cómo orga-
nizarse, por ejemplo, en las fiesta pa-
tronales”. El coordinador de Santiago 
Tepalcatlalpan recordó que su pueblo 
ha sido autosuficiente desde la época 
anterior a la conquista. Si querían 
agua la buscaban, si querían una igle-
sia trabajaban para construirla: “Esa 
es la autonomía que tienen los pueblos 
originarios, el no depender tanto del 
gobierno, ni central, ni local”. Mante-
nerse unidos con sus tradiciones les ha 
permitido permanecer en el tiempo.

La autoridad tradicional de la auto-
ridad local es tan reconocida, que en 
Oxtotepec los padres de la novia acos-
tumbran recurrir a ella cuando “se ro­
ban a una muchacha, para que se lla-
me al novio”. También cuando un 
pariente se roba la semilla como se co-
mentó en Mixquic. O como ocurrió en 
San Miguel Ajusco donde una pareja 
mayor tras relatarle sus problemas, 
pidió que el coordinador decidiera: 
“¿Usted qué dice, nos casamos o no?”.

En los pueblos originarios existen 
formas de trabajo voluntario para be-
neficio de la comunidad llamadas fae­
nas: “Cuando tenemos una necesidad 
como arreglar una calle, el gobierno 
nos proporciona el material y los veci-
nos colaboramos con el trabajo de pavi-
mentación. Cada quince días tenemos 
faena y todos estamos obligados a par-
ticipar”. Haber sido mayordomo es un 
prestigioso antecedente para ser nom-
brado autoridad del pueblo. El coordi-
nador de San Pedro Atocpan nos dijo: 
“Este año no tengo un cargo tradicio-
nal, el año pasado fui mayordomo del 
Santo Jubileo, nos toca un determina-

do lapso de tiempo, de cada barrio hay 
mayordomo y todos los vecinos hemos 
participado alguna vez”. 

Los pueblos originarios comparten 
costumbres que favorecen ciertos inter-
cambios culturales. Durante el trabajo 
de campo supe que algunos integran-
tes de la danza de Santiagueros de Za-
potitlán no podrían asistir el domingo a 
la iglesia de San Pedro, por lo que con-
vocaron a Santiagueros de Iztapalapa 
para remplazarlos, sin necesidad de 
ensayo previo. En otro caso, dado que la 
danza nahua de las Aztequitas se per-
dió en la comunidad de Zapotitlán (Tlá-
huac), me encontré a un padre de fami-
lia del pueblo que llevaba a sus hijas 
hasta Tlacotenco (Milpa Alta), para que 
aprendieran la danza y la volvieran a 
representar en su pueblo.

La autoridad local de Miacatlán co-
mentó: “Para la danza de Huacaleros 
niños y niñas cantan en náhuatl, es 
como una peregrinación para visitar al 
patrón, quien reparte comida a los 
asistentes, pero un personaje se las 
roba y lo castigan tras atraparlo”.

En algunos pueblos originarios hay 
fiscales que “dirigen las funciones de 
los mayordomos dentro de la iglesia, 
como barrer, lavar el piso. Son los en-
cargados de comprar y cambiar la flor. 
También se encargan de alquilar las 
lonas y pagar las bandas de música 
para la fiesta”, a decir del subdelegado 
de Topilejo. Las mayordomías son au-
toridades morales tan reconocidas en 
los pueblos, que llegan hasta a cuestio-
nar a los sacerdotes, como comentaron 
en San Lucas Xochimanca: “su confu-
sión es que han querido decidir sobre 
la vida de la iglesia. Les debería que-



99Pueblos originarios, autoridades locales y autonomía al sur del Distrito Federal

dar muy claro que son solamente res-
ponsables de la fiesta y que no son los 
patrones del cura”. Algo parecido ocu-
rre con los coordinadores, los mayordo-
mos en algunos pueblos no sólo les exi-
gen apoyo logístico para las fiestas, 
sino que acostumbran ordenarles como 
si fueran sus superiores jerárquicos.

Para el coordinador de Tepenáhuac 
el poder de una autoridad se demuestra 
en su capacidad de convocatoria: “Si el 
delgado manda traer gente vienen por 
compromiso. Si el coordinador llama a 
la gente tocando las campanas (de la 
iglesia), en un ratito llegan unas dos-
cientas o trescientas personas, no por 
compromiso sino porque nos apoyan”.

La gente en los pueblos no es fiel a 
ninguna identidad partidaria, cambian 
de color según las oportunidades: “An-
teriormente estaba gobernando el PRD 
y ahora nos está gobernando el PRI. De 
un populismo sin razón de la anterior 
administración, hacia una ineptitud en 
todo su esplendor, así estamos en Mil-
pa Alta”, dijeron en San Pedro. Es co-
mún que si un personaje que no logra 
la candidatura por un partido, se pos-
tule por cualquier otro que lo registre, 
sin conflictos ideológicos. En Tlanepan-
tla comentaron al respecto: “Aquí no 
hay preferencias de un partido o de 
otro, ahorita el PRD está gobernando la 
delegación, pero si otro partido llegara 
al poder, pues igual. Aquí la gente está 
unificada y siempre toma sus decisio-
nes, el jefe delegacional ya nada más 
da el nombramiento”.

No cuentan con ningún presupuesto 
que puedan ejercer: “Como subdelega-
dos no contamos con ningún recurso, 
hacemos gastos culturales, folclóricos, 

deportivos. Y en muchas ocasiones la 
mayor parte del dinero sale de mi bol-
sa”, según testimonio de San Pedro 
Mártir. En el afán de ostentar y sabo-
rear el prestigio, todo mundo en Zapo-
titlán quiere participar en las mayor-
domías. Sus integrantes recogen cuotas 
para sufragar las fiestas, pero termi-
nan aportando sus propios recursos. De 
todos modos el “agradecimiento” del 
santo padrón llegará como bendiciones 
para ellos y sus familiares. Uno de los 
candidatos a director del flamante Cen-
tro Cultural de dicho pueblo centró su 
campaña en que no cobraría su sueldo 
por desempeñar el prestigiado cargo.

El coordinador de Acalpixca tiene 
muy clara la indefinición legal de su 
cargo: “Un presidente municipal tiene 
un reconocimiento jurídico que se en-
cuentra dentro de las normas constitu-
cionales y un ordenamiento orgánico 
del propio Estado. Y la figura del coor-
dinador no existe. No tenemos funcio-
nes específicas, no estamos contempla-
dos dentro del organigrama del 
gobierno del Distrito Federal. Hay mu-
cha ambigüedad, no existe la figura de 
coordinador territorial”. El de Santo 
Tomás Ajusco coincide: “se nos conside-
ra subdelegados pero carecemos de un 
espacio real. Nos han implementado 
como trabajadores, en la estructura de-
legacional aparecemos hasta el último. 
Pero la gente nos llama subdelegados, 
pues somos los representantes legales. 
Aunque la delegación implemente mil 
nombres, para el pueblo somos subde-
legados”.

Como el poder de las autoridades lo
cales está en entredicho, la gente les 
exige acciones para satisfacer sus nece-



100 Mario Ortega Olivares

sidades, pero ellos no cuentan con las 
atribuciones legales: “Hace una sema-
na agarraron a un ladrón en el pueblo, 
lo defendí para impedir que lo lincha-
ran. Cuando todo parecía solucionado 
entró a la fuerza la policía y se lo llevó. 
Tras la difusión en los medios de comu-
nicación, el Delegado pidió mi renun-
cia, mi mejor argumento fue que hice lo 
tenía que hacer de la mejor manera que 
pude”, nos informaron en Tlacoyucan.

La creación de una Comisión de 
Asuntos Indígenas en la Asamblea Le-
gislativa del Distrito Federal (ALDF) fue 
un limitado avance. Según su impulsor, 
el diputado Rodrigo Chávez Contreras: 
“Se necesita una ley indígena por la 
discriminación. En la ciudad hay re-
presentación de 57 etnias y 47 pueblos 
originarios, pero no hay un ordena-
miento que los proteja, fomente y per-
mita el desarrollo de las culturas indí-
genas”.

¿Cómo se nombraban antes las 
autoridades en los pueblos 
originarios?

Cuando se cuestionó a los coordinado-
res sobre los usos y costumbres para el 
nombramiento de autoridades de los 
pueblos, todos recurrieron al pasado e 
hicieron memoria de cómo se elegían 
antes. Aunque con variantes locales, se 
acostumbraba realizar una asamblea 
pública donde se hacían las propuestas 
de originarios ya conocidos en el pue-
blo, se discutían sus antecedentes per-
sonales y familiares, y se procedía a 
una elección popular a voto abierto. 
Las autoridades sólo tomaban nota de 
la decisión comunitaria. Las autorida-

des permanecían en el cargo hasta que 
debían separarse por edad avanzada o 
enfermedad, pero podían ser removi-
das en cualquier momento. 

En Tlanepantla “se juntaba la gen-
te mayor y decidían quién los iba a re-
presentar, ya después a la Delegación 
no le quedaba otra que dar el nombra-
miento”. En Tecoxpa “se hacían asam-
bleas públicas, como éramos pocos lle-
gaba la mayoría de padres de familia, 
los proponían o ellos mismos se propo-
nían e inmediatamente los designa-
ban”. En Oxtotepec “se platicaba de los 
candidatos o la gente los reconocía, se 
elegían levantando la mano. No tenían 
fecha de cambio, había gente que dura-
ban 10 y 15 años. En Xochitepec “ve-
nían de la Delegación a preguntar 
quién iba a ser subdelegado, la gente 
hacía sus asambleas para ver por 
quién votaban”. Se daba el caso de que 
los delegados políticos abusaran e im-
pusieran a sus protegidos; en San Pe-
dro Tláhuac y San Pedro Mártir los 
delegados “ponían al subdelegado, y si 
no convenía lo quitaban”. 

¿Cómo se eligen ahora?

Las elecciones de coordinador de los 
pueblos se han ido homogeneizando 
“bajo la ley del IFE” (Instituto Federal 
electoral), como nos dijeron en Tepalca-
tlalpan. El proceso tiende a ser el si-
guiente: a) se emite de una convocatoria 
por parte de la Delegación Política o un 
Consejo Electoral local; b) se inscriben 
los candidatos mayores de 18 años con 
credencial de elector; c) en la campaña 
participan amigos y la familia amplia-
da; d) el voto del pueblo es libre y secre-



101Pueblos originarios, autoridades locales y autonomía al sur del Distrito Federal

to; e) en el conteo de votos participan los 
representantes de los candidatos, y f) se 
publica el número de votos y se da a co-
nocer el ganador, quien ejercerá el cargo 
durante tres años. En Atocpan “el con-
sejo elector desarrolla las elecciones por 
voto secreto y directo con la credencial 
de elector, votan los mayores de 18 años. 
Se presenta el plan de trabajo a la co-
munidad, el consejo dictamina quién 
gana por votos”. En Xochitepec desmin-
tieron que hasta la llegada del PRD se 
realizaran elecciones por la voluntad 
del pueblo, “lo único que hicieron fue le-
galizarla”. Por ejemplo, en Tepalcatlal-
pan “la asamblea del pueblo elaboró la 
convocatoria para el primer coordina-
dor, registró a sus candidatos y procedió 
a contar los votos”.

Lo políticamente correcto es espe-
rar a que un grupo de amigos del pue-
blo invite al interesado a presentar su 
candidatura, y que de preferencia no 
pertenezca a ningún partido político, 
competir “sin bandera, ni ser manipu-
lado” por el Delegado. Cuando los coor-
dinadores están afiliados a alguno par-
tido, se deslindan de él y remarcan su 
compromiso con el pueblo.

La remoción de autoridades

Remover autoridades es una práctica 
vigente, y en Xicalco destacaron: “Como 
la comunidad las eligió, también tienen 
el poder de destituirlas”. Por eso se dijo 
en Ahuayucan: “cuando el pueblo no 
queda conforme con las elecciones im-
pone su voz y coloca a otra persona”. Se 
ha recurrido a dicho recurso cuando ha 
ganado la coordinación una persona 
que no es originaria del pueblo me-

diante el voto corporativo de los ave-
cindados, un proceso fraudulento cono-
cido como acarreo. 

Cuando el coordinador o candidato 
no es grato al pueblo, se reúnen los ori-
ginarios en asamblea y cierran las ins-
talaciones de la coordinación para blo-
quearlos, hasta que logran el cese 
oficial. En Xicalco un candidato compró 
votos con dinero, regalos y servicios, 
por lo que “se creó una comisión que 
descalificó al ganador, los pobladores, 
originarios en 80 por ciento, tomaron el 
inmueble”. También se puede destituir 
a los mayordomos que no cumplen con 
su cargo, según dijeron en Santo To-
más Ajusco: “como la misma gente de-
cide quién es el coordinador, también 
podría cambiarlo”. 

Un cargo mal remunerado

Pese a que el salario de los coordinado-
res es modesto, en las pasadas eleccio-
nes 16 candidatos se disputaron el 
cargo en Tlaltenco y 15 en Tlanepantla. 
El coordinador de Xochitepec comentó 
al respecto: “me pagan ocho mil pesos, 
pero yo no vivo de mi sueldo”. En Tepe-
nahuac se nos dijo que “el cargo de coor
dinador es muy peleado porque nues-
tros padres nos inculcan el participar 
con la comunidad, ir a las faenas y apo-
yar las fiestas”. En el caso específico de 
Tlacotenco, donde todavía algunas per-
sonas mayores hablan náhuatl, se dijo 
que el cargo “es como el de un tlatoani, 
el líder moral, político y social del pue-
blo. Ser coordinador es como una man­
da, se percibe un salario pero lo que 
tiene más peso no es el término social, 
ni el político, sino el religioso”. 



102 Mario Ortega Olivares

¿Quién puede ser candidato?

Al ser cuestionados sobre quién puede 
ser candidato a subdelgado, en Parras 
el Guarda se nos dijo que “deben ser 
originarios de los ocho pueblos de Tlal-
pan, mínimo tres generaciones”. En 
Tecomitl le alegaban a un candidato 
“que no tenía derecho a participar aun-
que mi mamá fuera originaria”. En 
Ohtenco también “se procura que sean 
originarios”, lo mismo que en Xicomul-
co y en Tlaltenco, pues “las gentes que 
vienen de otras delegaciones como Iz-
tapalapa están muy maleadas, según 
afirmaron en Tecoxpa. 

En Xalpa deben pertenecer a fami-
lias originarias, ya que “es importante 
una descendencia honesta”. El coordi-
nador de Yecahizotl aclaró orgulloso: 
“me eligieron porque aquí he vivido 
toda mi vida”. La coordinadora de Na-
tivitas también afirmó su identidad: 
“¡Soy originaria de aquí!”. En Santo 
Tomás Ajusco la autoridad local aclaró: 
“el requisito para postularse es ser ori-
ginario del pueblo”. 

Acerca de los avecindados

La opinión general es que los avecinda-
dos son un problema, porque han llega-
do de manera desproporcionada y no se 
integran al pueblo. A San Pedro Atoc
pan llegan “gentes de diferentes esta-
dos que abandonan sus tierras para 
venir a trabajar, con la idea de mejorar 
su nivel de vida. Nos llega gente que no 
sabe leer, ni escribir y eso origina una 
desigualdad tremenda. Vienen a reci-
bir un salario muy precario y no tienen 
un lugar para vivir, se van a los parajes 

lejanos donde no hay servicios. Tene-
mos que llevarles agua aunque sea de 
pipa, con sus diablitos roban la corrien-
te (eléctrica) y nos originan problemas”.

Dicen que tienen otras costumbres; 
por ejemplo, en Tepepan “han llegado a 
demandarnos para que se retiren com-
pletamente nuestras tradiciones. No 
les gusta que la banda pase tocando 
frente a su casa o que cierres una calle 
por una festividad”. Entre 1994 y 2000 
el pueblo de Acalpixca se movilizó para 
“evitar la construcción de unidades ha-
bitacionales” para avecindados. A los 
coordinadores les preocupa en lo políti-
co que por ser gente de escasos recur-
sos buscaran líderes que los defendie-
ran a cambio del voto corporativo como 
ocurrió en Tlaltenco, donde “se condi-
cionó la entrega de un terreno por cinco 
credenciales de elector”.

¿Quiénes son los electores?

En estos pueblos, donde en los últimos 
años se han asentado muchos avecin-
dados provenientes de la megalópolis y 
de otros estados de la república, fue un 
tema delicado indagar quiénes pueden 
elegir al coordinador. En Petlacalco, Pa-
rres el Guarda, Ahuayucan, Totoltepec, 
Tlalnepantla, Atlapulco, Atemoaya y 
Tlacoyucan subrayaron que quien elige 
es el pueblo; pero su concepto de pueblo 
no incluye a los avecindados. Por tanto, 
en Xalpa “la gente dice que un avecin-
dado no tiene derecho ni siquiera a par-
ticipar con nosotros como pueblo”. 

El entrevistado en Ixtayopan mani-
festó su preocupación: “la gente de los 
barrios elige al coordinador, pero parti-
ciparon personas de las colonias (ave-



103Pueblos originarios, autoridades locales y autonomía al sur del Distrito Federal

cindados) que no son originarios del 
pueblo”. En Tlaltenco aclararon: “nos 
oponemos a que voten los avecindados 
de las unidades habitaciones, por eso 
no tuvieron derecho de voto”. Incluso 
en el caso de Topilejo, donde “hay más 
avecindados que nativos. No influyen 
tanto, el pueblo influye más que la ciu-
dadanía”, y en el caso límite de Tlaco-
tenco se dijo que “los avecindados no 
influyen de ninguna forma”.

Salvas, promesas y 
correspondencias

Los pueblos originarios ubicados en el 
sur de la Cuenca de México forman 
parte de un área cultural nahua que se 
mantiene interrelacionada. Es costum-
bre que se visiten entre sí con motivo 
de sus fiestas patronales y lleven rega-
los como casullas, hostias, cirios y cohe-
tes, los cuales son agradecidos con una 
visita recíproca. De ahí que los habitan-
tes de diversos pueblos sean identifica-
dos tan sólo con escuchar sus apellidos: 
“Nos reconocemos por familias, los Ne-
grete son de San Gregorio, los Flores de 
San Mateo Xalpa, hay Flores y Trejos 
aquí en Santiago Tepalcatlalpan.

En los pueblos originarios tales vi-
sitas se conocen como salvas. En 
Tlaxialtemalco dicen que “la salva es 
un donativo que nos traen de otros 
pueblos. En Totoltepec hay “una ma-
yordomía para la salva”. En Tlacotenco 
se considera que “la salva es el apoyo 
recíproco de un pueblo a otro”. A Xochi-
tepec llegan salvas “de Santa María 
Tepepan y Santiago Tepalcatlalpan, les 
hacen su comida y los reciben con una 
pequeña reunión. También en Santo 

Tomás Ajusco hay grupos de Salva”. 
Pero en Xicalco se les conoce como “pro-
mesas, y se reciben promesas de los 
ocho pueblos de Tlalpan, también va-
mos a Tepepan”. En este pueblo existía 
la tradición del “platito, se bajaba un 
estandarte para ir a visitar a los ba-
rrios de Xochimilco, se les invitaba a la 
fiesta de San Andrés, venían represen-
tantes de los barrios del pueblo, se les 
daba de comer aguacate y chicharrón a 
la gente que asistía”. En San Pedro 
Mártir se nos dijo que “en las promesas 
se llevan regalos comprados en coope-
ración a los otros pueblos”, y en el caso 
de Tlanepantla “vienen de 14 pueblos”. 
Aunque las visitas tienden a ser de los 
pueblos vecinos a la parroquia, llegan 
salvas desde los estados de Morelos, 
Guerrero y hasta de Hidalgo. Las pere-
grinaciones a Chalma y el Santuario 
de Guadalupe son frecuentes.

Diversidad religiosa y 
camposanto

En los pueblos originarios se practica 
una religiosidad popular católica, que 
de cuando en cuando genera fricciones 
con párrocos poco condescendientes, 
por considerar paganos algunos de sus 
rituales y costumbres. Por eso en Acal-
pixca “en cuatro años se han cambiado 
tres sacerdotes”. En estos pueblos la to
lerancia se pone a prueba por la emer-
gencia de otras confesiones religiosas; 
en Ixtayopan “la mayoría de la pobla-
ción es católica, aunque hay mucha 
división con los evangelistas protes-
tantes”. El dilema se presenta cuando 
los integrantes de las mayordomías o 
patronatos pasan de puerta en puerta 



104 Mario Ortega Olivares

a solicitar una cooperación económica 
para las fiestas patronales y los fieles 
de otras creencias no la otorgan y has-
ta se oponen a los festejos. También 
cuando muere un creyente de otra reli-
gión y sus familiares intentan ente-
rrarlo en el cementerio del pueblo. 

Aunque en la ciudad de México 
existen cementerios civiles públicos y 
privados que reciben a difuntos de to-
das las confesiones, los protestantes de 
los pueblos originarios conservan de al
guna manera el culto a los muertos 
mesoamericano, al insistir en que sus 
familiares sean sepultados dentro del 
panteón local. Durante la conmemora-
ción de Todos Santos y Fieles Difuntos 
en Zapotitlán pude observar cómo el 
grupo de protestantes esperó a que fi-
nalizara la misa, para iniciar su servi-
cio religioso. 

Los cementerios ocupan un lugar 
privilegiando entre las costumbres de 
los pueblos, y el derecho a descansar en 
el camposanto es consustancial al ser 
del poblador originario: “el panteón es 
la médula del pueblo en Tepalcatlal-
pan, no es vecinal sino comunitario”. 
De ahí que en San Pedro Mártir “el 
panteón no se puede compartir con los 
avecindados porque no son nativos de 
aquí”. 

Para ser enterrado en el panteón de 
Zapotitlán es necesario ser originario o 
haberse casado con alguien originario, 
y mostrar al coordinador de panteones 
los recibos de pago de sus cooperacio
nes para celebrar las fiestas de luces y 
música. En Xicomulco hasta “los Testi-
gos de Jehová deben presentar dos reci-
bos de cooperación a la iglesia para en-
terrarse en el panteón comunitario”. 

La solución práctica, para no ex-
cluir del camposanto a los originarios 
que profesan otras religiones, ha sido 
que paguen todas o un porcentaje de 
las cooperaciones adeudadas a las ma-
yordomías en una sola exhibición. Por 
ejemplo, en Atemoaya “hay un comité 
del panteón, si eres originario católico, 
si eres avecindado o Testigo de Jehová 
te cobran”. Se nos mencionó un caso 
ejemplar en “San Pedro Mártir, donde 
hay iglesia católica, la anglicana es 
otra y la mormona es otra. Por lo que la 
comisión del pueblo no es precisamen-
te católica”. 

En la discusión del Proyecto de Ley 
para los Pueblos Originarios del Dis-
trito Federal, es importante retomar el 
potencial de las elecciones por usos y 
costumbres reconocidas en Oaxaca. 
Pero queda el reto de insertar a exclui-
dos, como los avecindados o disidentes 
religiosos, en los procesos electorales 
tradicionales (Durand, 2007:34).

La iniciativa de Ley de los 
Derechos de los Pueblos 
Originarios y Comunidades

La Asamblea Legislativa del Distrito 
Federal publicó el 8 de noviembre de 
2007 una iniciativa de Ley de los De
rechos de los Pueblos Originarios3 y 

3 El diálogo entre la antropología y el dere-
cho debe resolver un choque cultural. La discu-
sión sobre el sujeto de la ley indígena para el 
Distrito Federal es un ejemplo: mientras los in-
tegrantes de los pueblos del sur del Distrito Fe-
deral se auto adscriben como originarios, para 
eludir el estigma de “indígenas nativos” con el 
que son discriminados en la urbe, los expertos 
en derecho advierten sobre el problema de in-



105Pueblos originarios, autoridades locales y autonomía al sur del Distrito Federal

Comunidades de Origen Étnico en el 
Distrito Federal. En su exposición de 
motivos hace referencia el artículo 2º de 
nuestra Constitución, donde se recono-
ce que “La Nación tiene una composi-
ción pluricultural sustentada original-
mente en sus pueblos indígenas”. Es el 
caso de la ciudad de México, donde con-
vergen pueblos originarios y diversas 
comunidades étnicas provenientes de 
otros estados de la república. 

Todos ellos sufren abusos y discri-
minación en una ciudad que, por asu-
mirse cosmopolita, los desprecia y hos-
tiliza. Los habitantes de los pueblos y 
comunidades de origen étnico tienden 
a figurar en forma desproporcionada 
en las estadísticas del desempleo, la 
falta de servicios, la educación y la po-
breza. De ahí la necesidad de contar 
con una ley que defienda sus derechos, 
pues son sectores de la población que 
por su cultura y marginación requie-
ren una atención particular. 

En el cuerpo de la iniciativa se defi-
nieron los usos y costumbres como las 
actividades sociales, culturales, religio-
sas, políticas, económicas y de desarro-
llo; adoptadas y conservadas por los 
pueblos originarios y comunidades de 
origen étnico, dentro de su entorno y 
ámbito de circunscripción. Entendien-
do a las autoridades tradicionales como 
aquellas que los propios pueblos y co-
munidades reconocen de conformidad 
con sus sistemas normativos internos, 
derivados de sus usos y costumbres.

fraordinación, a que daría pie el uso de un sujeto 
de derecho como el de pueblos originarios al no 
estar contemplado en la Constitución, la cual 
reconoce sólo a pueblos indígenas. 

La esperada ley deberá proteger los 
sistemas cíclicos de fiestas anuales, 
donde los pueblos originarios sitiados 
por la urbanización concentran la re-
producción de su tradición e identidad, 
tras la declinación del cultivo del maíz 
que daba sentido a la reproducción cul-
tural de las comunidades. La propues-
ta de constituir un parlamento para los 
representantes de pueblos y comuni-
dades étnica podría otorgarles la voz 
que nunca han tenido para reclamar 
sus derechos. 

En la exposición de motivos de la 
pasada iniciativa se denunció que los 
pueblos originarios y las comunidades 
de origen étnico asentadas en nuestra 
ciudad son objeto de abusos y discrimi-
nación en un medio urbano agresivo 
que desconoce las instituciones socia-
les y culturales, en virtud de las cuales 
persiste la identidad de dichos pueblos. 
Muestra de ello es que a la fecha no 
existe una ley en el Distrito Federal, 
que reconozca y regule los derechos de 
los pueblos indígenas sumidos en la 
desigualdad, para que alcancen una 
vida digna. 

La iniciativa se pronunció por una 
legislación acorde con sus usos y cos-
tumbres. Incluyó un glosario donde se 
define a los pueblos originarios como 
aquellos descendientes de los poblado-
res que habitaban los territorios ante-
riores a la conquista. Y a la comunidad 
de origen étnico como el grupo de per-
sonas que hablan la misma lengua y se 
asumen en lo personal y lo colectivo 
como integrantes de algún grupo ét
nico, quienes conforman una unidad 
social y conservan específicos usos, cos-
tumbres y tradiciones.



106 Mario Ortega Olivares

La definición de usos y costumbres 
contenida en la anterior iniciativa de 
ley incluyó las “actividades sociales, 
culturales, religiosas, políticas, eco
nómicas y de desarrollo, adoptadas y 
conservadas por los Pueblos Origina-
rios y Comunidades de Origen Étnico, 
dentro de su entorno y ámbito de cir-
cunscripción” (ALDF, 2007: 41). Además 
consideró como autoridades tradicio-
nales a “aquellas que los Pueblos Ori-
ginarios y Comunidades de Origen Ét-
nico reconocen de conformidad con sus 
sistemas normativos internos, deriva-
dos de sus usos y costumbres” (ALDF, 
2007: 41). 

Por representante se entendía: “la 
persona perteneciente a uno de los 
Pueblos Originarios o Comunidades de 
Origen Étnico establecidos en el Dis-
trito Federal a quien le es conferido un 
cargo o representación por su pueblo o 
comunidad, de acuerdo con sus siste-
mas normativos internos derivados de 
sus usos y costumbres” (ALDF, 2007: 41). 
El artículo 20 se propuso legislar el de-
recho de pueblos y comunidades a con-
servar a las autoridades tradicionales 
nombradas por sus integrantes de 
acuerdo con sus usos y costumbres. 
Destacó la propuesta avanzada de con-
formar un Parlamento Étnico, pero sus 
funciones se limitarían a hacer pro-
puestas al Gobierno del Distrito Fede-
ral. Se incluyó la creación de una Fis-
calía Especializada para la defensa de 
sus derechos. Una vieja demanda de los 
pueblos originarios ha sido conservar 
la administración autónoma de sus 
panteones de acuerdo con sus usos y 
costumbres, y en el artículo 27 de la 
iniciativa se reconocía este derecho.

La elección por usos y 
costumbres en Zapotitlán

La imprecisión sobre la figura de la 
Coordinación Territorial genera dile-
mas jurídicos. Por ejemplo, el 21 de oc-
tubre de 2009 la autoridad responsa-
ble del Pleno del Tribunal Electoral del 
Distrito Federal declaró la nulidad de 
la constancia de mayoría emitida por la 
Comisión Organizadora delegacional 
a la persona que había obtenido mayo-
ría en las pasadas elecciones para 
coordinador territorial del pueblo de 
Santiago Zapotitlán (Martínez, 2009: 
52). Dichas elecciones no fueron consti-
tucionales, por haberse sustentado 
sólo en la facultad del Gobierno dele-
gacional de remover libremente al per-
sonal de su estructura, pues la comi-
sión organizadora fue impuesta por el 
jefe delegacional con sus directores ge-
neral jurídico y de participación ciuda-
dana; además, no se acudió a la autori-
dad electoral del Distrito Federal para 
que organizara la consulta, o para que 
asistiera a los ciudadanos del pueblo 
originario en la organización autóno-
ma de la consulta.

Por ello, en el juicio para la protec-
ción de los derechos políticos electora-
les, con expediente SDF-JDC-288/2009, 
se ordenó al jefe delegacional de Tlá-
huac llevar “a cabo la organización de 
la consulta o bien facilite los instru-
mentos necesarios con la finalidad de 
que los ciudadanos del Pueblo de San-
tiago Zapotitlán organicen su consulta 
en base a sus usos y costumbres” (Mar-
tínez, 2009:52). 

Ahora se considerará el contexto 
bajo el cual se ha discutido la posible 



107Pueblos originarios, autoridades locales y autonomía al sur del Distrito Federal

ley capitalina, pero veamos primero los 
acuerdos sobre los derechos indígenas 
signados entre el Gobierno Federal y 
los zapatistas en Chiapas.

De derechos y soberanía

Luego del conflicto zapatista de 1994, 
en 1996 se firmaron los Acuerdos en 
San Andrés Larraínzar, donde se esta-
blece que el Estado mexicano debe pro-
mover el reconocimiento del derecho a 
la libre determinación de los pueblos 
indígenas dentro del marco de la uni-
dad nacional, para que puedan decidir 
su forma de gobierno interna y de or-
ganización política, social, económica y 
cultural. Dichos acuerdos superan el 
indigenismo integrador al reconocer a 
tales pueblos como sujetos de derecho, 
en atención a la naturaleza multicul-
tural de nuestro país y a los compromi-
sos signados en el Convenio 169 de la 

OIT. Una Ley de Derechos y Cultura In
dígena fue decretada en el estado de 
Chiapas el 29 de julio de 1999. En ella 
“se reconoce el derecho a la libre deter-
minación y a la autonomía de los pue-
blos y comunidades indígenas chiapa-
necos, pero una de sus deficiencias es 
que no se define el término. Tampoco 
se les otorga a las comunidades el ca-
rácter jurídico de entidades morales de 
derecho público, ni se habla de recono-
cer derechos sociales o colectivos (Bai-
lón, 2008: 102-103).

Carlsen sostiene que la soberanía 
de los pueblos indios emana de la 
asamblea comunitaria, y subraya que 
los cargos tienen un carácter rotativo. 
Las autoridades locales suelen presidir 
las asambleas comunitarias donde se 
toman decisiones trascendentales para 
el pueblo. No es la mayoría simple o 
calificada, sino el consenso la manera 
como se toman las decisiones trasce-

Figura 1. Coordinación Territorial en Santiago Zapotitlán 
(fotografía: Mario Ortega).



108 Mario Ortega Olivares

dentes (Carlsen, 1999: 7). Recomienda 
asistir a las prolongadas asambleas de 
los pueblos para conocer esa otra forma 
de hacer política. La autora observó 
durante su trabajo de campo en Chia-
pas, que la asamblea general además 
de estar integrada por comuneros y co-
muneras con hijos, tiene la facultad de 
nombrar a las personas encargadas de 
cumplir el servicio anual a la comuni-
dad. Es obligación de las autoridades 
convocar a asambleas para informar, 
consultar y adoptar decisiones que 
puedan ser aceptadas por los comune-
ros. Además son obligatorias, ya que si 
no se asiste a las mismas se puede reci-
bir un castigo, las autoridades indíge-
nas deben dar un informe anual de su 
encomienda. 

Si el asunto es trascendente, con-
viene plantearlo en forma abierta, pre-
guntar por qué, cómo, cuándo y con qué 

se cumplirán los objetivos. Se espera 
que la autoridad solicite la palabra con 
humildad y exprese sus errores y sus 
propuestas de enmienda. Luego se des-
ata el cuchicheo de la gente que se 
agrupa en corrillos espontáneos. Poco a 
poco se va haciendo un silencio, enton-
ces los ancianos toman la palabra para 
aconsejar a las autoridades, quienes 
deben analizar las ideas, ya que al final 
deben presentar unas conclusiones a 
la asamblea del pueblo que sean sus-
ceptibles de aceptarse por consenso. Al 
terminar se mencionan todas las pro-
puestas, agrupándolas alrededor de las 
más coincidentes, sin omitir ninguna 
para evitar la exclusión; sin embargo, 
nunca falta el disidente. Pasemos a 
considerar la situación en Oaxaca.

Rumbo a la creación de un ley indí-
gena para el Distrito Federal, es nece-
sario evaluar las experiencias, posibili-

Figura 2. Cambio de mayordomía o chavarrio (fotografía: Mario Ortega).



109Pueblos originarios, autoridades locales y autonomía al sur del Distrito Federal

dades y limitaciones de las leyes 
indígenas ya aprobadas en otros esta-
dos, como en el caso de la experiencia 
legislativa indígena en Oaxaca, que a 
pesar de sus limitaciones va un poco 
más allá en materia indígena que la 
propia Constitución federal.

No es fácil demandar el respeto a 
los usos y costumbres de los pueblos 
indígenas. Autores como Recondo cues-
tionan el carácter verbal de los usos y 
costumbres en las comunidades, así 
como su diversidad y maleabilidad. 
Ello dificulta el ejercicio del concepto 
occidental de ciudadanía en los muni-
cipios que se rigen de manera tradicio-
nal. Pues en los pueblos originarios la 
posesión de derechos comunitarios no 
es automática, se condiciona al cumpli-
miento de obligaciones, que por lo ge-
neral se articulan alrededor del siste-
ma de cargos, entre ellas el trabajo 
obligatorio y sin pago, que efectúan los 
vecinos de los municipios en beneficio 
de la comunidad, conocido como tequio 
(Recondo, 1999: 87). 

En el mundo indio mesoamericano 
sólo se alcanza el rango de persona con 
derechos cuando se pertenece a una 
comunidad y a una familia. Dicha co-
munidad los convalida sobre la base de 
la participación en los cargos, la coope-
ración con las mayordomías y la parti-
cipación en las faenas. Para establecer 
tales derechos la edad no es tan impor-
tante como el estado civil de la persona 
y el cumplimiento de sus labores comu-
nitarias. Los menores de edad que la-
boran la tierra cuentan con derechos 
comunitarios; en cambio, puede haber 
mayores de edad que por ser estudian-
tes o por no haber realizado tequio no 

tengan ni voz ni voto en la comunidad 
(Recondo, 1999: 87).

La dominación patriarcal subsumi-
da en los usos y costumbres de los pue-
blos indígenas limita la participación 
femenina en las asambleas públicas. 
Se privilegia a los jefes de familia en la 
toma de decisiones. En los pueblos ori-
ginarios se prefiere que el voto sea pú-
blico y a mano alzada, aunque algunas 
comunidades utilizan urnas, lo cual no 
significa que se respete el secreto del 
voto, ni impide que los notables llenen 
las urnas frente al público, ya que el 
candidato ha sido consensado previa-
mente. Una cualidad de los usos y cos-
tumbres en los pueblos indígenas es 
que el voto no depende de la situación 
económica de los participantes, sino de 
su pertenecía a las corporaciones. Es 
común que los criterios de elegibilidad 
sean: a) comprobar ser respetuoso de 
los valores comunitarios; b) haber cum-
plido con los cargos en las mayordo-
mías; c) ser originario del pueblo; d) te
ner una buena conducta; e) contar con 
recursos suficientes para soportar los 
gastos del cargo. 

De ahí que entre las personas elegi-
bles se valoren cualidades como ser 
ahorrador, trabajador, no tener deudas, 
saber leer y escribir para interactuar 
con el sistema mestizo. Tener capaci-
dad de palabra o don de mando, ade-
más no es requisito disponer de cre-
dencial de elector. Se acostumbra 
ejercer el servicio en las mayordomías 
sin recibir un pago, por ello los inte-
grantes del pueblo no aceptan la res-
ponsabilidad por más de un año, para 
no quebrar la economía familiar. La 
diversidad de intereses nutre la com-



110 Mario Ortega Olivares

petencia en el pueblo, pero se encubre 
bajo un discurso de unidad comunita-
ria destinado a evitar las rupturas in-
ternas. “El apoyo a las personas pro-
puestas surge del parentesco, el 
compadrazgo y otros intereses compar-
tidos. O por presiones de algún hombre 
fuerte muchas veces con militancia po-
lítica” (Recondo, 1999: 87-88).

La reforma en Oaxaca

El Congreso de Oaxaca aprobó el 30 de 
agosto de 1995 una reforma constitu-
cional y la readecuación del Libro IV 
de su Código Electoral para la renova-
ción de ayuntamientos por el sistema 
de usos y costumbres. Se estableció 
como único requisito para las personas 
que quisieran formar parte de un 
ayuntamiento el ser reconocido y acep-
tado por la comunidad, sin que fuera 
necesario ser registrado por algún par-
tido político (Bailón, 2008: 48-49). En 
1998, ante el temor del PRI de perder 
las elecciones locales si desaparecía el 
sistema de elección por usos y costum-
bres, que solía favorecerlos en el estado 
de Oaxaca, se reformó el artículo 16 de 
la Constitución local, con el fin el fin de 
reconocer la diversidad étnica de la en-
tidad. El 19 de junio de 1998 entró en 
vigor la Ley de Derechos de los Pueblos 
y Comunidades Originarias del Estado 
de Oaxaca, y además se reformó el ar-
tículo 12 constitucional para reconocer 
legalmente al tequio y otros artículos 
vinculados con dicha ley. La ley exten-
dió sus beneficios a las personas de 
origen étnico que radicaran en dicho 
Estado y a aquellas de origen afroame
xicano. En las reformas de 1998 se de-

finió el tequio como una forma de ayu-
da mutua laboral de los pueblos indios, 
para obras de beneficio común impul-
sadas por la comunidad. Esta forma de 
trabajo también podría considerarse 
como una forma de pago de las contri-
buciones bajo la forma de especie (Bai-
lón, 2008: 56). 

En materia agraria se les garantiza 
el uso y disfrute de los recursos natu-
rales de sus territorios y la participa-
ción de las autoridades indígenas en 
los conflictos de tierras y linderos; pero 
como la autonomía étnica es ejercida 
bajo el orden jurídico hegemónico,           
en la práctica se restringe su ejercicio. 
Recomienda impulsar una reforma 
constitucional a escala federal, para 
que los derechos de los pueblos sobre 
los recursos naturales sean efectivos. 
Desde su punto de vista, otro logro fue 
haber legislado en el artículo 16 el de-
recho de los indígenas a que los usos y 
costumbres de sus pueblos sean toma-
dos en cuenta cuando son procesados. 
A contar con procuradores de justicia 
que hablen su idioma, y si esto no es 
posible, es su derecho que se le apoye 
con un traductor en su lengua mater-
na. La autora también valora el dere-
cho de los pueblos y comunidades a 
conformar asociaciones para el análisis 
de sus problemas, la realización de pro-
gramas, así como para conseguir ase-
soría técnica y capacitación de funcio-
narios. 

Además, el artículo 113 –resultado 
de la reforma del antiguo artículo 94– 
reconoció el derecho de los municipios 
indígenas oaxaqueños para conformar 
asociaciones de pueblos o comunidades 
originarias (Bailón, 2008: 57). La efica-



111Pueblos originarios, autoridades locales y autonomía al sur del Distrito Federal

cia de tal medida se puso de manifiesto 
cuando en 2006 la Unión de Autorida-
des Municipales del sector Zoogocho 
apoyo corporativamente la moviliza-
ción de los maestros en la ciudad de 
Oaxaca (Ortega, 2009: 41). La ley esta-
tal protege, por medio del artículo 25, 
los usos y costumbres de los pueblos 
para elegir a sus ayuntamientos y con-
cejales. Aquella persona que resulta 
electa puede permanecer en el cargo 
durante el tiempo acostumbrado por 
sus tradiciones, sin exceder de tres 
años. Se acostumbra que el dinero de 
sus salarios sea depositado en una caja 
comunitaria para sufragar gastos del 
cabildo. Otra costumbre es que el ejer-

cicio de los cargos de mayordomía sean 
gratuitos y duren un máximo de un 
año. Como se ejercen sin pago, un ejer-
cicio más largo del cargo pondría en 
difícil situación al presupuesto fami-
liar. Pasemos a considerar la operación 
de los procesos electorales en los pue-
blos indios de Oaxaca de acuerdo con 
sus usos y costumbres.

Para nombrar a sus autoridades 
municipales, los pueblos de Oaxaca 
acostumbraban reunirse en asamblea, 
donde discutían quién era la persona 
idónea. El candidato preferido por el 
pueblo era registrado por el llamado 
partido oficial, y este se encargaba de 
su registro legal. “El día de las eleccio-
nes oficiales, el presidente y algunos 
miembros del cabildo se reúnen y pro-
ceden a tachar ellos mismos las boletas 
electorales en el lugar donde se encuen-
tra el escudo tricolor, según la orden de 
Oaxaca que les es transmitida por el 
Comité Electoral” (Díaz, 1989: 41). Aun-
que había sólo un candidato, la gente 
quedaba conforme porque era la perso-
na seleccionada en la asamblea del 
pueblo, la instancia reconocida como 
legítima por sus usos y costumbres.

Tras la reforma de la ley electoral 
del estado, la modalidad de elección de 
usos y costumbres fue la opción de 72 
por ciento de los municipios. “La ava-
salladora respuesta en las elecciones 
de noviembre de 1995 nos sugiere que 
existen mecanismos internos entre las 
poblaciones indígenas del Estado para 
renovar y mantener vigente la costum-
bre frente a la ley estatal” (Valdivia, s.a.: 
16). De esta manera ganaba el partido 
oficial porque acumulaba votos y gana-
ba el pueblo porque se respetaba su 

Figura 3. Mayordomía Tzapotitlan 2002 
(fotografía: Mario Ortega).



112 Mario Ortega Olivares

decisión. Pero en los municipios oaxa-
queños con fuerte presencia indígena 
la votación del PRI decayó. 

La ley oaxaqueña sólo reconoce el 
carácter jurídico de personas morales 
de derecho público a los pueblos indios. 
Según la polémica postura de Bailón 
sobre tales derechos: “Para evitar una 
situación de inconstitucionalidad, los 
legisladores oaxaqueños los denomina-
ron derechos sociales, y con ello los hi-
cieron semejantes a los de la tierra y el 
trabajo contenidos en la Constitución 
Política del país […] Se están recono-

ciendo precisamente derechos colecti-
vos, pero nombrados de otra manera 
para evitar su impugnación” (Bailón, 
2008: 59). Desde otro punto de vista, al 
no reconocerlos como sujetos de dere-
cho, sino como objetos de derecho social, 
la constitución oaxaqueña sólo manifes-
tó un anhelo político, más que legislar 
una propuesta jurídica vanguardista.

El aporte que hizo la constitución 
oaxaqueña a los esfuerzos legislativos 
en materia indígena para el Distrito 
Federal fue haber reconocido al con-
junto de normas que por usos y cos-
tumbres se practican por los pueblos 
indios en Oaxaca, además de haber le-
gislado derechos étnicos fundamen
tales, como la autonomía y una per
sonalidad jurídica, así se a de carácter 
limitado. Los derechos de los indíge-
nas, tanto en Oaxaca como en el resto 
del país, sólo tendrán vigencia plena 
cuando se reforme a profundidad las 
leyes federales y locales vigentes, para 
que a los pueblos éticos se les reconoz-
ca como sujetos de derecho pleno.

La reforma indígena en la 
Constitución federal

Los artículos 1, 2, 18 y 115 de la Cons-
titución Política de los Estados Unidos 
Mexicanos contienen la reforma nacio-
nal en materia indígena aprobada en 
2001. El primer artículo prohibió toda 
discriminación, incluida la de tipo étni-
co. El segundo reafirma el carácter 
único e indivisible de la nación mexica-
na y reconoce su composición pluricul-
tural. El apartado “A” de dicho artículo 
reconoció el derecho de los pueblos y 
comunidades originarias a la libre de-

Figura 4. Encendido del Fuego Nuevo en 
la ciudad de México (fotografía: Mario 
Ortega).



113Pueblos originarios, autoridades locales y autonomía al sur del Distrito Federal

terminación y a la autonomía: “Esta 
Constitución reconoce y garantiza el 
derecho de los pueblos y las comunida-
des indígenas a la libre determinación 
y, en consecuencia, a la autonomía 
para: 1) Decidir sus formas internas de 
convivencia y organización social, eco-
nómica, política y cultural”. Además de 
no otorgarles el carácter de sujetos de 
derecho, por el infundado temor a la 
balcanización de la nación, el legisla-
dor repite insistentemente que estos 
derechos se otorgan en el marco de la 
Constitución federal. 

En cuanto al derecho indígena con-
suetudinario, el artículo 18 establece 
que “las formas alternativas de justicia 
deberán observarse en la aplicación de 
este sistema, siempre que resulte pro-
cedente”. Por último, el artículo115 
ofrece una limitada opción para la or-
ganización de la solidaridad: “Las co-
munidades indígenas, dentro del ám-
bito municipal, podrán coordinarse y 
asociarse en los términos y para los 
efectos que prevenga la ley”.

Como la emisión de los reglamentos 
operativos de los derechos indígenas 
garantizados por la ley fue delegada a 
los poderes de las entidades federati-
vas, las comunidades indígenas queda-
ron a expensas de la buena voluntad 
de los gobernadores y las cámaras de 
diputados locales. Además se omitió el 
asunto de los territorios indígenas y 
el disfrute colectivo de sus tierras (Bai-
lón, 2008: 119). Esta ley nacional da la 
cobertura para la discusión de la ley 
local en el Distrito Federal, pero arras-
tra el problema de no reconocer a los 
pueblos indios como sujetos de derecho 
público pleno.

Otras experiencias limitadas

Desde 2007 Jorge Hernández advirtió 
que una tercera parte de las entidades 
federativas que cuentan con población 
indígena no habían promovido ningu-
na enmienda al respecto. “Sólo ocho 
entidades han reformado sus constitu-
ciones después de agosto de 2001, pero 
no todas las adecuaron correcta y com-
pletamente a los nuevos derechos reco-
nocidos a los pueblos indígenas” (Her-
nández 2007: 113). Según Hernández, 
la mayor parte de las 21 Constitucio-
nes locales que refieren alguna dispo-
sición en materia indígena: “contienen 
textos que refuerzan la actitud pater-
nalista del Estado; no se reconocen de-
rechos, sino que se otorgan. Además 
éste aparece como el encargado de pro-
tegerlos y promoverlos, sin dar espa-
cios para la participación abierta de los 
propios pueblos para hacerlo” (Her-
nández, 2007: 114). La forma de elección 
por usos y costumbres ha sido conside-
rada por la ideología liberal como una 
amenaza a los derechos individuales. 
Temen que si se permutan los derechos 
de ciudadanía tan apreciados en Occi-
dente, por los derechos de comunidades 
plurales y segmentadas, la rebasada 
servidumbre de la gleba que ataba a 
los campesinos a la tierra, dejaría el lu
gar a una nueva servidumbre de la et-
nia (Sartori, 2001: 105). 

“Usos y abusos” de las 
costumbres

El diálogo entre la legislación mestiza 
y los usos y costumbres indígenas, que 
varían en cada pueblo indígena de nues



114 Mario Ortega Olivares

tro territorio, será complejo y habrá de 
irse adecuando a la realidad y a la corre-
lación de fuerzas del movimiento indí-
gena. Sirva de ejemplo la denuncia pre
sentada por Eufrosina Cruz Mendoza, 
indígena zapoteca discriminada en su 
pueblo por el hecho de ser mujer. En 
noviembre de 2007 las autoridades lo-
cales desconocieron su triunfo en las 
elecciones locales, no la dejaron parti-
cipar en la asamblea por ser mujer y 
destruyeron las boletas. En nombre de 
los usos y costumbres el cacique decla-
ró que “las mujeres fueron creadas 
para atender a los hombres, para coci-
nar y cuidar a los hijos, pero no para 
gobernar” (Rodríguez, 2008). Por eso 
Cruz demandó reformas en las leyes 
secundarias, específicamente en el Có-
digo Electoral de Oaxaca, en el Código 
Penal y en la Ley de Servidores Públi-
cos “para que ninguna mujer sea priva
da de sus derechos por los usos y cos-
tumbres” (Ballinas, 2008). De ahí la 
necesidad que todas las legislaciones 
estatales incluyan el respeto irrestricto 
tanto a los usos y costumbres de los 
pueblos, como al derecho a la equidad 
de las mujeres indígenas.

Durand considera que el sistema de 
elección a través de partidos cosmopo-
lita parece respetar los derechos políti-
cos de los individuos. Pero se olvida que 
si el individuo es dependiente de algún 
patrón o cacique, o si es tan pobre que 
no puede evitar que su voto sea com-
prado por una despensa, lo que es co-
mún en México, la igualdad ciudadana 
es una ilusión. De acuerdo con el autor 
el sistema de cargos es el secreto del 
sostenimiento de la identidad étnica y 
da lugar a concepciones definidas de 

deberes indígenas comunales, impres-
criptibles y obligatorios para quienes 
son reconocidos como miembros con 
derechos políticos al seno del pueblo 
originario (Durand, 2007: 14). Subsu-
mir a las personas en un cuerpo comu-
nitario para el nombramiento de auto-
ridades locales es tan válido para elegir 
autoridades como el sistema de parti-
dos individualista y hegemónico. “Am-
bos derechos, los comunitarios y los in-
dividuales pueden convivir en una 
sociedad que se reconozca multicultu-
ral” (Durand, 2007: 14). Como la rela-
ción ciudadanía-comunidad es parado-
jal, ni por la vía de los partidos políticos, 
ni por la de usos y costumbres se pue-
den alcanzar derechos plenos. Recorde-
mos que la ciudadanía la mayoría de 

Figura 5. Danza de Santiagueros 
(fotografía: Mario Ortega).



115Pueblos originarios, autoridades locales y autonomía al sur del Distrito Federal

las veces es asignada por el Estado a 
quien nace en su territorio, por ello la 
democracia occidental tiene su origen 
en una asociación no voluntaria 
(O’Donnell, 2004: 22). Además, el nom-
bramiento de autoridades por el méto-
do de usos y costumbres no es estático, 
sino se adapta con maleabilidad a las 
contradicciones y conflictos externos o 
internos a la comunidad, al cambiar 
sus reglas según sea necesario. 

Colofón

Mientras en México los pueblos indíge-
nas no sean reconocidos como sujetos 
de derecho público, no podrán ejercer 
las obligaciones jurídicas y los dere-
chos que les corresponden. El artículo 
25 del Código Civil federal reconoce 
como personas morales a la nación, los 
estados y municipios, pero no a los pue-
blos indios. La diferencia entre un 
pueblo indígena y un municipio es que 
este último es una persona jurídica pú-
blica capaz de “contraer obligaciones y 
derechos de naturaleza civil” (Martins, 
1978: 57). En la reforma indígena de la 
Constitución federal, publicada el 14 
de agosto de 2001, se otorgó a los con-
gresos estatales la inclusión de los pue-
blos indígenas en sus constituciones, 
leyes y reglamentos. Avendaño resalta 
que en dichas redacciones “los derechos 
indígenas no suelen estar explicados 
como tales, sino como obligaciones de 
las instituciones, respeto a la salud, a 
la educación, etcétera” (Hernández Ja-
vier, 2009: 2), pues dichos pueblos indí-
genas no han sido considerados sujetos 
de derecho público, sino como personas 
morales limitadas al interés público. 

Es urgente que el Distrito Federal, 
por medio de su Asamblea Legislativa, 
discuta una ley que defienda los de
rechos de los pueblos originarios; y re-
suelva las resistencias que el derecho 
hegemónico antepone al derecho con-
suetudinario. Donde se recuperen y 
superen las experiencias de la ley oaxa
queña, que reconoce una identidad ju-
rídica, aunque limitada, a los pueblos 
indígenas como sujetos de derecho pú-
blico. Un tema vital para los pueblos 
originarios ha sido la constitución de 
una figura legal que resuelva el pro
blema de los llamados subdelegados, 
coordinadores o enlaces territoriales, 
de tal manera que se reconozca el dere-
cho que tienen los pueblos originarios 
del Distrito Federal de elegir a sus au-
toridades mediante sus usos, como en 
asambleas directas con votación a 
mano alzada. Además, tales autorida-
des deberán tener reconocimiento de 
sus poderes y funciones en calidad de 
autoridades electas por sus pueblos, así 
como el derecho a la defensa de su cul-
tura, y a usufructuar y conservar sus 
territorios. Sin olvidar los derechos de 
otras comunidades indígenas asenta-
das en la ciudad y que provienen de 
otras partes de la república. La apro-
bación de tal ley no es tarea fácil, será 
necesario que las comunidades étnicas 
y los pueblos originarios adquieran 
fuerza con base en sus propias movi
lizaciones para defender sus intereses. 
Y que los partidos políticos y las auto-
ridades capitalinos hagan a un lado 
privilegios, para abrir paso a los nom-
bramientos de autoridades indígenas 
de acuerdo a sus tradicionales usos y 
costumbres.



116 Mario Ortega Olivares

Bibliografía

Álvarez, Lucía (2009), “La representación 
inconclusa en el Distrito Federal. Los 
pueblos originarios”, ponencia ante el 
VI Congreso de la Red de Investigado-
res en Gobiernos Locales de México, 
Mazatlán, Sinaloa, 1 al 3 de octubre, en 
línea [http://www.puec.unam.mx/PO-
NENCIAS_IGLOM/V_democracia_lo-
cal_representatitva_y_participativa/
mesaV_ponencia2.pdf].

Asamblea Legislativa del Distrito Federal 
(2007), “Iniciativa de Ley de los Dere-
chos de los Pueblos Originarios y Co-
munidades de Origen Étnico del Distri-
to Federal”, Diario de Debates de la 
Asamblea Legislativa del Distrito Fede­
ral, núm. 16, 8 de noviembre, pp. 40-45.

Bailón, Moisés Jaime (2008), Derechos de 
los pueblos indígenas en las entidades 
federativas, México, CNDH.

Ballinas, Víctor (2008), “Restringen progra-
mas sociales en Oaxaca a Eufrosina 
Cruz y sus simpatizantes”, La Jornada, 
25 de junio.

Briseño, Verónica (2007), “¿Adaptación o 
resistencia? La figura del coordinador 
territorial”, Mano Vuelta. Revista de la 
UACM para las comunidades, núm. 6, 
año 3, pp. 16-24.

Carlsen, Laura (1999), “Autonomía y usos 
y costumbres: la innovación de la tradi-
ción”, Chiapas, núm. 7. 

cedc (2005), Diagnóstico de las funciones y 
facultades de los Coordinadores de En­
lace Territorial de las delegaciones del 
sur del Distrito Federal, México, Coordi-
nación de Enlace y Desarrollo Comuni-
tario-Gobierno del Distrito Federal, en 
línea [http://www.equidad.df.gob.mx/in-
digenas/diag_coord_territoriales.html].

Díaz, Fausto (1989), Elecciones municipales, 
conflicto y negociación: Oaxaca 1986. 
Los conflictos municipales en Oaxaca, 
Oaxaca, Instituto de Investigaciones 
Sociológicas-UABJO.

Durand, Víctor Manuel (2007), “Prólogo”, 
en Jorge Hernández (2007), Ciudada­
nías diferenciadas en un estado multi­
cultural: usos y costumbres en Oaxaca, 
México, Siglo XXI, pp. 11-34.

Gomezcésar, Iván (2008), “Patrimonio na-
cional, pueblos originarios y allegados: 
una tríada compleja”, La Unidad-e, 
núm. 37, Procuraduría Social del Dis-
trito Federal, en línea [http://www.pro-
soc.df.gob.mx/launidade/numero_37/
con_vivencias.html].

González, Jorge Alberto (2001), Derecho 
Nayerij. Los sistemas jurídicos de Na­
yarit, México, IIJ- UNAM.

Hernández, Javier (2009), “En México, los 
pueblos indígenas no son sujetos de de-
recho público”, Zapateando 2, en línea 
[http:// zapateando2.wordpress.com/ 
2009/07/28/en-mexico-los-pueblos-indi-
genas-no-son-sujetos-de-derecho-publi-
co].

Hernández, Jorge (2007), Ciudadanías di­
ferenciadas en un estado multicultural: 
usos y costumbres en Oaxaca, México, 
Siglo XXI.

Martins, Hugo Daniel (1978), El municipio 
contemporáneo, Montevideo, Funda-
ción de Cultura Universitaria.

Martínez, Roberto (2009), “Juicio para la 
protección de los derechos políticos del 
ciudadano”, Expediente SDF-JDC-
288/2009, Pleno del Tribunal Electoral 
del Distrito Federal.

Medina, Andrés (coord.) (2007), La memoria 
negada de la ciudad de México: sus pue­
blos originarios, México, IIA-UNAM/UACM.



117Pueblos originarios, autoridades locales y autonomía al sur del Distrito Federal

Mora, Teresa (coord.) (2008), Los pueblos 
originarios de la ciudad de México: Atlas 
etnográfico, México, Gobierno del Dis-
trito Federal/INAH.

O’Donnell, Guillermo (2004), “Notas sobre 
la democracia en América Latina”, en 
La democracia en América Latina. Ha­
cia una democracia de ciudadanos, 
Nueva York, PNUD. 

Ortega, Joel (2009) “La crisis de la hege-
monía en Oaxaca: el conflicto político 
de 2006”, en Víctor Raúl Martínez, 
(comp.), La APPO. ¿Rebelión o movi­
miento social? (Nuevas formas de ex­
presión ante la crisis), México, IIS-UABJO, 
pp. 11-44. 

Recondo, David (1999), “Usos y costum-
bres y elecciones en Oaxaca. Los dile-
mas de la democracia representativa 
en una sociedad multicultural”, Trace, 
núm. 63, diciembre.

Rodríguez, Octavio (2008), “Eufrosina 
Cruz, una mujer emblemática”, La Jor­

nada, 27 de noviembre.
Sartori, Giovanni (2001), La sociedad mul­

tiétnica, pluralismo, multiculturalismo 
y extranjeros, Barcelona, Taurus.

Valdivia, Teresa (s.a.), “Elecciones por usos 
y costumbres en el contexto de las re-
formas estatales oaxaqueñas (1990-
1998) (mecanoescrito).

Villoro, Miguel (1994), Introducción al es­
tudio del derecho, México, Porrúa.

Yanes, Pablo (2004), “Urbanización en los 
pueblos indígenas y etnización de las 
ciudades. Hacia una agenda de dere-
chos y políticas públicas”, en Pablo Ya-
nes y Virginia Molina (coords.) (2004), 
Ciudad, pueblos indígenas y etnicidad, 
México, Dirección General de Equidad 
y Desarrollo Social-UACM.

——— , (2007), “El desafío de la diversidad. 
Los pueblos indígenas, la ciudad de 
México y las políticas del gobierno del 
Distrito Federal 1998-2006”, tesis de 
maestría, México, UNAM.




