&

&VUTO

W~

esT164cy,

000

1
&e Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto
de Investigaciones Juridicas de la UNAM

3

W

LTI

unam

www_juridicas.unam.mx

PUEBLOS INDIGENAS Y DERECHO CONSUETUDINARIO.
UN DEBATE SOBRE LAS TEORIAS DEL
MULTICULTURALISMO

Mayari Castillo Gallardo*

Resumen: El siguiente articulo busca discutir las diversas posiciones en torno al derecho consue-
tudinario y el tratamiento juridico de los pueblos indigenas, en relacion con los distintos enfoques
tedricos que han dado respuesta a esta problematica. La hipétesis guia es que existe un nodo
problematico que todavia no encuentra resolucion al interior de los discursos multiculturales
hegemonicos. Tal es la incorporacién de la diversidad cultural como la incorporacion de otro “real”
que encarna un modo de vida sustentado en concepciones éticas y morales radicalmente distintas
a las que han sido la base de la construccion de los Estados occidentales. Este punto no puede ser
subsanado tampoco por un relativismo juridico radical como el planteado por las corrientes teéri-
cas mas radicales de la antropologia juridica. El trabajo busca encontrar un punto medio entre
ambos polos de reflexion tedrica, de manera que pueda aportar a un debate sobre el tema.
Palabras clave: multiculturalismo, pueblos indigenas, derecho consuetudinario.

Abstract: This work aims to discuss the various approaches to common law and the legal treat-
ment of indigenous peoples from the different theoretical perspectives that have given answers to
these questions. The guiding hypothesis is that there is a problematic node which hasn’t been
resolved yet by hegemonic multicultural discourses. This node is the inclusion of cultural diversi-
ty as the inclusion of a “real other” who embodies a way of life based on radically different ethic
and moral conceptions relative to those which provided the foundations for the construction of
western States. This point can’t be resolved neither by some radical legal relativism as stated by
the most radical theories of legal anthropology. This work tries to find a common ground between
both poles in the theoretical debate, aiming to further the discussion on the subject.

Key words: multiculturalism, indigenous peoples, common law.

INTRODUCCION bles desafios para los estados occiden-
tales. Ubicados en el corazén mismo de

a creciente visibilidad del proble- fenémenos tan discutidos como la inmi-

I ma étnico e indigena, catapulta- gracion, la discriminaciéon y la genera-
do por importantes movimien- cién de politicas afirmativas para las

tos y organizaciones articuladas en minorias étnicas y pueblos indigenas,
torno al tema, ha planteado innumera- estos desafios se han mantenido por
largo tiempo en la discusién publica,

* Maestra en Ciencias Sociales, Facultad no enf: ,0 ntrand(? ,S iempre una adecuada
Latinoamericana de Ciencias Sociales (FLACSO) solucién. También han marcado de ma-
Sede México [mayari.castillo@gmail.com]. nera importante el desarrollo tedrico

13


www.juridicas.unam.mx

14

Mayari Castillo Gallardo

de las ciencias sociales, a través del uso
y desarrollo del concepto de multicultu-
ralismo y sus posteriores criticas.

Sin embargo, es notorio que los deba-
tes en torno a la convivencia de diversas
culturas en un determinado Estado dis-
tan mucho de resolverse: la ya conocida
discusion sobre el velo islamico es una
muestra paradigmatica de ello y junto
con ésta, es posible encontrar una infini-
dad de ejemplos en América Latina so-
bre el tema. Dentro de estas discusio-
nes, una de radical importancia para
la construccién de los estados latino-
americanos que poseen una gran diver-
sidad cultural es el tratamiento juridico
de los pueblos indigenas, tema que tra-
taremos en el presente articulo.

La importancia de este debate radi-
ca en los siguientes puntos. En primer
lugar, alude a la necesidad de resolver
los conflictos derivados de la aplicacion
del derecho penal en contextos cultural-
mente diversos, tema ampliamente do-
cumentado por los estudiosos del dere-
cho. Estos conflictos hacen referencia
ala dificultad de aplicar ciertas leyes a
pueblos que si bien disponen de concep-
tos como delito, castigo y responsabili-
dad individual, no coinciden con los uti-
lizados en las democracias occidentales.

En segundo lugar, los conflictos an-
teriormente mencionados no sélo impli-
can un problema operativo y adminis-
trativo en los sistemas judiciales para
el tratamiento de dichos casos, también
ponen en cuestion el nicleo a partir del
que se han elaborado las leyes en deter-
minado momento histérico: los concep-
tos de lo correcto, lo incorrecto, lo justo
y lo injusto. Es evidente que, en un Es-
tado que alberga una gran diversidad

cultural, dichos conceptos no tendran un
solo sentido y un solo significado; en ese
marco, Jpueden los estados que plan-
tean un respeto a la diversidad cultural
imponer sus conceptos de lo bueno, lo
malo, de lo justo y lo injusto, sin violar
los derechos de los pueblos indigenas?

En tercer lugar, la discusién respec-
to al tratamiento juridico de los pueblos
indigenas nos permite entrar de lleno a
los fundamentos y limites de las distin-
tas corrientes académicas del multicul-
turalismo, principal objetivo de este ar-
ticulo. Las distintas respuestas de las
ciencias sociales frente a este fenéme-
no pueden ser medidas y pesadas a par-
tir de su posicion frente a este polémico
tema. Dado que el andlisis de todas las
dimensiones relativas al derecho y su
relacion con el multiculturalismo pue-
de ser un trabajo que sobrepasa la ex-
tension de un articulo, me centraré en
esta ocasion en la relacion entre distin-
tas corrientes de pensamiento multicul-
tural liberal y su posicion frente al dere-
cho consuetudinario.

La hipétesis guia de este trabajo es
que existe un nodo problematico que no
encuentra resolucion al interior de los
desarrollos tedricos multiculturales de
corte liberal. Tal es la incorporacién
de la diversidad cultural como la incor-
poracion de otro real —en el sentido usan-
do por Zizek—, y que con su sola existen-
cia encarna un modo de vida sustentado
en concepciones éticas y morales radi-
calmente distintas a las que han for-
mado la base para construir los estados
occidentales. Este punto, subrayado por
pensadores contrarios al desarrollo li-
beral del multiculturalismo, tampoco
puede ser subsanado por un relativis-



Pueblos indigenas y derecho consuetudinario

15

mo radical como el planteado en el “to-
do vale” de las corrientes mas radicales
de la antropologia juridica.

Es innegable que las preocupacio-
nes sobre el tema propias de la antropo-
logia ganaron importante espacio en el
debate de las ciencias sociales y de la
filosofia politica a partir de las reflexio-
nes del multiculturalismo. Este pensa-
miento actué como caja de resonancia
—no siempre fiel- de importantes tra-
bajos realizados desde la antropologia
juridica, traspasando las fronteras dis-
ciplinarias y generando un relativo es-
pacio de receptividad a las demandas
impulsadas por los movimientos poli-
ticos y sociales en los estados latinoa-
mericanos. Sin embargo, el efecto del
rapido posicionamiento global de este
enfoque ha llevado a un creciente cues-
tionamiento de la l6gica universalista
de concebir la ley y la justicia, conside-
rada por todos los frentes como etno-
centrismo. Si bien esta acusacion da
cuenta de hechos innegables frente a
los cuales las ciencias sociales no pue-
den permanecer al margen, es preciso
considerar con cuidado los efectos de
mediano y largo plazo derivados de es-
ta manera de concebir el tema juridico.
Examinar esta problemaética con una
perspectiva critica implica, a mi parecer,
evitar la tentacién de reflexionar desde
el cliché y, de ser necesario, aventurarse
a emitir juicios a contracorriente.

En ese sentido, si bien es sabido que
las posiciones de los desarrollos libe-
rales del multiculturalismo parecen
haber tenido magros efectos positivos
sobre las comunidades indigenas, hay
que ser cuidadosos en sentar las bases
de los préximos avances en la materia

en las corrientes académicas mas radi-
cales del relativismo cultural y juridico.
Como bien seniala Garzon Valdés, mu-
chas veces este relativismo académico
radical lleva en su seno el etnocentris-
mo, construyendo y reproduciendo ghe-
ttos culturales que agudizan la margi-
naciéon de los grupos culturalmente
distintos (Garzoén Valdés, 1998:157).
Siguiendo a este autor, es preciso sefia-
lar que si bien estas corrientes han in-
terpretado las reivindicaciones cultu-
rales de los movimientos indigenas
como un objetivo de afirmacién cultu-
ral en si mismo, en muchas ocasiones
éstas se constituyen méas bien como he-
rramientas politicas discursivas frente
a un contexto de amenaza y exclusién
de otro orden, que no puede ni debe ser
problematizado a partir de la oposicién
universalismo/ pluralismo cultural sin
caer en conclusiones falaces.

En ese marco, es preciso generar
una reflexién sobre el tema que rescate
los requerimientos de universalismo y
homogeneidad social de un Estado, en-
tendiendo éstos como una distribucién
homogénea de recursos y derechos que
permitan a los sujetos culturalmente
distintos superar condiciones de des-
igualdad y exclusion que, por cierto, no
son privativas sélo de estos grupos (Gar-
z6n Valdés, 2004:31-56). Este enfoque
resulta auspicioso en tanto permite en-
tender la diversidad cultural de mane-
ra no restringida a lo étnico, y enfren-
tar la problematica de la diversidad en
términos mas generales.

Esta claro que el problema de la exclu-
sion en la construccién de la ley y en la
utilizacion perjudicial de los principios
abstractos del derecho no es patrimonio



16

Mayari Castillo Gallardo

exclusivo de los pueblos indigenas. De
manera cotidiana, los pobres urbanos de
América Latina son golpeados por este
tipo de hechos, privados de todo y segre-
gados dentro de sus mismas ciudades.
Sin embargo, son pocos quienes saldrian
a la defensa de los codigos normativos
de algunos de los grupos nacidos en tales
contextos, por ejemplo los maras. ;Por
qué? Es necesario plantear este tema en
términos distintos. Ese es el objetivo de
este articulo: establecer un esquivo pe-
ro necesario punto medio entre el dis-
curso académico del multiculturalismo
liberal y el relativismo radical en torno
al tema normativo y al tratamiento ju-
ridico de los pueblos indigenas.

Con este fin analizaré algunos as-
pectos del debate. En un primer mo-
mento abordaré una conceptualizacion
inicial de derecho consuetudinario que
me permitird iluminar las posteriores
discusiones tedricas. En un segundo mo-
mento reconstruiré brevemente el de-
bate comunitarismo —liberalismo y los
supuestos filos6ficos que sustentan sus
miradas acerca del tema juridico— nor-
mativo y el derecho consuetudinario. En
un tercer momento abordaré la posi-
ci6n del multiculturalismo liberal fren-
te al derecho consuetudinario en sus
distintas corrientes, para seguir con
las dos principales criticas realizadas a
este enfoque: la critica de la diferencia
y la critica liberal. Al final presentaré
algunas conclusiones sobre el tema.

EL DERECHO CONSUETUDINARIO:
UNA BREVE DEFINICION

El concepto de derecho consuetudina-
rio parece tener variadas acepciones,

tanto en términos estrictamente juri-
dicos como en términos del uso que se
le ha dado en el seno de la antropologia
juridica. Sin embargo, la mayor parte
de los usos de este concepto remite a
la nocion de costumbre como fuente de
construccion de normas en determina-
do contexto sociocultural (Stavenhagen,
1990: 26-27). En ese sentido, se dice que
el derecho consuetudinario refiere a
una estrecha relacién entre lo que una
sociedad considera correcto o justo: im-
plica horizontes sociales de lo deseable
y por ello tiene una directa relacién con
ciertos valores compartidos de manera
relativa por los miembros de una socie-
dad en determinado momento histori-
co. A través de estas normas —implici-
tas o explicitas— los pueblos indigenas
condensan formas de comportamiento
y de resolucion de conflictos que consi-
deran adecuadas para un cierto con-
texto.

A este respecto, es de fundamental
relevancia subrayar la contingencia
histérica de las normas juridicas ema-
nadas de la costumbre, de lo contrario
cerramos a priori la posibilidad de que
los pueblos indigenas puedan adecuar
su derecho consuetudinario a los nue-
vos escenarios sociales y necesidades; a
su vez, esto alude directamente a su ca-
pacidad de sobrevivir a lo largo del tiem-
po como comunidades con sentido y sig-
nificado para cada uno de sus miembros.
Por ello intento mostrar una concep-
tualizacién de derecho consuetudinario
que no encapsule a los pueblos indige-
nas en el tradicionalismo y permita ima-
ginar nuevas formas de articular valo-
res, costumbres y normas acordes con
nuevos contextos socioculturales.



Pueblos indigenas y derecho consuetudinario

17

Por otro lado, si bien el derecho con-
suetudinario alude a una dimensién
normativa mas vinculada a la costum-
bre y a las formas de hacer las cosas,
también refiere a nociones de respon-
sabilidad, pena y castigo que operan en
aquellos casos en que se viola una dis-
posicion o una norma establecida para
el conjunto de la comunidad. Asi, busco
subrayar que si bien el derecho consue-
tudinario es mas observable en los ca-
sos de sancion o castigo de algtn infrac-
tor, eso no implica que no esté imbricado
en el conjunto de la estructura social y la
identidad de un pueblo, al normar y
establecer los modos de relaciéon gene-
ral entre sus miembros. En ese sentido,
es claro que la nocion de socializacion y
control de los miembros de una socie-
dad forma parte sustantiva del dere-
cho consuetudinario, aun cuando esta
afirmacion parezca inicialmente discu-
tible. De esta forma, el derecho consue-
tudinario “cobra vida en los juicios lo-
cales, es decir, en una serie de usos y
costumbres no codificados ni escritos,
transmitidos oralmente y por la expe-
riencia, a través de los cuales se ejerce
el control social al interior de los pue-
blos” (Sierra, 1990: 232).

Este punto es interesante para la
posterior discusién, pues permite intro-
ducir preguntas respecto a la relacién
entre derecho consuetudinario y disen-
so interno. Si bien creo haber estableci-
do con claridad la necesidad de concep-
tualizar el derecho consuetudinario
como un conjunto dinamico e histoérico
de disposiciones normativas, resulta
claro que el proceso de cambio de estas
disposiciones es un proceso plagado de
conflictos. Toda comunidad inserta en

nuevas condiciones histoérico-sociales
pasa por procesos dramaticos de trans-
formacion que determinaran su conti-
nuidad en el tiempo, siendo precisa-
mente durante estos periodos cuando
el derecho consuetudinario muestra
un caracter ambivalente que le ha sig-
nificado importantes criticas. Por un lado
representa la posibilidad de una comu-
nidad para elegir el ritmo y direccion de
su propia transformacion en pos de la
permanencia en el tiempo; por otro la-
do, puede convertirse en una herramien-
ta de control y represién del disenso in-
terno, alimentando la produccion y/o
reproduccién de desigualdades al in-
terior de ella. Este tema ha sido exten-
samente abordado por las criticas pro-
venientes de la teoria feminista, y lo
revisaremos mas adelante a laluz de la
discusion planteada en este articulo.
Sin embargo, y considerando cuida-
dosamente estas criticas, es notorio que
el derecho consuetudinario se encuen-
tra imbricado en la estructura social y
en laidentidad de los pueblos indigenas,
a través de la nocién de costumbres y
valores compartidos. Siguiendo a Sta-
venhagen (1990: 27), es posible decir
que una caracteristica del derecho con-
suetudinario es precisamente esta pro-
funda relacion entre estructura social,
norma y cotidianeidad. Mientras el de-
recho positivo representa una esfera
diferenciada de la sociedad moderna,
el derecho consuetudinario se manifies-
ta en cada uno de los roles y expectati-
vas que orientan a los sujetos en su ac-
cionar en la comunidad. Asi también,
la responsabilidad del cumplimiento y
aplicacion de la norma recae en la comu-
nidad y sus representantes a diferen-



18

Mayari Castillo Gallardo

cia del derecho positivo, que deriva la
responsabilidad en el Estado y sus re-
presentantes.

De esta manera, vemos que la discu-
sién sobre el derecho consuetudinario,
su validez y aceptacién como norma ju-
ridica valida, no es menor: “Cuando un
pueblo ha perdido la vigencia de su de-
recho tradicional, ha perdido también
una parte esencial de su identidad ét-
nica, de su identidad como pueblo, aun
cuando conserve otras caracteristicas
no menos importantes para su identi-
dad. En América Latina, los pueblos in-
digenas de mayor vitalidad étnica son
aquellos entre los cuales subsiste el de-
recho consuetudinario propio” (Staven-
hagen, 1990: 28). Asi, el debate multi-
cultural sobre el respeto a la diversidad
y los derechos de los pueblos indigenas
no puede soslayar este punto funda-
mental.

Sin embargo, dar cabida al derecho
consuetudinario de los grupos cultura-
les implica no sélo un problema de apli-
cacion practica, sino también un proble-
ma ético de gran magnitud. Tal como
esbozabamos antes, implica aceptar
que concepciones diversas de lo bueno,
lo justo y lo deseable coexistan en un
mismo Estado, idea que desde el libera-
lismo —sustento ideoldgico de la crea-
cién de los estados nacionales—ha sido
siempre cuestionada. Por tanto, aun
cuando el pensamiento multicultural
liberal apunta a una integracion di-
ferenciada y tolerante, plantea sus res-
quemores frente a una completa acepta-
cion de este tipo de derecho. ;Por qué?
Dar respuesta a esta interrogante es
uno de los objetivos de nuestro trabajo,
y para ello debemos revisar el lugar es-

pecifico que otorgan las distintas corrien-
tes de pensamiento al derecho consue-
tudinario. Comenzaremos por el debate
liberalismo-comunitarismo.

LIBERALESY COMUNITARISTAS
FRENTE AL DERECHO
CONSUETUDINARIO

En esta parte revisaré los principales
aspectos de la discusion académica en-
tre ambos enfoques en torno a la pro-
blematica planteada.

Es bien sabido que el pensamien-
to liberal pone como piedra angular de
su reflexién la primacia moral del indi-
viduo por sobre la comunidad: en ese
sentido los individuos son agentes mo-
rales, mientras las comunidades no lo
son. Se trata de evitar la reificacién de
las entidades colectivas como feno-
menos metafisicos, poniendo como cen-
tro al individuo racional. Asi, el dere-
cho consuetudinario, caracterizado por
ser una herramienta que antepone el
bienestar de la comunidad por sobre
el del individuo, es tajantemente re-
chazado.

Tomando como base el neocontrac-
tualismo de Rawls, el pensamiento li-
beral contemporaneo desarrolla un
criterio de justicia procedimental basa-
do en la obtencién de normas o leyes a
partir de un consenso racional de los
individuos. De esta manera el derecho
consuetudinario, al ser costumbre juri-
dica, no tiene cabida en este modelo de
pensamiento, pues su legitimidad no
descansa en un previo pacto o0 consenso
racional, sino que se sustenta en la cos-
tumbre y el habito. En este punto es



Pueblos indigenas y derecho consuetudinario

19

importante subrayar la oposicion en el
pensamiento liberal entre razén y hd-
bito, oposicion propia del siglo xvi y
que para este caso se estructura como
derecho positivo/derecho consuetudina-
rio, siendo el primero connotado positi-
vamente y el segundo asociado al atra-
80, lo tradicional y conservador. Para
los liberales hay valores que son trans-
versales y universales para cualquier
cultura, los valores ilustrados: la digni-
dad de la persona humana, la libertad
y laigualdad,

Este pensamiento tiene una clara ex-
presion politica a través de la concep-
cién liberal del Estado, de su relacion
con los individuos y con la pluralidad cul-
tural. Asi, se buscara consolidar estados
erigidos con base en estos valores uni-
versales, y en la medida en que la liber-
tad individual es uno de los valores mas
preciados, el Estado debe ser cultural y
religiosamente neutro, puesto que es el
individuo quien posee el derecho de de-
cidir sobre estas creencias en el &mbi-
to de lo privado. Es en ese sentido que
se establece una norma de “pluralismo
razonable” (Rawls, 1997) en términos
normativos y morales, dado que las
creencias y pertenencias culturales par-
ticulares son introducidas a un &mbito
donde el Estado no puede intervenir.
Sin embargo, cuando estos elementos
particulares violan los preceptos basi-
cos de los estados occidentales, no de-
ben ser tolerados.

En oposicién a esto encontramos
una postura comunitarista, la cual ha
sido muy bien desarrollada en los traba-
jos de Walzer y Sandel. Para estos au-
tores la comunidad es un ente moral,
y por ello no existen valores o normas

transversales a las culturas, pues la
moralidad encuentra significado cuan-
do estd inserta en un contexto cultural
determinado. En ese sentido las nor-
mas juridicas son un marco de signifi-
cados compartidos, y por ello las nor-
mas sobre lo justo, lo injusto, lo malo y
lo bueno son determinadas por una co-
munidad que comparte ciertas creen-
cias sobre aquello: “imaginar una per-
sona incapaz de vinculos constitutivos
no significa concebir un agente ideal-
mente libre y racional, sino imaginar
una persona sin caracter, sin profundi-
dad moral” (Sandel, 1982: 179). Asi,
para esta postura el derecho consuetu-
dinario es el derecho per se, encontran-
do el derecho positivo su referencia di-
recta en éste. Para estos autores la
costumbre es fuente de derecho y cons-
tituye la base del derecho positivo en
sociedades complejas.

En ese marco, la presencia de una
diversidad de culturas en el seno de un
mismo estado requiere de un tratamien-
to juridico diferenciado. Asi, vemos que
la sociedad multicultural “Exige el plu-
ralismo juridico. Sin embargo, la mo-
dernidad, ya sea en su version liberal,
ya sea en su version socialista, no com-
parti6 este punto de vista. Por el contra-
rio, pretendi6 suprimir las diferencias
culturales y crear un derecho homogé-
neo con vocacion de universalidad”
(Garcia, 2006: 6). De este modo los co-
munitaristas establecieron un fuerte
vinculo con algunas corrientes de la an-
tropologia juridica, al sustentar la nor-
matividad y la moral en el contexto
cultural particular, postulando la no
transitividad de los principios éticos y
morales.



20

Mayari Castillo Gallardo

EL CULTURALISMO LIBERAL
FRENTE AL DERECHO
CONSUETUDINARIO

La discusion entre liberalismo y comu-
nitarismo nos ha mostrado los elemen-
tos basicos que se articularon y profun-
dizaron en un segundo momento de la
discusion tedrica. En esta etapa el de-
bate estuvo signado por el surgimiento
de voces criticas desde el mismo pensa-
miento liberal, que buscaban conjugar
los principios normativos provenientes
de esta tradicién filoséfica con la deman-
da cultural y politica de reconocimien-
to de la diversidad cultural en el seno
de los estados occidentales: tal es el cul-
turalismo liberal.

Resulta indiscutible que el canadien-
se Will Kymlicka fue el autor clave pa-
ra la comprension de este debate, que
todavia es de gran importancia en el
contexto latinoamericano. Por esta ra-
z6n utilizaremos su obra como eje tron-
cal de la exposicion, intentando extraer
de su pensamiento ciertas consecuen-
cias logicas con respecto al derecho con-
suetudinario, su ejercicio y aceptacién
por parte del Estado. Dado que el cultu-
ralismo liberal fue un intento de conci-
liar los principios filosoéficos liberales
con las demandas de los derechos de
las minorias, podemos distinguir dos
premisas basicas que compartié con el
liberalismo cldsico y que nos permiti-
ran dilucidar su posicion frente al dere-
cho consuetudinario: la primacia moral
del individuo y la normas-leyes como
construccién contractual racional de
los individuos.

En el pensamiento de Kymlicka, la
demanda de derechos de las minorias

que implica el respeto al derecho con-
suetudinario —tales como la autodeter-
minacion o el autogobierno—fue acogida
como una forma de proteccion a las co-
munidades frente a las agresiones y
desigualdades de un contexto cultural
distinto. A través de ella se buscaba
que las comunidades pudieran elegir
los contenidos y la velocidad del cambio
cultural a la que estuviesen expuestas.

Sin embargo, es notorio que el argu-
mento del autor se organizé en funciéon
de la proteccion de los derechos indivi-
duales de los sujetos pertenecientes a
una comunidad cultural diferente, con-
siderando los derechos de las minorias
como un complemento necesario para
la igualdad de oportunidades necesa-
ria en cualquier Estado occidental. En
ese sentido el individuo siguié siendo
moralmente anterior a la comunidad,
y los derechos culturales fueron consi-
derados formas de garantizar el campli-
miento de los derechos liberales clasicos.
Asi, no se consider6 que la comunidad
fuese un sujeto de derecho, s6lo los indi-
viduos que la componian.

La primacia moral del individuo fren-
te ala comunidad implicé varias cosas.
Quiza la mas importante —para efectos
de este trabajo— es lo que Kymlicka de-
nomina “prohibicion de las restriccio-
nes internas”: la comunidad no puede
gjercer restricciones en torno a liberta-
des consideradas basicas para el libe-
ralismo. Esto puso un limite muy claro a
la convivencia multicultural, ya que el
Estado no podia proteger, fomentar ni
respetar a comunidades que violasen
los derechos fundamentales de sus
miembros. En ese sentido, si bien la re-
torica multicultural defendi6 los dere-



Pueblos indigenas y derecho consuetudinario

21

chos —conceptual y juridicamente va-
gos, por cierto— a conservar la propia
cultura y al autogobierno/autodetermi-
nacién, también puso un claro limite
establecido por los derechos liberales:

Deberiamos ser precavidos al obser-
var que los miembros de la elite de un
grupo pretenden poder hablar autori-
tariamente sobre las tradiciones del
grupo. Algunos individuos quizas pre-
tendan hablar en nombre de la totali-
dad del grupo y decir que el grupo es-
td unido en contra de la imposicién de
unas ideas de derechos humanos que
les resultan ajenas. Pero en realidad,
puede suceder que estas personas es-
tén simplemente protegiendo su po-
sicién privilegiada frente a los retos
internos que se ponen a su interpre-
tacion de la cultura y las tradiciones
del grupo (Kymlicka, 2001: 117).

De estas nociones se deriva un limi-
te a la conservacion y el ejercicio del
derecho consuetudinario —la forma que
tienen las comunidades de sancionary,
en algunas ocasiones, de controlar a sus
propios miembros—. Este tipo de dere-
cho forma parte fundamental de la es-
tructura social de las comunidades y
representa también la concrecion de
aquello que es considerado moralmen-
te relevante por la comunidad, forman-
do parte sustancial de la cosmovisién
de los pueblos. De esta manera Kymlic-
ka defiende el derecho de las comunida-
des o pueblos a mantener su identidad
y cosmovision, pero retrocedié frente a
uno de los aspectos fundamentales de
dicha identidad, como es el derecho con-
suetudinario, dejando en claro uno de

los supuestos béasicos del culturalismo
liberal: la existencia de minorias mo-
ralmente compatibles con los principios
filoséficos del liberalismo.

Por otro lado, la tradicion filoséfica
del culturalismo liberal le llevé a afir-
mar de manera indiscutible que las nor-
mas sociales —posteriormente institucio-
nalizadas en leyes—, debian ser resultado
de un proceso voluntario y racional de
individuos libres e iguales. Con esta
afirmacion se desconocié la costumbre
como fuente de derecho, base del dere-
cho consuetudinario.

Sin embargo, esto ha tratado de ha-
cerse compatible con la demanda de
derechos de minorias en el culturalis-
mo liberal —particularmente por sus
seguidores en América Latina— a par-
tir del siguiente argumento: los esta-
dos que son producto de procesos de co-
lonizacién contienen grupos que han
sido por completo excluidos de este con-
trato, en este caso los pueblos indige-
nas. En ese sentido, se parte de la base
de que la legitimidad de una norma es-
ta dada por la voluntad concertada de
los individuos que componen una socie-
dad, y de que existen sujetos que no han
podido participar en esta construccion
colectiva. Esto ha llevado a que las nor-
mas y leyes no recojan ninguno de los
aspectos de su forma de ver el mundo,
sus concepciones de delito, de culpabi-
lidad y de castigo: “Los estados-nacion
no se originaron en un acuerdo seme-
jante, sino que se establecieron por la
imposicién de un pueblo hegemdnico
sobre otros. Su transformacién en un Es-
tado plural implicaria el reconocimien-
to de que su legitimidad no se funda en
esta imposicion, sino en la libre decision



22

Mayari Castillo Gallardo

de todos los pueblos que viven en su te-
rritorio” (Villoro, 2002: 2 26). Es en ese
marco que los culturalistas liberales
han defendido el derecho de las comu-
nidades indigenas o culturalmente mi-
noritarias a un tratamiento juridico y
penal diferenciado, en el contexto de la
garantia de los derechos individuales
propios de cualquier ciudadano frente
al Estado.

CRITICAY RESPUESTA AL
CULTURALISMO LIBERAL

A partir del explosivo éxito de las for-
mulaciones teéricas del culturalismo
liberal, surgi6 una serie de criticas que
han puesto en evidencia debilidades de
esta teoria. Es claro que dentro de di-
chas criticas podemos encontrar un
sinnimero de autores, con tendencias
y énfasis distintos. Es por ello que he-
mos tratado de agrupar los principales
argumentos en dos ejes, denominados
critica de la diferencia y critica liberal
cldsica. A partir de una breve exposi-
cion de sus argumentos, mostraremos
las consecuencias para la conservacion,
gjercicio o rechazo del derecho consue-
tudinario.

La critica de la diferencia

En este eje agrupamos los desarrollos
tedricos que, a partir de una critica del
culturalismo liberal, reivindican la di-
ferencia cultural radical y su respeto
(Young, 1990). Este enfoque tiene ma-
yor cercania con los argumentos comu-
nitaristas expuestos en la primera par-
te de la discusion, y comparte con ellos
dos elementos clave: 1) La primacia

moral de la comunidad; y 2) las normas
y leyes como encarnacién de una mora-
lidad que sélo pueden encontrar senti-
do en un universo cultural significante.
En torno al primer punto esta postu-
ra ha criticado los postulados del cultu-
ralismo liberal, en tanto éstos justifi-
can los derechos de las minorias como
complemento de los derechos individua-
les inherentes a cada sujeto miembro
de la comunidad cultural. A través del
concepto de protecciones externas y res-
tricciones internas el culturalismo li-
beral no contempl6 la necesidad de las
comunidades de protegerse de las agre-
siones de la sociedad mayor, a través de
restricciones internas. En ese sentido,
se ha senalado que esta prohibicién de
restricciones internas es propia de una
filosofia occidental basada en la exal-
tacion del individuo, concepcién que no
es compartida por la mayoria de comu-
nidades culturales minoritarias. Para
muchas culturas —se argumenta desde
esta posicién—la comunidad es moral-
mente anterior a cualquier individuo,
y es su salud la que debe ser priorita-
ria. La prohibicién de aplicar restriccio-
nes internas en un contexto de amenaza
representa una afrenta a la cosmovision
de ese pueblo, y va contra la retérica del
respeto al otro propiciada por el cultura-
lismo liberal. En el fondo esta critica bus-
ca evidenciar lo que subrayabamos en el
apartado anterior: que el culturalismo
liberal supone minorias moralmente
compatibles con los principios liberales
basados en una lgica individual:

El autor [Kymlicka] no puede ocultar
que lo que se llama restricciones in-
ternas no son méas que decisiones que



Pueblos indigenas y derecho consuetudinario

23

podrian adoptar los miembros del
grupo a partir de sus propias normas
identitarias y que podrian ser distin-
tas o contrarias a los patrones libera-
les. [...] Asi que las minorias podran
mantener, desde luego bajo ciertas con-
diciones estrechamente vigiladas por
el Estado neutral, algunos vistosos ras-
gos culturales, costumbres, lenguas,
etc., y todas esas diferencias seran acep-
tables, pudiendo mantenerse incluso
“como sociedades diferenciadas” siem-
pre que asuman los principios liberales
basicos (en lo politico, en lo social y en
lo econémico, se entiende) y no plan-
teen ningun género de desafio a esa
filosofia y ese modo de vida; es decir, a
condicién de que se avengan a ser “li-
beralizados” (o “civilizadas”, como se
decia antes) (Diaz Polanco, 2006: 175).

La defensa de esta diferencia radi-
cal rechazé la nocion liberal de dere-
chos universales, y con ello también
torno relativa la validez de la aplicacion
de los derechos humanos en cualquier
contexto cultural. Para esta posicion
no hubo cabida a la transitividad cultu-
ral de normas y valores, pues éstos se
enraizan en conceptos morales que en-
cuentran significado en el universo cul-
tural particular. Asi, nociones propias de
los derechos humanos como dignidad,
respeto, libertad e igualdad no podian
ser aplicadas a cualquier cultura, sin
violar preceptos fundamentales de su
organizacion social, cultural y juridica.

Esta mirada no ha sido desarrolla-
da a profundidad en el plano de la fi-
losofia politica, por lo menos no al nivel
que ha sido desarrollada la postura del
culturalismo liberal. Por ello esta ex-

posicion intenta una reconstruccién
argumental a partir de una serie de apli-
caciones practicas en los estados pluri-
culturales sobre el tratamiento de la
diferencia, asi como de algunos articu-
los y textos tedricos (Diaz-Polanco, 2006;
Sierra, 1990; Yrigoyen, 1999; Solares,
2000; Wolkmer, 1993; Palacio, 1993).
En consecuencia, muchos elementos
pueden quedar sin resolverse en la expo-
sicién, aun cuando trataremos de mos-
trar sus principales implicaciones para
el derecho consuetudinario.

Esta mirada consider6 la comuni-
dad cultural como sujeto y fuente legi-
tima de derecho y/o autoridad. Es por
ello que ha sido la mas decidida defenso-
ra de que las comunidades indigenas
puedan utilizar su derecho consuetudi-
nario para resolver conflictos que les
atanien directamente. De la misma for-
ma ha esgrimido la diferencia cultural
como objecion frente a la aplicacion de
un sistema penal y juridico basado en
nociones de bueno, malo, culpabilidad,
delito y castigo que no concuerdan con
las formas de organizacién que una co-
munidad acepta como legitimas.

En ese sentido, tal postura ha abra-
zado un relativismo moral que choca
con la tradicion kantiana propia del li-
beralismo culturalista: asume que los
conceptos de bueno, malo, dignidad, li-
bertad, etcétera son constructos histé-
ricos y culturales que sé6lo encuentran
sentido en el marco de un universo sim-
bolico y cultural especifico. Es por ello
que aboga por un pluralismo juridico,’

! Es relevante senalar que el concepto de
pluralismo juridico es utilizado de otra manera
por otros enfoques de la antropologia juridica,



24

Mayari Castillo Gallardo

entendiendo que éste “supone aceptar
mas de un ente productor de normas
de convivencia social y de resolucién de
conflictos en el interior de un mismo
Estado, sin considerar a esas otras nor-
mas como delitos o meras costumbres,
sino que les da también el estatuto de
normas juridicas o derecho” (Yrigoyen,
1999: 45). Vemos asi que la comunidad
es considerada como productora de nor-
mas, y a los lideres de ésta se les atri-
buye el poder de hacer cumplir dichas
leyes.

Otro de los argumentos de esta pos-
tura a favor del derecho consuetudina-
rio es la existencia de una soberania pre-
via y, por ende, de un derecho previo a
la inclusién forzosa en una sociedad
mayor. Se ha dicho que los pueblos indi-
genas y colonizados tenian sus formas
de organizacion, su derecho ancestral y
sus autoridades, elementos inaliena-
bles de una soberania arrebatada. En
ese marco, el reconocimiento de su dere-
cho consuetudinario forma parte de
una reparacion frente a una injusticia
histérica, representando ademas un in-
tento de dar reconocimiento formal a
una practica que no ha desaparecido
durante los anos de colonialismo.

Una de las principales debilidades
de este enfoque es que conlleva un rela-
tivismo moral que no permite estable-
cer, en funcién de argumentos filoso6-
ficos y éticos, un limite a la tolerancia.
Y en algunos paises de América Latina
esto ha provocado serios problemas
para la aplicacion de la justicia y el de-

aludiendo maés a contextos de inter-normativi-
dad o coexistencia de distintos tipos de legalidad
en un determinado contexto.

recho penal, sobre todo cuando las pe-
nas aflictivas o sanciones son aplicadas
por una comunidad culturalmente dis-
tinta a un ciudadano externo que no
comparte esa identidad cultural. En
ese sentido parece pertinente recordar
la exaltada discusion generada por el
caso del pueblo boliviano Ayo Ayo, co-
munidad indigena aymara que decidi6
linchar y luego quemar a su alcalde —no
indigena, por cierto—, accién que justi-
ficaron mediante alusiones a la aplica-
cion de “justicia comunitaria”:

Campesinos y comunarios aymaras
de Ayo Ayo, en el altiplano boliviano,
justificaron el linchamiento de su al-
calde, al que prendieron fuego y asesi-
naron por supuestos actos de corrup-
cion y robo de los escasos recursos de
esa poblacién, una de las mas pobres
de la region. Seguin los pobladores de
Ayo Ayo, el linchado, Benjamin Altami-
rano, habria infringido la ley moral de
los indigenas aymaras y quechuas que
ordena “no robar”, “no mentir” y “no ser
holgazan” (ama sua,ama llulla, ama
kella) (Econoticias, La Paz, 16 de junio
de 2004).

Luego de este hecho se alzaron di-
versas voces, tanto a favor como en con-
tra de la comunidad en cuestion. Fuera
del desenlace de este caso particular, y
frente a los argumentos de los defenso-
res del derecho consuetudinario, es pre-
ciso ponderar dos elementos conside-
rados problematicos en la aceptacién
del derecho consuetudinario sin limi-
tes: por un lado implica la vulnerabili-
dad y violacién de los derechos de indi-
viduos que no comparten una identidad



Pueblos indigenas y derecho consuetudinario

25

cultural con quienes le aplican una pena
determinada, establecida en un derecho
ancestral que no conoce y del cual no for-
ma parte. Por otro lado, torna invisibles
practicas de control y represion del di-
senso al interior de las comunidades in-
digenas que han podido afectar a miem-
bros de un determinado pueblo, tema
subrayado de manera enfatica por las
corrientes feministas (Okin,1999).

En ese marco, la aceptacién del dere-
cho consuetudinario representa un pro-
blema ético de gran magnitud, ya que
implica la reproduccién y/o produccién
de desigualdades al interior de los pue-
blos indigenas, el mantener normas que
violan los derechos de sus miembros y,
en algunos casos, la legitimacion de abu-
sos por parte de los lideres. De esta ma-
nera es posible ver que una de las prin-
cipales criticas a este enfoque es la de
considerar que el derecho consuetudi-
nario funciona como una herramienta
positiva para las comunidades, en tan-
to presupone la existencia de comunida-
des armoniosas, sin conflicto ni disenso,
en las cuales no existe ni poder ni domi-
nacion entre individuos.

La critica liberal

Para finalizar, analizamos la respuesta
de los tedricos liberales a los desarro-
llos del culturalismo liberal, asi como
algunas criticas a las posiciones susten-
tadas por quienes defienden la diferen-
cia cultural radical. Para ello tenemos
como punto de partida las aportaciones
de dos autores clave: Brian Barry y Gar-
z6n Valdés.

La respuesta de ambos autores tien-
de a rescatar el pensamiento liberal cla-

sico en el marco de la discusién actual
sobre diversidad cultural. Para ello con-
sideran como punto de partida tres pre-
misas basicas: 1) la primacia moral del
individuo, 2) la existencia de valores y
derechos universales, y 3) la necesidad
de homogeneidad social en los estados
nacion.

Esta mirada busca rescatar la pri-
macia del individuo y sus derechos por
sobre los de la comunidad, en el marco
de un Estado multicultural. Es en fun-
ciéon de ello que conciben los valores y
las normas éticas como sustentadas en
el seno de una comunidad que les otor-
ga significado, pero que a su vez tienen
sentido universal y trascendente. En
ese marco, el sujeto moral y de derechos
se identifica con el individuo, no con la
comunidad. Basandose en la tradicién
filoséfica de Kant y Rawls, dichos auto-
res no so6lo defienden la transitividad
moral y de valores, sino que la conside-
ran uno de los supuestos basicos que
debieran normar la relacion entre los
individuos y sus sociedades. El relativis-
mo moral, otra corriente de pensamien-
to, es el escudo tras del cual se han es-
condido las elites para violar derechos
fundamentales de los individuos en
posicién de desventaja.

Con respecto a la homogeneidad so-
cial, ésta ha sido considerada por los
autores como un requisito fundamen-
tal para la constitucion de estados (Gar-
z6n Valdés, 1998; 2001). Sin embargo,
el concepto de homogeneidad no se re-
fiere a la coexistencia de grupos cultu-
rales diferenciados, sino alude a que
un Estado debe garantizar los mismos
derechos fundamentales a todos sus
ciudadanos para concretar cada proyec-



26

Mayari Castillo Gallardo

to individual de “vida buena”. En ese
sentido se ha subrayado que se busca
no tanto determinar las metas indivi-
duales de los sujetos como garantizar
los medios basicos para que éstos pue-
dan desarrollar su proyecto de vida en
igualdad de condiciones.

En ese marco ambos autores han
mostrado un profundo rechazo por las
politicas derivadas del multiculturalis-
mo. En primer lugar enfatizan que mu-
chas de las demandas de los grupos cul-
turalmente diferenciados se articulan
por carencias en estos medios basicos
para la concrecion de proyectos de “vi-
da buena”, es decir, son una respuesta a
la pobreza y la marginacién, mas que a la
necesidad de politicas diferenciadas.

En segundo lugar, y reconociendo la
posicién desventajosa que poseen algu-
nos grupos culturales comunitarios, las
politicas deben orientarse a la homoge-
neizacion social en el sentido antes des-
crito, y no a la instauracién de estatus di-
ferenciados de manera permanente. Por
ello se consideran aceptables las politi-
cas de corte afirmativo cuyo objetivo con-
sista —a lo largo del tiempo— en subsa-
nar diferencias que pueden constituirse
en desventajas. Sin embargo, en la me-
dida en que éstas desaparecen gradual-
mente las politicas también deben ha-
cerlo, pues el Estado no puede albergar
en su seno estatus diferenciados, sino
que ante todo debe mantener la igual-
dad de los ciudadanos. De lo contrario,
en vez de subsanar estas desventajas
de los grupos culturales minoritarios, lo
que se hace es reproducir y fomentar la
desigualdad, 1a consolidacién de ghettos
culturales y de “comunidades museo”
(Garzon Valdés, 1998: 165).

Esta de mas decir que la posicion de
ambos autores frente al derecho consue-
tudinario ha sido tajante. En primer
lugar se ha establecido un fuerte recha-
zo al relativismo y a la transitividad
moral, para subrayar la existencia de
derechos que son universales y aplica-
bles a cualquier contexto cultural, co-
mo son los derechos humanos. El recha-
zo a estos principios basicos por parte
de las comunidades es inaceptable,
pues ha sido considerado como abrir la
puerta a abusos y violaciones de dere-
chos al interior de las mismas. Por ello
dichos autores critican a quienes defien-
den la comunidad como sujetos de dere-
cho en tanto ello no permite ver que en
toda comunidad hay conflictos, relacio-
nes de poder y dominacién, y donde las
elites pueden utilizar el discurso del
“bien comunitario” para suprimir el di-
senso o para someter a ciertos grupos
en su interior, por ejemplo a las muje-
res (Okin, 1999).

De la misma manera, al interior de
los estados establecen el recurso del
“coto vedado”: principios basicos e invio-
lables que establece una sociedad en
respeto a los derechos considerados
fundamentales por el liberalismo. Las
minorias que no sean capaces de acep-
tar y acoplarse a dichos principios ba-
sicos, no deberian ser respetadas por el
Estado. Asi, las normas, valores y cos-
tumbres de las comunidades que no es-
tén acordes con ello, como es el caso del
derecho consuetudinario —que se basa
en nociones distintas a la moralidad
occidental—, deben ser enfaticamente
rechazadas.

Desde tal perspectiva, otro argumen-
to contra la aceptacion del derecho con-



Pueblos indigenas y derecho consuetudinario

27

suetudinario es que los derechos de las
minorias no deben incluir nunca el fo-
mento e institucionalizacion de estruc-
turas diferentes a las de la sociedad
mayor. Aun cuando en un primer mo-
mento puede establecerse un estatus
juridico diferenciado para garantizar
los derechos fundamentales de las mi-
norias —politicas juridicas afirmati-
vas—, esto debe desaparecer de manera
paulatina, el Estado jamas puede esta-
blecer de manera permanente “ciuda-
danias diferenciadas”:

Al abogar por la reintroduccién de un
conjunto especial de posiciones socia-
les legales, en lugar de la posicion dni-
ca de la ciudadania uniforme que fue
ellogro de la Tlustracion, los multicultu-
ralistas parecen mostrarse sorprenden-
temente indiferentes respecto de los
abusos y desigualdades del ancien ré-
gime que provocaron los ataques de los
enciclopedistas y sus aliados en contra
de este dltimo. No se trata tanto de un
caso de reinvencion de la rueda cuanto
del olvido de por qué se invent6 la rue-
da, y la recomendacion de que se rein-
troduzca el trineo (Barry, 2001: 49).

Esta postura argumenta que el dis-
curso multicultural busca la creacién de
comunidades “museo”: protegidas del
cambio cultural, del disenso interno y
del conflicto. De la misma manera inten-
ta politizar las identidades para ocultar
aspectos fundamentales de distribucion
ineficiente en los estados occidentales.
A partir de un discurso de la diferencia,
la tolerancia y el respeto a las formas de
vida distintas, los teéricos multicultura-
les adornan la pobreza y exclusion de

las comunidades culturalmente distin-
tas. Es mas, buscan protegerlas como
parte de un “modo de vida respetable”,
sin hacerse cargo de las profundas in-
justicias que hay detras de ello:

La proliferacion de intereses especia-
les fomentada por el multiculturalis-
mo lleva a una politica de “divide y go-
bierna” que sélo puede beneficiar a
quienes mas se aprovechan del statu
quo.No existe mejor manera de cortar-
le el paso a la pesadilla de la accién
politica unificada de los desfavoreci-
dos econémicamente, la cual podria
derivar en demandas comunes, que el
enfrentar a los diferentes grupos de
desfavorecidos unos contra otros. El
distraer la atencién de las desventa-
jas compartidas, como el desempleo,
la pobreza, la baja calidad de la vivien-
da y los servicios publicos inadecua-
dos, es un obvio objetivo anti-iguali-
tario a largo plazo (Barry, 2001: 50).

La principal critica a este enfoque
es que disuelve la diferencia cultural y
moral, asumiendo que principios como
los derechos humanos son universales,
trascendentes y aplicables a todo con-
texto cultural; y esto le impide ver un
aspecto fundamental del debate: que
los derechos humanos son constructos
historicos occidentales, y que no necesa-
riamente recogen la normatividad y
moral de los pueblos no occidentales.

ALGUNAS CONCLUSIONES
La discusion sobre el tratamiento juri-

dico de las minorias es un tema que se-
guramente seguira vigente en los proé-



28

Mayari Castillo Gallardo

ximos anos, dado que resultara cada
vez mas urgente dar respuesta a los
conflictos generados por la convivencia
multicultural.

En ese sentido me gustaria rescatar
algunos puntos del debate, para su pos-
terior consideracion. En primer lugar,
considero que el derecho consuetudi-
nario debe ser respetado en tanto re-
presenta una parte sustantiva de la
identidad de los pueblos. Sin embargo,
se debe tener en consideracion que mu-
chas de sus normas y valores van en
contra de ciertos elementos constituti-
vos de la sociedad occidental.

En ese marco valoro la postura de
Garzo6n Valdés, en torno al estableci-
miento de un “coto vedado” que marque
los limites a la convivencia multicul-
tural. Marcar dichos limites es propio
de cualquier sociedad por pequena que
sea, pues implica normas de conviven-
cia social minimas que deben ser respe-
tadas. Aqui es pertinente recordar las
investigaciones de la antropologia juri-
dica que han logrado mostrar la exis-
tencia de tabues —delitos considerados
inaceptables— en las sociedades indige-
nas (Krotz, 2002).

Sin embargo, este “coto vedado” no
puede construirse a espaldas de los
pueblos indigenas, y en eso no quisiera
limitar el alcance de esta afirmacion a
las comunidades culturalmente diferen-
ciadas, sino incluir también a los otros
sectores marginados de la sociedad: en
América Latina, la construccién del Es-
tado, de la ley y de las normas sociales
ha sido realizada al margen de una ma-
yor parte de la poblacion. Es por ello que
si bien los pueblos indigenas pueden
aludir desconocimiento, no participa-

cion y disenso, ese argumento también
puede ser esgrimido por quienes viven
en condiciones de pobreza urbana y
marginacién desde los albores del siglo
xX. Cuando se alude a que dicha cons-
truccion nacional y juridica no recoge
los intereses y particularidades de los
pueblos indigenas, tal afirmacion pue-
de ser extendida a la pobreza rural no
indigena y a las comunidades sexual-
mente diversas.

En resumen, me gustaria enfatizar
que el establecimiento de limites a la
convivencia multicultural no es un pro-
blema en si mismo, y de ahi la necesidad
de desplazar el foco de la discusién ha-
cia otro lugar. El problema real se produ-
ce cuando el contenido y forma de esos
limites son definidos en relacion con la
postura privilegiada de ciertos grupos
en una sociedad, realizandose en benefi-
cio de ellos. En consecuencia, es impres-
cindible que la discusién en torno a es-
tos temas considere como eje esencial
los fenémenos derivados de estructuras
de poder y desigualdad en la base juri-
dica de las sociedades. De lo contrario el
debate no podra estar completo.

BIBLIOGRAFIA

BARRY, Brian (2001), Culture & Equa-
lity, Cambridge, Harvard University
Press.

CARNEVALLI, Raul (2007), “El multicultura-
lismo: un desafio para el derecho penal
moderno”, Politica Criminal, nim. 3,
pp. 1-28.

Diaz-PoraNco, Héctor (2006), Elogio de la
diversidad: globalizacion, multicultu-
ralismo y etnofagia, México, Siglo XXI.



Pueblos indigenas y derecho consuetudinario

29

GARCiA, Laura (2006), “Pluralismo legal y
derecho indigena”, Frénesis, vol. 13,
num. 1, pp. 70-80.

GARZON VALDES, Ernesto (2004), “El pro-
blema ético de las minorias étnicas”, en
Le6n OLIVE (comp.), Etica y diversidad
cultural, México, FCE.

(1998), “El consenso democratico:
fundamento y limite del papel de las mi-
norias”, Cuadernos Electrénicos de Fi-
losofia del Derecho, nam. 0, afio I
[http://www.uv.es/CEFD].

Krotz, Esteban (ed.) (2002), Antropologia
Juridica: perspectivas socioculturales en
el estudio del derecho, México, Anthro-
pos-UAM Iztapalapa.

Kymricka, Will (2001), Politics in the Verna-
cular, Oxford, Oxford University Press.

OKIN, Susan (1999), “Is Multiculturalism
Bad for Women?”, en Susan OKIN (comp.),
Is Mulcitulturalism Bad for Women?,
Princeton, Princeton University Press.

Pavacio, German (1993), Pluralismo juridi-
co, Bogoté, iIDEA/Universidad Nacional.

RawLs, John (1997), Teoria de la justicia,
Meéxico, FCE.

SANDEL, Michael (1982), Liberalism and
the Limits of Justice, Cambridge, Cam-
bridge University Press.

SIERRA, Maria Teresa (1990), “Lenguaje,
practicas juridicas y derecho consuetu-
dinario indigena”, en Rodolfo STAVENHA-

GEN (comp.), Entre la ley y la costumbre,
México, Instituto Indigenista Interame-
ricano/Instituto Interamericano de De-
rechos Humanos.

SOLARES, Jorge (2000), Pluralidad juridi-
ca en el umbral del siglo, Guatemala,
FLACSO.

STAVENHAGEN, Rodolfo (1990), Entre la ley y
la costumbre, México, Instituto Indige-
nista Interamericano/Instituto Intera-
mericano de Derechos Humanos.

YouNG, Iris M. (1990), Justice and the Poli-
tics of Difference, Princeton, Princeton
University Press.

YRIGOYEN FAJARDO, Raquel (1999), Pautas
de coordinacién entre el derecho indige-
na y el derecho estatal, Guatemala, Fun-
dacién Myrna Mack.

VILLORO, Luis (2002), “Multiculturalismo y
derecho”, en Esteban Krotz (ed.), Antro-
pologia juridica: perspectivas sociocul-
turales en el estudio del derecho, México
Anthropos-uaM Iztapalapa.

WaLZER, Michael (1993), Las esferas de la
Justicia, México, FCE.

WOLKMER, Antonio Carlos (1993), “El plura-
lismo juridico: elementos para un or-
denamiento alternativo”, Critica Juridi-
ca, num. 13.

Z17EK, Slavov y Fredric JAMESON (1998), Estu-
dios culturales. Reflexiones sobre el mul-
ticulturalismo, Buenos Aires, Paidds.





