
13

PUEBLOS INDÍGENAS Y DERECHO CONSUETUDINARIO. 
UN DEBATE SOBRE LAS TEORÍAS DEL 

MULTICULTURALISMO

Mayarí Castillo Gallardo*

INTRODUCCIÓN

La creciente visibilidad del proble
ma étnico e indígena, catapulta-
do por importantes movimien-

tos y organizaciones articuladas en 
torno al tema, ha planteado innumera-

* Maestra en Ciencias Sociales, Facultad 
Latinoamericana de Ciencias Sociales (FLACSO) 
Sede México [mayari.castillo@gmail.com].

Resumen: El siguiente artículo busca discutir  las diversas  posiciones en torno al derecho consue-
tudinario y el tratamiento jurídico de los pueblos indígenas, en relación con los distintos enfoques 
teóricos que han dado respuesta a esta problemática. La hipótesis guía es que existe un nodo 
problemático que todavía no encuentra resolución al interior de los discursos multiculturales 
hegemónicos. Tal es la incorporación de la diversidad cultural como la incorporación de otro “real” 
que encarna un modo de vida sustentado en concepciones éticas y morales radicalmente distintas 
a las que han sido la base de la construcción de los Estados occidentales. Este punto no puede ser 
subsanado tampoco por un relativismo jurídico radical como el planteado por las corrientes teóri-
cas más radicales de la antropología jurídica.  El trabajo busca encontrar un  punto medio entre 
ambos polos de reflexión teórica, de manera que pueda aportar a un debate sobre el tema. 

Palabras clave: multiculturalismo, pueblos indígenas, derecho consuetudinario.

Abstract: This work aims to discuss the various approaches to common law and the legal treat-
ment of indigenous peoples from the different theoretical perspectives that have given answers to 
these questions. The guiding hypothesis is that there is a problematic node which hasn’t been 
resolved yet by hegemonic multicultural discourses. This node is the inclusion of cultural diversi-
ty as the inclusion of a “real other” who embodies a way of life based on radically different ethic 
and moral conceptions relative to those which provided the foundations for the construction of 
western States. This point can’t be resolved neither by some radical legal relativism as stated by 
the most radical theories of legal anthropology. This work tries to find a common ground between 
both poles in the theoretical debate, aiming to further the discussion on the subject.

Key words: multiculturalism, indigenous peoples, common law.

bles desafíos para los estados occiden-
tales. Ubicados en el corazón mismo de 
fenómenos tan discutidos como la inmi
gración, la discriminación y la genera-
ción de políticas afirmativas para las 
minorías étnicas y pueblos indígenas, 
estos desafíos se han mantenido por 
largo tiempo en la discusión pública, 
no encontrando siempre una adecuada 
solución. También han marcado de ma-
nera importante el desarrollo teórico 

01.NuevaAntropología71_(1-91).i13   13 9/24/09   4:22:08 PM

www.juridicas.unam.mx


14 Mayarí Castillo Gallardo

de las ciencias sociales, a través del uso 
y desarrollo del concepto de multicultu­
ralismo y sus posteriores críticas. 

Sin embargo, es notorio que los deba
tes en torno a la convivencia de diversas 
culturas en un determinado Estado dis
tan mucho de resolverse: la ya conocida 
discusión sobre el velo islámico es una 
muestra paradigmática de ello y junto 
con ésta, es posible encontrar una infini
dad de ejemplos en América Latina so-
bre el tema. Dentro de estas discusio
nes, una de radical importancia para 
la construcción de los estados latino
americanos que poseen una gran diver
sidad cultural es el tratamiento jurídico 
de los pueblos indígenas, tema que tra
taremos en el presente artículo.

La importancia de este debate radi-
ca en los siguientes puntos. En primer 
lugar, alude a la necesidad de resolver 
los conflictos derivados de la aplicación 
del derecho penal en contextos cultural
mente diversos, tema ampliamente do
cumentado por los estudiosos del dere
cho. Estos conflictos hacen referencia    
a la dificultad de aplicar ciertas leyes a 
pueblos que si bien disponen de concep
tos como delito, castigo y responsabili
dad individual, no coinciden con los uti
lizados en las democracias occidentales. 

En segundo lugar, los conflictos an
teriormente mencionados no sólo impli
can un problema operativo y adminis-
trativo en los sistemas judiciales para 
el tratamiento de dichos casos, también 
ponen en cuestión el núcleo a partir del 
que se han elaborado las leyes en deter
minado momento histórico: los concep-
tos de lo correcto, lo incorrecto, lo justo 
y lo injusto. Es evidente que, en un Es
tado que alberga una gran diversidad 

cultural, dichos conceptos no tendrán un 
solo sentido y un solo significado; en ese 
marco, ¿pueden los estados que plan-
tean un respeto a la diversidad cultural 
imponer sus conceptos de lo bueno, lo 
malo, de lo justo y lo injusto, sin violar 
los derechos de los pueblos indígenas? 

En tercer lugar, la discusión respec-
to al tratamiento jurídico de los pueblos 
indígenas nos permite entrar de lleno a 
los fundamentos y límites de las distin-
tas corrientes académicas del multicul
turalismo, principal objetivo de este ar
tículo. Las distintas respuestas de las 
ciencias sociales frente a este fenóme-
no pueden ser medidas y pesadas a par
tir de su posición frente a este polémico 
tema. Dado que el análisis de todas las 
dimensiones relativas al derecho y su 
relación con el multiculturalismo pue-
de ser un trabajo que sobrepasa la ex-
tensión de un artículo, me centraré en 
esta ocasión en la relación entre distin­
tas corrientes de pensamiento multicul­
tural liberal y su posición frente al dere­
cho consuetudinario.

La hipótesis guía de este trabajo es 
que existe un nodo problemático que no 
encuentra resolución al interior de los 
desarrollos teóricos multiculturales de 
corte liberal. Tal es la incorporación        
de la diversidad cultural como la incor-
poración de otro real –en el sentido usan
do por Zizek–, y que con su sola existen
cia encarna un modo de vida sustentado 
en concepciones éticas y morales radi-
calmente distintas a las que han for-
mado la base para construir los estados 
occidentales. Este punto, subrayado por 
pensadores contrarios al desarrollo li
beral del multiculturalismo, tampoco 
puede ser subsanado por un relativis-

01.NuevaAntropología71_(1-91).i14   14 9/24/09   4:22:08 PM



15Pueblos indígenas y derecho consuetudinario

mo radical como el planteado en el “to
do vale” de las corrientes más radicales 
de la antropología jurídica. 

Es innegable que las preocupacio-
nes sobre el tema propias de la antropo
logía ganaron importante espacio en el 
debate de las ciencias sociales y de la 
filosofía política a partir de las reflexio-
nes del multiculturalismo. Este pensa-
miento actuó como caja de resonancia 
–no siempre fiel– de importantes tra-
bajos realizados desde la antropología 
jurídica, traspasando las fronteras dis-
ciplinarias y generando un relativo es-
pacio de receptividad a las demandas 
impulsadas por los movimientos polí
ticos y sociales en los estados latinoa-
mericanos. Sin embargo, el efecto del 
rápido posicionamiento global de este 
enfoque ha llevado a un creciente cues-
tionamiento de la lógica universalista 
de concebir la ley y la justicia, conside-
rada por todos los frentes como etno-
centrismo. Si bien esta acusación da 
cuenta de hechos innegables frente a 
los cuales las ciencias sociales no pue-
den permanecer al margen, es preciso 
considerar con cuidado los efectos de 
mediano y largo plazo derivados de es
ta manera de concebir el tema jurídico. 
Examinar esta problemática con una 
perspectiva crítica implica, a mi parecer, 
evitar la tentación de reflexionar desde 
el cliché y, de ser necesario, aventurarse 
a emitir juicios a contracorriente. 

En ese sentido, si bien es sabido que 
las posiciones de los desarrollos libe
rales del multiculturalismo parecen 
haber tenido magros efectos positivos 
sobre las comunidades indígenas, hay 
que ser cuidadosos en sentar las bases 
de los próximos avances en la materia 

en las corrientes académicas más radi
cales del relativismo cultural y jurídico. 
Como bien señala Garzón Valdés, mu-
chas veces este relativismo académico 
radical lleva en su seno el etnocentris-
mo, construyendo y reproduciendo ghe­
ttos culturales que agudizan la margi-
nación de los grupos culturalmente 
distintos (Garzón Valdés, 1998:157). 
Siguiendo a este autor, es preciso seña-
lar que si bien estas corrientes han in-
terpretado las reivindicaciones cultu-
rales de los movimientos indígenas 
como un objetivo de afirmación cultu-
ral en sí mismo, en muchas ocasiones 
éstas se constituyen más bien como he-
rramientas políticas discursivas frente 
a un contexto de amenaza y exclusión 
de otro orden, que no puede ni debe ser 
problematizado a partir de la oposición 
universalismo/ pluralismo cultural sin 
caer en conclusiones falaces. 

En ese marco, es preciso generar 
una reflexión sobre el tema que rescate 
los requerimientos de universalismo y 
homogeneidad social de un Estado, en-
tendiendo éstos como una distribución 
homogénea de recursos y derechos que 
permitan a los sujetos culturalmente 
distintos superar condiciones de des-
igualdad y exclusión que, por cierto, no 
son privativas sólo de estos grupos (Gar
zón Valdés, 2004:31-56). Este enfoque 
resulta auspicioso en tanto permite en-
tender la diversidad cultural de mane-
ra no restringida a lo étnico, y enfren-
tar la problemática de la diversidad en 
términos más generales. 

Está claro que el problema de la exclu
sión en la construcción de la ley y en la 
utilización perjudicial de los principios 
abstractos del derecho no es patrimonio 

01.NuevaAntropología71_(1-91).i15   15 9/24/09   4:22:08 PM



16 Mayarí Castillo Gallardo

exclusivo de los pueblos indígenas. De 
manera cotidiana, los pobres urbanos de 
América Latina son golpeados por este 
tipo de hechos, privados de todo y segre
gados dentro de sus mismas ciudades. 
Sin embargo, son pocos quienes saldrían 
a la defensa de los códigos normativos 
de algunos de los grupos nacidos en tales 
contextos, por ejemplo los maras. ¿Por 
qué? Es necesario plantear este tema en 
términos distintos. Ése es el objetivo de 
este artículo: establecer un esquivo pe
ro necesario punto medio entre el dis-
curso académico del multiculturalismo 
liberal y el relativismo radical en torno 
al tema normativo y al tratamiento ju
rídico de los pueblos indígenas. 

Con este fin analizaré algunos as-
pectos del debate. En un primer mo
mento abordaré una conceptualización 
inicial de derecho consuetudinario que 
me permitirá iluminar las posteriores 
discusiones teóricas. En un segundo mo
mento reconstruiré brevemente el de-
bate comunitarismo –liberalismo y los 
supuestos filosóficos que sustentan sus 
miradas acerca del tema jurídico– nor-
mativo y el derecho consuetudinario. En 
un tercer momento abordaré la posi-
ción del multiculturalismo liberal fren-
te al derecho consuetudinario en sus 
distintas corrientes, para seguir con 
las dos principales críticas realizadas a 
este enfoque: la crítica de la diferencia 
y la crítica liberal. Al final presentaré 
algunas conclusiones sobre el tema. 

EL DERECHO CONSUETUDINARIO: 
UNA BREVE DEFINICIÓN

El concepto de derecho consuetudina-
rio parece tener variadas acepciones, 

tanto en términos estrictamente jurí-
dicos como en términos del uso que se 
le ha dado en el seno de la antropología 
jurídica. Sin embargo, la mayor parte 
de los usos de este concepto remite a               
la noción de costumbre como fuente de 
construcción de normas en determina-
do contexto sociocultural (Stavenhagen, 
1990: 26-27). En ese sentido, se dice que 
el derecho consuetudinario refiere a 
una estrecha relación entre lo que una 
sociedad considera correcto o justo: im-
plica horizontes sociales de lo deseable 
y por ello tiene una directa relación con 
ciertos valores compartidos de manera 
relativa por los miembros de una socie-
dad en determinado momento históri-
co. A través de estas normas –implíci-
tas o explícitas– los pueblos indígenas 
condensan formas de comportamiento 
y de resolución de conflictos que consi-
deran adecuadas para un cierto con-
texto. 

A este respecto, es de fundamental 
relevancia subrayar la contingencia 
histórica de las normas jurídicas ema-
nadas de la costumbre, de lo contrario 
cerramos a priori la posibilidad de que 
los pueblos indígenas puedan adecuar 
su derecho consuetudinario a los nue-
vos escenarios sociales y necesidades; a 
su vez, esto alude directamente a su ca
pacidad de sobrevivir a lo largo del tiem
po como comunidades con sentido y sig
nificado para cada uno de sus miembros. 
Por ello intento mostrar una concep-
tualización de derecho consuetudinario 
que no encapsule a los pueblos indíge-
nas en el tradicionalismo y permita ima
ginar nuevas formas de articular valo-
res, costumbres y normas acordes con 
nuevos contextos socioculturales.

01.NuevaAntropología71_(1-91).i16   16 9/24/09   4:22:09 PM



17Pueblos indígenas y derecho consuetudinario

Por otro lado, si bien el derecho con-
suetudinario alude a una dimensión 
normativa más vinculada a la costum­
bre y a las formas de hacer las cosas, 
también refiere a nociones de respon
sabilidad, pena y castigo que operan en 
aquellos casos en que se viola una dis-
posición o una norma establecida para 
el conjunto de la comunidad. Así, busco 
subrayar que si bien el derecho consue-
tudinario es más observable en los ca-
sos de sanción o castigo de algún infrac
tor, eso no implica que no esté imbricado 
en el conjunto de la estructura social y la 
identidad de un pueblo, al normar y 
establecer los modos de relación gene-
ral entre sus miembros. En ese sentido, 
es claro que la noción de socialización y 
control de los miembros de una socie
dad forma parte sustantiva del dere
cho consuetudinario, aun cuando esta 
afirmación parezca inicialmente discu
tible. De esta forma, el derecho consue
tudinario “cobra vida en los juicios lo-
cales, es decir, en una serie de usos y 
costumbres no codificados ni escritos, 
transmitidos oralmente y por la expe-
riencia, a través de los cuales se ejerce 
el control social al interior de los pue-
blos” (Sierra, 1990: 232). 

Este punto es interesante para la 
posterior discusión, pues permite intro
ducir preguntas respecto a la relación 
entre derecho consuetudinario y disen-
so interno. Si bien creo haber estableci-
do con claridad la necesidad de concep-
tualizar el derecho consuetudinario 
como un conjunto dinámico e histórico 
de disposiciones normativas, resulta 
claro que el proceso de cambio de estas 
disposiciones es un proceso plagado de 
conflictos. Toda comunidad inserta en 

nuevas condiciones histórico-sociales 
pasa por procesos dramáticos de trans-
formación que determinarán su conti-
nuidad en el tiempo, siendo precisa-
mente durante estos periodos cuando 
el derecho consuetudinario muestra 
un carácter ambivalente que le ha sig-
nificado importantes críticas. Por un lado 
representa la posibilidad de una comu
nidad para elegir el ritmo y dirección de 
su propia transformación en pos de la 
permanencia en el tiempo; por otro la
do, puede convertirse en una herramien
ta de control y represión del disenso in
terno, alimentando la producción y/o 
reproducción de desigualdades al in
terior de ella. Este tema ha sido exten
samente abordado por las críticas pro-
venientes de la teoría feminista, y lo 
revisaremos más adelante a la luz de la 
discusión planteada en este artículo. 

Sin embargo, y considerando cuida-
dosamente estas críticas, es notorio que 
el derecho consuetudinario se encuen-
tra imbricado en la estructura social y 
en la identidad de los pueblos indígenas, 
a través de la noción de costumbres y 
valores compartidos. Siguiendo a Sta-
venhagen (1990: 27), es posible decir 
que una característica del derecho con-
suetudinario es precisamente esta pro-
funda relación entre estructura social, 
norma y cotidianeidad. Mientras el de-
recho positivo representa una esfera 
diferenciada de la sociedad moderna, 
el derecho consuetudinario se manifies
ta en cada uno de los roles y expectati
vas que orientan a los sujetos en su ac
cionar en la comunidad. Así también, 
la responsabilidad del cumplimiento y 
aplicación de la norma recae en la comu
nidad y sus representantes a diferen-

01.NuevaAntropología71_(1-91).i17   17 9/24/09   4:22:09 PM



18 Mayarí Castillo Gallardo

cia del derecho positivo, que deriva la 
responsabilidad en el Estado y sus re-
presentantes. 

De esta manera, vemos que la discu
sión sobre el derecho consuetudinario, 
su validez y aceptación como norma ju
rídica válida, no es menor: “Cuando un 
pueblo ha perdido la vigencia de su de
recho tradicional, ha perdido también 
una parte esencial de su identidad ét
nica, de su identidad como pueblo, aun 
cuando conserve otras características 
no menos importantes para su identi-
dad. En América Latina, los pueblos in
dígenas de mayor vitalidad étnica son 
aquellos entre los cuales subsiste el de-
recho consuetudinario propio” (Staven
hagen, 1990: 28). Así, el debate multi
cultural sobre el respeto a la diversidad 
y los derechos de los pueblos indígenas 
no puede soslayar este punto funda-
mental. 

Sin embargo, dar cabida al derecho 
consuetudinario de los grupos cultura-
les implica no sólo un problema de apli
cación práctica, sino también un proble
ma ético de gran magnitud. Tal como 
esbozábamos antes, implica aceptar 
que concepciones diversas de lo bueno, 
lo justo y lo deseable coexistan en un 
mismo Estado, idea que desde el libera
lismo –sustento ideológico de la crea-
ción de los estados nacionales– ha sido 
siempre cuestionada. Por tanto, aun 
cuando el pensamiento multicultural 
liberal apunta a una integración di
ferenciada y tolerante, plantea sus res-
quemores frente a una completa acepta
ción de este tipo de derecho. ¿Por qué? 
Dar respuesta a esta interrogante es 
uno de los objetivos de nuestro trabajo, 
y para ello debemos revisar el lugar es

pecífico que otorgan las distintas corrien
tes de pensamiento al derecho consue
tudinario. Comenzaremos por el debate 
liberalismo-comunitarismo. 

LIBERALES Y COMUNITARISTAS 
FRENTE AL DERECHO 
CONSUETUDINARIO

En esta parte revisaré los principales 
aspectos de la discusión académica en-
tre ambos enfoques en torno a la pro-
blemática planteada.

Es bien sabido que el pensamien-     
to liberal pone como piedra angular de 
su reflexión la primacía moral del indi-
viduo por sobre la comunidad: en ese 
sentido los individuos son agentes mo-
rales, mientras las comunidades no lo 
son. Se trata de evitar la reificación de 
las entidades colectivas como fenó
menos metafísicos, poniendo como cen-
tro al individuo racional. Así, el dere-
cho consuetudinario, caracterizado por       
ser una herramienta que antepone el 
bienestar de la comunidad por sobre        
el del individuo, es tajantemente re-
chazado. 

Tomando como base el neocontrac-
tualismo de Rawls, el pensamiento li-
beral contemporáneo desarrolla un 
criterio de justicia procedimental basa-
do en la obtención de normas o leyes a 
partir de un consenso racional de los 
individuos. De esta manera el derecho 
consuetudinario, al ser costumbre jurí-
dica, no tiene cabida en este modelo de 
pensamiento, pues su legitimidad no 
descansa en un previo pacto o consenso 
racional, sino que se sustenta en la cos-
tumbre y el hábito. En este punto es 

01.NuevaAntropología71_(1-91).i18   18 9/24/09   4:22:09 PM



19Pueblos indígenas y derecho consuetudinario

importante subrayar la oposición en el 
pensamiento liberal entre razón y há­
bito, oposición propia del siglo XVIII y 
que para este caso se estructura como 
derecho positivo/derecho consuetudina
rio, siendo el primero connotado positi-
vamente y el segundo asociado al atra-
so, lo tradicional y conservador. Para 
los liberales hay valores que son trans-
versales y universales para cualquier 
cultura, los valores ilustrados: la digni-
dad de la persona humana, la libertad 
y la igualdad,

Este pensamiento tiene una clara ex
presión política a través de la concep
ción liberal del Estado, de su relación 
con los individuos y con la pluralidad cul
tural. Así, se buscará consolidar estados 
erigidos con base en estos valores uni-
versales, y en la medida en que la liber
tad individual es uno de los valores más 
preciados, el Estado debe ser cultural y 
religiosamente neutro, puesto que es el 
individuo quien posee el derecho de de-
cidir sobre estas creencias en el ámbi-
to de lo privado. Es en ese sentido que 
se establece una norma de “pluralismo 
razonable” (Rawls, 1997) en términos 
normativos y morales, dado que las 
creencias y pertenencias culturales par
ticulares son introducidas a un ámbito 
donde el Estado no puede intervenir. 
Sin embargo, cuando estos elementos 
particulares violan los preceptos bási-
cos de los estados occidentales, no de-
ben ser tolerados. 

En oposición a esto encontramos 
una postura comunitarista, la cual ha 
sido muy bien desarrollada en los traba
jos de Walzer y Sandel. Para estos au-
tores la comunidad es un ente moral,       
y por ello no existen valores o normas 

transversales a las culturas, pues la 
moralidad encuentra significado cuan-
do está inserta en un contexto cultural 
determinado. En ese sentido las nor-
mas jurídicas son un marco de signifi-
cados compartidos, y por ello las nor-
mas sobre lo justo, lo injusto, lo malo y 
lo bueno son determinadas por una co-
munidad que comparte ciertas creen-
cias sobre aquello: “imaginar una per-
sona incapaz de vínculos constitutivos 
no significa concebir un agente ideal-
mente libre y racional, sino imaginar 
una persona sin carácter, sin profundi-
dad moral” (Sandel, 1982: 179). Así, 
para esta postura el derecho consuetu-
dinario es el derecho per se, encontran-
do el derecho positivo su referencia di-
recta en éste. Para estos autores la 
costumbre es fuente de derecho y cons-
tituye la base del derecho positivo en 
sociedades complejas.

En ese marco, la presencia de una 
diversidad de culturas en el seno de un 
mismo estado requiere de un tratamien
to jurídico diferenciado. Así, vemos que 
la sociedad multicultural “Exige el plu-
ralismo jurídico. Sin embargo, la mo-
dernidad, ya sea en su versión liberal, 
ya sea en su versión socialista, no com-
partió este punto de vista. Por el contra
rio, pretendió suprimir las diferencias 
culturales y crear un derecho homogé-
neo con vocación de universalidad” 
(García, 2006: 6). De este modo los co-
munitaristas establecieron un fuerte 
vínculo con algunas corrientes de la an
tropología jurídica, al sustentar la nor-
matividad y la moral en el contexto 
cultural particular, postulando la no 
transitividad de los principios éticos y 
morales.

01.NuevaAntropología71_(1-91).i19   19 9/24/09   4:22:10 PM



20 Mayarí Castillo Gallardo

EL CULTURALISMO LIBERAL 
FRENTE AL DERECHO 
CONSUETUDINARIO

La discusión entre liberalismo y comu-
nitarismo nos ha mostrado los elemen-
tos básicos que se articularon y profun-
dizaron en un segundo momento de la 
discusión teórica. En esta etapa el de-
bate estuvo signado por el surgimiento 
de voces críticas desde el mismo pensa-
miento liberal, que buscaban conjugar 
los principios normativos provenientes 
de esta tradición filosófica con la deman
da cultural y política de reconocimien-
to de la diversidad cultural en el seno 
de los estados occidentales: tal es el cul­
turalismo liberal. 

Resulta indiscutible que el canadien
se Will Kymlicka fue el autor clave pa
ra la comprensión de este debate, que 
todavía es de gran importancia en el 
contexto latinoamericano. Por esta ra-
zón utilizaremos su obra como eje tron-
cal de la exposición, intentando extraer 
de su pensamiento ciertas consecuen-
cias lógicas con respecto al derecho con
suetudinario, su ejercicio y aceptación 
por parte del Estado. Dado que el cultu­
ralismo liberal fue un intento de conci-
liar los principios filosóficos liberales 
con las demandas de los derechos de 
las minorías, podemos distinguir dos 
premisas básicas que compartió con el 
liberalismo clásico y que nos permiti-
rán dilucidar su posición frente al dere
cho consuetudinario: la primacía moral 
del individuo y la normas-leyes como 
construcción contractual racional de 
los individuos.

En el pensamiento de Kymlicka, la 
demanda de derechos de las minorías 

que implica el respeto al derecho con
suetudinario –tales como la autodeter
minación o el autogobierno– fue acogida 
como una forma de protección a las co
munidades frente a las agresiones y 
desigualdades de un contexto cultural 
distinto. A través de ella se buscaba 
que las comunidades pudieran elegir 
los contenidos y la velocidad del cambio 
cultural a la que estuviesen expuestas. 

Sin embargo, es notorio que el argu-
mento del autor se organizó en función 
de la protección de los derechos indivi-
duales de los sujetos pertenecientes a 
una comunidad cultural diferente, con-
siderando los derechos de las minorías 
como un complemento necesario para 
la igualdad de oportunidades necesa-
ria en cualquier Estado occidental. En 
ese sentido el individuo siguió siendo 
moralmente anterior a la comunidad, 
y los derechos culturales fueron consi-
derados formas de garantizar el cumpli
miento de los derechos liberales clásicos. 
Así, no se consideró que la comunidad 
fuese un sujeto de derecho, sólo los indi
viduos que la componían.

La primacía moral del individuo fren
te a la comunidad implicó varias cosas. 
Quizá la más importante –para efectos 
de este trabajo– es lo que Kymlicka de-
nomina “prohibición de las restriccio-
nes internas”: la comunidad no puede 
ejercer restricciones en torno a liberta-
des consideradas básicas para el libe
ralismo. Esto puso un límite muy claro a 
la convivencia multicultural, ya que el 
Estado no podía proteger, fomentar ni 
respetar a comunidades que violasen 
los derechos fundamentales de sus 
miembros. En ese sentido, si bien la re-
tórica multicultural defendió los dere-

01.NuevaAntropología71_(1-91).i20   20 9/24/09   4:22:10 PM



21Pueblos indígenas y derecho consuetudinario

chos –conceptual y jurídicamente va-
gos, por cierto– a conservar la propia 
cultura y al autogobierno/autodetermi-
nación, también puso un claro límite 
establecido por los derechos liberales: 

Deberíamos ser precavidos al obser-
var que los miembros de la elite de un 
grupo pretenden poder hablar autori-
tariamente sobre las tradiciones del 
grupo. Algunos individuos quizás pre-
tendan hablar en nombre de la totali-
dad del grupo y decir que el grupo es
tá unido en contra de la imposición de 
unas ideas de derechos humanos que 
les resultan ajenas. Pero en realidad, 
puede suceder que estas personas es-
tén simplemente protegiendo su po
sición privilegiada frente a los retos 
internos que se ponen a su interpre-
tación de la cultura y las tradiciones 
del grupo (Kymlicka, 2001: 117).

De estas nociones se deriva un lími-
te a la conservación y el ejercicio del 
derecho consuetudinario –la forma que 
tienen las comunidades de sancionar y, 
en algunas ocasiones, de controlar a sus 
propios miembros–. Este tipo de dere-
cho forma parte fundamental de la es-
tructura social de las comunidades y 
representa también la concreción de 
aquello que es considerado moralmen-
te relevante por la comunidad, forman-
do parte sustancial de la cosmovisión 
de los pueblos. De esta manera Kymlic-
ka defiende el derecho de las comunida
des o pueblos a mantener su identidad 
y cosmovisión, pero retrocedió frente a 
uno de los aspectos fundamentales de 
dicha identidad, como es el derecho con
suetudinario, dejando en claro uno de 

los supuestos básicos del culturalismo 
liberal: la existencia de minorías mo­
ralmente compatibles con los principios 
filosóficos del liberalismo. 

Por otro lado, la tradición filosófica 
del culturalismo liberal le llevó a afir-
mar de manera indiscutible que las nor
mas sociales –posteriormente institucio-
nalizadas en leyes–, debían ser resultado 
de un proceso voluntario y racional de 
individuos libres e iguales. Con esta 
afirmación se desconoció la costumbre 
como fuente de derecho, base del dere-
cho consuetudinario. 

Sin embargo, esto ha tratado de ha-
cerse compatible con la demanda de 
derechos de minorías en el culturalis­
mo liberal –particularmente por sus 
seguidores en América Latina– a par-
tir del siguiente argumento: los esta-
dos que son producto de procesos de co
lonización contienen grupos que han 
sido por completo excluidos de este con
trato, en este caso los pueblos indíge-
nas. En ese sentido, se parte de la base 
de que la legitimidad de una norma es
tá dada por la voluntad concertada de 
los individuos que componen una socie
dad, y de que existen sujetos que no han 
podido participar en esta construcción 
colectiva. Esto ha llevado a que las nor-
mas y leyes no recojan ninguno de los 
aspectos de su forma de ver el mundo, 
sus concepciones de delito, de culpabi-
lidad y de castigo: “Los estados-nación 
no se originaron en un acuerdo seme-
jante, sino que se establecieron por la 
imposición de un pueblo hegemónico 
sobre otros. Su transformación en un Es
tado plural implicaría el reconocimien-
to de que su legitimidad no se funda en 
esta imposición, sino en la libre decisión 

01.NuevaAntropología71_(1-91).i21   21 9/24/09   4:22:10 PM



22 Mayarí Castillo Gallardo

de todos los pueblos que viven en su te
rritorio” (Villoro, 2002: 2 26). Es en ese 
marco que los culturalistas liberales 
han defendido el derecho de las comu
nidades indígenas o culturalmente mi
noritarias a un tratamiento jurídico y 
penal diferenciado, en el contexto de la 
garantía de los derechos individuales 
propios de cualquier ciudadano frente 
al Estado. 

CRÍTICA Y RESPUESTA AL 
CULTURALISMO LIBERAL

A partir del explosivo éxito de las for
mulaciones teóricas del culturalismo 
liberal, surgió una serie de críticas que 
han puesto en evidencia debilidades de 
esta teoría. Es claro que dentro de di-
chas críticas podemos encontrar un 
sinnúmero de autores, con tendencias 
y énfasis distintos. Es por ello que he-
mos tratado de agrupar los principales 
argumentos en dos ejes, denominados 
crítica de la diferencia y crítica liberal 
clásica. A partir de una breve exposi-
ción de sus argumentos, mostraremos 
las consecuencias para la conservación, 
ejercicio o rechazo del derecho consue-
tudinario.

La crítica de la diferencia

En este eje agrupamos los desarrollos 
teóricos que, a partir de una crítica del 
culturalismo liberal, reivindican la di
ferencia cultural radical y su respeto 
(Young, 1990). Este enfoque tiene ma-
yor cercanía con los argumentos comu-
nitaristas expuestos en la primera par
te de la discusión, y comparte con ellos 
dos elementos clave: 1) La primacía 

moral de la comunidad; y 2) las normas 
y leyes como encarnación de una mora
lidad que sólo pueden encontrar senti-
do en un universo cultural significante.

En torno al primer punto esta postu
ra ha criticado los postulados del cultu­
ralismo liberal, en tanto éstos justifi-
can los derechos de las minorías como 
complemento de los derechos individua
les inherentes a cada sujeto miembro 
de la comunidad cultural. A través del 
concepto de protecciones externas y res
tricciones internas el culturalismo li­
beral no contempló la necesidad de las 
comunidades de protegerse de las agre
siones de la sociedad mayor, a través de 
restricciones internas. En ese sentido, 
se ha señalado que esta prohibición de 
restricciones internas es propia de una 
filosofía occidental basada en la exal-
tación del individuo, concepción que no 
es compartida por la mayoría de comu-
nidades culturales minoritarias. Para 
muchas culturas –se argumenta desde 
esta posición– la comunidad es moral-
mente anterior a cualquier individuo, 
y es su salud la que debe ser priorita-
ria. La prohibición de aplicar restriccio
nes internas en un contexto de amenaza 
representa una afrenta a la cosmovisión 
de ese pueblo, y va contra la retórica del 
respeto al otro propiciada por el cultura­
lismo liberal. En el fondo esta crítica bus
ca evidenciar lo que subrayábamos en el 
apartado anterior: que el culturalismo 
liberal supone minorías moralmente 
compatibles con los principios liberales 
basados en una lógica individual: 

El autor [Kymlicka] no puede ocultar 
que lo que se llama restricciones in-
ternas no son más que decisiones que 

01.NuevaAntropología71_(1-91).i22   22 9/24/09   4:22:10 PM



23Pueblos indígenas y derecho consuetudinario

podrían adoptar los miembros del 
grupo a partir de sus propias normas 
identitarias y que podrían ser distin-
tas o contrarias a los patrones libera-
les. […] Así que las minorías podrán 
mantener, desde luego bajo ciertas con
diciones estrechamente vigiladas por 
el Estado neutral, algunos vistosos ras
gos culturales, costumbres, lenguas, 
etc., y todas esas diferencias serán acep
tables, pudiendo mantenerse incluso 
“como sociedades diferenciadas” siem-
pre que asuman los principios liberales 
básicos (en lo político, en lo social y en 
lo económico, se entiende) y no plan-
teen ningún género de desafío a esa 
filosofía y ese modo de vida; es decir, a 
condición de que se avengan a ser “li-
beralizados” (o “civilizadas”, como se 
decía antes) (Díaz Polanco, 2006: 175).

La defensa de esta diferencia radi-
cal rechazó la noción liberal de dere-
chos universales, y con ello también 
tornó relativa la validez de la aplicación 
de los derechos humanos en cualquier 
contexto cultural. Para esta posición 
no hubo cabida a la transitividad cultu
ral de normas y valores, pues éstos se 
enraizan en conceptos morales que en-
cuentran significado en el universo cul
tural particular. Así, nociones propias de 
los derechos humanos como dignidad, 
respeto, libertad e igualdad no podían 
ser aplicadas a cualquier cultura, sin 
violar preceptos fundamentales de su 
organización social, cultural y jurídica. 

Esta mirada no ha sido desarrolla-
da a profundidad en el plano de la fi
losofía política, por lo menos no al nivel 
que ha sido desarrollada la postura del 
culturalismo liberal. Por ello esta ex

posición intenta una reconstrucción 
argumental a partir de una serie de apli
caciones prácticas en los estados pluri-
culturales sobre el tratamiento de la 
diferencia, así como de algunos artícu-
los y textos teóricos (Díaz-Polanco, 2006; 
Sierra, 1990; Yrigoyen, 1999; Solares, 
2000; Wolkmer, 1993; Palacio, 1993). 
En consecuencia, muchos elementos 
pueden quedar sin resolverse en la expo
sición, aun cuando trataremos de mos
trar sus principales implicaciones para 
el derecho consuetudinario.

Esta mirada consideró la comuni-
dad cultural como sujeto y fuente legí-
tima de derecho y/o autoridad. Es por 
ello que ha sido la más decidida defenso
ra de que las comunidades indígenas 
puedan utilizar su derecho consuetudi-
nario para resolver conflictos que les 
atañen directamente. De la misma for-
ma ha esgrimido la diferencia cultural 
como objeción frente a la aplicación de 
un sistema penal y jurídico basado en 
nociones de bueno, malo, culpabilidad, 
delito y castigo que no concuerdan con 
las formas de organización que una co
munidad acepta como legítimas. 

En ese sentido, tal postura ha abra-
zado un relativismo moral que choca 
con la tradición kantiana propia del li
beralismo culturalista: asume que los 
conceptos de bueno, malo, dignidad, li-
bertad, etcétera son constructos histó-
ricos y culturales que sólo encuentran 
sentido en el marco de un universo sim
bólico y cultural específico. Es por ello 
que aboga por un pluralismo jurídico,� 

� Es relevante señalar que el concepto de 
pluralismo jurídico es utilizado de otra manera 
por otros enfoques de la antropología jurídica, 

01.NuevaAntropología71_(1-91).i23   23 9/24/09   4:22:11 PM



24 Mayarí Castillo Gallardo

entendiendo que éste “supone aceptar 
más de un ente productor de normas 
de convivencia social y de resolución de 
conflictos en el interior de un mismo 
Estado, sin considerar a esas otras nor-
mas como delitos o meras costumbres, 
sino que les da también el estatuto de 
normas jurídicas o derecho” (Yrigoyen, 
1999: 45). Vemos así que la comunidad 
es considerada como productora de nor
mas, y a los líderes de ésta se les atri
buye el poder de hacer cumplir dichas 
leyes. 

Otro de los argumentos de esta pos-
tura a favor del derecho consuetudina-
rio es la existencia de una soberanía pre
via y, por ende, de un derecho previo a 
la inclusión forzosa en una sociedad 
mayor. Se ha dicho que los pueblos indí
genas y colonizados tenían sus formas 
de organización, su derecho ancestral y 
sus autoridades, elementos inaliena-
bles de una soberanía arrebatada. En 
ese marco, el reconocimiento de su dere
cho consuetudinario forma parte de 
una reparación frente a una injusticia 
histórica, representando además un in
tento de dar reconocimiento formal a 
una práctica que no ha desaparecido 
durante los años de colonialismo. 

Una de las principales debilidades 
de este enfoque es que conlleva un rela
tivismo moral que no permite estable-
cer, en función de argumentos filosó
ficos y éticos, un límite a la tolerancia. 
Y en algunos países de América Latina 
esto ha provocado serios problemas 
para la aplicación de la justicia y el de-

aludiendo más a contextos de inter-normativi-
dad o coexistencia de distintos tipos de legalidad 
en un determinado contexto. 

recho penal, sobre todo cuando las pe-
nas aflictivas o sanciones son aplicadas 
por una comunidad culturalmente dis-
tinta a un ciudadano externo que no 
comparte esa identidad cultural. En 
ese sentido parece pertinente recordar 
la exaltada discusión generada por el 
caso del pueblo boliviano Ayo Ayo, co-
munidad indígena aymara que decidió 
linchar y luego quemar a su alcalde –no 
indígena, por cierto–, acción que justi-
ficaron mediante alusiones a la aplica-
ción de “justicia comunitaria”: 

Campesinos y comunarios aymaras 
de Ayo Ayo, en el altiplano boliviano, 
justificaron el linchamiento de su al-
calde, al que prendieron fuego y asesi-
naron por supuestos actos de corrup-
ción y robo de los escasos recursos de 
esa población, una de las más pobres 
de la región. Según los pobladores de 
Ayo Ayo, el linchado, Benjamín Altami
rano, habría infringido la ley moral de 
los indígenas aymaras y quechuas que 
ordena “no robar”, “no mentir” y “no ser 
holgazán” (ama sua, ama llulla, ama 
kella) (Econoticias, La Paz, 16 de junio 
de 2004).

Luego de este hecho se alzaron di-
versas voces, tanto a favor como en con
tra de la comunidad en cuestión. Fuera 
del desenlace de este caso particular, y 
frente a los argumentos de los defenso-
res del derecho consuetudinario, es pre
ciso ponderar dos elementos conside-
rados problemáticos en la aceptación 
del derecho consuetudinario sin lími­
tes: por un lado implica la vulnerabili-
dad y violación de los derechos de indi-
viduos que no comparten una identidad 

01.NuevaAntropología71_(1-91).i24   24 9/24/09   4:22:11 PM



25Pueblos indígenas y derecho consuetudinario

cultural con quienes le aplican una pena 
determinada, establecida en un derecho 
ancestral que no conoce y del cual no for-
ma parte. Por otro lado, torna invisibles 
prácticas de control y represión del di-
senso al interior de las comunidades in-
dígenas que han podido afectar a miem-
bros de un determinado pueblo, tema 
subrayado de manera enfática por las 
corrientes feministas (Okin,1999). 

En ese marco, la aceptación del dere
cho consuetudinario representa un pro
blema ético de gran magnitud, ya que 
implica la reproducción y/o producción 
de desigualdades al interior de los pue-
blos indígenas, el mantener normas que 
violan los derechos de sus miembros y, 
en algunos casos, la legitimación de abu
sos por parte de los líderes. De esta ma
nera es posible ver que una de las prin-
cipales críticas a este enfoque es la de 
considerar que el derecho consuetudi-
nario funciona como una herramienta 
positiva para las comunidades, en tan-
to presupone la existencia de comunida­
des armoniosas, sin conflicto ni disenso, 
en las cuales no existe ni poder ni domi­
nación entre individuos. 

La crítica liberal

Para finalizar, analizamos la respuesta 
de los teóricos liberales a los desarro-
llos del culturalismo liberal, así como 
algunas críticas a las posiciones susten
tadas por quienes defienden la diferen-
cia cultural radical. Para ello tenemos 
como punto de partida las aportaciones 
de dos autores clave: Brian Barry y Gar
zón Valdés. 

La respuesta de ambos autores tien
de a rescatar el pensamiento liberal clá

sico en el marco de la discusión actual 
sobre diversidad cultural. Para ello con
sideran como punto de partida tres pre
misas básicas: 1) la primacía moral del 
individuo,  2) la existencia de valores y 
derechos universales, y 3) la necesidad 
de homogeneidad social en los estados 
nación.

Esta mirada busca rescatar la pri-
macía del individuo y sus derechos por 
sobre los de la comunidad, en el marco 
de un Estado multicultural. Es en fun-
ción de ello que conciben los valores y 
las normas éticas como sustentadas en 
el seno de una comunidad que les otor-
ga significado, pero que a su vez tienen 
sentido universal y trascendente. En 
ese marco, el sujeto moral y de derechos 
se identifica con el individuo, no con la 
comunidad. Basándose en la tradición 
filosófica de Kant y Rawls, dichos auto-
res no sólo defienden la transitividad 
moral y de valores, sino que la conside-
ran uno de los supuestos básicos que 
debieran normar la relación entre los 
individuos y sus sociedades. El relativis
mo moral, otra corriente de pensamien
to, es el escudo tras del cual se han es-
condido las elites para violar derechos 
fundamentales de los individuos en 
posición de desventaja. 

Con respecto a la homogeneidad so
cial, ésta ha sido considerada por los 
autores como un requisito fundamen-
tal para la constitución de estados (Gar
zón Valdés, 1998; 2001). Sin embargo, 
el concepto de homogeneidad no se re-
fiere a la coexistencia de grupos cultu-
rales diferenciados, sino alude a que 
un Estado debe garantizar los mismos 
derechos fundamentales a todos sus 
ciudadanos para concretar cada proyec

01.NuevaAntropología71_(1-91).i25   25 9/24/09   4:22:11 PM



26 Mayarí Castillo Gallardo

to individual de “vida buena”. En ese 
sentido se ha subrayado que se busca 
no tanto determinar las metas indivi
duales de los sujetos como garantizar 
los medios básicos para que éstos pue-
dan desarrollar su proyecto de vida en 
igualdad de condiciones.

En ese marco ambos autores han 
mostrado un profundo rechazo por las 
políticas derivadas del multiculturalis-
mo. En primer lugar enfatizan que mu
chas de las demandas de los grupos cul
turalmente diferenciados se articulan 
por carencias en estos medios básicos 
para la concreción de proyectos de “vi
da buena”, es decir, son una respuesta a 
la pobreza y la marginación, más que a la 
necesidad de políticas diferenciadas. 

En segundo lugar, y reconociendo la 
posición desventajosa que poseen algu-
nos grupos culturales comunitarios, las 
políticas deben orientarse a la homoge-
neización social en el sentido antes des
crito, y no a la instauración de estatus di
ferenciados de manera permanente. Por 
ello se consideran aceptables las políti-
cas de corte afirmativo cuyo objetivo con
sista –a lo largo del tiempo– en subsa-
nar diferencias que pueden constituirse 
en desventajas. Sin embargo, en la me
dida en que éstas desaparecen gradual-
mente las políticas también deben ha-
cerlo, pues el Estado no puede albergar 
en su seno estatus diferenciados, sino 
que ante todo debe mantener la igual-
dad de los ciudadanos. De lo contrario, 
en vez de subsanar estas desventajas 
de los grupos culturales minoritarios, lo 
que se hace es reproducir y fomentar la 
desigualdad, la consolidación de ghettos 
culturales y de “comunidades museo” 
(Garzón Valdés, 1998: 165).

Está de más decir que la posición de 
ambos autores frente al derecho consue
tudinario ha sido tajante. En primer 
lugar se ha establecido un fuerte recha
zo al relativismo y a la transitividad 
moral, para subrayar la existencia de 
derechos que son universales y aplica-
bles a cualquier contexto cultural, co
mo son los derechos humanos. El recha
zo a estos principios básicos por parte 
de las comunidades es inaceptable, 
pues ha sido considerado como abrir la 
puerta a abusos y violaciones de dere-
chos al interior de las mismas. Por ello 
dichos autores critican a quienes defien-
den la comunidad como sujetos de dere
cho en tanto ello no permite ver que en 
toda comunidad hay conflictos, relacio-
nes de poder y dominación, y donde las 
elites pueden utilizar el discurso del 
“bien comunitario” para suprimir el di
senso o para someter a ciertos grupos 
en su interior, por ejemplo a las muje
res (Okin, 1999). 

De la misma manera, al interior de 
los estados establecen el recurso del 
“coto vedado”: principios básicos e invio
lables que establece una sociedad en 
respeto a los derechos considerados 
fundamentales por el liberalismo. Las 
minorías que no sean capaces de acep-
tar y acoplarse a dichos principios bá-
sicos, no deberían ser respetadas por el 
Estado. Así, las normas, valores y cos-
tumbres de las comunidades que no es
tén acordes con ello, como es el caso del 
derecho consuetudinario –que se basa 
en nociones distintas a la moralidad 
occidental–, deben ser enfáticamente 
rechazadas.

Desde tal perspectiva, otro argumen
to contra la aceptación del derecho con-

01.NuevaAntropología71_(1-91).i26   26 9/24/09   4:22:11 PM



27Pueblos indígenas y derecho consuetudinario

suetudinario es que los derechos de las 
minorías no deben incluir nunca el fo-
mento e institucionalización de estruc
turas diferentes a las de la sociedad 
mayor. Aun cuando en un primer mo-
mento puede establecerse un estatus 
jurídico diferenciado para garantizar 
los derechos fundamentales de las mi-
norías –políticas jurídicas afirmati-
vas–, esto debe desaparecer de manera 
paulatina, el Estado jamás puede esta-
blecer de manera permanente “ciuda-
danías diferenciadas”: 

Al abogar por la reintroducción de un 
conjunto especial de posiciones socia-
les legales, en lugar de la posición úni
ca de la ciudadanía uniforme que fue 
el logro de la Ilustración, los multicultu
ralistas parecen mostrarse sorprenden
temente indiferentes respecto de los 
abusos y desigualdades del ancien ré­
gime que provocaron los ataques de los 
enciclopedistas y sus aliados en contra 
de este último. No se trata tanto de un 
caso de reinvención de la rueda cuanto 
del olvido de por qué se inventó la rue-
da, y la recomendación de que se rein-
troduzca el trineo (Barry, 2001: 49).

Esta postura argumenta que el dis-
curso multicultural busca la creación de 
comunidades “museo”: protegidas del 
cambio cultural, del disenso interno y 
del conflicto. De la misma manera inten
ta politizar las identidades para ocultar 
aspectos fundamentales de distribución 
ineficiente en los estados occidentales. 
A partir de un discurso de la diferencia, 
la tolerancia y el respeto a las formas de 
vida distintas, los teóricos multicultura-
les adornan la pobreza y exclusión de 

las comunidades culturalmente distin-
tas. Es más, buscan protegerlas como 
parte de un “modo de vida respetable”, 
sin hacerse cargo de las profundas in-
justicias que hay detrás de ello:

La proliferación de intereses especia-
les fomentada por el multiculturalis-
mo lleva a una política de “divide y go
bierna” que sólo puede beneficiar a 
quienes más se aprovechan del statu 
quo. No existe mejor manera de cortar
le el paso a la pesadilla de la acción 
política unificada de los desfavoreci-
dos económicamente, la cual podría 
derivar en demandas comunes, que el 
enfrentar a los diferentes grupos de 
desfavorecidos unos contra otros. El 
distraer la atención de las desventa-
jas compartidas, como el desempleo, 
la pobreza, la baja calidad de la vivien
da y los servicios públicos inadecua
dos, es un obvio objetivo anti-iguali
tario a largo plazo (Barry, 2001: 50).

La principal crítica a este enfoque 
es que disuelve la diferencia cultural y 
moral, asumiendo que principios como 
los derechos humanos son universales, 
trascendentes y aplicables a todo con-
texto cultural; y esto le impide ver un 
aspecto fundamental del debate: que 
los derechos humanos son constructos 
históricos occidentales, y que no necesa­
riamente recogen la normatividad y 
moral de los pueblos no occidentales.

ALGUNAS CONCLUSIONES

La discusión sobre el tratamiento jurí-
dico de las minorías es un tema que se
guramente seguirá vigente en los pró

01.NuevaAntropología71_(1-91).i27   27 9/24/09   4:22:12 PM



28 Mayarí Castillo Gallardo

ximos años, dado que resultará cada 
vez más urgente dar respuesta a los 
conflictos generados por la convivencia 
multicultural. 

En ese sentido me gustaría rescatar 
algunos puntos del debate, para su pos
terior consideración. En primer lugar, 
considero que el derecho consuetudi
nario debe ser respetado en tanto re-
presenta una parte sustantiva de la 
identidad de los pueblos. Sin embargo, 
se debe tener en consideración que mu-
chas de sus normas y valores van en 
contra de ciertos elementos constituti-
vos de la sociedad occidental. 

En ese marco valoro la postura de 
Garzón Valdés, en torno al estableci-
miento de un “coto vedado” que marque 
los límites a la convivencia multicul
tural. Marcar dichos límites es propio 
de cualquier sociedad por pequeña que 
sea, pues implica normas de conviven-
cia social mínimas que deben ser respe
tadas. Aquí es pertinente recordar las 
investigaciones de la antropología jurí-
dica que han logrado mostrar la exis-
tencia de tabúes –delitos considerados 
inaceptables– en las sociedades indíge-
nas (Krotz, 2002). 

Sin embargo, este “coto vedado” no 
puede construirse a espaldas de los 
pueblos indígenas, y en eso no quisiera 
limitar el alcance de esta afirmación a 
las comunidades culturalmente diferen
ciadas, sino incluir también a los otros 
sectores marginados de la sociedad: en 
América Latina, la construcción del Es
tado, de la ley y de las normas sociales 
ha sido realizada al margen de una ma
yor parte de la población. Es por ello que 
si bien los pueblos indígenas pueden 
aludir desconocimiento, no participa-

ción y disenso, ese argumento también 
puede ser esgrimido por quienes viven 
en condiciones de pobreza urbana y 
marginación desde los albores del siglo 
XX. Cuando se alude a que dicha cons-
trucción nacional y jurídica no recoge 
los intereses y particularidades de los 
pueblos indígenas, tal afirmación pue-
de ser extendida a la pobreza rural no 
indígena y a las comunidades sexual-
mente diversas. 

En resumen, me gustaría enfatizar 
que el establecimiento de límites a la 
convivencia multicultural no es un pro
blema en sí mismo, y de ahí la necesidad 
de desplazar el foco de la discusión ha-
cia otro lugar. El problema real se produ
ce cuando el contenido y forma de esos 
límites son definidos en relación con la 
postura privilegiada de ciertos grupos 
en una sociedad, realizándose en benefi-
cio de ellos. En consecuencia, es impres-
cindible que la discusión en torno a es-
tos temas considere como eje esencial 
los fenómenos derivados de estructuras 
de poder y desigualdad en la base jurí-
dica de las sociedades. De lo contrario el 
debate no podrá estar completo. 

Bibliografía

Barry, Brian (2001), Culture & Equa-  
lity, Cambridge, Harvard University 
Press. 

CARNEVALLI, Raúl (2007), “El multicultura-
lismo: un desafío para el derecho penal 
moderno”, Política Criminal, núm. 3, 
pp. 1-28. 

DÍAZ-POLANCO, Héctor (2006), Elogio de la 
diversidad: globalización, multicultu­
ralismo y etnofagia, México, Siglo XXI. 

01.NuevaAntropología71_(1-91).i28   28 9/24/09   4:22:12 PM



29Pueblos indígenas y derecho consuetudinario

GARCÍA, Laura (2006), “Pluralismo legal y 
derecho indígena”, Frónesis, vol. 13, 
núm. 1, pp. 70-80.

GARZÓN VALDÉS, Ernesto (2004),  “El pro-
blema ético de las minorías étnicas”, en 
León OLIVÉ (comp.), Ética y diversidad 
cultural, México, FCE. 

_______ (1998),  “El consenso democrático: 
fundamento y límite del papel de las mi
norías”, Cuadernos Electrónicos de Fi­
losofía del Derecho, núm. 0, ������ año I 
[http://www.uv.es/CEFD].

KROTZ, Esteban (ed.) (2002), Antropología 
jurídica: perspectivas socioculturales en 
el estudio del derecho, México, Anthro-
pos-UAM Iztapalapa.

KYMLICKA, Will (2001), Politics in the Verna­
cular, Oxford, Oxford University Press.

OKIN, Susan (1999), “Is Multiculturalism 
Bad for Women?”, en Susan OKIN (comp.), 
Is Mulcitulturalism Bad for Women?, 
Princeton, Princeton University Press.

PALACIO, Germán (1993), Pluralismo jurídi­
co, Bogotá, IDEA/Universidad Nacional. 

RAWLS, John (1997), Teoría de la justicia, 
México, FCE.

SANDEL, Michael (1982), Liberalism and 
the Limits of Justice, Cambridge, Cam-
bridge University Press. 

SIERRA, María Teresa (1990), “Lenguaje, 
prácticas jurídicas y derecho consuetu-
dinario indígena”, en Rodolfo STAVENHA-

GEN (comp.), Entre la ley y la costumbre, 
México, Instituto Indigenista Interame
ricano/Instituto Interamericano de De
rechos Humanos. 

SOLARES, Jorge (2000), Pluralidad jurídi- 
ca en el umbral del siglo, Guatemala, 
FLACSO. 

STAVENHAGEN, Rodolfo (1990), Entre la ley y 
la costumbre, México, Instituto Indige-
nista Interamericano/Instituto Intera-
mericano de Derechos Humanos. 

YOUNG, Iris M. (1990), Justice and the Poli­
tics of Difference, Princeton, Princeton 
University Press. 

YRIGOYEN FAJARDO, Raquel (1999), Pautas 
de coordinación entre el derecho indíge­
na y el derecho estatal, Guatemala, Fun
dación Myrna Mack. 

VILLORO, Luis (2002), “Multiculturalismo y 
derecho”, en Esteban KROTZ (ed.),  Antro­
pología jurídica: perspectivas sociocul­
turales en el estudio del derecho, México 
Anthropos-UAM Iztapalapa.

WALZER, Michael (1993), Las esferas de la 
justicia, México, FCE. 

WOLKMER, Antonio Carlos (1993), “El plura
lismo jurídico: elementos para un or
denamiento alternativo”, Crítica Jurídi­
ca, núm. 13.

ZIZEK, Slavov y Fredric JAMESON (1998),  Estu­
dios culturales. Reflexiones sobre el mul­
ticulturalismo, Buenos Aires, Paidós. 

01.NuevaAntropología71_(1-91).i29   29 9/24/09   4:22:12 PM




