
Bioética

267Medicina y Ética - Enero-Marzo 2022 - Vol. 33 - Núm. 1
https://doi.org/10.36105/mye.2022v33n1.07

* Centro de Investigación Social Avanzada (CISAV), División de Bioética. México.
Correo electrónico: jegomezalvarez@yahoo.com
https://orcid.org/0000-0002-8964-2207
Recepción: 15 de agosto de 2021. Aceptación: 12 de septiembre de 2021.

Este libro explora temas de bioética que están relativamente me-
nos estudiados que los clásicos de la bioética clínica. Aborda la
biotecnología desde una óptica hermenéutica existencial, utilizando
a Kierkegaard, Gadamer, Habermas y López Quintás. Analiza un
texto de Ronald Greene sobre los bebés de diseño y sus implica-
ciones éticas, y la eutanasia y el suicidio vistos desde la óptica de
Kierkegaard. Cierra con dos capítulos sobre el problema ético de
cómo debemos tratar a los animales no humanos, utilizando en un
caso principalmente a Nussbaum y en otro a Derrida.

El primer capítulo, «Una visión hermenéutica-existencial de la
bioética ante la innovación de la biotecnología» (pp. 23-72), de Ra-
fael García Pavón, se plantea el enfoque ético correcto del proble-
ma de las intervenciones biotecnológicas. El capítulo lo aborda en
dos grandes secciones. En la primera se explica el método general
ético hermenéutico existencial, en donde, a partir de la reflexión
sobre Kierkegaard y Gadamer, García Pavón trata de mostrar

Bioética

Bioethics

José Enrique Gómez Álvarez*

https://doi.org/10.36105/mye.2022v33n1.07

Guerrero Martínez, L. (Coordinador). Bioética. Universidad Ibe-
roamericana, México. 2018, pp. 192.



J. E. Gómez Álvarez

268 Medicina y Ética - Enero-Marzo 2022 - Vol. 33 - Núm. 1
https://doi.org/10.36105/mye.2022v33n1.07

cómo una ética aplicada, como lo sería la bioética, para no ser un «saber a
distancia» implica que pueda ponerse en la situación existencial, contemporá-
neamente, de quien decide, siendo así una forma de hermenéutica existencial
desde el diálogo entre estos dos pensadores (p. 29).

En Kierkegaard,  lo crucial de una ética es llegar a un individuo sin-
gular, a una persona. La decisión ética es una decisión existencial
prudencial, en donde se da un equilibrio entre la arbitrariedad y el
dogmatismo. En Gadamer se encuentran semejanzas con el autor
danés, ya que, como apunta García Pavón, él también va en contra
del relativismo y el racionalismo. Con respecto a estos autores co-
menta: Sintetizando estas dos concepciones..., podríamos decir que la idea de
que la ética aplicada y la bioética sean hermenéutica obedece a esta vinculación
del círculo hermenéutico con la vinculación a un proceso de interpretación, don-
de necesariamente se debe ver involucrado al agente moral entre el producto de
una reflexión universal y las contingencias de las situaciones concretas en el
tiempo (p. 43).

¿Y qué sucede con la biotecnología? En la segunda sección se
expone la noción de innovación y de creatividad humana. Las in-
novaciones tecnológicas deben ser integrales para respetar así la
dignidad humana. La innovación tecnológica no puede realizarse
sólo con criterios pragmáticos y pensar que equivale a creatividad,
ya que ésta última es más amplia: la creatividad implica compren-
der vínculos de orden no pragmático en lo que se hace, de tal for-
ma que una innovación de verdad debería estar contemplando esos
vínculos humanos que trascienden lo pragmático. La eugenesia li-
beral iría en contra de un auténtico sentido de creatividad humana.
García Pavón señala en las conclusiones de su capítulo: ...la propues-
ta expuesta pretende reinsertar el proceso de innovación en su carácter existen-
cial, como carácter propio de los seres humanos, como base en las decisiones
sobre biotecnología. Esto implica que no es un valor absoluto, sino que es parte
integrante de la dinámica existencial y hermenéutica de integrar en una comu-
nicación sistémica... las decisiones que tomamos como seres humanos para el
desarrollo pleno de nuestra naturaleza (p. 69).



Bioética

269Medicina y Ética - Enero-Marzo 2022 - Vol. 33 - Núm. 1
https://doi.org/10.36105/mye.2022v33n1.07

En «Bebés de diseño» (73-95), de Ronald M. Green, se discuten
los riesgos de la manipulación genética en los niños. Señala cinco
áreas de riesgo: a) los riesgos en la salud; b) los efectos en el entor-
no familiar; c) la libertad y la autoestima; d) La justicia social, y el
último rubro, e) jugando a ser dios: referente a la naturalidad o no
de esos procedimientos, según la visión religiosa que defiende la
existencia de una naturaleza humana.

En «Kierkegaard: la esperanza de morir, desesperación y eutana-
sia» (97-113), de  Be njam in Olivare s, se presenta y explica la teoría de
Søren Kierkegaard sobre la desesperación y su condena del suicidio y, basándo-
se en esta misma teoría, se establece una distinción entre el deseo suicida y el
esperar la muerte (p. 97), presentando esto último como algo acepta-
ble. Kierkegaard, según señala el autor del capítulo, muestra que el
deseo suicida es más bien un miedo a la vida antes que temor a la
muerte. Los objetivos que suelen presentarse en el suicidio, como
liberación del dolor y poder sobre sí mismo, son engañosos. La
clave de la reflexión es que hay un valor en sí mismo en la existen-
cia de todas las personas.

Los últimos dos capítulos abordan el tema del trato a los anima-
les. En «Reflexiones en torno al respeto de los animales», de Luis
Guerrero y Leticia Valadez (pp. 115-145), se plantean los proble-
mas de los límites y alcances de los cuidados a los animales. Aquí
se analizan las posturas de Peter Singer y de Martha Nussbaum.
Estos autores resumen bien la postura contra el especismo del pri-
mero, y la teoría sobre las capacidades como fundamento del res-
peto a los animales de la segunda. La clave de Singer en la defensa
de los animales es la idea de que la clave ética es la capacidad de
tener sufrimiento y/o dolor relacionada con los intereses de las
e spe c ie s: Si se considera que está mal que los seres humanos sufran dolor,
igualmente habrá que considerar que está mal que los otros animales sufran
dolor; más aún, si son los seres humanos los causantes de ese sufrimiento
(p. 123).

Con respecto a Nussbaum, la diferencia con Singer es que de-
fiende que los animales no humanos también poseen capacidades



J. E. Gómez Álvarez

270 Medicina y Ética - Enero-Marzo 2022 - Vol. 33 - Núm. 1
https://doi.org/10.36105/mye.2022v33n1.07

que deben tener condiciones de florecimiento: ...es bueno que los seres
vivos –complejos– persistan y florezcan como la clase de cosas que son. Segun-
do, los animales son seres con capacidad para promover su propio bien. Terce-
ro, los animales son capaces de llevar una vida digna (p. 128). ¿Cuáles son
los derechos derivados de las capacidades? Según Nussbaum, son
los siguientes: a) la vida; b) la salud física; c) la integridad física;
d) los sentidos, la imaginación y el pensamiento (por ejemplo, los
animales requieren espacios libres de hacinamiento que generan
aburrimiento); e) el derecho a tener emociones; f) derecho a tener
proyectos de vida; g) derecho a entablar relaciones  y vínculos afec-
tivos con otros animales y los humanos; h) derecho a interactuar
con otras especies; i) derecho al juego, y j) derecho de control sobre el
propio entorno (que se lograría con una tutoría humana sobre los
animales). Los autores defienden que debe haber una responsabi-
lidad en el cuidado de los animales, sin sobresimplificar las diferen-
cias y similitudes con el ser humano.

En «La edificación humana frente a los animales. Una propuesta
desde la bioética como ética inclusiva y formación» (pp. 147-188),
de Catalina Elena Dobre y Lourdes Velázquez, se realiza un análi-
sis de cómo debe ser la relación del hombre con la naturaleza. Las
autoras muestran que, en su origen, el término «bioética» hacía alu-
sión a la relación del hombre con el conjunto de la naturaleza.
También exponen cómo diversos pensadores han defendido los
derechos de los animales. Realizan una reseña de diversas posturas
religiosas y filosóficas acerca del trato que debe darse a los anima-
les. Las autoras consideran que la clave del abuso sobre ellos pro-
viene de la utilización negativa del término «antropocentrismo»:
...con dicho término se entiende la orientación filosófica, religiosa, cultural y ju-
rídica en la cual prevalece la imagen del universo en función del hombre (p.
159). En cambio, ellas proponen que más que como un «domina-
dor», la relación del hombre con la naturaleza debe ser más bien de
«guardián». En particular, analizan la postura de Derrida sobre la
hospitalidad, la cual deconstruye esa idea de superioridad humana
sobre los animales. La hospitalidad no se limita sólo al mundo de



Bioética

271Medicina y Ética - Enero-Marzo 2022 - Vol. 33 - Núm. 1
https://doi.org/10.36105/mye.2022v33n1.07

lo humano, sino que es expandible al trato con los animales: ...la
verdadera hospitalidad debe ser... la que acoge, la que recibe al animal en su
condición de diferente (p. 167). La hospitalidad es opuesta a la violen-
cia. El hombre debe acoger a lo no humano, a los animales entre
ellos como verdaderos extranjeros. Las autoras ponen diversos
ejemplos de violencia contra los animales. Señalan que, aunque sin
duda hay diferencias entre los hombres y animales, no obstante los
seres humanos debemos hacernos responsables de lo que significa,
sobre todo, no infringir sufrimiento innecesario a los animales.
¿Cuál es la solución propuesta por las autoras? Señalan que es clave
entender que la bioética implica la relación con todos los seres del
mundo natural y debe proporcionarse una educación bioética en la
que se aprenda a ser responsables con ese mundo al cual pertenece
el mismo hombre: Educar al niño a ser capaz de vivir de manera relacio-
nal y establecer, como adulto, una comunidad, e implícitamente una sociedad
incluyente. Educar para una sociedad incluyente y educar para el devenir hu-
mano se hace despertando en él la conciencia de la diferencia y cómo se apropia
esta diferencia y se comprende mediante la capacidad de mantener el vínculo
con la naturaleza y los animales (p. 184).

El libro es muy detallado y cuidadoso en la exposición de los
diversos autores, sin perder claridad en la exposición, lo que per-
mite adentrarse en los temas y pensadores de una manera rigurosa
y clara. Es un ejemplo de que la bioética no se reduce a la ética clí-
nica y de que pueden reflexionarse temas clásicos de la misma,
como los indicados de la biotecnología, la eutanasia o el trato con
los animales, con pensadores y acercamientos novedosos que pro-
porcionan nuevas ideas a los problemas bioéticos.

Esta obra está bajo licencia internacional Creative Commons Reconocimiento-No-
Comercial-CompartirIgual 4.0.




