
Antropología del desarrollo y ecología integral en el buen vivir

801Medicina y Ética - Julio-Septiembre 2021 - Vol. 32 - Núm. 3
https://doi.org/10.36105/mye.2021v32n3.05

Antropología del desarrollo y ecología
integral en el buen vivir

Anthropology of development and
integral ecology in good living

Agustín Ortega Cabrera*

https://doi.org/10.36105/mye.2021v32n3.05

* Sociedad Peruana de Filosofía. Perú. Correo electrónico: agustinortega1972@
yahoo.es https://orcid.org/0000-0003-4323-3798
Recepción: 16 de marzo de 2021. Aceptación: 30 de abril de 2021.

Este trabajo recoge diversas claves y puntos que sustentan la
base antropológica del desarrollo humano integral, con sus as-
pectos antropológicos constitutivos, para un buen vivir. Se expo-
nen y profundizan apuntes o tesis sobre estas cuestiones tan im-
portantes e imprescindibles del pensamiento social y de la ética,
de la teología y de la moral, como es la Doctrina Social de la Igle-
sia (DSI). Contiene también referencias y aportes del magisterio
de los papas contemporáneos hasta llegar al papa Francisco.

Palabras clave: pensamiento social, ética, teología, papa Francisco,
Laudato si.

Resumen



A. Ortega Cabrera

802 Medicina y Ética - Julio-Septiembre 2021 - Vol. 32 - Núm. 3
https://doi.org/10.36105/mye.2021v32n3.05

1. Introducción. Hacia un desarrollo y ecología
integral para el buen vivir

En su encíclica Laudato si (LS), el papa Francisco nos transmite una
ecología integral, proponiendo, por ejemplo, a Francisco de Asís
como modelo, para ir logrando una convivencia fraterna y la paz.
Ésta no sólo es la mera ausencia de guerra o violencia, sino un es-
tado de realización; un desarrollo global del ser humano con la rea-
lidad en todas sus dimensiones. Se trata del auténtico desarrollo
que trae esta paz, como muestra el Papa en Querida Amazonia (QA),
y se nos manifiesta en una ecología integral, con el fin de que «pue-
da consolidar un buen vivir» (QA, 8).

Es la experiencia de la «religación» (unión, vinculación) de todas
las cosas y dimensiones de la realidad, que nos abre al diálogo in-
terdisciplinar con la filosofía y las diversas ciencias (1). Una interre-
lación y comunión solidaria de todo con todo, con sus dinamismos
de apertura, trascendencia y liberación integral de toda la realidad y
del cosmos. La unión con los otros, con los pobres, con la natura-
leza y con lo trascendente, a través de la fe, con Dios mismo.
Como se observa, la ecología integral con el buen vivir realiza el
desarrollo global, clave de la paz justa, que abarca todas estas di-
mensiones inherentes del ser humano y de lo real (2).

Siguiendo las palabras de Benedicto XVI cuando decía que, ade-
más de la ecología de la naturaleza, hay una ecología que podemos llamar
humana, y que a su vez requiere una ecología social. Esto comporta que la
humanidad […] debe tener siempre presente la interrelación entre la ecología
natural; es decir, el respeto por la naturaleza, y la ecología humana, el papa
Francisco insiste en que todo está conectado (QA, 41).

Se trata de un desarrollo y ecología integral unidos al buen vivir,
para una paz justa real, que promueve la vida, la dignidad, la justi-
cia (social-global), los derechos humanos, la solidaridad y el bien
común. Es una ecología mental, con esa razón cordial del corazón,
que cultiva los afectos y sentimientos, la empatía, sensibilidad y
compasión misericordiosa hacia los otros; que comparte sus ale-



Antropología del desarrollo y ecología integral en el buen vivir

803Medicina y Ética - Julio-Septiembre 2021 - Vol. 32 - Núm. 3
https://doi.org/10.36105/mye.2021v32n3.05

grías, esperanzas, sufrimientos e injusticias. Se trata de esos deseos,
pasiones, sentimientos e ideales que nos dan sentido, felicidad y
realización en la vida, como el amor fraterno, la solidaridad, la paz
y la justicia con los pobres.

Esta inteligencia del amor se correlaciona inseparablemente con
la ecología social. Así, un verdadero planteamiento ecológico se convierte
siempre en un planteamiento social, que debe integrar la justicia en las discu-
siones sobre el ambiente, para escuchar tanto el clamor de la Tierra como el
clamor de los pobres (LS, 49). Se trata de escuchar la voz de los sin
voz; los gritos de los pobres y crucificados de la Tierra por el mal y
la injusticia, con el fomento de la justicia social y global. El otro y
el pobre, con toda su dignidad como persona e hijo de Dios y her-
mano nuestro, es más que un objeto de ayuda; es sujeto de su vida,
protagonista de su promoción liberadora e integral.

Ello constituye la dimensión social y pública de la ética, con ese
amor cívico y político que busca el bien común, la civilización del
amor, la justicia, la reconciliación y la paz. Es una «macro-caridad»,
más extensa y universal, que va a erradicar las raíces y causas del
mal y de la injusticia, con una comunión solidaria de vida, bienes y
compromiso por la justicia con los pobres. Ella nos libera del
egoísmo y de sus ídolos: de la riqueza-ser rico, del poder y de la
violencia. Tal como nos transmite el papa Francisco en Fratelli Tutti
(FT), siguiendo a Pío XI, la persona entra de esta forma en «el campo de
la más amplia caridad: la caridad política». Se trata de avanzar hacia un or-
den social y político cuya alma sea la caridad social (FT 180).

Lo anterior se articula necesariamente con la ecología ambiental;
con el cuidado y fraternidad con la hermana Tierra, esa casa común
que cobija a la familia humana. Se trata de una fraternidad ecoteo-
lógica y cósmica con todo el universo y sus seres, con toda la crea-
ción y con Dios. Asume e integra también lo negativo de la vida,
como es «la hermana muerte», en el amor y en la esperanza libera-
dora del caos, de todo lo sin sentido. Es esa existencia de amor,
humilde y reconciliada que lleva a liberarse de este peso de lo nega-
tivo, en la paz, en la esperanza y en Dios (3).



A. Ortega Cabrera

804 Medicina y Ética - Julio-Septiembre 2021 - Vol. 32 - Núm. 3
https://doi.org/10.36105/mye.2021v32n3.05

Nos abrimos, así, a una ecología espiritual que acoge el don (la
gracia) de los otros y del Otro, de Dios mismo, que nos trae el re-
galo del amor, de la paz y de la justicia liberadora de todo mal, in-
cluido el pecado y la injusticia. Se muestra, pues, una espiritualidad
del encuentro y de la vida, con apertura a la trascendencia del ros-
tro de los otros y del Otro, de Dios. Se trata de una mística del
amor en comunión con el prójimo, con toda la humanidad, en es-
pecial con los pobres y con Dios; de una auténtica inteligencia
espiritual y de la santidad que, con el amor fraterno en la pobreza
liberadora de idolatrías como la riqueza-ser rico o el poder, posibi-
litan la globalización de la fraternidad solidaria y de la paz. La codi-
cia, la ambición y el tener el dinero como falsos dioses son siempre
los obstáculos para el encuentro y la no violencia.

Muy bien lo entienden, por ejemplo, el Francisco de Asís y el de
Roma con su vida de pobreza espiritual, fraterna, solidaria y libera-
dora con los pobres y con toda la creación. Por tanto, se trata de
hacer de la vida una obra de arte, el arte de vivir, como nos lo testi-
monian los genios éticos, espirituales y los santos. Resulta así una
estética liberadora en la búsqueda de la belleza, del bien y la verdad
que se testifica en el amor fraterno, la paz y la justicia que nos abre
a esa esperanza tan bella de la eternidad; a la vida plena y eterna,
cuando Dios sea todo en todo.

2. Antropología del desarrollo, ética social y ecología

A partir de las reflexiones anteriores podemos observar cómo las
realidades del desarrollo y de la ecología se han convertido en cla-
ves que sintetizan todo este pensamiento social, moral y de la DSI
que, a su vez, tienen su base en la antropología (4). Cuando no se
tiene una adecuada fundamentación antropológica, como sucede
hoy con la ideología del relativismo e individualismo liberal, con la
economía y el mercado, las cosas se convierten en ídolos que sacri-
fican la vida y la dignidad sagrada e inviolable de las personas. La



Antropología del desarrollo y ecología integral en el buen vivir

805Medicina y Ética - Julio-Septiembre 2021 - Vol. 32 - Núm. 3
https://doi.org/10.36105/mye.2021v32n3.05

trascendencia y el sujeto del ser humano con su vida digna, dere-
chos y protagonismo, han de orientar las realidades sociales, políticas
y económicas, las cuales deben servir a las necesidades, capacida-
des y desarrollo humano solidario e integral de la persona.

Como nos muestra san Pablo VI en la Populorum progressio (PP),
–una inolvidable e imprescindible encíclica sobre estas cuestiones–,
el desarrollo no se reduce al simple crecimiento económico. Para ser auténtico,
debe ser integral; es decir, promover a todos los hombres y a todo el hombre...;
un humanismo nuevo, el cual permita al hombre moderno hallarse a sí mismo,
asumiendo los valores superiores del amor, de la amistad, de la oración y de la
contemplación. Así podrá realizar en toda su plenitud el verdadero desarrollo,
que es el paso, para cada uno y para todos, de condiciones de vida menos hu-
manas a condiciones más humanas (PP, p. 14-20).

Este desarrollo se asienta en una antropología que es global,
porque abarca todos los aspectos constitutivos de la persona, y
también universal, porque incluye a todos los seres humanos en un
auténtico progreso de los pueblos. Frente a los materialismos eco-
nomicistas del liberalismo con el capitalismo, o del comunismo
con su colectivismo, no basta con el crecimiento económico y la
productividad en las ansias del lucro. Un desarrollo humano inte-
gral supone e incluye todas las dimensiones inherentes que confor-
man a la persona, como la moral, social, antropológica, ecológica,
metafísica, trascendente, espiritual y teologal. La creación de la ac-
tividad económica está al servicio de las posibilidades y de la capa-
citación de todos los seres humanos para su perfección, madurez y
desarrollo liberador e integral, en donde los bienes de la Tierra de-
ben ser accesibles a toda la humanidad.

El poseer y el tener no han de imponerse sobre el ser (persona)
y sobre su vocación a la comunión fraterna con los otros, con la
creación y con Dios; sobre la llamada a la vida ética y a virtudes
como la solidaridad, que exigen la responsabilidad ante el bien
común (5). Como viene imponiendo el capitalismo, hoy global, es
inhumano e inmoral un desarrollo que esté basado en el enriqueci-
miento de unos pocos a costa del sufrimiento, desigualdad e injus-



A. Ortega Cabrera

806 Medicina y Ética - Julio-Septiembre 2021 - Vol. 32 - Núm. 3
https://doi.org/10.36105/mye.2021v32n3.05

ticia que padece la mayor parte de la humanidad, de los pueblos y
de los pobres (6).

El pensamiento social, la ética y la DSI nos transmiten unos va-
lores y principios que dan un verdadero significado al progreso de
los pueblos, a un auténtico desarrollo para toda la humanidad (7).
Ya nos enseña san Juan Pablo II, en su memorable carta encíclica
Laborem Exercens (LE), que la economía ha de basarse en el destino
universal de los bienes y en la justa distribución de los recursos, la
cual tiene la prioridad sobre la propiedad (LE, 14). De esta forma,
se hace realidad, a la vez, ese intrínseco carácter personal y social
de la propiedad, que asegura este destino común y equidad en el
reparto de los bienes, de los recursos para todo ser humano, sin
privilegios ni exclusión de ningún tipo. La economía y el mercado
deben estar regulados por la comunidad política con el principio de
subsidiariedad, por el que la sociedad civil, junto con el Estado,
gestionan la vida pública en el bien común (8).

Todos los demás derechos sobre los bienes necesarios para la realización in-
tegral de las personas, incluido el de la propiedad privada y cualquier otro, «no
deben estorbar, antes al contrario, facilitar su realización», como afirmaba san
Pablo VI. El derecho a la propiedad privada sólo puede ser considerado como
un derecho natural secundario y derivado del principio del destino universal de
los bienes creados, y esto tiene consecuencias muy concretas que deben reflejarse
en el funcionamiento de la sociedad. Pero sucede que los derechos secundarios se
sobreponen a los prioritarios y originarios, dejándolos sin relevancia práctica
(FT, 120).

Esto desarrolla todas las condiciones sociales, materiales, cultu-
rales, éticas y espirituales que aseguran los derechos humanos, la
perfección de la persona y el desarrollo integral. Está en oposición
al fundamentalismo e idolatría del mercado que, con su individua-
lismo posesivo e insolidario, manipula la libertad económica y hu-
mana. La libertad real se realiza en la responsabilidad ante el bien
común, que efectúa la inherente sociabilidad y ética solidaria de las
personas, con el compromiso moral por la justicia social, la civili-
zación del amor y ese bien más universal.



Antropología del desarrollo y ecología integral en el buen vivir

807Medicina y Ética - Julio-Septiembre 2021 - Vol. 32 - Núm. 3
https://doi.org/10.36105/mye.2021v32n3.05

Otro principio del desarrollo es que en el trabajo, el sujeto, la
persona trabajadora, con su vida digna, está por encima del capital,
del beneficio y la ganancia (LE, 12). En esta línea, el trabajo tiene
como clave el pago de un salario justo, al servicio de las necesida-
des del trabajador y de su familia (LE, 9). No basta el contrato mer-
cantil y legal de trabajo que, para ser justo, debe conformarse con
la ética del bien común y de la justicia (9). No es suficiente con que
el trabajador reciba este salario justo con unas condiciones labo-
rales humanizadoras, para hacer posible la conciliación de vida
familiar con la actividad del trabajo. La empresa ha de ser una co-
munidad humana, basada en una economía social (civil) y coopera-
tiva del don. Por tanto, los trabajadores son gestores, protagonistas
y dueños de la propiedad y del destino de la empresa para una
efectiva ética empresarial, de manera que cumpla con su responsa-
bilidad social corporativa (LE, 14-15).

Francisco insiste en que ayudar a los pobres con dinero debe ser siempre
una solución provisoria para resolver urgencias. El gran objetivo debería ser
siempre permitirles «una vida digna a través del trabajo». Por más que cam-
bien los mecanismos de producción, la política no puede renunciar al objetivo de
lograr que la organización de una sociedad asegure a cada persona alguna ma-
nera de aportar sus capacidades y su esfuerzo (LE, 162). Y nos convoca a
luchar contra las causas estructurales de la pobreza, la desigualdad, la falta de
trabajo, de tierra y de vivienda, la negación de los derechos sociales y laborales.
Es enfrentar los destructores efectos del imperio del dinero... (LE, 123).

En el desarrollo, es vital pasar de la injusta economía financiera
especulativa y usurera –esa financiarización de la economía que la
convierte en una especie de casino–, a una economía real que sirva
al trabajo, a la empresa ética y al bien común. Así lo transmite muy
bien san Juan Pablo en la Centesimus annus (CA, 43). Por tanto, hay
que evitar esos créditos e intereses abusivos e injustos, para con-
vertirse en una banca ética y en un sistema financiero justo, hacien-
do posible el destino universal de los bienes y del trabajo decente
(LE, 13). En esta línea, es esencial también el comercio justo y res-
ponsable, el cual ha de convertirse en un intercambio de los bienes



A. Ortega Cabrera

808 Medicina y Ética - Julio-Septiembre 2021 - Vol. 32 - Núm. 3
https://doi.org/10.36105/mye.2021v32n3.05

con equidad para todos los pueblos y de forma sostenible, a fin de
establecer así un sistema comercial basado en la solidaridad y la
justicia socio-ambiental. En muy buena medida, esto tiene su en-
traña en la civilización solidaria de la pobreza. Esto es, en el com-
partir solidario de la existencia, de los bienes y de la acción por la
justicia con los pobres. Lógicamente va en contra de las idolatrías
de la riqueza-ser rico, del poseer; del propietarismo, consumismo y
del tener con codicia, que esclavizan al ser y destruyen la casa co-
mún que es nuestro planeta Tierra.

El mercado solo no resuelve todo, aunque otra vez nos quieran hacer creer
este dogma de fe neoliberal. Se trata de un pensamiento pobre, repetitivo, que
propone siempre las mismas recetas frente a cualquier desafío que se presente.
El neoliberalismo se reproduce a sí mismo sin más, acudiendo al mágico «de-
rrame» o «goteo» –sin nombrarlo– como único camino para resolver los proble-
mas sociales. No se advierte que el supuesto derrame no resuelve la inequidad;
que es fuente de nuevas formas de violencia que amenazan el tejido social. Por
una parte, es imperiosa una política económica activa orientada a «promover
una economía que favorezca la diversidad productiva y la creatividad empresa-
rial», para que sea posible acrecentar los puestos de trabajo, en lugar de redu-
cirlos. La especulación financiera con la ganancia fácil como fin fundamental
sigue causando estragos. Por otra parte, «sin formas internas de solidaridad y
de confianza recíproca, el mercado no puede cumplir plenamente su propia fun-
ción económica. Hoy, precisamente, esta confianza ha fallado». El fin de la
historia no fue tal, y las recetas dogmáticas de la teoría económica imperante
mostraron no ser infalibles. La fragilidad de los sistemas mundiales frente a
las pandemias ha evidenciado que no todo se resuelve con la libertad de mer-
cado y que, además de rehabilitar una sana política que no esté sometida al
dictado de las finanzas, «tenemos que volver a llevar la dignidad humana al
centro, y que sobre ese pilar se construyan las estructuras sociales alternativas
que necesitamos» (LE, 168).

La DSI nos muestra, pues, ese desarrollo humano y sostenible
con una ecología integral, que asume el grito de los pobres y el cla-
mor de la Tierra, con esa comunión con los otros, con la creación



Antropología del desarrollo y ecología integral en el buen vivir

809Medicina y Ética - Julio-Septiembre 2021 - Vol. 32 - Núm. 3
https://doi.org/10.36105/mye.2021v32n3.05

y con Dios (3). Sostiene, además, la ecología humana, basada en el
cuidado y protección de la vida en todas sus esferas y fases (desde
el inicio con la fecundación); con la defensa de la familia confor-
mada por el amor fiel del hombre con la mujer abiertos a la vida
con los hijos; con la solidaridad y el bien común. Se trata de esa
ecología social, que impulsa la justicia con los pobres como sujetos
de su promoción liberadora e integral.

Se trata también de una ecología psico-afectiva y ética que desa-
rrolla los sentimientos, como la empatía compasiva ante el sufri-
miento e injusticia de los otros y de los pobres, sustentada en la
experiencia de la misericordia. Esta inteligencia del corazón, con el
amor que vive y pone en práctica todos estos principios con los va-
lores morales, nos constituyen como seres humanos. Y se mani-
fiesta en el compromiso por la fraternidad solidaria y la justicia
liberadora con los pobres, la cual nos da sentido, realización, felici-
dad y libertad verdadera en esta responsabilidad humanizadora y
ética. Esta vida afectiva, feliz y moral se enraíza y trasciende en la
ecología espiritual. Lleva a cabo la experiencia mística de la comu-
nión con Dios, que nos regala la belleza de toda esta existencia rea-
lizada con sentido y que, en el amor unido a la promoción de la
justicia, culmina en la vida plena-eterna.

3. Ecología humana e integral con el buen vivir

Lo expuesto hasta aquí, como hemos apuntado, lo transmite y pro-
fundiza la encíclica LS del papa Francisco, sobre el cuidado de la
casa común, (10). Tal como estamos experimentado en América
Latina con comunidades eclesiales e indígenas, tanto en la LS como
en la QA, se nos muestra una ecología humana e integral, que ma-
nifiesta el auténtico buen vivir, como nos lo transmiten dichas co-
munidades (11). En ellas se constata esa interrelación recíproca y
solidaria entre el ser humano, el ambiente y Dios mismo (LS, 138-



A. Ortega Cabrera

810 Medicina y Ética - Julio-Septiembre 2021 - Vol. 32 - Núm. 3
https://doi.org/10.36105/mye.2021v32n3.05

155), con una espiritualidad ecológica y ética del cuidado, que escu-
cha el grito de los pobres de la Tierra y el clamor de la naturaleza.

Es la auténtica calidad de vida como un buen vivir que implica una armo-
nía personal, familiar, comunitaria y cósmica, y que se expresa en su modo
comunitario de pensar la existencia; en la capacidad de encontrar gozo y pleni-
tud en medio de una vida austera y sencilla, así como en el cuidado responsable
de la naturaleza que preserva los recursos para las siguientes generaciones (QA,
71). De esta forma, se nos presenta una ecología humana e inte-
gral, unida inseparablemente a una verdadera antropología y bioéti-
ca global, por la que se visibilizan las vitales fases y dimensiones
que constituyen la vida de la persona. El hombre, en su ser varón y
mujer, está conformado por esta ecología y naturaleza humana,
con su diversidad y complementariedad de aspectos bio-físicos,
corporales, sociales, históricos, culturales, espirituales y trascendentes.

Se plantea una antropología del don que acoge el regalo de la
vida humana (LS, 91, 119-120); del cuerpo y de la identidad perso-
nal que, como seres humanos, es preciso respetar y cuidar en todas
sus fases –desde el inicio con la fecundación–, o dimensiones para
realizarnos y desarrollarnos integralmente. Cuando no se reconoce en la
realidad misma el valor de un pobre, de un embrión humano, de una persona
con discapacidad –por poner sólo algunos ejemplos–, difícilmente se escucharán
los gritos de la misma naturaleza. Todo está conectado. Si el ser humano se
declara autónomo de la realidad y se constituye en dominador absoluto, la mis-
ma base de su existencia se desmorona (LS, 117).

En otro histórico e imprescindible Mensaje a la XXIV Reunión Ge-
neral de la Academia Pontificia para la Vida, el papa Francisco nos
muestra esta antropología global, con una conversión a la centralidad actual
de la ecología humana integral; es decir, de una comprensión armoniosa y com-
pleta de la condición humana. Es una visión integral de la persona, que trata
de articular con creciente claridad todos los vínculos y las diferencias concretas
en las que habita la condición humana universal y que nos involucran a partir
de nuestro cuerpo. En efecto, nuestro propio cuerpo nos sitúa en una relación
directa con el ambiente y con los demás seres vivientes. La aceptación del pro-



Antropología del desarrollo y ecología integral en el buen vivir

811Medicina y Ética - Julio-Septiembre 2021 - Vol. 32 - Núm. 3
https://doi.org/10.36105/mye.2021v32n3.05

pio cuerpo como don de Dios es necesaria para acoger y aceptar el mundo ente-
ro como regalo del Padre y casa común, mientras una lógica de dominio sobre el
propio cuerpo se transforma en una lógica a veces sutil de dominio sobre la
creación. Aprender a recibir el propio cuerpo, a cuidarlo y a respetar sus signi-
ficados, es esencial para una verdadera ecología humana. También la valoración
del propio cuerpo en su femineidad o masculinidad es necesaria para reconocer-
se a sí mismo en el encuentro con el diferente (LS, 155).

Dicha diversidad, dualidad y complementariedad de la naturale-
za humana a nivel antropológico, físico, biológico, corporal y afec-
tivo-sexual se efectúa en la entrega y amor fiel de un hombre con
una mujer, y va conformando la institución básica del matrimonio,
con la familia abierta a la vida, a los hijos, a la solidaridad, al bien
común y al compromiso con la justicia. Esta ecología humana, que
responde a la verdad de la persona frente a toda ideología e indivi-
dualismo relativista, hay que afirmarla en este don que constituye
la naturaleza de la persona con su condición humana, física, bioló-
gica, corporal, social y ambiental.

Francisco nos enseña que la ecología humana implica también algo
muy hondo: la necesaria relación de la vida del ser humano con la ley moral
escrita en su propia naturaleza, necesaria para poder crear un ambiente más
digno. Decía Benedicto XVI que existe una «ecología del hombre»,
porque también el hombre posee una naturaleza que él debe respetar y que no
puede manipular a su antojo... De este modo es posible aceptar gozo-
samente el don específico del otro o de la otra, obra del Dios creador,
y enriquecerse recíprocamente. Por tanto, no es sana una actitud
que pretenda cancelar la diferencia sexual porque ya no sabe confrontarse
con la misma (LS, 155).

Toda esta naturaleza humana, social y ecológica, se correlaciona
en la fecundidad de la vida con el amor; en el cuidado y justicia con
la familia, con los pobres de la Tierra y con esa casa común que es
nuestro Planeta (12). Esta comunión de vida, dada en el amor del
varón con la mujer, en el matrimonio, la familia, la solidaridad y la
justicia socio-ambiental, da como resultado el buen vivir que pre-



A. Ortega Cabrera

812 Medicina y Ética - Julio-Septiembre 2021 - Vol. 32 - Núm. 3
https://doi.org/10.36105/mye.2021v32n3.05

senta el equilibrio y armonía de la vida humana con el cosmos y la
historia (13). Romper esta cosmovisión antropológica, espiritual e
indígena del buen vivir lleva a la colonización cultural e ideológica,
a la destrucción del ecosistema humano, social y ambiental, que
niega la vida en sus diversas formas.

De esta forma, en el prólogo que hizo al libro que recoge diver-
sos textos de Benedicto XVI, el papa Francisco afirma que se vuelve
a presentar la misma tentación del rechazo de cualquier dependencia del amor
que no sea el amor del hombre por el propio ego, por «el yo y sus deseos». Y,
como consecuencia, el peligro de la «colonización» de las conciencias por parte
de una ideología que niega la certeza profunda, según la cual el hombre existe
como varón y como hembra, a quienes ha sido asignada la tarea de la transmi-
sión de la vida; esa ideología que llega a la producción planificada y racional de
seres humanos y que –tal vez por algún fin considerado «bueno»– llega a consi-
derar lógico y lícito cancelar lo que ya no se considera creado, donado, concebido
y generado, sino hecho por nosotros mismos (14).

Las diversas ciencias como la física, biología, medicina, las neu-
rociencias y las ciencias ambientales están mostrando toda esta ver-
dad de la naturaleza humana y ecológica. Así lo enseña también la
fe y la tradición de la Iglesia con los diferentes papas, y el mismo
papa Francisco en LS y en Amoris laetitia (15). Sin el respeto a dicha
ecología humana, social y ambiental afloran los grandes y graves
problemas que padecemos hoy en la humanidad, como las agresio-
nes a la vida del ser humano, a la familia e infancia, a los pobres y
al hábitat planetario (16).

En la exhortación apostólica Evangelii gaudium me referí al relativismo
práctico que caracteriza nuestra época, y que es «todavía más peligroso que el
doctrinal». Es la lógica interna de quien dice: «dejemos que las fuerzas invisi-
bles del mercado regulen la economía, porque sus impactos sobre la sociedad y
sobre la naturaleza son daños inevitables». Si no hay verdades objetivas ni
principios sólidos, fuera de la satisfacción de los propios proyectos y de las nece-
sidades inmediatas, ¿qué límites pueden tener la trata de seres humanos, la
criminalidad organizada, el narcotráfico, el comercio de diamantes ensan-
grentados...? (LS, 122-123).



Antropología del desarrollo y ecología integral en el buen vivir

813Medicina y Ética - Julio-Septiembre 2021 - Vol. 32 - Núm. 3
https://doi.org/10.36105/mye.2021v32n3.05

 Los valores o principios de la vida y dignidad del ser humano,
de los pobres y trabajadores con sus derechos, como es un salario
justo, están por encima del capital y del mercado (LS, 124-129). El
destino universal de los bienes, con la equidad en la distribución de
los recursos, tiene prioridad sobre la propiedad. En este sentido, la
propiedad siempre posee un inherente carácter social (LS, 93-95).
En una vida de pobreza solidaria, se trata del compartir fraterno de
la existencia, de los bienes y del compromiso por la justicia con los
pobres, frente a los ídolos de la riqueza-ser rico y del tener que se
imponen sobre el ser fraterno (LS, 222-225). Si alguien no tiene lo sufi-
ciente para vivir con dignidad se debe a que otro se lo está quedando. Lo resu-
me san Juan Crisóstomo: «no compartir con los pobres los propios bienes es
robarles y quitarles la vida. No son nuestros los bienes que tenemos, sino
suyos»; o san Gregorio Magno, «cuando damos a los pobres las cosas indis-
pensables no les damos nuestras cosas, sino que les devolvemos lo que es suyo»
(FT, 119).

La razón y el sentido común, como ya indicamos, nos llevan al
convencimiento de que no hay nada más bello, verdadero y bueno
que acoger e integrar esta antropología y ecología humana e inte-
gral con el buen vivir. Así nos lo muestran, como también ya lo
señalamos, todas estas comunidades indígenas latinoamericanas y
africanas, y diversas espiritualidades como la judía, cristiana, católi-
ca e islámica. La antropología y las ciencias, en sus diversas ramas,
nos transmiten esta unidad psico-humana (17).

En todo el mundo, cada uno de los seres humanos comparti-
mos de forma universal estas características humanas y valores co-
munes; es decir, una cosmovisión antropológica y ecológica en la
diversidad de culturas. Se trata de un mismo código antropológico
y normatividad humana que, como nos muestra toda esta ecología
integral y buen vivir, posibilita desarrollarnos y encontrarnos de
forma intercultural, ética, ecuménica e interreligiosa. Al final se tra-
duce en la búsqueda de la civilización del amor, de la globalización
de la solidaridad y la paz, frente a toda guerra, violencia e injusticia.



A. Ortega Cabrera

814 Medicina y Ética - Julio-Septiembre 2021 - Vol. 32 - Núm. 3
https://doi.org/10.36105/mye.2021v32n3.05

4. Perspectivas: desarrollo con ecología de la opción
por la justicia para con los pobres

A partir de lo expuesto hasta aquí, se pueden recoger y actualizar
las aportaciones del pensamiento social y de la ética con su base
antropológica. Asimismo, se tiene en cuenta el humanismo moral e
integral de nuestro tiempo a partir de corrientes filosóficas como
el pensamiento personalista y latinoamericano, con autores tan sig-
nificativos como Mounier o Scannone (18). Este auténtico tesoro
humanista inspirado en la fe; toda la enseñanza moral y antropoló-
gica de la DSI, nos muestran un cualificado y trascendente horizon-
te del desarrollo. Éste, en su integralidad y solidaridad, abarca las
dimensiones constitutivas de toda la persona e incluye, de forma
universal, a todos los seres humanos.

Por tanto, como nos enseña el pensamiento social, el auténtico
desarrollo tiene su entraña en esta antropología integral, que respe-
ta y promueve dichas dimensiones constitutivas de lo humano,
como es lo moral y lo espiritual. Y está basado en la ética solidaria
que promociona la justicia, la equidad y fraternidad con las perso-
nas, los pueblos y los pobres de la Tierra. Es un desarrollo que co-
munica una ecología integral para el buen vivir, la vida buena con
las virtudes éticas, sociales y públicas (19). Y se desarrolla en la jus-
ticia y cuidado de la persona; en una ecología mental; en la justicia
con los otros, sobre todo con los pobres; en la ecología social y
con el cosmos para una ecología ambiental (20).

La clave epistemológica y hermenéutica privilegiada para com-
prender lo que es el desarrollo, la ecología y la justicia es la opción
por los pobres y las víctimas (21). El conocimiento más real (ver-
dadero) es este amor solidario y compasivo, que se concreta en el
principio de la misericordia, el cual asume los sufrimientos e injus-
ticias que padecen los pobres y las víctimas, con un compromiso
por su desarrollo liberador e integral. Esto se traduce en hacerse
cargo, cargar y encargarse de la realidad. Al final, es la verdad de la



Antropología del desarrollo y ecología integral en el buen vivir

815Medicina y Ética - Julio-Septiembre 2021 - Vol. 32 - Núm. 3
https://doi.org/10.36105/mye.2021v32n3.05

honradez con lo real como son los pueblos crucificados que, des-
velando la mentira que encubre el mal y la injusticia, son siempre
los signos permanentes de los tiempos.

Y es que los pobres, junto con las víctimas, son ese lugar social,
ético y espiritual-teologal (teológico) en el que se manifiesta la ver-
dad real del sufrimiento, desigualdad e injusticia, al negar la univer-
salidad de la fraternidad solidaria, de la justicia y de un auténtico
desarrollo liberador. Así se nos revela en el Dios de la vida, en Jesús
pobre-crucificado y en su proyecto salvador; es decir, en el Reino
de Dios y en su justicia liberadora con los pobres, como también
nos lo está transmitiendo el papa Francisco (22).

Frente a todo elitismo y paternalismo asistencialista (el asisten-
cialismo humilla), la clave de un verdadero desarrollo es que las
personas, los pueblos y los pobres sean los sujetos de su promo-
ción y liberación integral. Los pobres deben ser los protagonistas
de su desarrollo y gestión de la vida humana (humanizadora), social,
pública, política, económica y cultural. No hay verdadero desarro-
llo sin esta democracia real en la que las personas, la humanidad y
los pobres (los pueblos empobrecidos) son los autores de su exis-
tencia para promover la libertad ética y solidaria, la igualdad y la
fraternidad universal (23). Tal democracia se ha de llevar a todos
los campos, como son la agricultura, la ecología y la economía; la
soberanía alimentaria, energética y la agro-ecológica de todos los
campesinos, trabajadores y pueblos indígenas.

El desarrollo requiere el fomento de todos estos pequeños agri-
cultores, campesinos, trabajadores y demás personas, para que pue-
dan cultivar las tierras, el campo y las demás actividades laborales,
en las que puedan desarrollar una agricultura y economía diversifi-
cada, saludable, a escala humana, con ética y responsabilidad social
corporativa, en forma cooperativa, social y sostenible ecológica-
mente (24). Todo lo anterior, como principio básico de un auténtico
desarrollo, supone el valor rector de la economía: el destino univer-
sal de los bienes, con una justa distribución de los recursos (25), y
en concreto de las tierras.



A. Ortega Cabrera

816 Medicina y Ética - Julio-Septiembre 2021 - Vol. 32 - Núm. 3
https://doi.org/10.36105/mye.2021v32n3.05

 Y conlleva todas las necesarias e imprescindibles reformas
agrarias y expropiaciones que hagan realidad esta socialización de
los bienes con un reparto equitativo de las tierras, suelos, aguas y
demás recursos agro-ecológicos básicos. El valor y derecho prime-
ro del destino universal de los bienes, con la equidad en la distribu-
ción de los recursos, está por encima de la propiedad, que no es un
derecho absoluto e intocable, sino que es secundario a este carácter
personal y social de las posesiones. Así lo enseña san Pablo VI en la
Populorum progressio.

En esta línea, para un desarrollo real que cumpla con la justicia
social y global en el reparto justo de los bienes, hay que defender
un sistema fiscal equitativo mundial. Con él, los que más tienen,
como son las grandes herencias y fortunas o el gran capital con sus
actividades financieras-bancarias, más han de pagar y contribuir.
La corresponsabilidad en el bien común exige moralmente el pago de los im-
puestos (Catecismo de la Iglesia Católica, 2240). Para ello, habrá que
erradicar los inmorales e injustos paraísos fiscales u otros fraudes
tributarios, que llevan a una auténtica estafa de la hacienda pública,
social y ética de los países. Otro principio esencial, en este desarro-
llo humano e integral, es que el trabajo está antes que el capital. El
trabajo vivo (humano), en congruencia con la dignidad y derechos
del trabajador, como es un salario justo, un valor ético-social básico,
tiene la prioridad absoluta sobre el capital, el beneficio y lucro (26).

Es la civilización del trabajo y de la pobreza que, frente a la del
capital y de la riqueza, impulsa un desarrollo solidario, con una
economía ética al servicio de la vida y necesidades de los pueblos
(27). Se trata del desarrollo y felicidad real con la pobreza solidaria
en el compartir la vida, los bienes y la praxis por la justicia libera-
dora con los pobres. En contra, está la egolatría y el individualismo
insolidario y posesivo, con sus ídolos de la riqueza-ser rico, de la
codicia y de la propiedad acaparadora. Están también las idolatrías
del mercado y del capital, así como los falsos dioses del beneficio y
del tener que sacrifican al ser, dan muerte a las personas, a los po-
bres y a la solidaridad.



Antropología del desarrollo y ecología integral en el buen vivir

817Medicina y Ética - Julio-Septiembre 2021 - Vol. 32 - Núm. 3
https://doi.org/10.36105/mye.2021v32n3.05

Hay que asegurar un sistema laboral internacional justo, que im-
pida las desigualdades e injusticias socio-laborales, principal causa
de la pobreza y de la inequidad en la división social del trabajo. En-
tre ellas están, por ejemplo, las llamadas flexibilización y movilidad
laboral o las deslocalizaciones, que llevan a explotar (maltratar) a
los trabajadores, en especial en el sur empobrecido, los cuales son
usados como mano de obra barata, para producir más y con menor
costo salarial. Un auténtico desarrollo debe impulsar también el
comercio justo, con un consumo responsable. El sistema comercial
mundial ha de procurar la equidad en el intercambio de bienes, con
condiciones laborales dignas y con protección ecológica. Para ello,
habrá que acabar con los aranceles o barreras proteccionistas que
se imponen unilateralmente sobre los países empobrecidos e impi-
den este comercio justo, con el dumping y los subsidios que especu-
lan, arruinan y empobrecen a los productores del sur.

Además, es clave para el desarrollo asegurar una banca ética,
con un sistema financiero justo que acabe con el pecado de la usu-
ra; es decir, con esos créditos con intereses abusivos e injustos y
que especulan con todo; que endeudan, empobrecen y destruyen a
las personas, a las familias y a los pueblos. En este sentido, hay que
terminar con toda esta economía financiera especulativa que con-
vierte al Planeta en un casino global, que especula con todo, con la
vida y con bienes tan vitales como los alimentos o el agua. Y que
genera permanente y sistemáticamente las crisis que, como verda-
deras estafas y mentiras, enriquecen a unos pocos a costa de empo-
brecer, arruinar y destruir a la mayoría de los empobrecidos de la
Tierra. Se propone dar paso a una economía real de bienes y servi-
cios, con inversiones éticas para el empleo y el dinamismo social
(28). Así lo transmite el papa Francisco en LS y FT.

5. Conclusiones

El desarrollo requiere una paz justa basada en los derechos huma-
nos; que termine con las guerras y el desarme mundial; que integre



A. Ortega Cabrera

818 Medicina y Ética - Julio-Septiembre 2021 - Vol. 32 - Núm. 3
https://doi.org/10.36105/mye.2021v32n3.05

la perspectiva femenina respetando la dignidad y promoviendo el
protagonismo de la mujer en todos los campos. Se propone una
bioética global que defienda la vida en todas sus fases, dimensiones
y aspectos, así como el amor fecundo, fiel y alegre del hombre y la
mujer, los cuales conforman el matrimonio, la familia y los hijos, y
educan para la vida solidaria, el bien común y la lucha por la justi-
cia con los pobres. Se plantea también el diálogo intercultural e in-
terreligioso, que confluya en una ética mundial, cosmopolita, y que
favorezca el encuentro, la convivencia y la paz entre todos los pue-
blos, las culturas y las religiones.

El resultado es la civilización del amor, con la revolución de la
alegría y ternura que aporta la solidaridad fraterna de la familia hu-
mana. Los creyentes pensamos que, sin una apertura al Padre de todos, no
habrá razones sólidas y estables para el llamado a la fraternidad. Estamos
convencidos de que «sólo con esta conciencia de hijos que no son huérfanos pode-
mos vivir en paz entre nosotros». Porque «la razón, por sí sola, es capaz de
aceptar la igualdad entre los hombres y de establecer una convivencia cívica en-
tre ellos, pero no consigue fundar la hermandad» (FT, 272).

Referencias bibliográficas

1. Sanz E. (ed.) Cuidar de la Tierra, cuidar de los pobres. Laudato Si desde la teo-
logía y con la ciencia. Santander: Sal Terrae; 2015.
https://doi.org/10.2307/j.ctv17hm9j4.13
2. VV.AA. Ecoteología, un mosaico. Bogotá: San Pablo; 2016.
3. Vázquez Carballo J. M. Trinidad y sociedad. Salamanca: Sec. Trinitario; 2009.
4. González-Carvajal L. Entre la utopía y la realidad: curso de moral social. San-
tander: Sal Terrae; 2000.
5. Díaz C. Pedagogía de la ética social. Para una formación en valores. México:
Trillas; 2004.
6. Tortosa JM. El juego global. Maldesarrollo y pobreza en el capitalismo mundial.
Barcelona: Icaria; 2001.
7. Sorge B. Introducción a la Doctrina Social de la Iglesia. Santander: Sal Terrae;
2017.
8. Lluch E. Una economía que mata. El papa Francisco y el dinero. Madrid: PPC

2015.



Antropología del desarrollo y ecología integral en el buen vivir

819Medicina y Ética - Julio-Septiembre 2021 - Vol. 32 - Núm. 3
https://doi.org/10.36105/mye.2021v32n3.05

9. Gasda E. Cristianismo y economía: repensar el trabajo más allá del capitalis-
mo. Madrid: HOAC; 2017.
10. Carrera J, Puig LL. Hacia una ecología integral. Barcelona: CiJ; 2017.
11. VV. AA. Ecoteología, un mosaico. Bogotá: San Pablo; 2016.
12. Flecha JR. El respeto a la creación. Madrid: BAC; 2001.
13. Alburquerque E. Matrimonio y familia: teología y praxis cristiana. Madrid: San
Pablo; 2004.
14. Sols Lucía J. (ed.). Pensamiento social abierto al siglo XXI. Santander: Sal Te-
rrae; 2014.
15. Guerra R. Para comprender la Amoris Laetitia. Medellín; 2017; 43(168): 409-
447.
16. Calero R. Los cimientos de un mundo sostenible. Las Palmas: Centro de la
Cultura Popular Canaria; 2012-2007.
17. Domínguez XM. Antropología de la familia. Madrid: BAC; 2007.
18. Sols Lucía J. Cinco lecciones del pensamiento social cristiano. Madrid: Trotta;
2013.
19. Domingo Moratalla A. Ética para educadores. Madrid: PPC; 2009.
20. Díaz Salazar R. Educación y cambio ecosocial. Madrid: PPC; 2016.
21. González-Carvajal L. El clamor de los excluidos. Santander: Sal Terrae; 2009.
22. Scanonne, JC. La teología del pueblo. Raíces teológicas del papa Francisco.
Santander: Sal Terrae; 2017. https://doi.org/10.15448/1980-6736.2018.2.32701
23. Domingo Moratalla A. Condición humana y ecología integral. Horizontes edu-
cativos para una ciudadanía global. Madrid: PPC; 2017.
24. Elizalde A. Desarrollo humano y ética de la sostenibilidad. Madrid: PPC; 2009.
25. González-Carvajal L. El hombre roto por los demonios de la economía. San-
tander: Sal Terrae; 2010.
26. Segovia JL. El capital contra el trabajo. Madrid: HOAC; 2013.
27. Samour H. Crítica y liberación. Valencia: ADG-N; 2012.
28. Díaz Salazar R. (ed.) Justicia global. Barcelona: Icaria; 2002.

Esta obra está bajo licencia internacional Creative Commons Reconocimiento-No-
Comercial-CompartirIgual 4.0.


