Antropologia del desarrollo y ecologia
integral en el buen vivir

Anthropology of development and
integral ecology in good living

Agustin Ortega Cabrera*

https://doi.org/10.36105/mye.2021v32n3.05

Resumen

Este trabajo recoge diversas claves y puntos que sustentan la
base antropoldgica del desarrollo humano integral, con sus as-
pectos antropoldgicos constitutivos, para un buen vivir. Se expo-
nen y profundizan apuntes o tesis sobre estas cuestiones tan im-
portantes e imprescindibles del pensamiento social y de la ética,
de la teologia y de la moral, como es la Doctrina Social de la Igle-
sia (DslI). Contiene también referencias y aportes del magisterio
de los papas contemporaneos hasta llegar al papa Francisco.

Palabras clave: pensamiento social, ética, teologia, papa Francisco,
Laudato si.

* Sociedad Peruana de Filosofia. Peru. Correo electrénico: agustinortega1972@
yahoo.es https://orcid.org/0000-0003-4323-3798
Recepcioén: 16 de marzo de 2021. Aceptacion: 30 de abril de 2021.

Medicina y Etica - Julio-Septiembre 2021 - Vol. 32 - Num. 3 801
https://doi.org/10.36105/mye.2021v32n3.05



A. Ortega Cabrera

1. Introduccioén. Hacia un desarrollo y ecologia
integral para el buen vivir

En su enciclica Laudato si (LS), el papa Francisco nos transmite una
ecologia integral, proponiendo, por ejemplo, a Francisco de Asis
como modelo, para ir logrando una convivencia fraterna y la paz.
Eista no sélo es la mera ausencia de guerra o violencia, sino un es-
tado de realizacion; un desarrollo global del ser humano con la rea-
lidad en todas sus dimensiones. Se trata del auténtico desarrollo
que trae esta paz, como muestra el Papa en Querida Amazonia (QA),
y se nos manifiesta en una ecologfa integral, con el fin de que «pue-
da consolidar un buen vivim (QA, 8).

Es la experiencia de la «religacion» (unién, vinculacion) de todas
las cosas y dimensiones de la realidad, que nos abre al didlogo in-
terdisciplinar con la filosofia y las diversas ciencias (1). Una interre-
lacién y comunioén solidaria de todo con todo, con sus dinamismos
de apertura, trascendencia y liberacion integral de toda la realidad y
del cosmos. La unién con los otros, con los pobres, con la natura-
leza y con lo trascendente, a través de la fe, con Dios mismo.
Como se observa, la ecologia integral con el buen vivir realiza el
desarrollo global, clave de la paz justa, que abarca todas estas di-
mensiones inherentes del ser humano y de lo real (2).

Siguiendo las palabras de Benedicto XVI cuando decia que, ade-
mds de la ecologia de la naturaleza, hay una ecologia que podemos lamar
bumana, y que a su veg requiere una ecologia social. Esto comporta que la
humanidad [...] debe tener siempre presente la interrelacion entre la ecologia
natural; es decir, el respeto por la naturaleza, y la ecologia humana, el papa
Francisco insiste en que fodo estd conectado (QA, 41).

Se trata de un desarrollo y ecologfa integral unidos al buen vivir,
para una paz justa real, que promueve la vida, la dignidad, la justi-
cia (social-global), los derechos humanos, la solidaridad y el bien
comun. Es una ecologia mental, con esa razén cordial del corazon,
que cultiva los afectos y sentimientos, la empatia, sensibilidad y
compasion misericordiosa hacia los otros; que comparte sus ale-

802 Medicina y Etica - Julio-Septiembre 2021 - Vol. 32 - Ndm. 3
https://doi.org/10.36105/mye.2021v32n3.05



Antropologia del desarrollo y ecologia integral en el buen vivir

grias, esperanzas, sufrimientos e injusticias. Se trata de esos deseos,
pasiones, sentimientos e ideales que nos dan sentido, felicidad y
realizacion en la vida, como el amor fraterno, la solidaridad, la paz
y la justicia con los pobres.

Esta inteligencia del amor se correlaciona inseparablemente con
la ecologia social. Asi, un verdadero planteamiento ecoldgico se convierte
siempre en un planteamiento social, que debe integrar la justicia en las discu-
siones sobre el ambiente, para escuchar tanto el clamor de la Tierra como el
clamor de los pobres (LS, 49). Se trata de escuchar la voz de los sin
voz; los gritos de los pobres y crucificados de la Tierra por el mal y
la injusticia, con el fomento de la justicia social y global. El otro y
el pobre, con toda su dignidad como persona e hijo de Dios y her-
mano nuestro, es mas que un objeto de ayuda; es sujeto de su vida,
protagonista de su promocion liberadora e integral.

Ello constituye la dimensién social y publica de la ética, con ese
amor civico y politico que busca el bien comun, la civilizacion del
amor, la justicia, la reconciliacion y la paz. Es una «macro-caridad»,
mas extensa y universal, que va a erradicar las rafces y causas del
mal y de la injusticia, con una comunion solidaria de vida, bienes y
compromiso por la justicia con los pobres. Ella nos libera del
egoismo y de sus idolos: de la riqueza-ser rico, del poder y de la
violencia. Tal como nos transmite el papa Francisco en Fratelli Tutti
(FT), siguiendo a Pio X1, la persona entra de esta forma en «el campo de
la mds amplia caridad: la caridad politica». Se trata de avanzar hacia un or-
den social y politico cuya alma sea la caridad social (FT 180).

Lo anterior se articula necesariamente con la ecologia ambiental;
con el cuidado y fraternidad con la hermana Tierra, esa casa comuin
que cobija a la familia humana. Se trata de una fraternidad ecoteo-
légica y cosmica con todo el universo y sus seres, con toda la crea-
cién y con Dios. Asume e integra también lo negativo de la vida,
como es «la hermana muerte», en el amor y en la esperanza libera-
dora del caos, de todo lo sin sentido. Es esa existencia de amor,
humilde y reconciliada que lleva a liberarse de este peso de lo nega-
tivo, en la paz, en la esperanza y en Dios (3).

Medicina y Etica - Julio-Septiembre 2021 - Vol. 32 - Num. 3 803
https://doi.org/10.36105/mye.2021v32n3.05



A. Ortega Cabrera

Nos abrimos, asi, a una ecologfa espiritual que acoge el don (la
gracia) de los otros y del Otro, de Dios mismo, que nos trae el re-
galo del amor, de la paz y de la justicia liberadora de todo mal, in-
cluido el pecado y la injusticia. Se muestra, pues, una espiritualidad
del encuentro y de la vida, con apertura a la trascendencia del ros-
tro de los otros y del Otro, de Dios. Se trata de una mistica del
amor en comunioéon con el préjimo, con toda la humanidad, en es-
pecial con los pobres y con Dios; de una auténtica inteligencia
espiritual y de la santidad que, con el amor fraterno en la pobreza
liberadora de idolatrias como la riqueza-ser rico o el poder, posibi-
litan la globalizacion de la fraternidad solidaria y de la paz. La codi-
cia, la ambicién y el tener el dinero como falsos dioses son siempre
los obstaculos para el encuentro y la no violencia.

Muy bien lo entienden, por ejemplo, el Francisco de Asis y el de
Roma con su vida de pobreza espiritual, fraterna, solidaria y libera-
dora con los pobres y con toda la creacion. Por tanto, se trata de
hacer de la vida una obra de arte, el arte de vivir, como nos lo testi-
monian los genios éticos, espirituales y los santos. Resulta as{ una
estética liberadora en la busqueda de la belleza, del bien y la verdad
que se testifica en el amor fraterno, la paz y la justicia que nos abre
a esa esperanza tan bella de la eternidad; a la vida plena y eterna,
cuando Dios sea todo en todo.

2. Antropologia del desarrollo, ética social y ecologia

A partir de las reflexiones anteriores podemos observar como las
realidades del desarrollo y de la ecologia se han convertido en cla-
ves que sintetizan todo este pensamiento social, moral y de la DSI
que, a su vez, tienen su base en la antropologia (4). Cuando no se
tiene una adecuada fundamentacién antropolégica, como sucede
hoy con la ideologia del relativismo e individualismo liberal, con la
economia y el mercado, las cosas se convierten en idolos que sacti-
fican la vida y la dignidad sagrada e inviolable de las personas. La

804 Medicina y Etica - Julio-Septiembre 2021 - Vol. 32 - Ndm. 3
https://doi.org/10.36105/mye.2021v32n3.05



Antropologia del desarrollo y ecologia integral en el buen vivir

trascendencia y el sujeto del ser humano con su vida digna, dere-
chos y protagonismo, han de orientar las realidades sociales, politicas
y econdmicas, las cuales deben servir a las necesidades, capacida-
des y desarrollo humano solidario e integral de la persona.

Como nos muestra san Pablo VI en la Populorum progressio (PP),
—una inolvidable e imprescindible enciclica sobre estas cuestiones—,
el desarrollo no se reduce al simple crecimiento econdmico. Para ser auténtico,
debe ser integral; es decir, promover a todos los hombres y a todo el hombre...;
un humanismo nuevo, el cual permita al hombre moderno hallarse a si mismo,
asumiendo los valores superiores del amor, de la amistad, de la oracidn y de la
contemplacion. Asi podrd realizar en toda su plenitud el verdadero desarrollo,
que es ¢l paso, para cada nno y para todos, de condiciones de vida menos hu-
manas a condiciones mds humanas (PP, p. 14-20).

Este desarrollo se asienta en una antropologia que es global,
porque abarca todos los aspectos constitutivos de la persona, y
también universal, porque incluye a todos los seres humanos en un
auténtico progreso de los pueblos. Frente a los materialismos eco-
nomicistas del liberalismo con el capitalismo, o del comunismo
con su colectivismo, no basta con el crecimiento econémico y la
productividad en las ansias del lucro. Un desarrollo humano inte-
gral supone e incluye todas las dimensiones inherentes que confor-
man a la persona, como la moral, social, antropoldgica, ecologica,
metafisica, trascendente, espiritual y teologal. La creacién de la ac-
tividad econémica esta al servicio de las posibilidades y de la capa-
citacion de todos los seres humanos para su perfeccion, madurez y
desarrollo liberador e integral, en donde los bienes de la Tierra de-
ben ser accesibles a toda la humanidad.

El poseer y el tener no han de imponerse sobre el ser (persona)
y sobre su vocacion a la comunion fraterna con los otros, con la
creacioén y con Dios; sobre la llamada a la vida ética y a virtudes
como la solidaridad, que exigen la responsabilidad ante el bien
comun (5). Como viene imponiendo el capitalismo, hoy global, es
inhumano e inmoral un desarrollo que esté basado en el enriqueci-
miento de unos pocos a costa del sufrimiento, desigualdad e injus-

Medicina y Etica - Julio-Septiembre 2021 - Vol. 32 - Num. 3 805
https://doi.org/10.36105/mye.2021v32n3.05



A. Ortega Cabrera

ticia que padece la mayor parte de la humanidad, de los pueblos y
de los pobres (0).

El pensamiento social, la ética y la DSI nos transmiten unos va-
lores y principios que dan un verdadero significado al progreso de
los pueblos, a un auténtico desarrollo para toda la humanidad (7).
Ya nos ensefa san Juan Pablo II, en su memorable carta enciclica
Laborem Exercens (LE), que la economia ha de basarse en el destino
universal de los bienes y en la justa distribucion de los recursos, la
cual tiene la prioridad sobre la propiedad (LE, 14). De esta forma,
se hace realidad, a la vez, ese intrinseco caracter personal y social
de la propiedad, que asegura este destino comun y equidad en el
reparto de los bienes, de los recursos para todo ser humano, sin
privilegios ni exclusiéon de ningtn tipo. L.a economia y el mercado
deben estar regulados por la comunidad politica con el principio de
subsidiariedad, por el que la sociedad civil, junto con el Estado,
gestionan la vida publica en el bien comun (8).

Todos los demis derechos sobre los bienes necesarios para la realizacion in-
tegral de las personas, incluido el de la propiedad privada y cualguier otro, «no
deben estorbar, antes al contrario, facilitar su realizacion», como afirmaba san
Pablo V1. El derecho a la propiedad privada silo puede ser considerado cono
un derecho natural secundario y derivado del principio del destino universal de
los bienes creados, y esto tiene consecuencias muy concretas que deben reflejarse
en el funcionamiento de la sociedad. Pero sucede que los derechos secundarios se
sobreponen a los prioritarios y originarios, dejandolos sin relevancia prictica
(FT, 120).

Esto desarrolla todas las condiciones sociales, materiales, cultu-
rales, éticas y espirituales que aseguran los derechos humanos, la
perfeccion de la persona y el desarrollo integral. Esta en oposicion
al fundamentalismo e idolatria del mercado que, con su individua-
lismo posesivo e insolidario, manipula la libertad econémica y hu-
mana. La libertad real se realiza en la responsabilidad ante el bien
comun, que efectta la inherente sociabilidad y ética solidaria de las
personas, con el compromiso moral por la justicia social, la civili-
zacion del amor y ese bien mas universal.

806 Medicina y Etica - Julio-Septiembre 2021 - Vol. 32 - Ndm. 3
https://doi.org/10.36105/mye.2021v32n3.05



Antropologia del desarrollo y ecologia integral en el buen vivir

Otro principio del desarrollo es que en el trabajo, el sujeto, la
persona trabajadora, con su vida digna, estd por encima del capital,
del beneficio y la ganancia (LE, 12). En esta linea, el trabajo tiene
como clave el pago de un salario justo, al servicio de las necesida-
des del trabajador y de su familia (LE, 9). No basta el contrato mer-
cantil y legal de trabajo que, para ser justo, debe conformarse con
la ética del bien comun y de la justicia (9). No es suficiente con que
el trabajador reciba este salario justo con unas condiciones labo-
rales humanizadoras, para hacer posible la conciliacién de vida
familiar con la actividad del trabajo. La empresa ha de ser una co-
munidad humana, basada en una economia social (civil) y coopera-
tiva del don. Por tanto, los trabajadores son gestores, protagonistas
y duefios de la propiedad y del destino de la empresa para una
efectiva ética empresarial, de manera que cumpla con su responsa-
bilidad social corporativa (LE, 14-15).

Francisco insiste en qgue ayudar a los pobres con dinero debe ser siempre
una solucion provisoria para resolver urgencias. Il gran objetivo deberia ser
siempre permitirles «una vida digna a través del trabajoy. Por mds que cam-
bien los mecanismos de produccion, la politica no puede renunciar al objetivo de
lograr que la organizacion de una sociedad asegure a cada persona alguna ma-
nera de aportar sus capacidades y su esfuerzo (LE, 162). Y nos convoca a
luchar contra las causas estructurales de la pobreza, la designaldad, la falta de
trabajo, de tierra y de vivienda, la negacion de los derechos sociales y laborales.
Es enfrentar los destructores efectos del imperio del dinero... (LE, 123).

En el desarrollo, es vital pasar de la injusta economia financiera
especulativa y usurera —esa financiarizacion de la economia que la
convierte en una especie de casino—, a una economia real que sirva
al trabajo, a la empresa ética y al bien comun. Asf lo transmite muy
bien san Juan Pablo en la Centesimus annus (CA, 43). Por tanto, hay
que evitar esos créditos e intereses abusivos e injustos, para con-
vertirse en una banca ética y en un sistema financiero justo, hacien-
do posible el destino universal de los bienes y del trabajo decente
(LE, 13). En esta linea, es esencial también el comercio justo y res-
ponsable, el cual ha de convertirse en un intercambio de los bienes

Medicina y Etica - Julio-Septiembre 2021 - Vol. 32 - Num. 3 807
https://doi.org/10.36105/mye.2021v32n3.05



A. Ortega Cabrera

con equidad para todos los pueblos y de forma sostenible, a fin de
establecer asi un sistema comercial basado en la solidaridad y la
justicia socio-ambiental. En muy buena medida, esto tiene su en-
trafia en la civilizacion solidaria de la pobreza. Esto es, en el com-
partir solidario de la existencia, de los bienes y de la accién por la
justicia con los pobres. Logicamente va en contra de las idolatrias
de la riqueza-ser rico, del poseer; del propietarismo, consumismo y
del tener con codicia, que esclavizan al ser y destruyen la casa co-
mun que es nuestro planeta Tierra.

E/ mercado solo no resuelve todo, aunque otra veg nos quieran hacer creer
este dogma de fe neoliberal. Se trata de un pensamiento pobre, repetitivo, que
propone siempre las mismas recetas frente a cualquier desafio que se presente.
E7 neoliberalismo se reproduce a si mismo sin mads, acudiendo al mdgico «de-
rrame» o «goteoy —sin nombrarlo— como rinico camino para resolver los proble-
mas sociales. No se advierte que el supuesto derrame no resuelve la inequidad;
que es fuente de nuevas formas de violencia que amenazan el tejido social. Por
una parte, es imperiosa una politica econdmica activa orientada a «promover
una economia que favoregca la diversidad productiva y la creatividad empresa-
rialy, para que sea posible acrecentar los puestos de trabajo, en lugar de redu-
cirlos. La especulacion financiera con la ganancia fdcil como fin fundamental
signe causando estragos. Por otra parte, «sin formas internas de solidaridad y
de confianza reciproca, el mercado no puede cumplir plenamente su propia fun-
cion econdmica. Hoy, precisamente, esta confianza ha fallado». El fin de la
historia no fue tal, y las recetas dogmaticas de la teoria econdmica imperante
mostraron no ser infalibles. La fragilidad de los sistemas mundiales frente a
las pandemias ha evidenciado que no todo se resuelve con la libertad de mer-
cado y que, ademds de rebabilitar una sana politica que no esté sometida al
dictado de las finanzas, «tenemos que volver a llevar la dignidad humana al
centro, y que sobre ese pilar se construyan las estructuras sociales alternativas
que necesitamos» (LE, 168).

La DSI nos muestra, pues, ese desarrollo humano y sostenible
con una ecologfa integral, que asume el grito de los pobres y el cla-
mort de la Tierra, con esa comunion con los otros, con la creacién

808 Medicina y Etica - Julio-Septiembre 2021 - Vol. 32 - Ndm. 3
https://doi.org/10.36105/mye.2021v32n3.05



Antropologia del desarrollo y ecologia integral en el buen vivir

y con Dios (3). Sostiene, ademas, la ecologia humana, basada en el
cuidado y proteccién de la vida en todas sus esferas y fases (desde
el inicio con la fecundacién); con la defensa de la familia confor-
mada por el amor fiel del hombre con la mujer abiertos a la vida
con los hijos; con la solidaridad y el bien comun. Se trata de esa
ecologia social, que impulsa la justicia con los pobres como sujetos
de su promocion liberadora e integral.

Se trata también de una ecologfa psico-afectiva y ética que desa-
rrolla los sentimientos, como la empatfa compasiva ante el sufri-
miento e injusticia de los otros y de los pobres, sustentada en la
experiencia de la misericordia. Esta inteligencia del corazén, con el
amor que vive y pone en practica todos estos principios con los va-
lores morales, nos constituyen como seres humanos. Y se mani-
fiesta en el compromiso por la fraternidad solidaria y la justicia
liberadora con los pobres, la cual nos da sentido, realizacion, felici-
dad y libertad verdadera en esta responsabilidad humanizadora y
ética. Esta vida afectiva, feliz y moral se enraiza y trasciende en la
ecologia espiritual. Lleva a cabo la experiencia mistica de la comu-
nién con Dios, que nos regala la belleza de toda esta existencia rea-
lizada con sentido y que, en el amor unido a la promocién de la
justicia, culmina en la vida plena-eterna.

3. Ecologia humana e integral con el buen vivir

Lo expuesto hasta aqui, como hemos apuntado, lo transmite y pro-
fundiza la enciclica LS del papa Francisco, sobre el cuidado de la
casa comun, (10). Tal como estamos experimentado en América
Latina con comunidades eclesiales e indigenas, tanto en la LS como
en la QA, se nos muestra una ecologia humana e integral, que ma-
nifiesta el auténtico buen vivir, como nos lo transmiten dichas co-
munidades (11). En ellas se constata esa interrelacion reciproca y
solidaria entre el ser humano, el ambiente y Dios mismo (LS, 138-

Medicina y Etica - Julio-Septiembre 2021 - Vol. 32 - Num. 3 809
https://doi.org/10.36105/mye.2021v32n3.05



A. Ortega Cabrera

155), con una espiritualidad ecoldgica y ética del cuidado, que escu-
cha el grito de los pobres de la Tierra y el clamor de la naturaleza.

Es la anténtica calidad de vida como un buen vivir que implica una armo-
nia personal, familiar, comunitaria y cosmica, y que se expresa en su modo
comunitario de pensar la existenciay en la capacidad de encontrar gogo y pleni-
tud en medio de una vida anstera y sencilla, asi como en el cuidado responsable
de la naturaleza que preserva los recursos para las siguientes generaciones (QA,
71). De esta forma, se nos presenta una ecologfa humana e inte-
gral, unida inseparablemente a una verdadera antropologia y bioéti-
ca global, por la que se visibilizan las vitales fases y dimensiones
que constituyen la vida de la persona. El hombre, en su ser varon y
mujer, esta conformado por esta ecologia y naturaleza humana,
con su diversidad y complementariedad de aspectos bio-fisicos,
corporales, sociales, historicos, culturales, espirituales y trascendentes.

Se plantea una antropologia del don que acoge el regalo de la
vida humana (LS, 91, 119-120); del cuerpo y de la identidad perso-
nal que, como seres humanos, es preciso respetar y cuidar en todas
sus fases —desde el inicio con la fecundacién—, o dimensiones para
realizarnos y desarrollarnos integralmente. Cuando no se reconoce en la
realidad misma el valor de un pobre, de un embrion humano, de una persona
con discapacidad —por poner sélo algunos ejemplos—, dificilmente se escuchardn
los gritos de la misma naturaleza. Todo estd conectado. Si el ser humano se
declara antonomo de la realidad y se constituye en dominador absoluto, la mis-
ma base de su existencia se desmorona (LS, 117).

En otro histérico e imprescindible Mensaje a la XX1V Reunion Ge-
neral de la Academia Pontificia para la Vida, el papa Francisco nos
muestra esta antropologia global, con una conversion a la centralidad actnal
de la ecologia humana integraly es decir, de una comprension armoniosa_y com-
pleta de la condicion humana. Bs una vision integral de la persona, que trata
de articular con creciente claridad todos los vinculos y las diferencias concretas
en las que habita la condicion humana universal y que nos involucran a partir
de nuestro cuerpo. En efecto, nuestro propio cuerpo nos sitiia en una relacion
directa con el ambiente y con los demds seres vivientes. La aceptacion del pro-

810 Medicina y Etica - Julio-Septiembre 2021 - Vol. 32 - Ndm. 3
https://doi.org/10.36105/mye.2021v32n3.05



Antropologia del desarrollo y ecologia integral en el buen vivir

pio cuerpo como don de Dios es necesaria para acoger y aceptar el mundo ente-
ro como regalo del Padre y casa comiin, mientras una logica de dominio sobre el
propio cuerpo se transforma en una logica a veces sutil de dominio sobre la
creacion. Aprender a recibir el propio cuerpo, a cuidarlo y a respetar sus signi-
ficados, es esencial para una verdadera ecologia humana. También la valoracion
del propio cuerpo en su femineidad o masculinidad es necesaria para reconocer-
se a si mismo en el encuentro con el diferente (LS, 155).

Dicha diversidad, dualidad y complementariedad de la naturale-
za humana a nivel antropolégico, fisico, biolégico, corporal y afec-
tivo-sexual se efectda en la entrega y amor fiel de un hombre con
una mujer, y va conformando la institucién basica del matrimonio,
con la familia abierta a la vida, a los hijos, a la solidaridad, al bien
comun y al compromiso con la justicia. Esta ecologia humana, que
responde a la verdad de la persona frente a toda ideologia e indivi-
dualismo relativista, hay que afirmarla en este don que constituye
la naturaleza de la persona con su condicién humana, fisica, biol6-
gica, corporal, social y ambiental.

Francisco nos ensefia que /a ecologia humana implica también algo
mny hondo: la necesaria relacion de la vida del ser humano con la ley moral
escrita en su propia naturaleza, necesaria para poder crear un ambiente mds
digno. Decia Benedicto XVI que existe una «ecologia del hombre»,
porque también el hombre posee una naturaleza gue él debe respetar y gue no
puede manipular a su antojo... De este modo es posible aceptar gozo-
samente el don especifico del otro o de la otra, obra del Dios creador,
y enriquecerse reciprocamente. Por tanto, no es sana una actitud
que pretenda cancelar la diferencia sexual porgue ya no sabe confrontarse
con la misma (LS, 155).

Toda esta naturaleza humana, social y ecolégica, se correlaciona
en la fecundidad de la vida con el amor; en el cuidado y justicia con
la familia, con los pobres de la Tierra y con esa casa comun que es
nuestro Planeta (12). Esta comunién de vida, dada en el amor del
var6én con la mujer, en el matrimonio, la familia, la solidaridad y la
justicia socio-ambiental, da como resultado el buen vivir que pre-

Medicina y Etica - Julio-Septiembre 2021 - Vol. 32 - Num. 3 811
https://doi.org/10.36105/mye.2021v32n3.05



A. Ortega Cabrera

senta el equilibrio y armonia de la vida humana con el cosmos y la
historia (13). Romper esta cosmovision antropologica, espiritual e
indigena del buen vivir lleva a la colonizacién cultural e ideolégica,
a la destruccion del ecosistema humano, social y ambiental, que
niega la vida en sus diversas formas.

De esta forma, en el prélogo que hizo al libro que recoge diver-
sos textos de Benedicto XVI, el papa Francisco afirma que se vuelve
a presentar la misma tentacion del rechago de cualquier dependencia del amor
que no sea el amor del hombre por el propio ego, por «el yo y sus deseos». Y,
como consecuencia, el peligro de la «colonigacion» de las conciencias por parte
de una ideologia que niega la certeza profunda, segin la cual el hombre existe
como varon y como hembra, a quienes ha sido asignada la tarea de la transmi-
sion de la vida; esa ideologia que llega a la produccion planificada y racional de
seres humanos y que —tal veg por algiin fin considerado «buenor— llega a consi-
derar lggico y licito cancelar lo que ya no se considera creado, donado, concebido
Y generado, sino hecho por nosotros mismos (14).

Las diversas ciencias como la fisica, biologia, medicina, las neu-
rociencias y las ciencias ambientales estan mostrando toda esta ver-
dad de la naturaleza humana y ecolégica. Asf lo ensefia también la
fe y la tradicién de la Iglesia con los diferentes papas, y el mismo
papa Francisco en LS y en Amoris laetitia (15). Sin el respeto a dicha
ecologia humana, social y ambiental afloran los grandes y graves
problemas que padecemos hoy en la humanidad, como las agresio-
nes a la vida del ser humano, a la familia e infancia, a los pobres y
al habitat planetario (10).

En la exchortacion apostilica Evangelii gaudium me referi al relativismo
prdctico gue caracteriza nuestra época, y que es «todavia mds peligroso que el
doctrinab. Es la logica interna de quien dice: «dejemos que las fuerzas invisi-
bles del mercado regulen la economia, porque sus impactos sobre la sociedad y
sobre la naturaleza son dasos inevitables». Si no hay verdades objetivas ni
principios sélidos, fuera de la satisfaccion de los propios proyectos y de las nece-
Sidades inmediatas, ;qué limites pueden tener la trata de seres humanos, la
criminalidad organizada, el narcotrdfico, el comercio de diamantes ensan-

grentados...? (LS, 122-123).

812 Medicina y Etica - Julio-Septiembre 2021 - Vol. 32 - Ndm. 3
https://doi.org/10.36105/mye.2021v32n3.05



Antropologia del desarrollo y ecologia integral en el buen vivir

Los valores o principios de la vida y dignidad del ser humano,
de los pobres y trabajadores con sus derechos, como es un salario
justo, estan por encima del capital y del mercado (LS, 124-129). El
destino universal de los bienes, con la equidad en la distribucién de
los recursos, tiene prioridad sobre la propiedad. En este sentido, la
propiedad siempre posee un inherente caracter social (LS, 93-95).
En una vida de pobreza solidaria, se trata del compartir fraterno de
la existencia, de los bienes y del compromiso por la justicia con los
pobres, frente a los idolos de la riqueza-ser rico y del tener que se
imponen sobre el ser fraterno (LS, 222-225). S7 alguien no tiene lo sufi-
ciente para vivir con dignidad se debe a que otro se lo esta guedando. Lo resu-
me san Juan Crisdstomo: «no compartir con los pobres los propios bienes es
robarles y quitarles la vida. No son nuestros los bienes que tenemos, sino
suyos»; o san Gregorio Magno, «cuando damos a los pobres las cosas indis-
pensables no les damos nuestras cosas, sino que les devolvemos lo que es suyo»
(F1, 119).

La razon y el sentido comun, como ya indicamos, nos llevan al
convencimiento de que no hay nada mas bello, verdadero y bueno
que acoger e integrar esta antropologia y ecologia humana e inte-
gral con el buen vivir. As{ nos lo muestran, como también ya lo
seflalamos, todas estas comunidades indigenas latinoamericanas y
africanas, y diversas espiritualidades como la judia, cristiana, catoli-
ca e islamica. La antropologia y las ciencias, en sus diversas ramas,
nos transmiten esta unidad psico-humana (17).

En todo el mundo, cada uno de los seres humanos comparti-
mos de forma universal estas caracteristicas humanas y valores co-
munes; es decir, una cosmovision antropologica y ecolégica en la
diversidad de culturas. Se trata de un mismo cédigo antropolégico
y normatividad humana que, como nos muestra toda esta ecologia
integral y buen vivir, posibilita desarrollarnos y encontrarnos de
forma intercultural, ética, ecuménica e interreligiosa. Al final se tra-
duce en la basqueda de la civilizaciéon del amor, de la globalizacion
de la solidaridad y la paz, frente a toda guerra, violencia e injusticia.

Medicina y Etica - Julio-Septiembre 2021 - Vol. 32 - Num. 3 813
https://doi.org/10.36105/mye.2021v32n3.05



A. Ortega Cabrera

4. Perspectivas: desarrollo con ecologia de la opcién
por la justicia para con los pobres

A partir de lo expuesto hasta aqui, se pueden recoger y actualizar
las aportaciones del pensamiento social y de la ética con su base
antropologica. Asimismo, se tiene en cuenta el humanismo moral e
integral de nuestro tiempo a partir de corrientes filoséficas como
el pensamiento personalista y latinoamericano, con autores tan sig-
nificativos como Mounier o Scannone (18). Este auténtico tesoro
humanista inspirado en la fe; toda la ensefianza moral y antropolo-
gica de la DSI, nos muestran un cualificado y trascendente horizon-
te del desarrollo. Este, en su integralidad y solidaridad, abarca las
dimensiones constitutivas de toda la persona e incluye, de forma
universal, a todos los seres humanos.

Por tanto, como nos ensefia el pensamiento social, el auténtico
desarrollo tiene su entrafia en esta antropologia integral, que respe-
ta y promueve dichas dimensiones constitutivas de lo humano,
como es lo moral y lo espiritual. Y esta basado en la ética solidaria
que promociona la justicia, la equidad y fraternidad con las perso-
nas, los pueblos y los pobres de la Tierra. Es un desarrollo que co-
munica una ecologfa integral para el buen vivir, la vida buena con
las virtudes éticas, sociales y publicas (19). Y se desarrolla en la jus-
ticia y cuidado de la persona; en una ecologia mental; en la justicia
con los otros, sobre todo con los pobres; en la ecologia social y
con el cosmos para una ecologfa ambiental (20).

La clave epistemoldgica y hermenéutica privilegiada para com-
prender lo que es el desarrollo, la ecologia y la justicia es la opcion
por los pobres y las victimas (21). El conocimiento mas real (ver-
dadero) es este amor solidario y compasivo, que se concreta en el
principio de la misericordia, el cual asume los sufrimientos e injus-
ticias que padecen los pobres y las victimas, con un compromiso
por su desarrollo liberador e integral. Esto se traduce en hacerse
cargo, cargar y encargarse de la realidad. Al final, es la verdad de la

814 Medicina y Etica - Julio-Septiembre 2021 - Vol. 32 - Ndm. 3
https://doi.org/10.36105/mye.2021v32n3.05



Antropologia del desarrollo y ecologia integral en el buen vivir

honradez con lo real como son los pueblos crucificados que, des-
velando la mentira que encubre el mal y la injusticia, son siempre
los signos permanentes de los tiempos.

Y es que los pobres, junto con las victimas, son ese lugar social,
ético y espiritual-teologal (teolégico) en el que se manifiesta la ver-
dad real del sufrimiento, desigualdad e injusticia, al negar la univer-
salidad de la fraternidad solidaria, de la justicia y de un auténtico
desarrollo liberador. Asi se nos revela en el Dios de la vida, en Jesus
pobre-crucificado y en su proyecto salvador; es decir, en el Reino
de Dios y en su justicia liberadora con los pobres, como también
nos lo esta transmitiendo el papa Francisco (22).

Frente a todo elitismo y paternalismo asistencialista (el asisten-
cialismo humilla), la clave de un verdadero desarrollo es que las
personas, los pueblos y los pobres sean los sujetos de su promo-
cion y liberacion integral. Los pobres deben ser los protagonistas
de su desarrollo y gestion de la vida humana (humanizadora), social,
publica, politica, econémica y cultural. No hay verdadero desarro-
llo sin esta democracia real en la que las personas, la humanidad y
los pobres (los pueblos empobrecidos) son los autores de su exis-
tencia para promover la libertad ética y solidaria, la igualdad y la
fraternidad universal (23). Tal democracia se ha de llevar a todos
los campos, como son la agricultura, la ecologia y la economia; la
soberanfa alimentaria, energética y la agro-ecologica de todos los
campesinos, trabajadores y pueblos indigenas.

El desarrollo requiere el fomento de todos estos pequefios agri-
cultores, campesinos, trabajadores y demas personas, para que pue-
dan cultivar las tierras, el campo y las demas actividades laborales,
en las que puedan desarrollar una agricultura y economia diversifi-
cada, saludable, a escala humana, con ética y responsabilidad social
corporativa, en forma cooperativa, social y sostenible ecologica-
mente (24). Todo lo anterior, como principio basico de un auténtico
desarrollo, supone el valor rector de la economia: el destino univer-
sal de los bienes, con una justa distribucién de los recursos (25), y
en concreto de las tierras.

Medicina y Etica - Julio-Septiembre 2021 - Vol. 32 - Num. 3 815
https://doi.org/10.36105/mye.2021v32n3.05



A. Ortega Cabrera

Y conlleva todas las necesarias e imprescindibles reformas
agrarias y expropiaciones que hagan realidad esta socializacién de
los bienes con un reparto equitativo de las tierras, suelos, aguas y
demas recursos agro-ecolégicos basicos. El valor y derecho prime-
ro del destino universal de los bienes, con la equidad en la distribu-
cién de los recursos, esta por encima de la propiedad, que no es un
derecho absoluto e intocable, sino que es secundario a este caracter
personal y social de las posesiones. Asi lo ensefia san Pablo VI en la
Populorum progressio.

En esta linea, para un desarrollo real que cumpla con la justicia
social y global en el reparto justo de los bienes, hay que defender
un sistema fiscal equitativo mundial. Con €1, los que mas tienen,
como son las grandes herencias y fortunas o el gran capital con sus
actividades financieras-bancarias, mas han de pagar y contribuir.
La corresponsabilidad en el bien comiin exige moralmente el pago de los im-
puestos (Catecismo de la Iglesia Catolica, 2240). Para ello, habra que
erradicar los inmorales e injustos parafsos fiscales u otros fraudes
tributarios, que llevan a una auténtica estafa de la hacienda publica,
social y ética de los paises. Otro principio esencial, en este desarro-
llo humano e integral, es que el trabajo esta antes que el capital. El
trabajo vivo (humano), en congruencia con la dignidad y derechos
del trabajador, como es un salario justo, un valor ético-social basico,
tiene la prioridad absoluta sobre el capital, el beneficio y lucro (26).

Es la civilizacién del trabajo y de la pobreza que, frente a la del
capital y de la riqueza, impulsa un desarrollo solidario, con una
economia ética al servicio de la vida y necesidades de los pueblos
(27). Se trata del desarrollo y felicidad real con la pobreza solidaria
en el compartir la vida, los bienes y la praxis por la justicia libera-
dora con los pobres. En contra, esta la egolatria y el individualismo
insolidario y posesivo, con sus idolos de la riqueza-ser rico, de la
codicia y de la propiedad acaparadora. Estan también las idolatrias
del mercado y del capital, asi como los falsos dioses del beneficio y
del tener que sacrifican al ser, dan muerte a las personas, a los po-

bres y a la solidaridad.

816 Medicina y Etica - Julio-Septiembre 2021 - Vol. 32 - Ndm. 3
https://doi.org/10.36105/mye.2021v32n3.05



Antropologia del desarrollo y ecologia integral en el buen vivir

Hay que asegurar un sistema laboral internacional justo, que im-
pida las desigualdades e injusticias socio-laborales, principal causa
de la pobreza y de la inequidad en la division social del trabajo. En-
tre ellas estan, por ejemplo, las llamadas flexibilizacién y movilidad
laboral o las deslocalizaciones, que llevan a explotar (maltratar) a
los trabajadores, en especial en el sur empobrecido, los cuales son
usados como mano de obra barata, para producir mas y con menor
costo salarial. Un auténtico desarrollo debe impulsar también el
comercio justo, con un consumo responsable. El sistema comercial
mundial ha de procurar la equidad en el intercambio de bienes, con
condiciones laborales dignas y con proteccién ecoldgica. Para ello,
habra que acabar con los aranceles o barreras proteccionistas que
se imponen unilateralmente sobre los paises empobrecidos e impi-
den este comercio justo, con el dumping y los subsidios que especu-
lan, arruinan y empobrecen a los productores del sur.

Ademas, es clave para el desarrollo asegurar una banca ética,
con un sistema financiero justo que acabe con el pecado de la usu-
ra; es decir, con esos créditos con intereses abusivos e injustos y
que especulan con todo; que endeudan, empobrecen y destruyen a
las personas, a las familias y a los pueblos. En este sentido, hay que
terminar con toda esta economia financiera especulativa que con-
vierte al Planeta en un casino global, que especula con todo, con la
vida y con bienes tan vitales como los alimentos o el agua. Y que
genera permanente y sistematicamente las crisis que, como verda-
deras estafas y mentiras, enriquecen a unos pocos a costa de empo-
brecer, arruinar y destruir a la mayorfa de los empobrecidos de la
Tierra. Se propone dar paso a una economia real de bienes y servi-
cios, con inversiones éticas para el empleo y el dinamismo social
(28). Asi lo transmite el papa Francisco en LS y FT.

5. Conclusiones

El desarrollo requiere una paz justa basada en los derechos huma-
nos; que termine con las guerras y el desarme mundial; que integre

Medicina y Etica - Julio-Septiembre 2021 - Vol. 32 - Num. 3 817
https://doi.org/10.36105/mye.2021v32n3.05



A. Ortega Cabrera

la perspectiva femenina respetando la dignidad y promoviendo el
protagonismo de la mujer en todos los campos. Se propone una
bioética global que defienda la vida en todas sus fases, dimensiones
y aspectos, asi como el amor fecundo, fiel y alegre del hombre y la
mujer, los cuales conforman el matrimonio, la familia y los hijos, y
educan para la vida solidaria, el bien comun y la lucha por la justi-
cia con los pobres. Se plantea también el didlogo intercultural e in-
terreligioso, que confluya en una ética mundial, cosmopolita, y que
favorezca el encuentro, la convivencia y la paz entre todos los pue-
blos, las culturas y las religiones.

El resultado es la civilizacién del amor, con la revolucion de la
alegria y ternura que aporta la solidaridad fraterna de la familia hu-
mana. Los creyentes pensamos que, sin una apertura al Padre de todos, no
habra razones sélidas y estables para el lamado a la fraternidad. Estamos
convencidos de que «sdlo con esta conciencia de hijos que no son huérfanos pode-
mos vivir en paz entre nosotrosy. Porque «la razon, por si sola, es capaz de
aceptar la ignaldad entre los hombres y de establecer una convivencia civica en-
tre ellos, pero no consigue fundar la hermandady (FT, 272).

Referencias bibliograficas

1. Sanz E. (ed.) Cuidar de la Tierra, cuidar de los pobres. Laudato Si desde la teo-
logia y con la ciencia. Santander: Sal Terrae; 2015.
https://doi.org/10.2307/j.ctv17hm9j4.13

2. W.AA. Ecoteologia, un mosaico. Bogota: San Pablo; 2016.

3. Vazquez Carballo J. M. Trinidad y sociedad. Salamanca: Sec. Trinitario; 2009.
4. Gonzalez-Carvajal L. Entre la utopia y la realidad: curso de moral social. San-
tander: Sal Terrae; 2000.

5. Diaz C. Pedagogia de la ética social. Para una formacién en valores. México:
Trillas; 2004.

6. Tortosa JM. El juego global. Maldesarrollo y pobreza en el capitalismo mundial.
Barcelona: Icaria; 2001.

7. Sorge B. Introduccién a la Doctrina Social de la Iglesia. Santander: Sal Terrae;
2017.

8. Lluch E. Una economia que mata. El papa Francisco y el dinero. Madrid: PPC
2015.

818 Medicina y Etica - Julio-Septiembre 2021 - Vol. 32 - Ndm. 3
https://doi.org/10.36105/mye.2021v32n3.05



Antropologia del desarrollo y ecologia integral en el buen vivir

9. Gasda E. Cristianismo y economia: repensar el trabajo mas alla del capitalis-
mo. Madrid: HOAC; 2017.

10. Carrera J, Puig LL. Hacia una ecologia integral. Barcelona: CiJ; 2017.

11. W. AA. Ecoteologia, un mosaico. Bogota: San Pablo; 2016.

12. Flecha JR. El respeto a la creacion. Madrid: BAC; 2001.

13. Alburquerque E. Matrimonio y familia: teologia y praxis cristiana. Madrid: San
Pablo; 2004.

14. Sols Lucia J. (ed.). Pensamiento social abierto al siglo xxi. Santander: Sal Te-
rrae; 2014.

15. Guerra R. Para comprender la Amoris Laetitia. Medellin; 2017; 43(168): 409-
447.

16. Calero R. Los cimientos de un mundo sostenible. Las Palmas: Centro de la
Cultura Popular Canaria; 2012-2007.

17. Dominguez XM. Antropologia de la familia. Madrid: BAC; 2007.

18. Sols Lucia J. Cinco lecciones del pensamiento social cristiano. Madrid: Trotta;
2013.

19. Domingo Moratalla A. Etica para educadores. Madrid: PPC; 2009.

20. Diaz Salazar R. Educacién y cambio ecosocial. Madrid: PPC; 2016.

21. Gonzalez-Carvajal L. El clamor de los excluidos. Santander: Sal Terrae; 2009.
22. Scanonne, JC. La teologia del pueblo. Raices teolégicas del papa Francisco.
Santander: Sal Terrae; 2017. https://doi.org/10.15448/1980-6736.2018.2.32701
23. Domingo Moratalla A. Condicién humana y ecologia integral. Horizontes edu-
cativos para una ciudadania global. Madrid: pPpC; 2017.

24. Elizalde A. Desarrollo humano y ética de la sostenibilidad. Madrid: ppc; 2009.
25. Gonzalez-Carvajal L. El hombre roto por los demonios de la economia. San-
tander: Sal Terrae; 2010.

26. Segovia JL. El capital contra el trabajo. Madrid: HOAC; 2013.

27. Samour H. Critica y liberacion. Valencia: ADG-N; 2012.

28. Diaz Salazar R. (ed.) Justicia global. Barcelona: Icaria; 2002.

Esta obra esta bajo licencia internacional Creative Commons Reconocimiento-No-
Comercial-Compartirlgual 4.0.

il

Medicina y Etica - Julio-Septiembre 2021 - Vol. 32 - Num. 3 819
https://doi.org/10.36105/mye.2021v32n3.05



