
El fin de la vida y la asignación de responsabilidades

Medicina y Ética 2019/3 789

El fin de la vida y la asignación
de responsabilidades

The end of life and the ascription
of responsibility

Francesca Marín*

Resumen

Hoy día el debate bioético sobre asuntos del final de la vida pare-
ce todavía estar caracterizado por algunas interpretaciones pro-
blemáticas de la responsabilidad moral. Por ejemplo, dentro de
ciertos enfoques utilitarios, la misma responsabilidad moral se
asigna al médico que practica la eutanasia, y a otro que retiene o
retira los tratamientos para sustentar la vida. Llamémosle a este
punto de vista “el siempre igual argumento”. Un enfoque opuesto
a la asignación de responsabilidad surge de la tesis de que existe
una distinción moral absoluta entre matar y dejar morir. Lla-
mémosle a esta tesis “el nunca igual argumento”.

Después de mostrar que el siempre igual argumento describe
erróneamente el acto de retener o retirar tratamientos tales como
la eutanasia, este trabajo aborda las implicaciones que ambos,
un rechazo y una defensa incondicional de la distinción del matar/
dejar morir, pudiera tener en la asignación de responsabilidades.

Para ser específicos, se argumenta que mientras el siempre
igual argumento llama para una sobre-responsabilidad del médi-
co, el nunca igual argumento dirige al agente para tomar menos
responsabilidad por sus acciones.

* Departamento de Filosofía, Sociología, Pedagogía y Psicología Aplicada
(FISPPA) Universidad de Estudios de Padova.
La traducción no fue revisada por el autor.
Recibido el 18 de abril de 2019. Entregado el 30 de abril de 2019.



F. Marín

790 Medicina y Ética 2019/3

Al referirnos a otras distinciones morales, el trabajo entonces
sugiere una posición intermedia que aborde la relevancia de las
distinciones entre causa y condiciones, y entre deberes negativos
y positivos. Finalmente, mediante la distinción entre moralmente
culpable el que deja morir, y dejar morir por el bien del paciente,
se argumenta que en algunos casos el dejar morir es equivalente
a matar. El asignar responsabilidad al final de la vida significa de
esta manera, luchar con la complejidad de la actuación moral,
pero para mantener todas esas distinciones es necesario evitar
enfoques reductivos.

Palabras clave: asuntos del final de la vida, matar/dejar morir, dife-
rentes significados de dejar morir, responsabilidad moral.

1. Introducción

Hoy en día el debate ético en asuntos del fin de la vida parece estar
todavía caracterizado por algunas interpretaciones problemáticas
de responsabilidad moral. Por ejemplo, dentro de ciertos enfoques
utilitarios, la misma responsabilidad moral es asignada a un médico
que practica la eutanasia, y a otro que retiene o retira tratamientos
para el sostén de la vida. En general, la asignación de igual respon-
sabilidad se justifica con el siguiente argumento: matar y dejar mo-
rir tienen la misma consecuencia; ésta es la muerte de otros y, al
desempeñar estas acciones, el médico contribuye de la misma ma-
nera al resultado fatal, y puede así ser considerado igualmente res-
ponsable por la muerte del paciente. Dentro de este marco de refe-
rencia, la distinción entre el matar/dejar morir, es moralmente irre-
levante y generalmente identificado con la distinción entre eutana-
sia activa y pasiva. Para ser más específicos, mantener que el matar
y dejar morir son acciones moralmente equivalentes, y el acto de la
retención o retiro de tratamientos médicos está incluido dentro del
rango de eutanasia, y un médico que ha desempeñado esta práctica



El fin de la vida y la asignación de responsabilidades

Medicina y Ética 2019/3 791

(eutanasia pasiva), es siempre igualmente responsable que alguien
más que ha matado a un paciente, por ejemplo, mediante inyección
letal (eutanasia pasiva). Llamaré a este punto de vista el argumento
de responsabilidad moral siempre igual (en adelante “el argumento
de siempre igual”).

Un enfoque opuesto a la asignación de responsabilidad surge de
la tesis de que existe una distinción moral absoluta entre matar y
dejar morir. Ciertamente, al afirmar que matar está siempre moral-
mente equivocado, y dejar morir es siempre moralmente bueno, se
podría decir que nunca es posible asignar la misma responsabilidad
a un médico que practica la eutanasia, y a otro que retiene o retira
tratamientos médicos. Llamaré a esta tesis el argumento de respon-
sabilidad nunca igual (en adelante “el argumento nunca igual”).

Ahora bien, ¿es la responsabilidad moral correctamente declina-
ble dentro de las tesis mencionadas más arriba? ¿En el matar al pa-
ciente y dejarlo morir, siempre o nunca juega el agente moral el
mismo papel en la causa de la muerte del paciente?

A fin de contestar estas cuestiones, primeramente voy a demos-
trar que el argumento siempre igual plantea una pregunta proble-
mática de terminología y metodología. Ciertamente, al identificar
la distinción entre matar/dejar morir con la distinción de eutanasia
activa/pasiva, el argumento erróneamente describe el acto de rete-
ner o retirar tratamientos médicos como eutanasia. En segundo lu-
gar, serán abordadas las implicaciones que ambos, un rechazo y
una defensa incondicional de la distinción matar/dejar morir, po-
drían tener en la asignación de responsabilidad. A este respecto, se
argumentará que, mientras el argumento de siempre igual implica
una responsabilidad adicional de parte del médico, el argumento de
nunca igual lleva a la gente a aceptar menos responsabilidad por
sus acciones. A fin de sugerir una posición intermedia que preserva
una distinción no absoluta entre matar y dejar morir, me referiré a
otras distinciones morales relevantes que resaltan las debilidades,
tanto del argumento de siempre igual como del argumento de nun-
ca igual. Para ser específicos, el distinguir la causa de un evento de



F. Marín

792 Medicina y Ética 2019/3

las condiciones que contribuyen a la ocurrencia de un resultado,
serán abordadas las diferencias causales entre matar y dejar morir.
Mediante la distinción entre deberes negativos y positivos, matar y
dejar morir esto será descrito como rupturas de diferentes obliga-
ciones. Dado que estas diferencias implican la responsabilidad mo-
ral de un agente diferente en el desarrollo de estas acciones, el ar-
gumento siempre igual resultará ser inválido. Finalmente, mediante
la distinción de moralmente culpable al dejar morir, y dejar morir
por el bien del paciente, se argumentará que, en algunos casos, de-
jar morir sería moralmente equivalente a matar. De esta manera, la
nulidad del argumento nunca igual será probada y la presencia de
“zonas grises” ambiguas entre matar y dejar morir será mostrada.
Este aspecto justificará la conclusión principal de este trabajo: asig-
nar responsabilidad moral al final de la vida significa luchar con la
ambivalencia, pero para mantener todas las distinciones menciona-
das arriba es necesario reconocer la complejidad de la estructura
fundamental de la moralidad.

2. Una cuestión problemática de terminología
y metodología

El tema de si matar a un paciente o dejarlo morir, debiera o no ser
considerado como acciones moralmente equivalentes, es una cues-
tión perenne [1]. En particular, la distinción matar/dejar morir se
ha convertido en un tópico para una investigación importante des-
de el nacimiento de la bioética, especialmente por quienes abogan
por la eutanasia. Ciertamente, a fin de argumentar la legitimidad
moral de la eutanasia, muchos autores han negado la distinción entre
matar/dejar morir, mediante la desaprobación de la distinción en-
tre eutanasia activa y pasiva [2-8].1 Desde el punto de vista de ellos,
la ética médica, desde sus orígenes, ha expresado un juicio de valor di-
ferente con respecto a las dos clases de eutanasia, mediante la afir-
mación de que cualquier acto orientado hacia matar a un paciente



El fin de la vida y la asignación de responsabilidades

Medicina y Ética 2019/3 793

es ilícito, pero en algunos casos es permisible retirar tratamientos y
dejar morir al paciente.2 En otras palabras, el razonamiento detrás
de la ilegitimidad de la eutanasia activa, y la legitimidad bajo ciertas
condiciones de la eutanasia pasiva, sería la idea de que hay una di-
ferencia moral relevante entre matar y dejar morir. Al adoptar un
enfoque consecuencialista, y argumentando que matar y dejar mo-
rir son moralmente equivalentes debido a que ambas acciones tie-
nen las mismas consecuencias (la muerte de otros), los abogados
de la eutanasia han tratado de demostrar que la distinción entre eu-
tanasia activa y pasiva no tiene significancia moral.

La Tesis de Equivalencias propuesta por James Rachels ejempli-
fica claramente esta posición. Ciertamente, de acuerdo con esta te-
sis, la diferencia entre matar y dejar morir no es en sí un asunto
moral importante y, consecuentemente, el hecho de que una acción
es caracterizada o etiquetada como una acción de matar o como un
acto de permitir morir, no debe afectar nuestro juicio concerniente
a su rectitud o equivocación (correcto o incorrecto). Rachels ilustra
la Tesis de Equivalencia introduciendo casos paralelos, idénticos en
términos del resultado y de las intenciones del agente; sin embar-
go, diferentes en que uno es un caso de una acción de matar, y el
otro de dejar morir (el argumento de la Diferencia Esencial). A
este respecto, un ejemplo bien conocido es el de Smith and Jones,
en el que ambos quieren a su pequeño primo muerto, a fin de ob-
tener su herencia; sin embargo, mientras que el primero activamen-
te ahoga al niño en la bañera, el otro simplemente deja que su pri-
mo se ahogue en el baño, después de haber resbalado y haberse
golpeado en la cabeza. Dado que no podemos decir que el com-
portamiento de Jones es menos reprensible que el de Smith,
Rachels concluye que entre matar y dejar morir por sí misma no
hay ninguna diferencia en lo moral, en cuanto a nuestras valoracio-
nes morales [4, p. 79; 5, pp. 111-114].

Aplicado a los asuntos del fin de la vida, la Tesis de Equivalen-
cia sostiene que la eutanasia activa y pasiva son en sí moralmente
equivalentes, y declara que lo que he llamado el argumento de



F. Marín

794 Medicina y Ética 2019/3

siempre iguales. Ciertamente el rechazo de la distinción entre ma-
tar y dejar morir nos lleva a asignar la misma responsabilidad moral
a un médico que mata al paciente, y a otro que lo deja morir me-
diante la retención o el retiro de tratamientos médicos. De hecho,
Rachels afirma que la legitimidad moral de estas acciones está
determinada por otras características extrínsecas, tales como el res-
peto por los deseos del paciente, y/o la minimización del sufri-
miento. Esto quiere decir que, debido a estos factores, en algunos
casos puede ser permisible matar pero no dejar morir, mientras
que en otros pudiera ser permisible dejar morir pero no matar.
Esto significa que el médico es digno de elogios e igualmente res-
ponsable por la muerte del paciente cuando mata y cuando deja
morir, si éstos se han llevado a cabo respetando la voluntad del pa-
ciente, y/o para minimizar el sufrimiento. Más aún, un médico que
permite al paciente morir aunque él ha expresado su deseo de mo-
rir, le corresponde la culpa y es igualmente responsable moralmen-
te que un profesional de la salud que mata al paciente aunque éste
había deseado que lo dejaran morir. Dentro de este marco de refe-
rencia, una asignación diferente de responsabilidad moral ocurre
únicamente cuando el médico ha actuado con o sin el consenti-
miento del paciente, ha minimizado o no el sufrimiento.

La caracterización particular de la responsabilidad moral ofreci-
da por el argumento de siempre igual se abordará en el siguiente
párrafo, porque primeramente voy a atender una cuestión proble-
mática de terminología y la metodología será planteada por el lazo
entre la distinción matar/dejar morir, y la distinción de eutanasia
activa/pasiva.3  Ciertamente, mediante el uso de la expresión “euta-
nasia pasiva”, que es un término vago y confuso, el argumento de
siempre igual incluye la retención o retiro de tratamientos médicos
con el rango de eutanasia. De hecho, la eutanasia está dirigida a
terminar la vida intencionalmente. En otras palabras, cuando se prac-
tica la eutanasia, el médico actúa con la intención específica de cau-
sar la muerte del paciente. Por el contrario, el permitir morir a una
persona pudiera ser dirigido a respetar su deseo y/o minimizar su



El fin de la vida y la asignación de responsabilidades

Medicina y Ética 2019/3 795

sufrimiento, aunque la acción pudiera también ser llevada a cabo a
fin de apresurar el proceso de morir, y, como será argumentado en
el párrafo cuarto, éste es un caso en el cual dejar morir es ilegítimo
y moralmente equivalente a matar.

En general, los abogados de la eutanasia critican esta conclu-
sión, afirmando que la eutanasia está dirigida a respetar el deseo
del paciente y, también, a minimizar su sufrimiento. Sin embargo,
este punto de vista niega otra distinción relevante; esto es, la distin-
ción entre intención y motivo: mientras que la intención es algo
como un compromiso del agente para engancharse en cierta
acción, y es cumplido cuando lo pretendido y el resultado deseado
son realizados, este último se refiere a las razones que entregan un
resultado tan interesante y atractivo. En otras palabras, la intención
compromete al agente a actuar de cierta manera, y el motivo es la
fuerza de movimiento que lo impele a ejecutar esa acción en lugar
de alguna otra. Ahora, antes de efectuar la eutanasia, el médico está
comprometido a terminar la vida del paciente, de tal modo que las
sustancias utilizadas para la inyección son drogas letales. Si el mé-
dico dice que su intención, y no su motivo, era aliviar el sufrimien-
to, su compromiso estaría ligado en el logro de este objetivo, pero
no en la muerte del paciente. Por supuesto, la distinción entre in-
tención y motivo es muy sutil, y hay asuntos problemáticos relati-
vos al concepto de intención, porque esta noción se refiere a lo in-
terno, y hasta cierto grado impenetrables dimensiones del agente
que solamente puede ser verificado después de llevar a cabo la acción.
Sin embargo, la intención es un aspecto importante para determi-
nar lo correcto o incorrecto de una acción,4 y también es relevante
dentro del contexto legal, a fin de determinar el grado de culpa del
ofensor.

Más aún, al relacionar la distinción matar/dejar morir a la distin-
ción eutanasia activa/pasiva aquélla podría estar identificada erró-
neamente con la distinción acción/omisión. De hecho, mientras
que el matar involucra “hacer”, la retención o retiro de tratamientos
cuenta como “permitiendo”. Sin embargo, cuando un agente per-



F. Marín

796 Medicina y Ética 2019/3

mite que algo suceda, él podría estar activándolo, por ejemplo, reti-
rando el tapón y permitiendo que el agua fluya, o absteniéndose de
evitarlo, por ejemplo, al no advertirle a alguien acerca de una tram-
pa, y permitirle caminar hacia ella.5 Aplicando estas consideracio-
nes a los asuntos del fin de la vida, podríamos decir que la eutana-
sia es siempre desempeñada mediante actos, y permitir morir a un
paciente puede, a veces, ser desempeñado por acciones (tratamien-
tos de retiro), y otras por omisiones (tratamientos de retención o
abstención de evitar que el paciente muera) [17].

Por todas estas razones, la expresión “eutanasia pasiva” es in-
apropiada, engañosa e inútil, y deberá ser evitada.6 Ciertamente, el
adjetivo “pasiva” no describe correctamente la práctica de la euta-
nasia, que es activa por definición, y el término “eutanasia pasiva”
crea ambigüedades alrededor del acto de retener o retirar trata-
mientos.

3. La distinción matar/dejar morir y la asignación
de responsabilidad

Otra debilidad del argumento siempre igual, concierne a la caracte-
rización de su responsabilidad moral. Como ya se hizo notar, el ar-
gumento se enfoca en las consecuencias de la acción, y este as-
pecto nos lleva a asignar la misma responsabilidad a un médico
que practica la eutanasia, y a otro que retiene o retira tratamientos
para preservar la vida. De esta forma, la asignación de responsabi-
lidad desprecia otras características relevantemente morales, rela-
cionadas con el agente y con el acto en sí.

Por ejemplo, aunque matar y dejar morir tienen las mismas con-
secuencias, estas acciones no pueden ser consideradas moralmente
equivalentes, porque ambas, tanto la causa aproximada de la muerte
del paciente como el papel del médico, son diferentes. Ciertamen-
te, al inyectar una droga letal, el médico crea una nueva patología
fatal (por ejemplo, la hiperpotasemia en caso de inyección de



El fin de la vida y la asignación de responsabilidades

Medicina y Ética 2019/3 797

potasio). En otras palabras, cuando el agente mata a alguien, él
produce una nueva y peligrosa situación, que nos lleva a la muerte
de la víctima, y luego causa el fatal resultado. Por el contrario, rete-
niendo o retirando tratamientos médicos, el médico crea una con-
dición que activa la enfermedad preexistente, para que rinda su
efecto en el paciente. Entonces, el médico contribuye a la muerte
del paciente pero no la causa, porque se enfrenta como una condi-
ción fatal preexistente; esto es, la amenaza de muerte no atribuible
a él mismo.

Estas consideraciones están basadas en la distinción entre causa
y condición que es moralmente relevante a la asignación de res-
ponsabilidad. La causa hace surgir un efecto, y debe de estar pre-
sente para que el efecto ocurra. La condición activa a la causa a
rendir sus efectos, pero no permite la ocurrencia del efecto en la
ausencia de la causa. Al responder a la pregunta “¿qué causó el fue-
go?”, no tenemos la posibilidad de contestar “la presencia de oxí-
geno o material inflamable dentro del edificio”. De hecho, estas
condiciones no permiten que ocurra un fuego (efecto) en la ausen-
cia de, por ejemplo, un cortocircuito (causa). Aplicando estas conside-
raciones a los asuntos del fin de la vida, podríamos decir que matar
a un paciente o dejarlo morir son diferentes acciones causales, de-
bido a que, mientras la anterior es una condición suficiente para la
muerte, la retención o retiro de tratamientos que mantienen la vida
no lo es,7 aunque podría jugar un papel en la causa de la muerte del
paciente, adicional a otras y más fuertes condiciones.

Más aún, matar y dejar morir son rupturas de diferentes deberes
respectivamente: “no matarás” y “evitar que otros mueran”. Este
aspecto está relacionado con la distinción entre deberes negativos
(no-interferencia), y deberes positivos (ayudar a otros), mientras
que el anterior es más estricto que este último. Ciertamente, mien-
tras tanto podemos cumplir siempre nuestros deberes negativos,
absteniéndonos de matar o de infringir heridas a cualquiera –aun
cuando estemos durmiendo–, el deber de proporcionar ayuda y no



F. Marín

798 Medicina y Ética 2019/3

permitir que la gente muera es imposible de cumplir todo el tiem-
po y hacia todo mundo. Hacer daño es  más difícil de justificar que
el no ayudar a otros, o simplemente permitir el daño. Como conse-
cuencia, contrario a lo que es afirmado por el argumento siempre
igual, el médico no puede ser considerado igualmente responsable
por la muerte de pacientes en todas las ocasiones, porque los resul-
tados fatales pueden ser el resultado de una ruptura en diferentes
deberes, negativos en casos de acciones de matar y positivos en ca-
sos de permisos de morir.

Las distinciones entre causa y condición, y entre deberes positi-
vos y negativos, son ambas relevantes al asignar responsabilidad
moral. Por un lado, al negar que el anterior, el riesgo de una expli-
cación problemática de cualquier evento, sea realista debido a que
infinidad de causas de lo que ha sucedido pudieran ser abordadas.
Más aún, el rechazo de la distinción causa/condición es contrain-
tuitiva, porque podríamos absurdamente asignar a los padres ser
responsables moralmente de la muerte de su hijo, ya que ellos le
dieron la vida [20, pp. 85-86]. Debe notarse que la distinción entre
causa y condición no puede llevarnos a subestimar las condiciones,
porque a menudo son necesarias para explicar qué sucedió, tanto
que, por su ausencia, la causa no produciría todos sus efectos. Re-
gresando al ejemplo antes propuesto, con la presencia o no del ma-
terial inflamable en el edificio, el fuego produce diferentes efectos.
En otras palabras, la identificación de la causa es requerida, pero la
explicación de un evento no puede reducirse a ello. Esto es cierto,
también, en el acto de retención o retiro de tratamientos para man-
tener la vida: a fin de explicar la muerte del paciente, la acción del
médico debe ser mencionada, pero también debe ser reconocido
que él ha realizado este acto en la presencia de una condición fatal
preexistente, no asignable a él mismo.

Por otro lado, negar la distinción entre deberes negativos y posi-
tivos, y conferirles la misma fuerza normativa, quiere decir que se
indica una sobre-responsabilidad del agente moral. De hecho, a fin
de no ser considerado un asesino, el agente debe siempre cumplir



El fin de la vida y la asignación de responsabilidades

Medicina y Ética 2019/3 799

deberes positivos hacia todos, lo cual significa que deberá propor-
cionar ayuda, aun cuando ésta haya sido rechazada, o afecte a los
derechos de terceras partes. Más aún, dicho enfoque requiere que
el agente subestime sus relaciones personales y salve a toda la hu-
manidad. Este objetivo es obviamente imposible de lograr por un
individuo, porque necesita esfuerzos combinados, así como estra-
tegias económicas y políticas. Se pueden extraer conclusiones simi-
lares acerca del compromiso del médico en promover la salud y
salvar vidas. Por un lado, el considerar que un estatus es suscepti-
ble de variaciones determinadas por factores subjetivos, culturales,
sociales y de medio ambiente (los así llamados determinantes de la
salud), la promoción de la salud no puede ser considerada una ta-
rea exclusivamente requerida de un médico. Por otro lado, el respe-
to a la autonomía de los pacientes y el uso de criterios para colocar
recursos de salud limitados, son requeridos por aquellos que des-
empeñan la profesión médica.

Ahora bien, manteniendo las dos distinciones arriba menciona-
das, la siguiente tesis podría ser desarrollada: existe una distinción
moral absoluta entre matar y dejar morir, porque estas acciones
son causalmente diferentes y, al realizarlas en la gente, violan diferen-
tes deberes. En otras palabras, al adoptar lo que yo he llamado el
argumento nunca igual, se puede decir que matar es siempre mo-
ralmente erróneo o equivocado, y dejar morir es moralmente co-
rrecto. Dado que ninguna circunstancia en estas acciones puede ser
considerada moralmente equivalente, la conclusión sería que nunca
es posible asignar la misma responsabilidad a un médico que prac-
tica la eutanasia, que a otro que retiene o retira tratamientos médi-
cos. El argumento del nunca igual es problemático también, por-
que niega la legitimidad de la acción de matar cuando es cometida
en justificada defensa propia, y afirma que el agente actúa legítima-
mente en cualquier caso de dejar morir, aun cuando él se abstenga
de rescatar a una víctima que se está ahogando, aunque la acción
no estuviese amenazando su propia vida. Como consecuencia, al



F. Marín

800 Medicina y Ética 2019/3

adoptar este enfoque, el agente tiene mayores probabilidades de
asumir menos responsabilidades por sus acciones.

De hecho, como sugiere Daniel Sulmasy, si es cierto que excep-
to en casos de defensa propia o de rescate todos los asesinatos de-
muestran una señal patognomónica moral ilegítima, dejando morir
no se puede considerar moralmente un acto legítimo, simplemente
porque le falta este signo [21, p. 58].8 Usando esta analogía, la vi-
ruela puede ser diagnosticada cuando a cualquiera le salen puntos
Koplik (manchas pequeñas y blancas en cavidad oral), pero la au-
sencia de este signo patognomónico de viruela no puede excluir de
un diagnóstico. En otras palabras, una persona que no muestra
ningún punto o mancha en su boca podría tener viruela. De la mis-
ma manera, aun si el signo patognomónico de la ilegitimidad moral
está ausente el dejar morir, podría aún ser moralmente injustifica-
do. Como consecuencia, nuestro juicio moral en relación con la recti-
tud o equivocación de dejar morir no puede ser unívoco, depen-
diendo de las circunstancias, esta acción u omisión puede ser algu-
nas veces legítima y otras ilegítimas.

Es por esto que la adscripción de la responsabilidad moral al fi-
nal de la vida requiere de un examen más profundo de los diferen-
tes tipos de dejar morir. El siguiente párrafo tratará acerca de las
preguntas planteadas a continuación: ¿desde el punto de vista mo-
ral, bajo qué condiciones y circunstancias el retener o retirar trata-
mientos puede estar justificado? ¿Qué características morales se
entregan al dejar a un paciente morir, ya sea legítima o ilegíti-
mamente?

4. Los diferentes significados de dejar morir

Las valoraciones acerca de la permisibilidad moral de retener o retirar
tratamientos médicos están generalmente basadas en el argumento
en contra de imponer un tratamiento no deseado en un paciente
competente, o en sus sustitutos que toman decisiones. Aunque el



El fin de la vida y la asignación de responsabilidades

Medicina y Ética 2019/3 801

respeto por la autonomía es un principio ampliamente reconocido,
la relevancia moral de la distinción retiro/retención podría ser dis-
cutida en los siguientes términos: el abstenerse de intervenir (omi-
sión) es una condición suficiente para respetar el rechazo del pa-
ciente a un tratamiento médico, pero la solicitud de retirar el mis-
mo tratamiento requiere un curso de acción (acto) desarrollado por
el médico. El retenerlo podría así ser menos problemático que el
retiro, porque, contrario al anterior, este último ocurre cuando el
tratamiento ya ha sido iniciado y, consecuentemente, se requieren
fuertes razones para declinar el proporcionárselo al paciente [22-
23]. Más aún, podría decirse que, cuando la voluntad del paciente
afecta tratamientos de apoyo a la vida, una responsabilidad moral
diferente tiene que ser adscrita al médico que retiene y a otro que
retira esa clase de tratamiento. Por ejemplo, se puede argumentar
que mientras se mantenga una ventilación artificial, el médico se
abstiene de intervenir y salvar la vida del paciente; pero al retirar el
apoyo a la vida de un paciente que no tiene la posibilidad de respi-
rar espontáneamente, el médico desempeña un acto causal decisivo
para la muerte del paciente. [24].

Este marco de referencia es complejo por las siguientes razones:
en primer lugar, al considerar la solicitud del paciente de retirarle
un tratamiento más problemático que el rechazo al mismo, el ries-
go de imponer tratamientos médicos, aunque desproporcionados,
en el paciente es real.9 Ciertamente, se toma una decisión moral-
mente legítima, relacionada con el retiro cuando el tratamiento re-
sulta ser inefectivo y agobiante para el paciente. Desde este punto
de vista, se puede argumentar entonces que el retiro está más justi-
ficado que la retención. En segundo lugar, la ilegitimidad moral o
la permisibilidad de dejar morir no puede ser argumentada sólo ex-
clusivamente al referirse a la distinción acto/omisión. De hecho,
cuando una intervención pudiese haber prevenido la muerte de
otros, y el agente tuvo la habilidad y los medios para salvar a la víc-
tima que no hubiese rechazado ayuda, abstenerse de actuar está
igualmente mal que hacer algo que deje morir a alguien. Aplicando



F. Marín

802 Medicina y Ética 2019/3

estas consideraciones a asuntos del fin de la vida, podríamos en-
tonces concluir que la relevancia moral no radica en la distinción
retención/retiro [26, pp. 158-162]10 porque, como será discutido
muy pronto, son las condiciones y las circunstancias en las cuales
el retiro y la retención tienen lugar, las que hacen una diferencia
moral más bien que una acción u omisión per se.

Por ejemplo, la intención es un aspecto relevante en determinar
la rectitud o equivocación de dejar morir. Por un lado, el médico
puede dejar morir al paciente a fin de respetar su voluntad, así
como minimizar su sufrimiento. Bajo estas circunstancias, no es la
intención ocultar el proceso de muerte, aunque puede ser previs-
to,11 y podemos decir que ha ocurrido un dejar morir por el bien
del paciente. Por otro lado, el retener o retirar un tratamiento po-
dría ser dirigido a ocultar el proceso de muerte (moralmente culpa-
ble de dejar morir) y ser desempeñado con diferentes motivos. Por
ejemplo, el médico pudiera considerar que la vida del paciente ya
no vale la pena vivirla, o creer que los recursos de cuidados de la
salud actualmente dedicados al paciente, deberían ser usados por
aquellos que podrían recibir un mayor beneficio. En este caso ocul-
tar el proceso de morir no solamente es previsto, sino también
pretendido.

Cuando se decide dejar morir a un paciente, las decisiones de
tratamiento están en vilo, porque se hace una valoración de la pro-
porcionalidad o la desproporcionalidad de tratamientos.12 Dicha
evaluación debe estar basada en criterios de efectividad del trata-
miento, así como de los beneficios y las cargas que eso genera.
Para especificar, un tratamiento proveído es efectivo cuando altera
el estado de salud actual del paciente de una manera positiva; es
beneficioso si es considerado que vale la pena por el propio pa-
ciente, y es oneroso cuando impone costos psicológicos, físicos y
sociales en el paciente y su familia en particular, y en el equipo mé-
dico o sociedad en general [31-32]. Dado que los beneficios y car-
gas no son fácilmente cuantificables, los componentes de valor y
los de facto, así como los criterios objetivos y subjetivos, están in-



El fin de la vida y la asignación de responsabilidades

Medicina y Ética 2019/3 803

terconectados en juicios proporcionales. Como consecuencia, la
evaluación de la proporcionalidad o desproporcionalidad de los
tratamientos debe integrarse a la experiencia técnica del médico y a
los valores del paciente (o subrogados), y no pueden ser producto
de una decisión unilateral. En particular, el rechazo del paciente a
tratamientos proporcionados debería ser críticamente analizado
por el médico. El aceptar y cumplir este rechazo simplemente sig-
nifica hacer que suceda un abandono. El abandono lleva a la ero-
sión de los deberes principales del médico (cuidar y curar el sufri-
miento), y corresponde a una manera ilegítima de dejar morir.

La decisión de retener o retirar tratamientos debería ser hecha
dentro de la cita médica y estar precedida, en ambos casos, por el
consentimiento informado del paciente y por un análisis crítico de
la voluntad del mismo. Ciertamente, la presencia o la ausencia de
estos dos elementos es un aspecto relevante, a fin de determinar lo
correcto o equivocado de dejar morir. Específicamente, el permitir
a un paciente morir es legítimo cuando el rechazo del paciente a
los tratamientos médicos es totalmente informado y hecho de ma-
nera libre, y cuando las razones para esta opción han sido analiza-
das críticamente y discutidas. Por el contrario, un permiso de morir
moralmente culpable ocurre cuando ambos, el consentimiento in-
formado del paciente y un análisis crítico de su voluntad, o alguno
de estos aspectos está ausente. Ciertamente, en algunas circunstan-
cias particulares uno o ambos de ellos podrían estar “presentes”,
pero las características de esta presencia pudieran llevar a un per-
miso ilegítimo de morir. Por ejemplo, siguiendo una solicitud vo-
luntaria, bien considerada e informada para una eutanasia, el médi-
co podría analizar críticamente los deseos del paciente, y acceder a
su solicitud, pero al mismo tiempo rechazar matar al paciente me-
diante una inyección letal. En otras palabras, al comprobar el dolor
físico y el estrés emocional causado por la enfermedad, 13 el médico
podría legitimar la opción del paciente, y decidir el retirar trata-
mientos, a fin de precipitar el proceso de muerte. De esta manera,
sucede un ilegítimo dejar morir moralmente equivalente a matar.



F. Marín

804 Medicina y Ética 2019/3

A fin de distinguir un permiso de morir moralmente culpable,
de un permiso de morir por el bien del paciente, se requiere un
análisis más extenso del no cumplimiento del deber positivo.
Como se ha abordado ya, todas las acciones de dejar morir son
rupturas de los deberes “ayudar a otros” y “evitar que otros mue-
ran”, que son positivos y deberes menos estrictos que el que nos
obliga a no matar. Ahora bien, dentro del contexto clínico, el no
cumplimiento de los deberes positivos antes mencionados es injus-
tificado cuando el médico posee los medios para salvar la vida del
paciente, y éstos no han sido rechazados por el mismo. Este mo-
ralmente culpable dejar morir debiera ser distinguido del dejar
morir por el bien del paciente, en el cual el no cumplimiento de
deberes está justificado. Por ejemplo, el médico no podría propor-
cionar ayuda para atender la voluntad del paciente; esto es, a fin de
respetar su rechazo informado. Más aún, el abstenerse de ayudar es
legítimo cuando el proporcionar ayuda requiere un compromiso
excesivo de parte del médico (por ejemplo, exponerse él/ella a un
riesgo de muerte), o que lastime los derechos de una tercera perso-
na. En este caso particular, el médico podría actuar a fin de maxi-
mizar el bien general si él está, al mismo tiempo, comprometido a
salvar una vida o la vida de más pacientes.14 En tales circunstancias,
los asuntos de justicia y asignación de cuidados médicos no pue-
den ser subestimados, aunque dentro de un contexto de cuidados
médicos, una lógica puramente económica debiera ser evitada, por-
que impediría una adecuada salvaguarda de (y la asistencia a) pa-
cientes vulnerables.

5. Conclusiones

Para poder asignar responsabilidad al fin de la vida, la referencia
hacia algunas de las distinciones morales relevantes parece ser ine-
vitable. El análisis de la distinción matar/dejar morir propuesta en
este trabajo confirma este aspecto: contestar la pregunta sobre si



El fin de la vida y la asignación de responsabilidades

Medicina y Ética 2019/3 805

pudiera ser asignada la misma responsabilidad moral a un médico
que practica la eutanasia, que a otro que retiene/retira tratamientos
de soporte a la vida. Para ello, ha sido necesario distinguir la causa,
el porqué y condiciones, deberes positivos y negativos, del dejar
morir moralmente culpable, y del dejar morir por el bien del pa-
ciente. El mantener todas estas distinciones significa reconocer los
elementos multiformes de un acto moral humano (agente, cumpli-
miento del deber y consecuencias), así como los diferentes aspectos
que caracterizan al contexto clínico (promoción de la autonomía
del paciente, respeto a la voluntad del paciente, proporcionalidad
de tratamientos y cumplimiento de los deberes éticos y deontológi-
cos requeridos por aquellos que desempeñan la profesión médica).

Tomando todos estos aspectos en consideración, y encontrando
el balance correcto entre ellos, es una tarea difícil pero necesaria, a fin
de evitar enfoques reductivos, cuando se atiendan asuntos sobre el
fin de la vida. Por ejemplo, al reconocer la distinción causa/condi-
ción, y al abordar y atender los diferentes roles o papeles de un
médico en matar un paciente y dejarlo morir, la responsabilidad
moral no está definida puramente en términos causales. Además,
es menos probable que el médico asuma tanto su responsabilidad
por sus acciones como que se convierta en un agente con baja res-
ponsabilidad.

Al mismo tiempo, lidiar con las distinciones arriba mencionadas
significa luchar con la ambivalencia, porque en algunos casos dejar
morir es moralmente equivalente a matar. Más aún, en algunos
contextos clínicos en particular no ocurre o no se ve una línea clara
y limpia entre el moralmente culpable dejar morir, y el dejar morir
por el bien del paciente. Por ejemplo, cuando el consentimiento in-
formado del paciente y un análisis crítico de su voluntad “están
presentes”, el rechazo del paciente al tratamiento, y el no cumpli-
miento por parte del médico del deber positivo, parecen justifica-
dos. Certificando la presencia de estas ambiguas “zonas grises”, no
puede llevarnos a la conclusión equivocada de que todos los casos



F. Marín

806 Medicina y Ética 2019/3

de dejar morir son la misma clase de acción, o peor aún, de que
son actos de matar. Por el contrario, este aspecto debe ayudar al
reconocimiento de la complejidad de la estructura fundamental de
la moralidad, y hacernos más conscientes respecto al conflictivo
proceso de toma de decisiones al final de la vida.

Apéndice

Desde sus orígenes, el debate bioético en asuntos del fin de la vida
ha sido caracterizado por el uso de términos como “retención” y
“retiro”, que “significan respectivamente, restringirse o abstenerse
de intervenir” y “remover, devolver o llevarse algo”. Estas palabras
se refieren principalmente a omisiones o acciones desempeñadas
por los proveedores de cuidados de la salud, a fin de no iniciar o
parar tratamientos. De esta manera, el enfoque se centra en la acti-
vidad médica, y en lo que debería precederla; esto es, el requeri-
miento del paciente para retener o retirar el tratamiento, es subesti-
mado o, peor, dado como un hecho. A este respecto, el debate bio-
ético italiano presenta un aspecto de originalidad, porque desde la
publicación en el año 2008 del documento emitido por el Comité
Nacional de Bioética (NBC por sus siglas en inglés) titulado Rechazo
y renuncia consciente a tratamientos de salud en la relación paciente-doctor
[34], se ha convertido en práctica común el usar la distinción entre
rifiuto (rechazo) y renuncia (renunciación) de los tratamientos.15 Los
términos sugeridos por el NBC se refieren al encuentro clínico y al
hacer posible dirigir dos diferentes pasos de la relación paciente-
médico [37, pp. 13-21]: mientras que “rifiuto” (rechazo) se refiere
al punto de inicio, cuando un tratamiento es propuesto (general-
mente después de un diagnóstico y pronóstico); “renuncia” (re-
nunciación) se refiere al tiempo en que las ideas de curación han
sido ya convertidas en acciones de curación. Este aspecto no es con-
dición suficiente para hacer valer la relevancia moral de la distin-
ción retención/retiro, pero la concentración en la relación pacien-



El fin de la vida y la asignación de responsabilidades

Medicina y Ética 2019/3 807

te-médico enriquece la discusión acerca de los asuntos del final de
la vida, básicamente por dos razones: en primer lugar, la distinción
entre rechazo y renunciación desvía la atención del hecho de no
iniciar o parar un tratamiento al acto de abstenerse o rechazarlo,
destacando que el rechazo del paciente, o la renunciación a un tra-
tamiento no deseado, es expresado a otros. En segundo lugar, el
uso de las palabras “rifiuto” y “renuncia” implica que, para ser mo-
ralmente legítima, la decisión de retener o retirar tratamientos de-
bería ser hecha dentro del encuentro clínico, y ser precedida tanto
por el consentimiento informado del paciente, como por un análi-
sis crítico de la voluntad del paciente.

Estas consideraciones no están sugiriendo el reemplazar las pa-
labras “retención” y “retiro”, con los términos “abstención”, y “re-
nunciación”, sino el complementar las anteriores con estas últimas.
Ciertamente, los pares conceptuales “abstención-retención” y “re-
nunciación-retiro” evitan enfocarse exclusivamente, ya sea en la ac-
tividad médica o en el derecho del paciente a abstenerse o renun-
ciar a tratamientos no deseados.16 En otras palabras, este enfoque
permite que se pueda adoptar una perspectiva relacional, recono-
ciendo todos los sujetos involucrados en el contexto clínico, y lla-
marlos a ser moralmente responsables en el proceso de toma de
decisiones.

Referencias bibliográficas

1 El debate bioético sobre la eutanasia, también está caracterizado por la distin-
ción entre voluntaria, involuntaria, y no-voluntaria. Mientras que la eutanasia vo-
luntaria se lleva a cabo con el consentimiento del paciente, la eutanasia involunta-
ria se lleva a cabo en un paciente que podría aun expresar su voluntad, pero este
consentimiento no es requerido porque la muerte se supone que es beneficiosa
para él. (Esta práctica puede ser considerada aún más problemática porque por
ejemplo, de acuerdo con Evert van Leeuwen y Gerrit Kimsma, la eutanasia invo-
luntaria se realiza «contra el deseo o consentimiento del paciente» [9, p. 1196]).
La eutanasia no voluntaria se realiza en el paciente que ya no puede, o nunca ha
tenido la posibilidad de dar su consentimiento. En otras palabras, la distinción en-



F. Marín

808 Medicina y Ética 2019/3

tre eutanasia voluntaria, involuntaria y no-voluntaria, está basada en la competen-
cia del paciente para expresar, o no, su consentimiento a morir. De hecho, mien-
tras que antes de realizar una eutanasia voluntaria e involuntaria el paciente aún
puede dar su consentimiento, en el caso de eutanasia no-voluntaria él no puede
expresar su consentimiento (en el sentido de que él ya no puede, o nunca ha teni-
do la posibilidad de dar su consentimiento). Desde un punto de vista moral existe
una diferencia radical entre eutanasia voluntaria e involuntaria porque mientras la
voluntad del paciente es expresamente afirmada en el anterior, su consentimiento
está meramente supuesto en este último. De hecho, aquellos que practican la eu-
tanasia involuntaria suponen que la voluntad del paciente corresponde a la termi-
nación de su vida.
2 A este respecto, seguido es citada la siguiente declaración de la Asociación Mé-
dica Americana (AMA): «La terminación intencional de la vida de un ser humano
por otro –asesinato piadoso– es contrario a aquello para lo cual la profesión mé-
dica existe y trabaja, y es contraria a la política de la Asociación Médica America-
na. La cesación del empleo de medios extraordinarios para prolongar la vida del
cuerpo cuando existe evidencia irrefutable que la muerte biológica es inminente,
es la decisión del paciente y/o su familia inmediata. El consejo y juicio del médico
debería estar disponible libremente para el paciente y/o su familia inmediata»
[10]. De hecho, como debidamente lo han argumentado Bonnie Steinbock [11] y
Thomas D. Sullivan [12], en la declaración mencionada más arriba, la AMA está
afirmando la ilegitimidad moral de cualquier acción dirigida a matar al paciente.
La eutanasia ejemplifica dicha clase de acción, pero aquí la AMA se refiere a un
grupo más amplio de actos, que incluye también cualquier retención o retiro de
tratamientos dirigidos a causar la muerte.
3 Las dos distinciones no han sido ligadas únicamente por aquellos que mantie-
nen que matar y dejar morir son acciones moralmente equivalentes. De hecho,
también proponentes de la distinción matar/dejar morir, a menudo la han identifi-
cado con la distinción entre eutanasia pasiva y activa. En otras palabras, algunos
han argumentado a favor de la relevancia moral de la distinción matar/dejar morir,
mediante la atención a las diferencias morales entre estas dos prácticas de la eu-
tanasia [3-15].
4 Ciertamente, el hecho que las intenciones influyen la valoración moral de una
acción, y no únicamente los rasgos de carácter del agente, es confirmado por la
Tesis de Equivalencia. Mencionando de nuevo el ejemplo propuesto por Rachels,
Smith y Jons tienen la misma mala intención moral (matar a su primo), y este as-
pecto nos lleva directamente a una valoración moral negativa de sus acciones,
respectivamente el matar y el dejar morir. Como consecuencia, debido a la pre-
sencia de malas intenciones, dentro del caso paralelo sugerido por Rachels, la
distinción matar/dejar morir termina siendo neutralizada, y más aún, irrelevante.
5 La distinción entre “Permitiendo como habilitando”, y “Permitiendo como abste-
niéndose de prevenir”, así como los ejemplos mencionados arriba, han sido pro-



El fin de la vida y la asignación de responsabilidades

Medicina y Ética 2019/3 809

puestos por Philippa Foot dentro de su bien conocido artículo El Problema del
aborto y la doctrina del doble efecto [16, p. 273].
6 Uno de los ataques más explícitos sobre la idea de la eutanasia pasiva, fue ex-
presado por una Fuerza de Tarea en Ética, establecida por la Asociación Europea
para Cuidados Paliativos (EAPC por sus siglas en inglés) en febrero del año 2001:
«[…] La eutanasia es activa por definición, y así eutanasia “pasiva” es una contra-
dicción de términos; en otras palabras, no puede existir dicha cosa» [18, p. 98].
7 A este respecto, Daniel Callahan sugiere este escenario: «Pónganme en un res-
pirador ahora, cuando tengo buena salud, y nada de lo que sea puede suceder si
es apagado. No puede “permitírseme morir” mediante el apagado de un respira-
dor, si tengo pulmones sanos. Es completamente diferente, sin embargo, si un
médico me aplica una inyección de relajante muscular que paralizara mis pulmo-
nes. Saludable o no, esos pulmones dejarán de funcionar y yo moriré» [19, p. 77].
8 Un signo patognomónico es un síntoma especifico de una enfermedad, cuya
presencia permite que se lleve a cabo un diagnóstico directamente.
9 Parafraseando a Massimo Reichlin, «Los tratamientos para prolongar la vida se
convertirán en obligatorios, y el poder para artificialmente mantener la vida huma-
na se convertirá en algo así como una jaula tecnológica, de la cual los pacientes
nunca podrán escapar. En otras palabras, el resultado sería el transformar oportu-
nidades tecnológicas en imperativos morales vinculantes incondicionales, algo
ciertamente no deseable» [25]
10 Sin embargo, como declaró la Asociación Médica Británica, «Muchos profesio-
nales de la salud, así como pacientes, sienten una diferencia emocional entre la
retención y el retiro de tratamientos. Esto es probable que esté ligado a la impre-
sión altamente negativa anexa a una decisión de retirar un tratamiento, que pue-
de ser interpretado como abandono o “darse por vencido con el paciente”» [27, p.
19]. Más aún, como lo confirman los estudios empíricos, los médicos aún encuen-
tran el retiro de un tratamiento más éticamente problemático que retenerlo [28,
pp. 1603-1604]. Mayores consideraciones acerca de la retención y retiro de trata-
mientos médicos serán proporcionados en el Apéndice del presente trabajo.
11 La permisibilidad de un efecto colateral (en este caso particular, acelerando el
proceso de muerte) de promover algún buen fin (aquí, el respetar la voluntad del
paciente y/o minimizar su sufrimiento) es, a menudo, justificado invocando el Prin-
cipio de Doble Efecto (PDE). Introducido durante el neoescolasticismo, como un
eco de la discusión en cuanto a la legitimidad de la defensa propia hecha por To-
más de Aquino (summa theologica, II-II, Qu. 64, Art. 7), el PDE establece que en
casos donde una acción se supone que tiene buenos y malos efectos, la acción
es moralmente permisible cuando las siguientes condiciones son satisfechas:
1) (la acción es buena en sí misma; 2) (el buen efecto es intencional, mientras
que el mal efecto es meramente previsible; 3) (el efecto malévolo no es un medio
para lograr el buen fin; 4) hay una razón grave proporcional para permitir el mal
efecto. Para examinar estas condiciones, véase [29, pp. 529-530; 30]. Aunque el
PDE es un principio relevante cuando se discuten asuntos del fin de la vida, no



F. Marín

810 Medicina y Ética 2019/3

puede justificar por sí mismo la distinción moral entre matar y dejar morir y entre
un dejar morir moralmente culpable y un dejar morir por el bien del paciente. Cier-
tamente, el PDE aborda correctamente la relevancia de la intención en determinar
la rectitud o equivocación de una acción, pero, como se ha argumentado, otros
aspectos (tales como el rol moral del agente y el no cumplimiento del deber) dis-
tinguen esas acciones.
12 Yo uso deliberadamente los términos “proporcionalidad” y “desproporcionalidad”
en lugar de la palabra “futilidad” debido a que esta última, proveniente del latín
futilis, alude a algo que es inútil, insignificante, sin importancia. Etimológicamente,
la futilidad presenta un concepto negativo, porque significa ineficacia; esto es,
una falta de habilidad para lograr un cierto propósito. Ahora, la expresión “trata-
miento desproporcionado” está caracterizado por una aceptación negativa tam-
bién, pero más baja que la evocada por “tratamientos fútiles”. De hecho, el adjeti-
vo “desproporcionado” se refiere a algo a lo que le falta proporción; esto es, falta
de balance entre componentes. Como consecuencia, el término “tratamiento des-
proporcionado” presenta un significado más amplio, porque literalmente, no quie-
re decir únicamente ineficacia, sino que incluye otras consideraciones (tales
como beneficios, costos y riesgos del tratamiento) relativas al pacientes y a otros
sujetos involucrados en el contexto clínico.
13 Ciertamente, las solicitudes para la eutanasia son primeramente concernientes
con la búsqueda del control de nuestro propio cuerpo y vida, que acerca de con-
trolar o evitar el dolor. De acuerdo con la última investigación conducida por Eze-
quiel Emanuel y otros, muestra que los factores de control son razones dominan-
tes para querer eutanasia o un suicidio asistido: «Típicamente, menos de 33% de
los pacientes experimentan un control inadecuado del dolor. Los motivos domi-
nantes son la pérdida de autonomía y dignidad, y el tener menos capacidad de
disfrutar las actividades de la vida» [33, p. 84].
14 De acuerdo con Foot, esta acción es permisible porque «Donde una persona
necesita una dosis masiva de la droga, y nosotros la retenemos de él, a fin de
salvar a 5 personas, nosotros estamos sopesando ayuda contra ayuda» [16, pp.
264-265]. De hecho, en este caso hay un conflicto entre deberes positivos. Por el
contrario, la maximización de el bien general, es ilegítimo cuando el cumplimiento
del deber positivo (llevarle ayuda a otros) requiere la violación de un deber nega-
tivo (no matar) porque este último es más estricto que el anterior.
15 La referencia a la distinción abstenerse/renunciación dentro del documento de
la NBC se debe principalmente, a la contribución ofrecida en esta edición por An-
drea Nicolussi (miembro de la NBC desde el 2006). Nicolussi ha abordado la rele-
vancia de la distinción tanto durante la redacción del documento de la NBC, como
en algunos de sus ensayos subsecuentes [35-36].
16 Estoy agradecido con el profesor A. Nicolussi, por su orientación que él me su-
girió durante una reciente conversación por correo electrónico acerca de la distin-
ción entre abstenerse y renunciar.



El fin de la vida y la asignación de responsabilidades

Medicina y Ética 2019/3 811

Bibliografía

1 MERKEL, R. ¿Matar o dejar morir? Propuesta de una nueva (un tanto) Nueva
respuesta a una pregunta perenne. Journal of Medical Ethics, 2016; 42 (6): 
353-60.
2 TOOLEY, M. Aborto e infanticidio. Philosophy and Public Affairs 1982; 2: 37-65.
3 TOOLEY, M. Una consideración irrelevante: matar contra dejar morir. En: Stein-
bock B, Norcross A (ed. by). Killing and Letting Die. New York: Fordham University
Press; 1994: 103-111.
4 RACHELS, J. Eutanasia activa y pasiva. The New England Journal of Medicine
1975; 292 (2): 78-80.
5 RACHELS, J. El fin de la vida. Eutanasia y moralidad. Oxford: Oxford University
Press; 1987.
6 RACHELS, J. Más distinciones impertinentes y una defensa de la eutanasia acti-
va. In STEINBOCK B, NORCROSS A (ed. by). Killing and Letting Die. New York: Ford-
ham University Press; 1994: 139-154.
7 SINGER, P. Los filósofos están de regreso en el trabajo. In Kuhse H (ed. by). 
Desantificando la vida humana. Peter Singer, Oxford: Blackwell Publishers; 2002:
53-65.
8 SINGER, P. La vida que puedes salvar: actuar ahora para terminar la pobreza
Mundial. New York: Random House; 2009.
9 VAN LEEUWEN, E., KIMSMA, G. Eutanasia: debate internacional. In ten Have H
(ed. by). Encyclopedia of Global Bioethics. Springer International Publishing;
2016: 1194-1203.
10 ASOCIACIÓN MÉDICA AMERICANA. Trabajos de la casa de delegados-27 Conven-
ción Clínica Anaheim, California Diciembre 2-5, 1973, El médico y el paciente
moribundo, 140.
11 STEINBOCK, B. La terminación intencional de la vida. In Steinbock, B., Norcross,
A. (ed. by). Matar y dejar morir. New York: Fordham University Press; 1994: 120-
130.
12 SULLIVAN, T.D. Eutanasia activa y pasiva: ¿Es una distinción impertinente? In
Steinbock, B., Norcross, A. (ed. by). Killing and Letting Die. New York: Fordham
University Press; 1994: 131-138.
13 MCLACHLAN, H.V. La ética de matar y dejar morir: eutanasia activa y pasiva.
Journal of Medical Ethics 2008; 34: 636-638.
14 MCLACHLAN, H.V. El matar no es lo mismo que el permitir morir: una respuesta
a Coggon. Journal of Medical Ethics 2009; 35: 456-458.
15 MCLACHLAN, H.V. Deberes morales y eutanasía: por qué el matar no es
necesariamente lo mismo que el dejar morir. Journal of Medical Ethics 2011; 37:
766-767.
16 FOOT, PH. El problema del aborto y la doctrina del doble efecto. In Steinbock,
B., Norcross, A. (ed. by). Killing and Letting Die. New York: Fordham University
Press; 1994: 266-279.



F. Marín

812 Medicina y Ética 2019/3

17 MCGEE, A. Actuando para dejar morir a alguien. Bioethics 2015; 29 (2): 74-81.
18 MATERSTVEDT, L.J., CLARK, D., ELLERSHAW, J. et. al. Eutanasia y suicidio asisti-
do por el médico: una visión de una fuerza de tarea en ética, en la EAPC. Palliative
Medicine 2003; 17: 97-101.
19 CALLAHAN, D. El sueño problemático de la vida. En busca de una muerte en
paz. Washington D.C.: Georgetown University Press; 2000.
20 REICHLIN, M. La ética y la buena muerte. Torino: Edizioni di Comunità; 2002.
21 SULMASY, D.P. Matar y permitir morir: otra visión. Journal of Law, Medicine &
Ethics 1998; 26 (1): 55-64.
22 SULMASY, D.P., SUGARMAN, J. ¿Son la retención y la terapia de retiro moralmen-
te equivalentes siempre? Journal of Medical Ethics 1994; 20 (4): 218-222.
23 MILLER, F.G., TROUG, D., BROCK, D.W. Ficciones morales y ética médica.
Bioethics 2010; 24 (9): 453-460.
24 RADY, M.Y., VERHAIJDE, J.L. El fin de la vida, descontinuo de la terapia de desti-
no con aparatos médicos de apoyo cardiaco y ventilatorio: ¿Muerte asistida por
un médico, o permitir morir al paciente? BMC Medical Ethics 2010; 11: 15.
25 REICHLIN, M. Sobre la ética de la retención y retiro de un tratamiento médico.
Medicina respiratoria multidisciplinaria 2014;9:39 (Extraída el 01.07.2017, de:
https://mrmjournal.biomedcentral.com/articles/10.1186/2049-6958-9-39).
26 BEAUCHAMP, T.L., CHILDRESS, J.F. Principios de ética biomédica. Oxford-New
York: Oxford University Press; 20137.
27 ASOSIACIÓN MÉDICA BRITANICA. Reteniendo y retirando tratamientos médicos de
prolongación de vida: Guía para la toma de decisiones. Londres: British Medical
Journal Books; 2007.
28 CHUNG, G.S., YOON, J.D., RASINSKI, K.A., CURLIN, F.A. Opiniones de médicos
norteamericanos, Acerca de las distinciones entre retiro y retención de tra-
tamientos que sostienen la vida. Journal of Religion and Health 2016; 55 (5):
1596-1606.
29 BOYLE, J.M. Hacia la comprensión de principios de doble efecto. Ethics 1980;
90: 527-538.
30 BOYLE, J.M. ¿Quién tiene derecho al doble efecto? Journal of Medicine and
Philosophy 1991; 16: 475-494.
31 PELLEGRINO, E.D. Decisiones al final de la vida: El uso y el abuso del concepto
de futilidad. In Vial Correa, J., Sgreccia, E. (ed. by). La dignidad de la persona
moribunda. Trabajos de la quinta asamblea de la Academia Pontificia para la
Vida. Città del Vaticano: Librería Editrice Vaticana; 2000: 219-241.
32 PELLEGRINO, E.D. La futilidad en decisiones médicas: la palabra y el concepto.
HEC Forum 2005; 17 (4): 308-318.
33 EMANUEL, E.J., ONWUTEAKA-PHILIPSEN, B.D., URWIN, J.W., COHEN, J. Actitudes
prácticas de eutanasia y suicidio asistido médicamente en los Estados Unidos,
Canadá, y Europa. JAMA 2016; 316 (1): 79-90.
34 COMITÉ NACIONAL DE BIOÉTICA. Abstención y renunciación consciente de trata-
mientos médicos en la relación paciente-doctor. Roma; 2008 (extraído el



El fin de la vida y la asignación de responsabilidades

Medicina y Ética 2019/3 813

10.07.2017,de:http://bioetica.governo.it/media/171968/4_doc_conscious_refusal_
renunciation_24oct2008.pdf).
35 NICOLUSSI, A. Rifiuto e rinuncia ai trattamenti sanitari e obblighi del medico. In
Gensabella Furnari, M., Ruggeri, A. (cured by). Rinuncia alle cure e testamento
biologico. Profili medici, filosofici e giuridici. Torino: G. Giappichelli Editore; 2010:
23-54.
36 NICOLUSSI, A. Testamento biologico e problema del fine-vita: verso un bilancia-
mento di valori o un nuovo dogma. della volontà? Europa e diritto privato 2013; 2:
457-503.
37 GENSABELLA FURNARI, M. Rifiuto o renuncia alle cure nella relazione paziente-
medico. In Palazzani, L. (cured by). Doveri e diritti alla fine della vita. Roma:
Edizioni Studium; 2010: 13-62.


