El fin de la vida y la asignacion
de responsabilidades

The end of life and the ascription
of responsibility

Francesca Marin*

Resumen

Hoy dia el debate bioético sobre asuntos del final de la vida pare-
ce todavia estar caracterizado por algunas interpretaciones pro-
blematicas de la responsabilidad moral. Por ejemplo, dentro de
ciertos enfoques utilitarios, la misma responsabilidad moral se
asigna al médico que practica la eutanasia, y a otro que retiene o
retira los tratamientos para sustentar la vida. Llamémosle a este
punto de vista “el siempre igual argumento”. Un enfoque opuesto
a la asignacion de responsabilidad surge de la tesis de que existe
una distincion moral absoluta entre matar y dejar morir. Lla-
mémosle a esta tesis “el nunca igual argumento”.

Después de mostrar que el siempre igual argumento describe
errébneamente el acto de retener o retirar tratamientos tales como
la eutanasia, este trabajo aborda las implicaciones que ambos,
un rechazo y una defensa incondicional de la distincion del matar/
dejar morir, pudiera tener en la asignacion de responsabilidades.

Para ser especificos, se argumenta que mientras el siempre
igual argumento llama para una sobre-responsabilidad del médi-
co, el nunca igual argumento dirige al agente para tomar menos
responsabilidad por sus acciones.

* Departamento de Filosofia, Sociologia, Pedagogia y Psicologia Aplicada
(FisppA) Universidad de Estudios de Padova.

La traduccidn no fue revisada por el autor.

Recibido el 18 de abril de 2019. Entregado el 30 de abril de 2019.

Medicina y Etica 2019/3 789



F. Marin

Al referirnos a otras distinciones morales, el trabajo entonces
sugiere una posicion intermedia que aborde la relevancia de las
distinciones entre causa y condiciones, y entre deberes negativos
y positivos. Finalmente, mediante la distincién entre moralmente
culpable el que deja morir, y dejar morir por el bien del paciente,
se argumenta que en algunos casos el dejar morir es equivalente
a matar. El asignar responsabilidad al final de la vida significa de
esta manera, luchar con la complejidad de la actuacién moral,
pero para mantener todas esas distinciones es necesario evitar
enfoques reductivos.

Palabras clave: asuntos del final de la vida, matar/dejar morir, dife-
rentes significados de dejar morir, responsabilidad moral.

1. Introduccion

Hoy en dia el debate ético en asuntos del fin de la vida parece estar
todavia caracterizado por algunas interpretaciones problematicas
de responsabilidad moral. Por ejemplo, dentro de ciertos enfoques
utilitarios, la misma responsabilidad moral es asignada a un médico
que practica la eutanasia, y a otro que retiene o retira tratamientos
para el sostén de la vida. En general, la asignacion de igual respon-
sabilidad se justifica con el siguiente argumento: matar y dejar mo-
rir tienen la misma consecuencia; ésta es la muerte de otros vy, al
desempefiar estas acciones, el médico contribuye de la misma ma-
nera al resultado fatal, y puede as{ ser considerado igualmente res-
ponsable por la muerte del paciente. Dentro de este marco de refe-
rencia, la distincién entre el matar/dejar morir, es moralmente irre-
levante y generalmente identificado con la distincién entre eutana-
sia activa y pasiva. Para ser mas especificos, mantener que el matar
y dejar morir son acciones moralmente equivalentes, y el acto de la
retencion o retiro de tratamientos médicos esta incluido dentro del
rango de eutanasia, y un médico que ha desempenado esta practica

790 Medicina y Etica 2019/3



El fin de la vida y la asignacion de responsabilidades

(eutanasia pasiva), es siempre igualmente responsable que alguien
mas que ha matado a un paciente, por ejemplo, mediante inyeccién
letal (eutanasia pasiva). Llamaré a este punto de vista el argumento
de responsabilidad moral siempre igual (en adelante “el argumento
de siempre igual”).

Un enfoque opuesto a la asignaciéon de responsabilidad surge de
la tesis de que existe una distincién moral absoluta entre matar y
dejar morir. Ciertamente, al afirmar que matar esta siempre moral-
mente equivocado, y dejar morir es siempre moralmente bueno, se
podria decir que nunca es posible asignar la misma responsabilidad
a un médico que practica la eutanasia, y a otro que retiene o retira
tratamientos médicos. Llamaré a esta tesis el argumento de respon-
sabilidad nunca igual (en adelante “el argumento nunca igual”).

Ahora bien, ¢es la responsabilidad moral correctamente declina-
ble dentro de las tesis mencionadas mas arriba? ;En el matar al pa-
ciente y dejarlo morir, siempre o nunca juega el agente moral el
mismo papel en la causa de la muerte del paciente?

A fin de contestar estas cuestiones, primeramente voy a demos-
trar que el argumento siempre igual plantea una pregunta proble-
matica de terminologia y metodologia. Ciertamente, al identificar
la distincién entre matar/dejar morir con la distincion de eutanasia
activa/pasiva, el argumento erroneamente describe el acto de rete-
ner o retirar tratamientos médicos como eutanasia. En segundo lu-
gar, seran abordadas las implicaciones que ambos, un rechazo y
una defensa incondicional de la distincién matar/dejar motit, po-
drian tener en la asignacioén de responsabilidad. A este respecto, se
argumentara que, mientras el argumento de siempre igual implica
una responsabilidad adicional de parte del médico, el argumento de
nunca igual lleva a la gente a aceptar menos responsabilidad por
sus acciones. A fin de sugerir una posicion intermedia que preserva
una distincién no absoluta entre matar y dejar morir, me referiré a
otras distinciones morales relevantes que resaltan las debilidades,
tanto del argumento de siempre igual como del argumento de nun-
ca igual. Para ser especificos, el distinguir la causa de un evento de

Medicina y Etica 2019/3 791



F. Marin

las condiciones que contribuyen a la ocurrencia de un resultado,
seran abordadas las diferencias causales entre matar y dejar morir.
Mediante la distincién entre deberes negativos y positivos, matar y
dejar morir esto sera descrito como rupturas de diferentes obliga-
ciones. Dado que estas diferencias implican la responsabilidad mo-
ral de un agente diferente en el desarrollo de estas acciones, el ar-
gumento siempre igual resultard ser invalido. Finalmente, mediante
la distincién de moralmente culpable al dejar morir, y dejar morir
por el bien del paciente, se argumentara que, en algunos casos, de-
jar morir serfa moralmente equivalente a matar. De esta manera, la
nulidad del argumento nunca igual sera probada y la presencia de
“zonas grises” ambiguas entre matar y dejar morir sera mostrada.
Este aspecto justificara la conclusion principal de este trabajo: asig-
nar responsabilidad moral al final de la vida significa luchar con la
ambivalencia, pero para mantener todas las distinciones menciona-
das arriba es necesario reconocer la complejidad de la estructura
fundamental de la moralidad.

2. Una cuestion problematica de terminologia
y metodologia

El tema de si matar a un paciente o dejarlo morir, debiera o no ser
considerado como acciones moralmente equivalentes, es una cues-
tién perenne [1]. En particular, la distinciéon matar/dejar morir se
ha convertido en un tépico para una investigacion importante des-
de el nacimiento de la bioética, especialmente por quienes abogan
por la eutanasia. Ciertamente, a fin de argumentar la legitimidad
moral de la eutanasia, muchos autores han negado la distincién entre
matar/dejar morir, mediante la desaprobacién de la distincién en-
tre eutanasia activa y pasiva [2-8]." Desde el punto de vista de ellos,
la ética médica, desde sus origenes, ha expresado un juicio de valor di-
ferente con respecto a las dos clases de eutanasia, mediante la afir-
macién de que cualquier acto orientado hacia matar a un paciente

792 Medicina y Etica 2019/3



El fin de la vida y la asignacion de responsabilidades

es ilicito, pero en algunos casos es permisible retirar tratamientos y
dejar morir al paciente.” En otras palabras, el razonamiento detras
de la ilegitimidad de la eutanasia activa, y la legitimidad bajo ciertas
condiciones de la eutanasia pasiva, serfa la idea de que hay una di-
ferencia moral relevante entre matar y dejar morir. Al adoptar un
enfoque consecuencialista, y argumentando que matar y dejar mo-
rir son moralmente equivalentes debido a que ambas acciones tie-
nen las mismas consecuencias (la muerte de otros), los abogados
de la eutanasia han tratado de demostrar que la distincion entre eu-
tanasia activa y pasiva no tiene significancia moral.

La Tesis de Equivalencias propuesta por James Rachels ejempli-
fica claramente esta posicion. Ciertamente, de acuerdo con esta te-
sis, la diferencia entre matar y dejar morir no es en si un asunto
moral importante y, consecuentemente, el hecho de que una accién
es caracterizada o etiquetada como una acciéon de matar o como un
acto de permitir morir, no debe afectar nuestro juicio concerniente
a su rectitud o equivocacion (correcto o incorrecto). Rachels ilustra
la Tesis de Equivalencia introduciendo casos paralelos, idénticos en
términos del resultado y de las intenciones del agente; sin embar-
go, diferentes en que uno es un caso de una acciéon de matar, y el
otro de dejar morir (el argumento de la Diferencia Esencial). A
este respecto, un ejemplo bien conocido es el de Smith and Jones,
en el que ambos quieren a su pequefio primo muerto, a fin de ob-
tener su herencia; sin embargo, mientras que el primero activamen-
te ahoga al nifio en la bafiera, el otro simplemente deja que su pri-
mo se ahogue en el bafio, después de haber resbalado y haberse
golpeado en la cabeza. Dado que no podemos decir que el com-
portamiento de Jones es menos reprensible que el de Smith,
Rachels concluye que entre matar y dejar morir por s{ misma no
hay ninguna diferencia en lo moral, en cuanto a nuestras valoracio-
nes morales [4, p. 79; 5, pp. 111-114].

Aplicado a los asuntos del fin de la vida, la Tesis de Equivalen-
cia sostiene que la eutanasia activa y pasiva son en si moralmente
equivalentes, y declara que lo que he llamado el argumento de

Medicina y Etica 2019/3 793



F. Marin

siempre iguales. Ciertamente el rechazo de la distincién entre ma-
tar y dejar morir nos lleva a asignar la misma responsabilidad moral
a un médico que mata al paciente, y a otro que lo deja morir me-
diante la retencion o el retito de tratamientos médicos. De hecho,
Rachels afirma que la legitimidad moral de estas acciones esta
determinada por otras caracteristicas extrinsecas, tales como el res-
peto por los deseos del paciente, y/o la minimizaciéon del sufti-
miento. Esto quiere decir que, debido a estos factores, en algunos
casos puede ser permisible matar pero no dejar morir, mientras
que en otros pudiera ser permisible dejar morir pero no matar.
Esto significa que el médico es digno de elogios e igualmente res-
ponsable por la muerte del paciente cuando mata y cuando deja
morir, si éstos se han llevado a cabo respetando la voluntad del pa-
ciente, y/o para minimizar el sufrimiento. Mas aun, un médico que
permite al paciente morir aunque ¢l ha expresado su deseo de mo-
rir, le corresponde la culpa y es igualmente responsable moralmen-
te que un profesional de la salud que mata al paciente aunque éste
habfa deseado que lo dejaran morir. Dentro de este marco de refe-
rencia, una asignacién diferente de responsabilidad moral ocurre
unicamente cuando el médico ha actuado con o sin el consenti-
miento del paciente, ha minimizado o no el sufrimiento.

La caracterizacion particular de la responsabilidad moral ofreci-
da por el argumento de siempre igual se abordara en el siguiente
parrafo, porque primeramente voy a atender una cuestiéon proble-
matica de terminologia y la metodologia sera planteada por el lazo
entre la distincién matar/dejar morir, y la distincién de eutanasia
activa/pasiva.’ Ciertamente, mediante el uso de la expresion “euta-
nasia pasiva”’, que es un término vago y confuso, el argumento de
siempre igual incluye la retencién o retiro de tratamientos médicos
con el rango de eutanasia. De hecho, la eutanasia esta dirigida a
terminar la vida intencionalmente. En otras palabras, cuando se prac-
tica la eutanasia, el médico actia con la intencién especifica de cau-
sar la muerte del paciente. Por el contrario, el permitir morir a una
persona pudiera ser dirigido a respetar su deseo y/o minimizar su

794 Medicina y Etica 2019/3



El fin de la vida y la asignacion de responsabilidades

sufrimiento, aunque la accién pudiera también ser llevada a cabo a
fin de apresurar el proceso de morir, y, como sera argumentado en
el parrafo cuarto, éste es un caso en el cual dejar morir es ilegitimo
y moralmente equivalente a matar.

En general, los abogados de la eutanasia critican esta conclu-
sion, afirmando que la eutanasia esta dirigida a respetar el deseo
del paciente y, también, a minimizar su sufrimiento. Sin embargo,
este punto de vista niega otra distincion relevante; esto es, la distin-
cién entre intencién y motivo: mientras que la intencién es algo
como un compromiso del agente para engancharse en cierta
accion, y es cumplido cuando lo pretendido y el resultado deseado
son realizados, este ultimo se refiere a las razones que entregan un
resultado tan interesante y atractivo. En otras palabras, la intencion
compromete al agente a actuar de cierta manera, y el motivo es la
fuerza de movimiento que lo impele a ejecutar esa accion en lugar
de alguna otra. Ahora, antes de efectuar la eutanasia, el médico esta
comprometido a terminar la vida del paciente, de tal modo que las
sustancias utilizadas para la inyeccion son drogas letales. Si el mé-
dico dice que su intencién, y no su motivo, era aliviar el sufrimien-
to, su compromiso estaria ligado en el logro de este objetivo, pero
no en la muerte del paciente. Por supuesto, la distinciéon entre in-
tencién y motivo es muy sutil, y hay asuntos problematicos relati-
vos al concepto de intencién, porque esta nocion se refiere a lo in-
terno, y hasta cierto grado impenetrables dimensiones del agente
que solamente puede ser verificado después de llevar a cabo la accion.
Sin embargo, la intencidn es un aspecto importante para determi-
nar lo correcto o incorrecto de una accién,'y también es relevante
dentro del contexto legal, a fin de determinar el grado de culpa del
ofensor.

Mis aun, al relacionar la distincion matar/dejar morir a la distin-
cién eutanasia activa/pasiva aquélla podtia estar identificada errd-
neamente con la distincidon accién/omisién. De hecho, mientras
que el matar involucra “hacer”, la retencién o retiro de tratamientos
cuenta como “permitiendo”. Sin embargo, cuando un agente per-

Medicina y Etica 2019/3 795



F. Marin

mite que algo suceda, él podria estar activandolo, por ejemplo, reti-
rando el tapén y permitiendo que el agua fluya, o absteniéndose de
evitarlo, por ejemplo, al no advertirle a alguien acerca de una tram-
pa, y permititle caminar hacia ella.” Aplicando estas consideracio-
nes a los asuntos del fin de la vida, podriamos decir que la eutana-
sia es siempre desempefada mediante actos, y permitir morir a un
paciente puede, a veces, ser desempefiado por acciones (tratamien-
tos de retiro), y otras por omisiones (tratamientos de retenciéon o
abstencion de evitar que el paciente muera) [17].

Por todas estas razones, la expresiéon “eutanasia pasiva’ es in-
apropiada, engafiosa e inutil, y debera ser evitada.® Ciertamente, el
adjetivo “pasiva” no describe correctamente la practica de la euta-
nasia, que es activa por definicion, y el término “eutanasia pasiva”
crea ambigliedades alrededor del acto de retener o retirar trata-
mientos.

3. La distincién matar/dejar morir y la asignacion
de responsabilidad

Otra debilidad del argumento siempre igual, concierne a la caracte-
rizacion de su responsabilidad moral. Como ya se hizo notar, el ar-
gumento se enfoca en las consecuencias de la accion, y este as-
pecto nos lleva a asignar la misma responsabilidad a un médico
que practica la eutanasia, y a otro que retiene o retira tratamientos
para preservar la vida. De esta forma, la asignacién de responsabi-
lidad desprecia otras caracteristicas relevantemente morales, rela-
cionadas con el agente y con el acto en si.

Por ejemplo, aunque matar y dejar morir tienen las mismas con-
secuencias, estas acciones no pueden ser consideradas moralmente
equivalentes, porque ambas, tanto la causa aproximada de la muerte
del paciente como el papel del médico, son diferentes. Ciertamen-
te, al inyectar una droga letal, el médico crea una nueva patologia
fatal (por ejemplo, la hiperpotasemia en caso de inyeccién de

796 Medicina y Etica 2019/3



El fin de la vida y la asignacion de responsabilidades

potasio). En otras palabras, cuando el agente mata a alguien, ¢l
produce una nueva y peligrosa situacion, que nos lleva a la muerte
de la victima, y luego causa el fatal resultado. Por el contrario, rete-
niendo o retitando tratamientos médicos, el médico crea una con-
diciéon que activa la enfermedad preexistente, para que rinda su
efecto en el paciente. Entonces, el médico contribuye a la muerte
del paciente pero no la causa, porque se enfrenta como una condi-
cion fatal preexistente; esto es, la amenaza de muerte no atribuible
a ¢l mismo.

Estas consideraciones estin basadas en la distincion entre causa
y condicién que es moralmente relevante a la asignacion de res-
ponsabilidad. La causa hace surgir un efecto, y debe de estar pre-
sente para que el efecto ocurra. La condicion activa a la causa a
rendir sus efectos, pero no permite la ocurrencia del efecto en la
ausencia de la causa. Al responder a la pregunta “cqué causo el fue-
g0?”, no tenemos la posibilidad de contestar “la presencia de oxi-
geno o material inflamable dentro del edificio”. De hecho, estas
condiciones no permiten que ocurra un fuego (efecto) en la ausen-
cia de, por ejemplo, un cortocircuito (causa). Aplicando estas conside-
raciones a los asuntos del fin de la vida, podriamos decir que matar
a un paciente o dejarlo morir son diferentes acciones causales, de-
bido a que, mientras la anterior es una condicién suficiente para la
muerte, la retencién o retiro de tratamientos que mantienen la vida
no lo es,” aunque podria jugar un papel en la causa de la muerte del
paciente, adicional a otras y mas fuertes condiciones.

Mas atn, matar y dejar morir son rupturas de diferentes deberes
respectivamente: “no mataras” y “evitar que otros mueran”. Este
aspecto esta relacionado con la distinciéon entre deberes negativos
(no-interferencia), y deberes positivos (ayudar a otros), mientras
que el anterior es mas estricto que este ultimo. Ciertamente, mien-
tras tanto podemos cumplir siempre nuestros deberes negativos,
absteniéndonos de matar o de infringir heridas a cualquiera —aun
cuando estemos durmiendo—, el deber de proporcionar ayuda y no

Medicina y Etica 2019/3 797



F. Marin

permitir que la gente muera es imposible de cumplir todo el tiem-
po y hacia todo mundo. Hacer dafio es mas dificil de justificar que
el no ayudar a otros, o simplemente permitir el dafio. Como conse-
cuencia, contrario a lo que es afirmado por el argumento siempre
igual, el médico no puede ser considerado igualmente responsable
por la muerte de pacientes en todas las ocasiones, porque los resul-
tados fatales pueden ser el resultado de una ruptura en diferentes
deberes, negativos en casos de acciones de matar y positivos en ca-
sos de permisos de morir.

Las distinciones entre causa y condicion, y entre deberes positi-
vos y negativos, son ambas relevantes al asignar responsabilidad
moral. Por un lado, al negar que el anterior, el riesgo de una expli-
cacion problematica de cualquier evento, sea realista debido a que
infinidad de causas de lo que ha sucedido pudieran ser abordadas.
Mais aun, el rechazo de la distinciéon causa/condicién es contrain-
tuitiva, porque podriamos absurdamente asignar a los padres ser
responsables moralmente de la muerte de su hijo, ya que ellos le
dieron la vida [20, pp. 85-86]. Debe notarse que la distinciéon entre
causa y condiciéon no puede llevarnos a subestimar las condiciones,
porque a menudo son necesarias para explicar qué sucedio, tanto
que, por su ausencia, la causa no produciria todos sus efectos. Re-
gresando al ejemplo antes propuesto, con la presencia o no del ma-
terial inflamable en el edificio, el fuego produce diferentes efectos.
En otras palabras, la identificacion de la causa es requerida, pero la
explicacion de un evento no puede reducirse a ello. Esto es cierto,
también, en el acto de retencion o retiro de tratamientos para man-
tener la vida: a fin de explicar la muerte del paciente, la accion del
médico debe ser mencionada, pero también debe ser reconocido
que €l ha realizado este acto en la presencia de una condiciéon fatal
preexistente, no asignable a ¢l mismo.

Por otro lado, negar la distincién entre deberes negativos y posi-
tivos, y conferitles la misma fuerza normativa, quiere decir que se
indica una sobre-responsabilidad del agente moral. De hecho, a fin
de no ser considerado un asesino, el agente debe siempre cumplir

798 Medicina y Etica 2019/3



El fin de la vida y la asignacion de responsabilidades

deberes positivos hacia todos, lo cual significa que debera propor-
cionar ayuda, aun cuando ésta haya sido rechazada, o afecte a los
derechos de terceras partes. Mas aun, dicho enfoque requiere que
el agente subestime sus relaciones personales y salve a toda la hu-
manidad. Este objetivo es obviamente imposible de lograr por un
individuo, porque necesita esfuerzos combinados, asi como estra-
tegias econémicas y politicas. Se pueden extraer conclusiones simi-
lares acerca del compromiso del médico en promover la salud y
salvar vidas. Por un lado, el considerar que un estatus es suscepti-
ble de variaciones determinadas por factores subjetivos, culturales,
sociales y de medio ambiente (los asi llamados determinantes de la
salud), la promocién de la salud no puede ser considerada una ta-
rea exclusivamente requerida de un médico. Por otro lado, el respe-
to a la autonomia de los pacientes y el uso de criterios para colocar
recursos de salud limitados, son requeridos por aquellos que des-
empefan la profesion médica.

Ahora bien, manteniendo las dos distinciones arriba menciona-
das, la siguiente tesis podria ser desarrollada: existe una distincién
moral absoluta entre matar y dejar morir, porque estas acciones
son causalmente diferentes y, al realizatlas en la gente, violan diferen-
tes deberes. En otras palabras, al adoptar lo que yo he llamado el
argumento nunca igual, se puede decir que matar es siempre mo-
ralmente erréneo o equivocado, y dejar morir es moralmente co-
rrecto. Dado que ninguna circunstancia en estas acciones puede ser
considerada moralmente equivalente, la conclusion serfa que nunca
es posible asignar la misma responsabilidad a un médico que prac-
tica la eutanasia, que a otro que retiene o retira tratamientos médi-
cos. El argumento del nunca igual es problematico también, por-
que niega la legitimidad de la acciéon de matar cuando es cometida
en justificada defensa propia, y afirma que el agente actia legitima-
mente en cualquier caso de dejar morir, aun cuando él se abstenga
de rescatar a una victima que se esta ahogando, aunque la accién
no estuviese amenazando su propia vida. Como consecuencia, al

Medicina y Etica 2019/3 799



F. Marin

adoptar este enfoque, el agente tiene mayores probabilidades de
asumir menos responsabilidades por sus acciones.

De hecho, como sugiere Daniel Sulmasy, si es cierto que excep-
to en casos de defensa propia o de rescate todos los asesinatos de-
muestran una sefial patognomonica moral ilegitima, dejando morir
no se puede considerar moralmente un acto legitimo, simplemente
porque le falta este signo [21, p. 58].* Usando esta analogia, la vi-
ruela puede ser diagnosticada cuando a cualquiera le salen puntos
Koplik (manchas pequefias y blancas en cavidad oral), pero la au-
sencia de este signo patognomonico de viruela no puede excluir de
un diagnoéstico. En otras palabras, una persona que no muestra
ningun punto o mancha en su boca podria tener viruela. De la mis-
ma manera, aun si el signo patognomonico de la ilegitimidad moral
esta ausente el dejar morir, podria ain ser moralmente injustifica-
do. Como consecuencia, nuestro juicio moral en relacién con la recti-
tud o equivocacion de dejar morir no puede ser univoco, depen-
diendo de las circunstancias, esta acciéon u omision puede ser algu-
nas veces legitima y otras ilegitimas.

Es por esto que la adscripcion de la responsabilidad moral al fi-
nal de la vida requiere de un examen mas profundo de los diferen-
tes tipos de dejar morir. El siguiente parrafo tratara acerca de las
preguntas planteadas a continuacién: ¢desde el punto de vista mo-
ral, bajo qué condiciones y circunstancias el retener o retirar trata-
mientos puede estar justificado? ;Qué caracteristicas morales se
entregan al dejar a un paciente morir, ya sea legitima o ilegfti-
mamente?

4. Los diferentes significados de dejar morir

Las valoraciones acerca de la permisibilidad moral de retener o retirar
tratamientos médicos estan generalmente basadas en el argumento
en contra de imponer un tratamiento no deseado en un paciente
competente, 0 en sus sustitutos que toman decisiones. Aunque el

800 Medicina y Etica 2019/3



El fin de la vida y la asignacion de responsabilidades

respeto por la autonomia es un principio ampliamente reconocido,
la relevancia moral de la distincion retiro/retencion podtia ser dis-
cutida en los siguientes términos: el abstenerse de intervenir (omi-
sion) es una condicion suficiente para respetar el rechazo del pa-
ciente a un tratamiento médico, pero la solicitud de retirar el mis-
mo tratamiento requiere un curso de accion (acto) desarrollado por
el médico. El retenerlo podria asi ser menos problematico que el
retiro, porque, contrario al anterior, este ultimo ocurre cuando el
tratamiento ya ha sido iniciado y, consecuentemente, se requieren
fuertes razones para declinar el proporcionarselo al paciente [22-
23]. Mas atn, podria decirse que, cuando la voluntad del paciente
afecta tratamientos de apoyo a la vida, una responsabilidad moral
diferente tiene que ser adscrita al médico que retiene y a otro que
retira esa clase de tratamiento. Por ejemplo, se puede argumentar
que mientras se mantenga una ventilacién artificial, el médico se
abstiene de intervenir y salvar la vida del paciente; pero al retirar el
apoyo a la vida de un paciente que no tiene la posibilidad de respi-
rar espontaneamente, el médico desempefia un acto causal decisivo
para la muerte del paciente. [24].

Este marco de referencia es complejo por las siguientes razones:
en primer lugar, al considerar la solicitud del paciente de retirarle
un tratamiento mas problematico que el rechazo al mismo, el ries-
go de imponer tratamientos médicos, aunque desproporcionados,
en el paciente es real.” Ciertamente, se toma una decisién moral-
mente legitima, relacionada con el retiro cuando el tratamiento re-
sulta ser inefectivo y agobiante para el paciente. Desde este punto
de vista, se puede argumentar entonces que el retiro estd mas justi-
ficado que la retencién. En segundo lugar, la ilegitimidad moral o
la permisibilidad de dejar morir no puede ser argumentada solo ex-
clusivamente al referirse a la distincién acto/omisiéon. De hecho,
cuando una intervencién pudiese haber prevenido la muerte de
otros, y el agente tuvo la habilidad y los medios para salvar a la vic-
tima que no hubiese rechazado ayuda, abstenerse de actuar esta
igualmente mal que hacer algo que deje morir a alguien. Aplicando

Medicina y Etica 2019/3 801



F. Marin

estas consideraciones a asuntos del fin de la vida, podriamos en-
tonces concluir que la relevancia moral no radica en la distincién
retencién/retiro [26, pp. 158-162]" porque, como serd discutido
muy pronto, son las condiciones y las circunstancias en las cuales
el retiro y la retencién tienen lugar, las que hacen una diferencia
moral mas bien que una accién u omision per se.

Por ejemplo, la intencién es un aspecto relevante en determinar
la rectitud o equivocacién de dejar morir. Por un lado, el médico
puede dejar morir al paciente a fin de respetar su voluntad, asi
como minimizar su sufrimiento. Bajo estas circunstancias, no es la
intencién ocultar el proceso de muerte, aunque puede ser previs-
to,'' y podemos decir que ha ocurrido un dejar mortir por el bien
del paciente. Por otro lado, el retener o retirar un tratamiento po-
dria ser dirigido a ocultar el proceso de muerte (moralmente culpa-
ble de dejar morir) y ser desempefiado con diferentes motivos. Por
ejemplo, el médico pudiera considerar que la vida del paciente ya
no vale la pena vivirla, o creer que los recursos de cuidados de la
salud actualmente dedicados al paciente, deberian ser usados por
aquellos que podtian recibir un mayor beneficio. En este caso ocul-
tar el proceso de morir no solamente es previsto, sino también
pretendido.

Cuando se decide dejar morir a un paciente, las decisiones de
tratamiento estan en vilo, porque se hace una valoracion de la pro-
porcionalidad o la despropotcionalidad de tratamientos.'” Dicha
evaluacion debe estar basada en criterios de efectividad del trata-
miento, asi como de los beneficios y las cargas que eso genera.
Para especificar, un tratamiento proveido es efectivo cuando altera
el estado de salud actual del paciente de una manera positiva; es
beneficioso si es considerado que vale la pena por el propio pa-
ciente, y es oneroso cuando impone costos psicologicos, fisicos y
sociales en el paciente y su familia en particular, y en el equipo mé-
dico o sociedad en general [31-32]. Dado que los beneficios y car-
gas no son facilmente cuantificables, los componentes de valor y
los de facto, asi como los criterios objetivos y subjetivos, estan in-

802 Medicina y Etica 2019/3



El fin de la vida y la asignacion de responsabilidades

terconectados en juicios proporcionales. Como consecuencia, la
evaluaciéon de la proporcionalidad o desproporcionalidad de los
tratamientos debe integrarse a la experiencia técnica del médico y a
los valores del paciente (o subrogados), y no pueden ser producto
de una decision unilateral. En particular, el rechazo del paciente a
tratamientos proporcionados deberfa ser criticamente analizado
por el médico. El aceptar y cumplir este rechazo simplemente sig-
nifica hacer que suceda un abandono. El abandono lleva a la ero-
sion de los deberes principales del médico (cuidar y curar el sufti-
miento), y corresponde a una manera ilegitima de dejar morir.

La decision de retener o retirar tratamientos deberfa ser hecha
dentro de la cita médica y estar precedida, en ambos casos, por el
consentimiento informado del paciente y por un andlisis critico de
la voluntad del mismo. Ciertamente, la presencia o la ausencia de
estos dos elementos es un aspecto relevante, a fin de determinar lo
correcto o equivocado de dejar morir. Especificamente, el permitir
a un paciente morir es legitimo cuando el rechazo del paciente a
los tratamientos médicos es totalmente informado y hecho de ma-
nera libre, y cuando las razones para esta opcion han sido analiza-
das criticamente y discutidas. Por el contrario, un permiso de morir
moralmente culpable ocurre cuando ambos, el consentimiento in-
formado del paciente y un analisis critico de su voluntad, o alguno
de estos aspectos esta ausente. Ciertamente, en algunas circunstan-
cias particulares uno o ambos de ellos podrian estar “presentes”,
pero las caracteristicas de esta presencia pudieran llevar a un per-
miso ilegitimo de morir. Por ejemplo, siguiendo una solicitud vo-
luntaria, bien considerada e informada para una eutanasia, el médi-
co podria analizar criticamente los deseos del paciente, y acceder a
su solicitud, pero al mismo tiempo rechazar matar al paciente me-
diante una inyeccion letal. En otras palabras, al comprobar el dolor
fisico y el estrés emocional causado por la enfermedad, * el médico
podria legitimar la opcién del paciente, y decidir el retirar trata-
mientos, a fin de precipitar el proceso de muerte. De esta manera,
sucede un ilegitimo dejar morir moralmente equivalente a matar.

Medicina y Etica 2019/3 803



F. Marin

A fin de distinguir un permiso de morir moralmente culpable,
de un permiso de morir por el bien del paciente, se requiere un
analisis mas extenso del no cumplimiento del deber positivo.
Como se ha abordado ya, todas las acciones de dejar morir son
rupturas de los deberes “ayudar a otros” y “evitar que otros mue-
ran”, que son positivos y deberes menos estrictos que el que nos
obliga a no matar. Ahora bien, dentro del contexto clinico, el no
cumplimiento de los deberes positivos antes mencionados es injus-
tificado cuando el médico posee los medios para salvar la vida del
paciente, y éstos no han sido rechazados por el mismo. Este mo-
ralmente culpable dejar morir debiera ser distinguido del dejar
morir por el bien del paciente, en el cual el no cumplimiento de
deberes esta justificado. Por ejemplo, el médico no podria propor-
cionar ayuda para atender la voluntad del paciente; esto es, a fin de
respetar su rechazo informado. Mas aun, el abstenerse de ayudar es
legitimo cuando el proporcionar ayuda requiere un compromiso
excesivo de parte del médico (por ejemplo, exponerse él/ella a un
riesgo de muerte), o que lastime los derechos de una tercera perso-
na. En este caso particular, el médico podria actuar a fin de maxi-
mizar el bien general si ¢l esta, al mismo tiempo, comprometido a
salvar una vida o la vida de mds pacientes."* En tales circunstancias,
los asuntos de justicia y asignacién de cuidados médicos no pue-
den ser subestimados, aunque dentro de un contexto de cuidados
médicos, una logica puramente econémica debiera ser evitada, por-
que impedirfa una adecuada salvaguarda de (y la asistencia a) pa-
cientes vulnerables.

5. Conclusiones

Para poder asignar responsabilidad al fin de la vida, la referencia
hacia algunas de las distinciones morales relevantes parece ser ine-
vitable. El andlisis de la distincién matar/dejar mortir propuesta en
este trabajo confirma este aspecto: contestar la pregunta sobre si

804 Medicina y Etica 2019/3



El fin de la vida y la asignacion de responsabilidades

pudiera ser asignada la misma responsabilidad moral a un médico
que practica la eutanasia, que a otro que retiene/retira tratamientos
de soporte a la vida. Para ello, ha sido necesario distinguir la causa,
el porqué y condiciones, deberes positivos y negativos, del dejar
morir moralmente culpable, y del dejar morir por el bien del pa-
ciente. El mantener todas estas distinciones significa reconocer los
elementos multiformes de un acto moral humano (agente, cumpli-
miento del deber y consecuencias), asi como los diferentes aspectos
que caracterizan al contexto clinico (promocién de la autonomia
del paciente, respeto a la voluntad del paciente, proporcionalidad
de tratamientos y cumplimiento de los deberes éticos y deontoldgi-
cos requeridos por aquellos que desempefian la profesion médica).

Tomando todos estos aspectos en consideracion, y encontrando
el balance correcto entre ellos, es una tarea dificil pero necesaria, a fin
de evitar enfoques reductivos, cuando se atiendan asuntos sobre el
fin de la vida. Por ejemplo, al reconocer la distincion causa/condi-
cién, y al abordar y atender los diferentes roles o papeles de un
médico en matar un paciente y dejarlo morir, la responsabilidad
moral no esta definida puramente en términos causales. Ademas,
es menos probable que el médico asuma tanto su responsabilidad
por sus acciones como que se convierta en un agente con baja res-
ponsabilidad.

Al mismo tiempo, lidiar con las distinciones arriba mencionadas
significa luchar con la ambivalencia, porque en algunos casos dejar
morir es moralmente equivalente a matar. Mas ain, en algunos
contextos clinicos en particular no ocurre o no se ve una linea clara
y limpia entre el moralmente culpable dejar morir, y el dejar morir
por el bien del paciente. Por ejemplo, cuando el consentimiento in-
formado del paciente y un analisis critico de su voluntad “estan
presentes”, el rechazo del paciente al tratamiento, y el no cumpli-
miento por parte del médico del deber positivo, parecen justifica-
dos. Certificando la presencia de estas ambiguas “zonas grises”, no
puede llevarnos a la conclusion equivocada de que todos los casos

Medicina y Etica 2019/3 805



F. Marin

de dejar morir son la misma clase de accién, o peor aun, de que
son actos de matar. Por el contrario, este aspecto debe ayudar al
reconocimiento de la complejidad de la estructura fundamental de
la moralidad, y hacernos mas conscientes respecto al conflictivo
proceso de toma de decisiones al final de la vida.

Apéndice

Desde sus origenes, el debate bioético en asuntos del fin de la vida
ha sido caracterizado por el uso de términos como “retencion’ y
“retiro”, que “significan respectivamente, restringirse o abstenerse
de intervenir” y “remover, devolver o llevarse algo”. Estas palabras
se refieren principalmente a omisiones o acciones desempefiadas
por los proveedores de cuidados de la salud, a fin de no iniciar o
parar tratamientos. De esta manera, el enfoque se centra en la acti-
vidad médica, y en lo que deberia precederla; esto es, el requeri-
miento del paciente para retener o retirar el tratamiento, es subesti-
mado o, peot, dado como un hecho. A este respecto, el debate bio-
ético italiano presenta un aspecto de originalidad, porque desde la
publicacion en el afio 2008 del documento emitido por el Comité
Nacional de Bioética (NBC por sus siglas en inglés) titulado Rechazo
Y renuncia consciente a tratamientos de salud en la relacion paciente-doctor
[34], se ha convertido en practica comun el usar la distincién entre
rifiuto (rechazo) y renuncia (renunciacién) de los tratamientos." Los
términos sugeridos por el NBC se refieren al encuentro clinico y al
hacer posible dirigir dos diferentes pasos de la relacion paciente-
médico [37, pp. 13-21]: mientras que “rifiuto” (rechazo) se refiere
al punto de inicio, cuando un tratamiento es propuesto (general-
mente después de un diagnoéstico y pronostico); “renuncia’ (re-
nunciacién) se refiere al tiempo en que las ideas de curacién han
sido ya convertidas en acciones de curacion. Este aspecto no es con-
dicién suficiente para hacer valer la relevancia moral de la distin-
cién retencion/retiro, pero la concentracion en la relacién pacien-

806 Medicina y Etica 2019/3



El fin de la vida y la asignacion de responsabilidades

te-médico enriquece la discusion acerca de los asuntos del final de
la vida, basicamente por dos razones: en primer lugar, la distincion
entre rechazo y renunciaciéon desvia la atenciéon del hecho de no
iniciar o parar un tratamiento al acto de abstenerse o rechazarlo,
destacando que el rechazo del paciente, o la renunciacion a un tra-
tamiento no deseado, es expresado a otros. En segundo lugar, el
uso de las palabras “rifiuto” y “renuncia” implica que, para ser mo-
ralmente legitima, la decision de retener o retirar tratamientos de-
beria ser hecha dentro del encuentro clinico, y ser precedida tanto
por el consentimiento informado del paciente, como por un anali-
sis critico de la voluntad del paciente.

Estas consideraciones no estan sugiriendo el reemplazar las pa-
labras “retencion” y “retiro”, con los términos “abstencion”, y “re-
nunciaciéon”, sino el complementar las anteriores con estas ultimas.
Ciertamente, los pares conceptuales “abstencidn-retencion” y “re-
nunciacion-retiro” evitan enfocarse exclusivamente, ya sea en la ac-
tividad médica o en el derecho del paciente a abstenerse o renun-
ciar a tratamientos no deseados.'® En otras palabras, este enfoque
permite que se pueda adoptar una perspectiva relacional, recono-
ciendo todos los sujetos involucrados en el contexto clinico, y lla-
marlos a ser moralmente responsables en el proceso de toma de
decisiones.

Referencias bibliograficas

"El debate bioético sobre la eutanasia, también esta caracterizado por la distin-
cién entre voluntaria, involuntaria, y no-voluntaria. Mientras que la eutanasia vo-
luntaria se lleva a cabo con el consentimiento del paciente, la eutanasia involunta-
ria se lleva a cabo en un paciente que podria aun expresar su voluntad, pero este
consentimiento no es requerido porque la muerte se supone que es beneficiosa
para él. (Esta practica puede ser considerada aun mas problematica porque por
ejemplo, de acuerdo con Evert van Leeuwen y Gerrit Kimsma, la eutanasia invo-
luntaria se realiza «contra el deseo o consentimiento del paciente» [9, p. 1196]).
La eutanasia no voluntaria se realiza en el paciente que ya no puede, o nunca ha
tenido la posibilidad de dar su consentimiento. En otras palabras, la distincién en-

Medicina y Etica 2019/3 807



F. Marin

tre eutanasia voluntaria, involuntaria y no-voluntaria, esta basada en la competen-
cia del paciente para expresar, 0 no, su consentimiento a morir. De hecho, mien-
tras que antes de realizar una eutanasia voluntaria e involuntaria el paciente aun
puede dar su consentimiento, en el caso de eutanasia no-voluntaria él no puede
expresar su consentimiento (en el sentido de que él ya no puede, o nunca ha teni-
do la posibilidad de dar su consentimiento). Desde un punto de vista moral existe
una diferencia radical entre eutanasia voluntaria e involuntaria porque mientras la
voluntad del paciente es expresamente afirmada en el anterior, su consentimiento
esta meramente supuesto en este ultimo. De hecho, aquellos que practican la eu-
tanasia involuntaria suponen que la voluntad del paciente corresponde a la termi-
nacion de su vida.

2 A este respecto, seguido es citada la siguiente declaracion de la Asociacién Mé-
dica Americana (AMA): «La terminacion intencional de la vida de un ser humano
por otro —asesinato piadoso— es contrario a aquello para lo cual la profesién mé-
dica existe y trabaja, y es contraria a la politica de la Asociacion Médica America-
na. La cesacion del empleo de medios extraordinarios para prolongar la vida del
cuerpo cuando existe evidencia irrefutable que la muerte biolégica es inminente,
es la decision del paciente y/o su familia inmediata. El consejo y juicio del médico
deberia estar disponible libremente para el paciente y/o su familia inmediata»
[10]. De hecho, como debidamente lo han argumentado Bonnie Steinbock [11] y
Thomas D. Sullivan [12], en la declaracion mencionada mas arriba, la AMA esta
afirmando la ilegitimidad moral de cualquier accion dirigida a matar al paciente.
La eutanasia ejemplifica dicha clase de accion, pero aqui la AMA se refiere a un
grupo mas amplio de actos, que incluye también cualquier retencién o retiro de
tratamientos dirigidos a causar la muerte.

3Las dos distinciones no han sido ligadas unicamente por aquellos que mantie-
nen que matar y dejar morir son acciones moralmente equivalentes. De hecho,
también proponentes de la distincion matar/dejar morir, a menudo la han identifi-
cado con la distincidn entre eutanasia pasiva y activa. En otras palabras, algunos
han argumentado a favor de la relevancia moral de la distincidon matar/dejar morir,
mediante la atencion a las diferencias morales entre estas dos practicas de la eu-
tanasia [3-15].

4 Ciertamente, el hecho que las intenciones influyen la valoracién moral de una
accién, y no unicamente los rasgos de caracter del agente, es confirmado por la
Tesis de Equivalencia. Mencionando de nuevo el ejemplo propuesto por Rachels,
Smith y Jons tienen la misma mala intenciéon moral (matar a su primo), y este as-
pecto nos lleva directamente a una valoracion moral negativa de sus acciones,
respectivamente el matar y el dejar morir. Como consecuencia, debido a la pre-
sencia de malas intenciones, dentro del caso paralelo sugerido por Rachels, la
distincién matar/dejar morir termina siendo neutralizada, y mas aun, irrelevante.
5La distincion entre “Permitiendo como habilitando”, y “Permitiendo como abste-
niéndose de prevenir”, asi como los ejemplos mencionados arriba, han sido pro-

808 Medicina y Etica 2019/3



El fin de la vida y la asignacion de responsabilidades

puestos por Philippa Foot dentro de su bien conocido articulo E/ Problema del
aborto y la doctrina del doble efecto [16, p. 273].

8Uno de los ataques mas explicitos sobre la idea de la eutanasia pasiva, fue ex-
presado por una Fuerza de Tarea en Etica, establecida por la Asociacion Europea
para Cuidados Paliativos (EAPC por sus siglas en inglés) en febrero del afio 2001:
«[...] La eutanasia es activa por definicion, y asi eutanasia “pasiva” es una contra-
diccion de términos; en otras palabras, no puede existir dicha cosa» [18, p. 98].

" A este respecto, Daniel Callahan sugiere este escenario: «Pénganme en un res-
pirador ahora, cuando tengo buena salud, y nada de lo que sea puede suceder si
es apagado. No puede “permitirseme morir” mediante el apagado de un respira-
dor, si tengo pulmones sanos. Es completamente diferente, sin embargo, si un
meédico me aplica una inyeccién de relajante muscular que paralizara mis pulmo-
nes. Saludable o no, esos pulmones dejaran de funcionar y yo moriré» [19, p. 77].
8Un signo patognomoénico es un sintoma especifico de una enfermedad, cuya
presencia permite que se lleve a cabo un diagnéstico directamente.

% Parafraseando a Massimo Reichlin, «Los tratamientos para prolongar la vida se
convertiran en obligatorios, y el poder para artificialmente mantener la vida huma-
na se convertirad en algo asi como una jaula tecnolégica, de la cual los pacientes
nunca podran escapar. En otras palabras, el resultado seria el transformar oportu-
nidades tecnoldgicas en imperativos morales vinculantes incondicionales, algo
ciertamente no deseable» [25]

0 Sin embargo, como declaré la Asociacion Médica Britanica, «Muchos profesio-
nales de la salud, asi como pacientes, sienten una diferencia emocional entre la
retencion y el retiro de tratamientos. Esto es probable que esté ligado a la impre-
sién altamente negativa anexa a una decisién de retirar un tratamiento, que pue-
de ser interpretado como abandono o “darse por vencido con el paciente”» [27, p.
19]. Mas aun, como lo confirman los estudios empiricos, los médicos aun encuen-
tran el retiro de un tratamiento mas éticamente problematico que retenerlo [28,
pp. 1603-1604]. Mayores consideraciones acerca de la retencion y retiro de trata-
mientos médicos seran proporcionados en el Apéndice del presente trabajo.

"La permisibilidad de un efecto colateral (en este caso particular, acelerando el
proceso de muerte) de promover algun buen fin (aqui, el respetar la voluntad del
paciente y/o minimizar su sufrimiento) es, a menudo, justificado invocando el Prin-
cipio de Doble Efecto (PDE). Introducido durante el neoescolasticismo, como un
eco de la discusion en cuanto a la legitimidad de la defensa propia hecha por To-
mas de Aquino (summa theologica, II-ll, Qu. 64, Art. 7), el PDE establece que en
casos donde una accién se supone que tiene buenos y malos efectos, la accion
es moralmente permisible cuando las siguientes condiciones son satisfechas:
1) (la accion es buena en si misma; 2) (el buen efecto es intencional, mientras
que el mal efecto es meramente previsible; 3) (el efecto malévolo no es un medio
para lograr el buen fin; 4) hay una razén grave proporcional para permitir el mal
efecto. Para examinar estas condiciones, véase [29, pp. 529-530; 30]. Aunque el
PDE es un principio relevante cuando se discuten asuntos del fin de la vida, no

Medicina y Etica 2019/3 809



F. Marin

puede justificar por si mismo la distincion moral entre matar y dejar morir y entre
un dejar morir moralmente culpable y un dejar morir por el bien del paciente. Cier-
tamente, el PDE aborda correctamente la relevancia de la intencién en determinar
la rectitud o equivocacion de una accién, pero, como se ha argumentado, otros
aspectos (tales como el rol moral del agente y el no cumplimiento del deber) dis-
tinguen esas acciones.

2Yo uso deliberadamente los términos “proporcionalidad” y “desproporcionalidad”
en lugar de la palabra “futilidad” debido a que esta ultima, proveniente del latin
futilis, alude a algo que es inutil, insignificante, sin importancia. Etimolégicamente,
la futilidad presenta un concepto negativo, porque significa ineficacia; esto es,
una falta de habilidad para lograr un cierto propdsito. Ahora, la expresion “trata-
miento desproporcionado” esta caracterizado por una aceptacién negativa tam-
bién, pero mas baja que la evocada por “tratamientos futiles”. De hecho, el adjeti-
vo “desproporcionado” se refiere a algo a lo que le falta proporcidn; esto es, falta
de balance entre componentes. Como consecuencia, el término “tratamiento des-
proporcionado” presenta un significado mas amplio, porque literalmente, no quie-
re decir unicamente ineficacia, sino que incluye otras consideraciones (tales
como beneficios, costos y riesgos del tratamiento) relativas al pacientes y a otros
sujetos involucrados en el contexto clinico.

3 Ciertamente, las solicitudes para la eutanasia son primeramente concernientes
con la busqueda del control de nuestro propio cuerpo y vida, que acerca de con-
trolar o evitar el dolor. De acuerdo con la ultima investigacién conducida por Eze-
quiel Emanuel y otros, muestra que los factores de control son razones dominan-
tes para querer eutanasia o un suicidio asistido: «Tipicamente, menos de 33% de
los pacientes experimentan un control inadecuado del dolor. Los motivos domi-
nantes son la pérdida de autonomia y dignidad, y el tener menos capacidad de
disfrutar las actividades de la vida» [33, p. 84].

4 De acuerdo con Foot, esta accién es permisible porque «Donde una persona
necesita una dosis masiva de la droga, y nosotros la retenemos de él, a fin de
salvar a 5 personas, nosotros estamos sopesando ayuda contra ayuda» [16, pp.
264-265]. De hecho, en este caso hay un conflicto entre deberes positivos. Por el
contrario, la maximizacion de el bien general, es ilegitimo cuando el cumplimiento
del deber positivo (llevarle ayuda a otros) requiere la violacion de un deber nega-
tivo (no matar) porque este ultimo es mas estricto que el anterior.

s La referencia a la distincion abstenerse/renunciaciéon dentro del documento de
la NBC se debe principalmente, a la contribucién ofrecida en esta edicién por An-
drea Nicolussi (miembro de la NBC desde el 2006). Nicolussi ha abordado la rele-
vancia de la distincion tanto durante la redaccion del documento de la NBC, como
en algunos de sus ensayos subsecuentes [35-36].

6 Estoy agradecido con el profesor A. Nicolussi, por su orientacién que él me su-
giri6 durante una reciente conversacion por correo electronico acerca de la distin-
cioén entre abstenerse y renunciar.

810 Medicina y Etica 2019/3



El fin de la vida y la asignacion de responsabilidades

Bibliografia

1 MERKEL, R. ¢Matar o dejar morir? Propuesta de una nueva (un tanto) Nueva
respuesta a una pregunta perenne. Journal of Medical Ethics, 2016; 42 (6):

353-60.

2 TOOLEY, M. Aborto e infanticidio. Philosophy and Public Affairs 1982; 2: 37-65.

3 TooLEy, M. Una consideracion irrelevante: matar contra dejar morir. En: Stein-
bock B, Norcross A (ed. by). Killing and Letting Die. New York: Fordham University
Press; 1994: 103-111.

4 RACHELS, J. Eutanasia activa y pasiva. The New England Journal of Medicine
1975; 292 (2): 78-80.

5 RACHELS, J. El fin de la vida. Eutanasia y moralidad. Oxford: Oxford University
Press; 1987.

6 RACHELS, J. Mas distinciones impertinentes y una defensa de la eutanasia acti-
va. In STEINBOCK B, NORCROSS A (ed. by). Killing and Letting Die. New York: Ford-
ham University Press; 1994: 139-154.

7 SINGER, P. Los filésofos estan de regreso en el trabajo. In Kuhse H (ed. by).

Desantificando la vida humana. Peter Singer, Oxford: Blackwell Publishers; 2002:
53-65.

8 SINGER, P. La vida que puedes salvar: actuar ahora para terminar la pobreza
Mundial. New York: Random House; 2009.

9 VAN LEEUWEN, E., KIMSMA, G. Eutanasia: debate internacional. In ten Have H
(ed. by). Encyclopedia of Global Bioethics. Springer International Publishing;
2016: 1194-1203.

10 ASOCIACION MEDICA AMERICANA. Trabajos de la casa de delegados-27 Conven-
cién Clinica Anaheim, California Diciembre 2-5, 1973, El médico y el paciente
moribundo, 140.

11 STEINBOCK, B. La terminacion intencional de la vida. In Steinbock, B., Norcross,
A. (ed. by). Matar y dejar morir. New York: Fordham University Press; 1994: 120-
130.

12 SuLLIVAN, T.D. Eutanasia activa y pasiva: jEs una distincion impertinente? In
Steinbock, B., Norcross, A. (ed. by). Killing and Letting Die. New York: Fordham
University Press; 1994: 131-138.

13 MCLACHLAN, H.V. La ética de matar y dejar morir: eutanasia activa y pasiva.
Journal of Medical Ethics 2008; 34: 636-638.

14 McLACHLAN, H.V. El matar no es lo mismo que el permitir morir: una respuesta
a Coggon. Journal of Medical Ethics 2009; 35: 456-458.

15 McCLACHLAN, H.V. Deberes morales y eutanasia: por qué el matar no es
necesariamente lo mismo que el dejar morir. Journal of Medical Ethics 2011; 37:
766-767.

16 FooT, PH. El problema del aborto y la doctrina del doble efecto. In Steinbock,
B., Norcross, A. (ed. by). Killing and Letting Die. New York: Fordham University
Press; 1994: 266-279.

Medicina y Etica 2019/3 811



F. Marin

17 McGEE, A. Actuando para dejar morir a alguien. Bioethics 2015; 29 (2): 74-81.
18 MATERSTVEDT, L.J., CLARK, D., ELLERSHAW, J. et. al. Eutanasia y suicidio asisti-
do por el médico: una visién de una fuerza de tarea en ética, en la EAPC. Palliative
Medicine 2003; 17: 97-101.

19 CALLAHAN, D. El suefo problematico de la vida. En busca de una muerte en
paz. Washington D.C.: Georgetown University Press; 2000.

20 REICHLIN, M. La ética y la buena muerte. Torino: Edizioni di Comunita; 2002.

21 SULMASY, D.P. Matar y permitir morir: otra visiéon. Journal of Law, Medicine &
Ethics 1998; 26 (1): 55-64.

22 SULMASY, D.P., SUGARMAN, J. ¢ Son la retencién y la terapia de retiro moralmen-
te equivalentes siempre? Journal of Medical Ethics 1994; 20 (4): 218-222.

23 MILLER, F.G., TROUG, D., BRock, D.W. Ficciones morales y ética médica.
Bioethics 2010; 24 (9): 453-460.

24 RADY, M.Y., VERHAIJDE, J.L. El fin de la vida, descontinuo de la terapia de desti-
no con aparatos médicos de apoyo cardiaco y ventilatorio: ;Muerte asistida por
un médico, o permitir morir al paciente? BMC Medical Ethics 2010; 11: 15.

25 REICHLIN, M. Sobre la ética de la retencion y retiro de un tratamiento médico.
Medicina respiratoria multidisciplinaria 2014;9:39 (Extraida el 01.07.2017, de:
https://mrmjournal.biomedcentral.com/articles/10.1186/2049-6958-9-39).

26 BEAUCHAMP, T.L., CHILDRESS, J.F. Principios de ética biomédica. Oxford-New
York: Oxford University Press; 20137.

27 ASOSIACION MEDICA BRITANICA. Reteniendo y retirando tratamientos médicos de
prolongacién de vida: Guia para la toma de decisiones. Londres: British Medical
Journal Books; 2007.

28 CHUNG, G.S., YOON, J.D., RasINskl, K.A., CURLIN, F.A. Opiniones de médicos
norteamericanos, Acerca de las distinciones entre retiro y retencién de tra-
tamientos que sostienen la vida. Journal of Religion and Health 2016; 55 (5):
1596-1606.

29 BOYLE, J.M. Hacia la comprension de principios de doble efecto. Ethics 1980;
90: 527-538.

30 BoYLE, J.M. ;Quién tiene derecho al doble efecto? Journal of Medicine and
Philosophy 1991; 16: 475-494.

31 PELLEGRINO, E.D. Decisiones al final de la vida: El uso y el abuso del concepto
de futilidad. In Vial Correa, J., Sgreccia, E. (ed. by). La dignidad de la persona
moribunda. Trabajos de la quinta asamblea de la Academia Pontificia para la
Vida. Citta del Vaticano: Libreria Editrice Vaticana; 2000: 219-241.

32 PELLEGRINO, E.D. La futilidad en decisiones médicas: la palabra y el concepto.
HEC Forum 2005; 17 (4): 308-318.

33 EMANUEL, E.J., ONWUTEAKA-PHILIPSEN, B.D., URWIN, J.W., COHEN, J. Actitudes
practicas de eutanasia y suicidio asistido médicamente en los Estados Unidos,
Canada, y Europa. JAMA 2016; 316 (1): 79-90.

34 CoMmITE NACIONAL DE BIOETICA. Abstencion y renunciacién consciente de trata-
mientos médicos en la relacién paciente-doctor. Roma; 2008 (extraido el

812 Medicina y Etica 2019/3



El fin de la vida y la asignacion de responsabilidades

10.07.2017,de:http://bioetica.governo.it/media/171968/4_doc_conscious_refusal_
renunciation_240ct2008.pdf).

35 NicoLussi, A. Rifiuto e rinuncia ai trattamenti sanitari e obblighi del medico. In
Gensabella Furnari, M., Ruggeri, A. (cured by). Rinuncia alle cure e testamento
biologico. Profili medici, filosofici e giuridici. Torino: G. Giappichelli Editore; 2010:
23-54.

36 NicoLussl, A. Testamento biologico e problema del fine-vita: verso un bilancia-
mento di valori o un nuovo dogma. della volonta? Europa e diritto privato 2013; 2:
457-503.

37 GENSABELLA FURNARI, M. Rifiuto o renuncia alle cure nella relazione paziente-
medico. In Palazzani, L. (cured by). Doveri e diritti alla fine della vita. Roma:
Edizioni Studium; 2010: 13-62.

Medicina y Etica 2019/3 813



