
Derechos humanos, libre albedrío y neuroética

Medicina y Ética 2019/3 1031

Derechos humanos, libre albedrío y
neuroética. Retos biojurídicos de las

neurotecnologías emergentes

Human rights, free will and neuroethics.
Biojuridical challenges of emerging

biotechnologies

Alberto García Gómez,* José Carlos Abellán Salort**

Resumen

Una reflexión y valoración crítica de las neurotecnologías emer-
gentes conlleva discernir los aspectos éticos, sociales y jurídicos
para asegurar su uso racional; es decir, respetuoso de la dignidad
de la persona y de los derechos fundamentales que están en jue-
go cuando se realizan intervenciones sobre el cerebro humano y
que, por tanto, afectan a la persona. En este ensayo analizamos
la dimesión biojurídica de las neurociencias a la luz de algunos
de los derechos humamos que están en juego: vida, integridad,
identidad, privacy, libertad, etc. El desafío de quienes cuestionan
la existencia y, por tanto, la relevancia jurídica del libre albedrío
viene analizado críticamente, proponiendo superar un determinis-
mo neurobiológico que, por un lado, deprecia, en nombre de la
ciencia, el valor y significado de la condición humana, titular de de-
rechos y de responsabilidades ante la comunidad política y que, por

* Doctor en Derecho. Profesor de Filosofía del Derecho y Bioética, Estado y
Sociedad en la Facultad de Bioética del Ateneo Pontificio Regina Apostolorum de
Roma. Director de la UNESCO Chair in Bioethics and Human Rights (Roma, Italia).
** Doctor en Derecho. Profesor de Bioética y Derecho y director del Máster Uni-
versitario en Bioética de la Universidad Rey Juan Carlos de Madrid.
Recibido el 18 de abril de 2019. Entregado el 30 de abril de 2019.



A. García Gómez, J. C. Abellán Salort

1032 Medicina y Ética 2019/3

otro, abraza una visión antropológica que difícilmente casa con
realidades y bienes fundamentales que trascienden y superan la
dimensión biológica de los seres humanos que viven en sociedad.

Palabras clave: neuroderecho, derechos humanos, vida, integridad,
identidad, privacy, libertad, libre albedrío.

Desde la última década del siglo XX se vienen publicando impor-
tantes avances en las ciencias que estudian el funcionamiento del
cerebro, asociados a los progresos en las tecnologías de neuroima-
gen, que permiten registrar y entender determinados procesos de
este órgano, así como en la nueva ciencia cognitiva neurológica,
que toma los datos de la ciencia molecular neural, para estudiar y
comprender los mecanismos de la percepción, la emoción, la moti-
vación, el pensamiento, el lenguaje, la memoria, etcétera.

Como cualquier progreso tecno-científico, es necesario discernir
los aspectos éticos, sociales y jurídicos de estos avances, para ase-
gurar que sean respetuosos de la dignidad de la persona humana y
de los derechos fundamentales inherentes a ella.

El área de la ética aplicada que estudia los límites bioéticos de los
avances de las ciencias neurológicas, así como los comportamien-
tos éticamente debidos en la atención neurológico-clínica es la Neu-
roética sobre la que se apoya, con su metodología propia, la biojurídica.

1. Bioética y biojurídica de las neurociencias

El derecho, en cuanto sistema regulador de la conducta humana a
través de sanciones, educación e incentivos, se interesa de las neu-
rociencias, puesto que aportan conocimiento sobre el comporta-
miento humano, que es naturalmente el objeto de las normas
jurídicas que ordenan el comportamiento de las personas en socie-



Derechos humanos, libre albedrío y neuroética

Medicina y Ética 2019/3 1033

dad en vista del bien común. Consecuentemente, el derecho se
ocupa de las neurotecnologías en la medida en que éstas requieren
de la intervención humana (de científicos, profesionales de la sa-
lud, etc.) cuyos comportamientos deben ser respetuosos de la dig-
nidad y los derechos fundamentales de la persona, como condición
elemental y necesaria para garantizar la cohesión social y la paz.

Desde una visión propia de un humanismo integral y solidario,1

el ser humano, es decir, la persona, no es mera biología, no es su
solo cerebro y su mente, sino un ser relacional y trascendente; un
ser que no se agota en su propia inmanencia, sino que tiene la ca-
pacidad de abrirse a la realidad y a la trascendencia mediante la re-
lación interpersonal, de la que nace precisamente la sociedad, en
sus múltiples modos de agregación social. Cada uno de nosotros
no es un mero objeto sino un sujeto, una persona. Precisamente de
las relaciones intersubjetivas, de promover la armonía y prevenir y
resolver el conflicto y la violencia, se ocupa el derecho. Ésta es la
razón de ser de las leyes y de las estructuras políticas que han de
servir a la mutua convivencia.

En definitiva, parece deseable y universalmente compartido que
la persona debe estar al centro de las neurotecnologías y que el
bienestar de cada ser humano y del conjunto de la sociedad han de
inspirar la investigación y el desarrollo tecnológico que se precie
de ser verdadero progreso..2

Algunas corrientes cientifistas que se ocupan de neurociencia
tienden a buscar una relación cuerpo-cerebro-mente desde la que pos-
tulan la existencia de una neurobiología de la moral y de la religio-
sidad, según la cual el «yo» (self) se identifica, en mayor o menor
medida, con el cerebro (“soy mi cerebro”) y, consecuentemente,
cuestionan la misma libertad y el libre albedrío (“mi cerebro es
quien me hizo hacer esto…”). Si esta hipótesis se demostrara ver-
dadera, cosa que está lejos ocurrir, naturalmente revolucionaría la
concepción actual del derecho y de la responsabilidad personal so-
bre la que se construye el sistema legal y los ordenamientos jurídi-
cos a nivel nacional e internacional.



A. García Gómez, J. C. Abellán Salort

1034 Medicina y Ética 2019/3

Es obvio que nuestro cerebro tiene mucho que ver con nuestro
comportamiento y con el natural sentido de responsabilidad pro-
pio del ser humano como agente moral dotado de conciencia. Pero
si se demostrara que somos sólo “máquinas complejas”, que nues-
tros pensamientos, intenciones y deseos son sólo una ficción y que
el yo (self) es simplemente una mera construcción cultural que sos-
tiene la gran mentira sobre la existencia de la personalidad humana, de
la propia identidad y sobre la responsabilidad de nuestras acciones
y de nuestras concepciones éticas y religiosas; entonces, lo que hoy
llamamos “valores” no serían sino un artificio sin sentido del que
habría que deshacerse. De hecho, tal visión antropológica asume
como hipótesis que la existencia personal y social del hombre no
tiene mayor sentido o trascedencia, pues estaría determinada por el
azar o por una visión evolucionista, materialista y mecanicista5 que
difícilmente encaja con una concepción trascendente de la existen-
cia humana.

2. Neurotecnologías a la luz de los derechos humanos

El cerebro, la mente y el espíritu son bienes fundamentales de la persona. Es-
tas tres realidades sólo pueden ser comprendidas en su inherente
relación y formando siempre parte de la totalidad de la persona
(corpus et anima unum) que es un cuerpo humano, en el sentido de
que no es un organismo como cualquier otro (un objeto según las
categorías jurídicas), sino que pertenece a un orden existencial y
ontológico superior que le constituye como un sujeto, dotado na-
turalmente de un valor especial, que llamamos dignidad humana, y
de una capacidad relacional-social única, que lo distingue y diferen-
cia de los seres inanimados y también de los animados. La comple-
jidad de las interacciones y correlaciones existentes entre el cuerpo,
el cerebro, la mente y el alma ha llevado a conceptualizarse como
un problema científico-filosófico (body-mind problem).



Derechos humanos, libre albedrío y neuroética

Medicina y Ética 2019/3 1035

Lo que, sin embargo, parece indiscutible es que cada uno de no-
sotros existe, sobrevive y se desarrolla gracias a la existencia de
nuestro cerebro y de un cuerpo, el nuestro, que nos permite rela-
cionarnos con los demás y con el medio ambiente. Nuestra naturaleza
y modo de ser específicamente humano, posibilita nuestro desarro-
llo en una cultura particular, que forma parte de nuestra propia
educación e identidad. Todo ello sería imposible, ciertamente, sin
un cerebro humano.

Así pues, la vida y existencia humanas, así como la personalidad,
la propia identidad y la libertad no pueden existir en abstracto, sino
sólo encarnadas en la persona concreta que puede percibir y apre-
ciar el valor propio y de los demás en la medida en que su cerebro
y su mente funcionan de manera adecuada, permitiéndole razonar
y relacionarse de modo armonioso con el ambiente humano (fami-
lia, sociedad, trabajo, nación, etc.) que le circunda y con el ambien-
te natural. En este sentido podemos afirmar que el cerebro, la
mente y el espíritu, debidamente integrados, son elementos funda-
mentales de la persona; en otras palabras, son condiciones de posi-
bilidad para la existencia, el goce y el desarrollo de los derechos
humanos.

2.1 Definición, fundamento y vocación de los derechos humanos

En nuestra reflexión sobre la relación entre las neurociencias y los
derechos humanos conviene aclarar qué entendemos por derechos
humanos: son el conjunto de bienes cuyo reconocimiento, protección
y garantía, en cada momento histórico, concretan las exigencias de
la dignidad, la libertad y la igualdad humanas, las cuales deben ser
reconocidas positivamente por los ordenamientos jurídicos a nivel
nacional e internacional.3

Cuando decimos que son “bienes”, queremos decir que se trata
de “cosas valiosas”; es decir, realidades de las que estamos dotados
los seres humanos que son objetivamente esenciales y fundamenta-
les para nuestra existencia y para nuestro desarrollo. La clásica defi-



A. García Gómez, J. C. Abellán Salort

1036 Medicina y Ética 2019/3

nición de la justicia como “dar a cada uno lo suyo” (ius suum cuique
tribuere) nos ayuda a entender este concepto un poco abstracto,
pero no por ello menos real. “Lo suyo” (ius) es “lo que es de cada
uno”.

Los derechos humanos, por tanto, tienen un fundamento ético,
puesto que se nos presentan como un conjunto de exigencias mo-
rales objetivas; es decir, no dependen del consenso o de las mayo-
rías parlamentarias que aprueban y promulgan las leyes positivas.
Mi vida, mi libertad, en fin, mi dignidad, no dependen de que una
autoridad o una ley me los reconozca. Son bienes (cosas valiosas
en sí mismas) que me pertenecen por el simple hecho de ser hu-
mano. Por lo tanto, los derechos humanos son anteriores a la ley
positiva.

Ahora bien, los derechos humanos así concebidos tienen natu-
ralmente una vocación jurídica, es decir, deben ser positivizados. Y,
por ello, el Estado (la autoridad legítima de una determinada co-
munidad política) tiene la tarea y el deber de reconocerlos, de ga-
rantizarlos y de promoverlos como el modo de facilitar e impulsar
la paz, la cohesión social y la mutua convivencia. El Estado, por
tanto, no crea los derechos humanos, sino que éstos pertenecen a
todo ser humano. El deber de reconocer y tutelar dichos derechos
es tal que una ley positiva (aprobada democráticamente en un par-
lamento) que no reconozca o que ignore dichos derechos habrá de
ser considerada una ley injusta.

2.2 Características de los derechos humanos

Por su propia naturaleza, los derechos humanos se caracterizan por
ser universales, puesto que todos los seres humanos poseen como
propios estos bienes fundamentales y la única condición para que
le sean reconocidos y garantizados es el hecho de ser humano. Pre-
cisamente por ello decimos que los derechos humanos son inheren-
tes, es decir, inseparables de la condición humana. Surgen con el
nuevo ser humano y se extinguen con la muerte de la persona. Pre-



Derechos humanos, libre albedrío y neuroética

Medicina y Ética 2019/3 1037

cisamente porque se trata de bienes esenciales y dotados de un va-
lor objetivo, los derechos humanos son indisponibles, es decir, no son
susceptibles de actos de dominio. Esto supone que tales bienes
son tan fundamentales para nuestra existencia y desarrollo como
personas que no se pueden comprar ni vender, no se pueden ceder
ni renunciar a ellos. Ni siquiera el propio individuo puede renun-
ciar a ellos ni, por supuesto, el Estado puede arrogarse la facultad
de disponer legítimamente de ellos, invocando el beneficio de la
colectividad. En este sentido, decimos que los derechos humanos
son incondicionales, pues no deben ser violados, infringidos o limita-
dos arbitrariamente.

Desde esta visión general de los derechos humanos podemos
comprender mejor en qué medida las neurociencias y sus aplicaciones,
en forma de neurotecnologías, pueden contribuir a la satisfacción
o realización de estos derechos que conllevan unos correlativos de-
beres humanos. En efecto, no existen verdaderos y efectivos dere-
chos si a cada derecho que viene invocado como tal (en sentido
fuerte) no se asocia un correlativo deber (o responsabilidad de ha-
cer o no hacer) por parte de otra persona, grupo de personas o de
una institución. Ésta es una exigencia propia de la intersubjetividad
de derecho, ya comentada. Por eso nos conviene ahora apuntar
cuáles son los derechos humanos que están en juego en la neuro-
tecnología y sus correlativos deberes.

3. Los derechos humanos que están en juego
en la neurotecnología

Cuando hablamos del “derecho” podemos usar el término o con-
cepto, al menos, en dos sentidos distintos: el derecho como norma
(la ley positiva) y el derecho como bien jurídico.

En cuanto “norma” nos referimos al derecho como sinónimo
de “ley” o “leyes” que son disposiciones de la autoridad legítima



A. García Gómez, J. C. Abellán Salort

1038 Medicina y Ética 2019/3

que intervine y regula, con carácter obligatorio, el comportamiento
humano, cuando está en juego el bien común (definición clásica de
la ley positiva de Sto. Tomás de Aquino). En este sentido se dice
que un jurista es un experto en derecho o que la ignorancia del de-
recho (de la ley) no exime de su cumplimiento. Existen leyes positivas
que regulan, en mayor o menor medida, el uso de las neurotecno-
logías (p. ej. leyes sobre investigación biomédica, sobre medica-
mentos, productos sanitarios e implantes, sobre la autonomía de
los  pacientes y sobre la protección de la intimidad o confidenciali-
dad, así como leyes que protegen de los datos personales y leyes
sobre protección de la salud pública, etcétera).

En cuanto “bien juridico” nos referimos al derecho como nece-
sidad básica de la existencia de la persona. Es, en este sentido, que
hablamos de los derechos humanos: del derecho a la vida, a la inte-
gridad o a la propia identidad. Desde esta visión realista de los derechos
humanos,4 estas necesidades son los bienes fundamentales de la per-
sona que debemos reconocer, respetar y garantizar el conjunto de
los ciudadanos y, por mandato de ellos, las autoridades del Estado.
Desde esta visión es que buscamos analizar en qué medida las neu-
rotecnologías pueden incidir sobre nuestros derechos.

En este segundo sentido del derecho es en el que nos detene-
mos ahora un momento para reflexionar sobre los derechos humanos
que están en juego en el uso de las neurotecnologías. Si hacemos
un recorrido por la Declaración Universal de los Derechos Humanos de la
ONU (1948), nos encontramos con una serie de bienes fundamen-
tales que ya han sido reconocidos como universales y que, por tanto,
pertenecen tanto a quienes usan la neurotecnologías como a quienes
se benefician o se pueden beneficiar de las mismas (investigadores
y sujetos que participan en un experimento, médicos y pacientes).

Las neurociencias y sus aplicaciones neurotecnológicas son, qué
duda cabe, instrumentos que, usados correctamente (no sólo con
base en criterios técnicos sino además con criterio ético), ofrecen
la oportunidad de satisfacer y promover el respeto a la vida, a la



Derechos humanos, libre albedrío y neuroética

Medicina y Ética 2019/3 1039

libertad, la integridad psíquica, la identidad de las personas. Todos
éstos son derechos humanos. Y junto con estos beneficios indivi-
duales es también la sociedad en su conjunto la que se favorece de
los avances científicos y tecnológicos. Sin embargo, conviene no
olvidar que también el potencial creciente de estos instrumentos
puede llegar a suponer un riesgo y una amenaza para la dignidad y
para estos mismos bienes esenciales de las personas y de la misma
sociedad.

3.1 Derecho a la vida

La vida es el primero de los bienes fundamentales sobre los que se
construye nuestra existencia. Elemento básico y condición de posi-
bilidad de nuestra vida es precisamente nuestro cuerpo humano que,
naturalmente, está dotado de cerebro y de facultades mentales
que se desarrollan a lo largo de nuestra existencia, gracias al correcto
funcionamiento de nuestro cerebro.

No parece muy atinado afirmar que tenemos derecho a un cere-
bro (sano y plenamente funcional), pues ¿a quién podríamos atri-
buirle el deber de proveernos de él? Sin embargo, lo que sí somos
capaces de descubrir es que “el cerebro humano es el órgano de la
especie humana que más profundamente nos distingue de todas las
demás especies, incluyendo otros primates […]. Es el fundamento
de la existencia humana –personal, subpersonal e interpersonal–. Y
esto nos ofrece una razón suficiente para valorar debidamente el
cerebro, y apreciar las serias preocupaciones que rodean aquellas
intervenciones que actúan directamente sobre él”.5

Las nuevas neurotecnologías ofrecen, sin duda, posibilidades de
intervención prometedoras para tratar de aliviar o incluso resolver
ciertas patología o desórdenes mentales, pero resulta innegable que
algunas de estas intervenciones, principalmente las que tienen ca-
rácter invasivo (estimulación profunda o ciertas neurocirugías) po-
nen en juego la vida de los pacientes que se someten a ellas. Por



A. García Gómez, J. C. Abellán Salort

1040 Medicina y Ética 2019/3

este motivo, la prudencia en el actuar por parte de neurocientíficos
y neurocirujanos habrá de ser una brújula que debe guiar los actos
médicos propios de diagnóstico, tratamiento e intervención neuro-
tecnológica de modo que se salvaguarde la vida del paciente, la se-
guridad y la eficacia de tales intervenciones, procurando siempre
elegir la mínima intervención posible que garantice el resultado te-
rapéutico esperado en la efectiva reparación del daño cerebral o del
desorden mental en el paciente.

3.2 Derecho a la integridad física y psíquica

“ El papel crucial del cerebro en el funcionamiento de la mente, el
cuerpo y el desarrollo de las propias concepciones, así como de
nuestro obrar autónomo, hace ver claramente por qué los desórde-
nes neurológicos y otras condiciones que tienen bases neurobioló-
gicas amenazan profundamente nuestra existencia y pueden tener
preocupantes consecuencias personales. Un daño cerebral puede
robar a la persona su capacidad de participar plenamente en la vida
cotidiana afectando el carácter personal, la capacidad de organizar
sus actos, su conciencia de sí misma y de los otros, así como afec-
tar su memoria”.6

Las intervenciones con fines terapéuticos de las neurotecnolo-
gías tratan de ofrecer una respuesta a la necesidad de aliviar y tratar
determinadas disfunciones cerebrales o desórdenes mentales que
suponen una lesión de la integridad física y psíquica de las perso-
nas. Desde el punto de vista bioético, la intención terapéutica de la
investigación y de las intervenciones médicas justifican el uso de
tales métodos cuando vienen debidamente fortalecidas la seguridad y
la eficacia de los procedimientos, siempre y cuando se respete la
autonomía del paciente (o del sujeto que se somete a una procedi-
miento experimental o ensayo clínico) y se obtenga el debido con-
sentimiento sobre la base de una información completa acerca de
la naturaleza, finalidad y posibles consecuencias de la intervención.



Derechos humanos, libre albedrío y neuroética

Medicina y Ética 2019/3 1041

3.3 El derecho a la identidad

El cerebro recibe una especial atención porque cada uno de noso-
tros está asociado de modo único a ‘sí mismo’, con nuestra subjeti-
va auto-concepción y la capacidad de desarrollar y ejercitar dicha
concepción a través de nuestras acciones, propósitos y relaciones
con los demás. Y es que en muchas culturas (aunque no en todas)
se da un alto valor al desarrollo de este sentido individual de uno
mismo. Se asocia con la convicción de que desarrollar y realizar
esta identidad, a lo largo de la propia vida y mediante las relaciones
con otros, es un aspecto central del vivir una vida humana plena-
mente realizada.

Un daño cerebral puede, sin embargo, amenazar este ideal de
autorrealización, dado que una lesión o una enfermedad tiene el
potencial de alterar esta posibilidad en su nivel más fundamental,
interfiriendo con la capacidad de formar y mantener un sentido co-
nexo de uno mismo a lo largo del tiempo7 (p. 74).

El derecho a la identidad –otro derecho humano fundamental–
se configura sobre todo como el derecho a ser uno mismo, entendido
como respeto de la imagen de sujeto que participa de la vida social,
con sus ideas adquiridas y experiencias, con las convicciones ideo-
lógicas, religiosas, morales y sociales, que diferencian, y al mismo
tiempo, cualifican al ser humano.8

La identidad personal constituye, por tanto, un bien en sí mis-
mo, independientemente de la condición personal o social, de las
cualidades y defectos del sujeto: a cada uno se le reconoce el dere-
cho a que su individualidad sea preservada.9

En este campo, las neurociencias tienen un papel particularmente
delicado, porque al mostrar la plasticidad del cerebro, su capacidad
de percepción activa, su continua relación y selección de aspectos y
propiedades del mundo van a incidir directamente en la definición
misma de la identidad, expresando nuevos conceptos neurocientí-
ficos y biotecnológicos de la personalidad. Como, por ejemplo, los



A. García Gómez, J. C. Abellán Salort

1042 Medicina y Ética 2019/3

que Rose llama “yo neuroquímico”.10 Considero que un sentido
neuroquímico de  nosotros mismos se está sobreponiendo a otras
antiguas concepciones del propio yo, a las que se invoca en ciertos
contextos y situaciones, con consecuencias importantes. Los indi-
viduos mismos y sus autoridades –médicos de base, enfermeras,
maestros, progenitores– están comenzando a recodificar los cam-
bios de humor, las emociones, los deseos y pensamientos en clave
del funcionamiento de la química cerebral y a actuar sobre ellos a
la luz de tal visión.

Concebir el mundo de esta manera significa imaginar que el
desorden reside en el cerebro del individuo y en su funcionamien-
to, y querría decir que se considera a los fármacos psiquiátricos
como una primera línea de invervención, no simplemente para ali-
viar los síntomas, sino para regular y manejar estas anomalías neu-
roquímicas. […] Es […] importante ser conscientes del amplio
alcance del cambio, en virtud del cual dichos fármacos se están
tornando fundamentales por la manera de gobernar nuestra con-
ducta, sea la nuestra como la de los otros […]. En el campo de la
salud, el ciudadano activo y responsable debe compromenterse a
un permanente monitoreo, en un incesante trabajo de modulación,
ajuste y mejoría en respuesta a las mutables exigencies de las prác-
ticas de la vida cotidiana. Del mismo modo, las nuevas tecnologías
farmacéuticas y psiquiátricas para el gobierno del alma obligan al
individuo a dedicarse a una constante gestión del riesgo, a someter
a un permanente examen el humor, las emociones y cogniciones
en un proceso cada vez más refinado de autoanálisis.11

El uso, por tanto, de aparatos neurocientíficos y biotecnológicos
puede no sólo poner en riesgo la confidenciaclidad (privacy) del in-
dividuo (aspecto fundamental de la identidad) respecto al uso de
los datos personales, sino que puede además expresar la posibili-
dad de que la identidad sea reconstruida desde el exterior y ya no
sea más el objeto de una opción individual. Y todo ello en nombre
de la seguridad social.



Derechos humanos, libre albedrío y neuroética

Medicina y Ética 2019/3 1043

3.4. El derecho a la intimidad (privacy)

La información que se obtiene mediante el uso de las neurotecno-
logías es información personal y los datos obtenidos a través de
ellas deben ser tratados como información confidencial, porque se
trata de información especialmente sensible.12

La posibilidad que se hipotiza de “entrar” en el pensamiento, las
intenciones los recuerdos de las personas deben ser cuidadosa-
mente analizados y ponderados desde el punto de vista ético. Lo
que cada persona custodia en su mente es un bien que sólo perte-
nece a la persona y, por tanto, está reservado a la propia persona y
a aquellos que la propia persona decida comunicar. Podemos fácil-
mente imaginar que si las leyes castigan el allanamiento de la mora-
da privada de las personas para proteger la intimidad del hogar,
con mayor razón habrá que usar máxima cautela cuando se plantea
la posibilidad técnica de acceder a la mente de las personas y más
aún cuando lo que se plantea es la posibilidad de intervenir, modi-
ficar o alterar estas facultades en determinadas condiciones.

La prudencia y la precaución habrán de regir la toma de decisio-
nes privadas y públicas en este campo,13 garantizando no sólo la
salvaguardia de los derechos fundamentales de las personas, sino
que el poder de decisión acerca de las mismas no quede al arbitrio
o discreción de determinados individuos, provocando desigualda-
des o potenciales tratos inhumanos o degradantes.

3.5. El derecho a la libertad

El respeto de los derechos humanos implica la legítima aspiración
del hombre a ampliar sus conocimientos acerca de las neurocien-
cias, en consonancia con la tutela de la integridad del ser humano
–entendido como la unidad de alma, mente y cuerpo– con necesi-
dades esenciales o fundamentales como son: la libertad, la identi-
dad y la seguridad.



A. García Gómez, J. C. Abellán Salort

1044 Medicina y Ética 2019/3

De hecho, el concepto mismo de libertad del ser humano se ha
puesto frecuentemente en cuestión por las neurociencias. El debate
contemporáneo sobre este tema ha sido bien sintetizado por Kerri
Smith en un artículo publicado en Nature en el año 2011,14 acerca
de los primeros experimentos que más han influido en la difusión
de una visión neurocondicionada del obrar libre del hombre.15

Precisamente desde esta perspectiva, en 2008 John-Dylan
Haynes demostraba, a través de técnicas de neuroimagen, que las
intenciones humanas se formalizan en la corteza motora secunda-
ria hasta siete segundos antes de que los sujetos tomen conciencia
de sus mismas decisiones:16 las redes neurológicas (y su relativa
pluri-estratificación) serían la causa y se convertirían en las respon-
sables, tanto de los comportamientos voluntarios e intencionales
como de todas sus manisfestaciones, incluso físicas, del sistema
mente-cerebro.

Tales resultados han sido respaldados también por otra investi-
gación (Bode, 2011) en la que se afirma que: “estos resultados ava-
lan la conclusión de que la corteza premotora es parte de una red
de regiones cerebrales que dan forma a las decisions conscientes,
mucho antes de que se llegue al estado de conciencia sobre las
mismas”.

Y, sin embargo, como observan algunos,17 tal hermenéutica del
obrar y de la voluntad humana no toma en cuenta, en modo algu-
no, la intencionalidad mental, ignorando –de hecho– la sincronía
de los procesos de elaboración intencional y de los específicos me-
canismos de puesta en acto de las intenciones en acciones median-
te los impulsos de la voluntad. Además, no se lograría explicar por-
qué un determinado comportamiento se ha preferido a otro, ni a
aclarar el mecanismo de las selección “natural” de tales líneas de
comportamiento. Es indudable, además, que semejante perspectiva
no sólo denigra y mortifica la dignidad humana, sino que hiere el
derecho a la realización personal de la propia identidad.



Derechos humanos, libre albedrío y neuroética

Medicina y Ética 2019/3 1045

4. Neurociencias y libertad, ¿un nuevo desafío?18

En la actualidad, una parte de la neurociencia parte del presupues-
to de que se basta a sí misma para explicar el comportamiento hu-
mano. Las neurotecnologías y neurociencias parecen dar un nuevo
respaldo a las teorías del determinismo físico, que describe todo el
movimiento de los seres como la consecuencia inexorable de las le-
yes de la naturaleza, leyes físico-químicas, termodinámicas, etc.,
que son la causa de toda conducta, también de la conducta huma-
na que creemos “libre”. Se elaboran teorías por las que todo res-
ponde a procesos físicos y químicos en las estructuras neurológicas
del ser humano.19 Todo está en el cerebro, y tiene su origen en el
cerebro.20 Estos avances fundamentarían nuevas teorías determi-
nistas, que podrían resultar un nuevo desafío a la posibilidad mis-
ma de la libertad humana.21

El hombre parece que decide, y que elige el curso de sus accio-
nes conforme a unos fines. Pero, ¿eso es exactamente así? Todos
reconocemos que nuestras acciones están motivadas, influidas y
gravemente condicionadas por nuestra genética, nuestra biología,
educación, cultura, nuestro estado psicológico, etc., pero también
por lo que pensamos, creemos y experimentamos. Entonces, po-
dríamos preguntarnos: si ese influjo es tan fuerte, ¿no estaremos
determinados por esos factores? ¿Qué es lo que realmente mueve y
dirige el sentido del dinamismo voluntario de la acción humana?
¿Es el cerebro, o la mente la que me mueve a actuar, o soy YO, la
persona, la que decido actuar y dirijo mi acción con base en mis
neuronas? ¿Realmente soy libre, o solamente lo creo, y todo es fru-
to de un “engaño” de mi cerebro?22

4.1 El libre albedrío

La tradición filosófica occidental viene sosteniendo la existencia de
un rasgo diferencial en la conducta humana, que la distingue res-



A. García Gómez, J. C. Abellán Salort

1046 Medicina y Ética 2019/3

pecto de la conducta de cualquier otro ser animado: la capacidad de
autodeterminación, esto es, de elección entre diversas opciones de ac-
ción, de modo que una parte de nuestras acciones son el fruto de
una voluntad, consciente y más o menos autónoma.

Esa autonomía, como capacidad para poner en juego la determi-
nación de la voluntad para actuar, y, subsecuentemente, para escoger la
orientación de nuestra acción, en un sentido o en otro, presupone
el entendimiento humano y la ausencia de coacción. Este libre arbi-
trio, es lo que grandes filósofos y antropólogos, desde la antigüedad,
denominaron genéricamente el “libre albedrío”. En terminología
agustiniana, la libertas minor, consiste en elegir consciente y volunta-
riamente; en cambio, la libertas maior hace referencia al espacio de
posibilidades en que se efectúan las acciones humanas: “libertad
para”, cuando el hombre usa correctamente su liberum arbitrium,
para hacer el Bien.23

El libre albedrío coincide con lo que modernamente hemos deno-
minado “autonomía”, libertad psicológica o, más comúnmente, “li-
bertad de elección”, la cual tendría dos momentos o dimensiones:
la capacidad de elegir poner una acción, ausencia de coacción inter-
na o externa para disponerse a actuar (“libertad de autodetermina-
ción”); y la capacidad de elegir concretando el sentido o curso de
acción, esto es, elegir entre las opciones disponibles, una de ellas
(libertad “de especificación”).

De acuerdo con una inveterada tradición de la antropología filo-
sófica, la libertad de elección, más que una característica o dato de
la naturaleza humana, sería un rasgo que concurriría en algunos ac-
tos de las personas. A diferencia de los otros seres (inertes, anima-
les o vegetales), cuyo movimiento está determinado absolutamente
por lo físico-biológico, por el instinto, etc., y que son absolutamen-
te incapaces de realizar auténticas elecciones, el ser humano posee-
ría un moderado, relativo (no absoluto) pero cierto libre arbitrio,
que le permitiría decidir el sentido de algunas de sus acciones.

La persona sería el único viviente racional, capaz de orientar au-
tónomamente algunas acciones de su conducta interna y externa y,



Derechos humanos, libre albedrío y neuroética

Medicina y Ética 2019/3 1047

por tanto, sólo de ella podría predicarse este libre albedrío, como
una característica específica, intrínseca, inherente a su ser, que pue-
de desarrollar desde que tiene una mínima capacidad mental o ma-
durez psicológica.24

Esta posibilidad de elegir, que algún maestro contemporáneo
denominó “libertad de maniobra”, es el presupuesto necesario,
pero no suficiente, de la “libertad creativa”, que es la que pone al
hombre en contacto con el bien.25 De modo que la autonomía o
capacidad de elección consiste en la libertad psicológica para escoger,
libertad básica o fundamental del acto humano, que se perfecciona
cuando elegimos lo que es bueno o lo que es un bien para nosotros.

El libre albedrío, por tanto, supone la condición de posibilidad
de la libertad humana y, por lo tanto, de la libertad moral, algo verda-
deramente relevante, ya que la libertad va unida a la responsabili-
dad: el ser humano es responsable de sus actos, en tanto que son
actos libres. Pero, al mismo tiempo, éstos son verdaderamente
libres cuando nos responsabilizamos de ellos y de sus consecuencias.

La persona apetece, busca y orienta sus actos hacia lo verdade-
ro, lo bello y lo bueno. Centrándonos en este último, la mera posi-
bilidad de elegir el bonum, convierte a la persona en el único sujeto
moral sobre la faz de la tierra, capaz del acierto moral (cuya conse-
cuencia es el mérito); y del error moral (cuyo efecto es el demérito).
Al punto de que cabe hablar de una acción moral, cuando ésta conec-
ta a su autor con el bien que le es propio; y de virtud, cuando la
voluntad se reitera en el hábito de elegir el bien, de modo libre y,
por lo tanto, responsable.

Esta comprensión de la conducta humana, que vincula la liber-
tad y la responsabilidad morales de modo inescindible, tiene conse-
cuencias también en un orden normativo como es el derecho, ya
que, en el ámbito jurídico, las condiciones de libertad de la acción
son clave fundamental de su calificación jurídica y de las conse-
cuencias que tenga en este orden. Como sucede en el campo de la
ética, si en un procedimiento jurídico se demostrase que el sujeto
que actúa no era libre, no puede ser responsabilizado de los actos



A. García Gómez, J. C. Abellán Salort

1048 Medicina y Ética 2019/3

cometidos. Podemos afirmar que buena parte de la teoría de la res-
ponsabilidad jurídica pende de la aceptación del libre albedrío.

Sin embargo, desde los albores del pensamiento antropológico y
filosófico en general, pero muy acusadamente en el periodo de la
modernidad, se ha puesto en cuestión el alcance real y hasta
la misma existencia de la libertad de elección.

El pensamiento filosófico de Spinoza ejemplifica con mucha
fuerza la concepción determinista de la naturaleza concebida de
manera lógico-matemática y, por tanto, el hombre, parte de esa to-
talidad, queda sujeto y prisionero de la necesidad inevitable que
rige los cambios naturales, incluyendo las pasiones y los afectos
humanos: “Los hombres se equivocan en cuanto piensan que son
libres; y esta opinión sólo consiste en que son conscientes de sus
acciones e ignorantes de las causas por las que son determinados.
Su idea de la libertad es, pues, ésta: que no conocen causa alguna
de sus acciones”. 26

Numerosos y muy relevantes han sido los pensadores que, con
diversos fundamentos, han dudado o negado directa y frontalmen-
te la existencia de la libertad de elección, de acuerdo con las diversas
modulaciones que ha tenido el determinismo (teológico, metafísico,
físico, epistemológico y psicológico); si bien la idea central ha sido
siempre la misma: hay muchos y diversos factores y circunstancias
(internos y externos), afectando, influyendo y condicionando tan
fuertemente las decisiones humanas, de modo que, en realidad, el
ser humano no decide, no elige realmente. El hecho de decidir, y
el sentido u orientación de sus decisiones, están determinadas por
esos factores internos y externos. En realidad, creemos que decidi-
mos, que elegimos, pero no es así, el libre albedrío sería una ilusión
sin fundamento real. La mente, según el psicólogo Daniel Wegner,
produce sólo una apariencia, una ilusión continua, pero en reali-
dad, ella no sabe lo que causa nuestras acciones.27

Por su parte, el argumento fatalista intenta disolver el libre albe-
drío y, consecuentemente, también la libertad de elección, en una



Derechos humanos, libre albedrío y neuroética

Medicina y Ética 2019/3 1049

causalidad universal. Todo acontecer tendría una causa, y siempre
se elige por una razón, existe un “antecedente causal” en toda elección.

Según los deterministas, nuestras decisiones son la consecuencia
de la influencia inevitable de fortísimos condicionantes genéticos,
físico-biológicos, metabólicos, hormonales, psicológicos, cultura-
les, biográficos, medioambientales, etc., o de su combinación, que
afectan determinativamente a nuestra voluntad, eliminando nuestra
capacidad de elección. Negado el libre arbitrio, se niega el postula-
do básico de la vida moral y de la ética.

Probablemente, dentro de la historia contemporánea del pensa-
miento, las tesis de mayor impacto contra la existencia de la libertad de
elección las formularon los llamados “maestros de la sospecha”, en
particular S. Freud, quien atribuyó el origen de nuestras decisiones
a los efectos de la que denominó “síntesis pasiva”, inexorable in-
flujo determinante de toda volición humana.28 No elegimos, sólo
creemos que elegimos. En consecuencia, el libre albedrío no existe,
es una falsa ilusión.

El determinismo absoluto, en el que todo en el universo, inclui-
do el ser humano y sus acciones, está sujeto a la rígida cadena
causa-efecto, es incompatible con el libre albedrío (incompatibilismo).
En clara incoherencia con el fondo de esta doctrina, alguna co-
rriente admitiría una libertad humana sólo como ausencia de coer-
ción externa de las acciones.29

Desde la teología cristiana y desde las filas de algunas importan-
tes corrientes filosóficas (neotomistas, realistas, personalistas, etc.),
se ha contestado a esta afirmación de los deterministas, argumen-
tando que estos factores (internos y externos) condicionan nuestra
libertad psicológica e influyen en nuestro libre albedrío fuertemen-
te, pero que no “determinan” nuestras decisiones, permaneciendo
un margen de autonomía o libertad en las mismas.30

La ideología determinista excluye el libre albedrío, pues la liber-
tad propia del ser humano rompe la cadena del determinismo; las
acciones realizadas bajo el libre albedrío no tienen antecedentes



A. García Gómez, J. C. Abellán Salort

1050 Medicina y Ética 2019/3

causales, sólo meros condicionantes. “Condicionar”, no es lo mis-
mo que “determinar”.

En todo caso, ...el ejercicio del libre albedrío no consiste en elegir en for-
ma arbitraria, elegir sin ninguna «razón»; esto sería disolvente y caótico, una situa-
ción impensable, una concepción ininteligible, sino que las acciones se realizan dentro
del proceso abierto del desarrollo personal; se trata de elecciones condicionadas, pero
no rígidamente determinadas como lo son las leyes de la naturaleza.31

En los últimos años, algunos autores han intentado conciliar,
hacer compatible el determinismo de la naturaleza con la existencia
del libre albedrío: es el llamado compatibilismo. No es fácil compagi-
nar la libertad con los procesos causales cerebrales.32 El compatibi-
lismo “basa el libre albedrío en las características propias de la
mente humana, pero que se generaría a partir de los procesos neu-
ronales del sistema nervioso central, regidos por la causalidad física
y química. El argumento de estos intelectuales propone que estos
procesos que siguen fielmente la cadena causa-efecto, generarían o,
utilizando el jergón filosófico de moda, la conciencia humana y el
libre albedrío que de ella depende, ‘emergen’ del determinismo
neurológico. La vida mental, de acuerdo con estos autores, depen-
de estrictamente del sistema nervioso, de la materia biológica”.33

En este contexto, el determinismo duro (hard determinism) sería
aquella versión del incompatibilismo que acepta plenamente y, de
forma absoluta, la cosmovisión determinista y, consecuentemente,
rechaza por completo la coexistencia de la libertad. Finalmente, el
libertarianismo (libertarianism), que está de acuerdo con el determinismo
duro en rechazar el compatibilismo, acepta, sin embargo, la existencia
del libre albedrío admitiendo un indeterminismo en la realidad que
lo hace compatible con la libertad.34

Otras explicaciones pasan por el llamado indeterminismo práctico,
el indeterminismo cuántico, la física del caos, o el evolucionismo emergentista,
todos de base materialista-biologicista.35

Para Roger Bartra, la solución al problema del libre albedrío se
encuentra en lo que ha llamado el exocerebro: “una parte del com-
portamiento humano logra escapar de las redes deterministas de



Derechos humanos, libre albedrío y neuroética

Medicina y Ética 2019/3 1051

causación. Las decisiones se realizan en el contexto sociocultural y
bajo ciertas condiciones se generan decisiones individuales que no
obedecen a reglas deterministas. Se podría argüir que habría aquí
un determinismo social que, a su vez, podría ser reducido a los me-
canismos causales ubicados en centenares, miles o millones de ce-
rebros. Sin embargo, las diversas expresiones de determinismo social
en sus versiones extremas (del darwinismo social al economicismo
marxista o a la sociobiología) han fracasado. Con mayor razón está
destinado al fracaso el determinismo que reduce lo social a lo bio-
lógico (y, si seguimos la cadena, lo biológico a lo físico). Las redes
socioculturales que unen al colectivo de cerebros tienen sus pro-
pias leyes, reglas, normas y estructuras. Es aquí donde podemos
ubicar el problema del libre albedrío, y desde aquí comenzar a en-
tender sus dimensiones neurofisiológicas y biogenéticas”.36

Al margen de la respuesta filosófica a los determinismos –no te-
nemos espacio en este trabajo para resumir–,37 y aunque el debate
entre deterministas e indeterministas, y entre compatibilistas e in-
compatibilistas, sigue abierto,38 parece que aún podemos mantener
que todos tenemos nuestra experiencia biográfica de decidir, y
nuestra experiencia moral, otro condicionante, como prueba exis-
tencial de que, aunque fuertemente influenciada, nuestra libertad de
elección es real, y que acaso somos sólo relativa y limitadamente libres.

4.2 Las neurociencias y el nuevo determinismo neurobiológico

El científico estadounidense Benjamín Libet (1916-2007) se había
dado a conocer en los años setenta del siglo XX por unos experi-
mentos que mostraban que, aun cuando una sensación táctil tarda
medio segundo en ser reportada conscientemente por la persona,
subjetivamente la percibe como si hubiese llegado exactamente en
el mismo instante.39 Más tarde, Libet consiguió medir el momento
en que una persona decide actuar (por ejemplo, mover un dedo) y
el instante en que realmente lo hace. Registró con un electroence-



A. García Gómez, J. C. Abellán Salort

1052 Medicina y Ética 2019/3

falógrafo la actividad de la corteza cerebral y un osciloscopio cro-
nometró cada acontecimiento.

Libet observó que los actos voluntarios venían precedidos por
una carga eléctrica específica en el cerebro (el “potencial de dispo-
sición”). El experimento demostró que este potencial eléctrico de
preparación ocurría antes de que los sujetos manifestaran su intención
de ejecutar una acción, pero que ésta sucedía después de haberla de-
cidido conscientemente. Mostró también que una decisión voluntaria
podía abortar el movimiento, aun cuando ya se hubiese desencade-
nado el potencial de preparación.

Tal como explica Roger Bartra: “Libet llegó a la conclusión de
que la acción intencional se inicia inconscientemente. Pero también
observó que la conciencia puede controlar el resultado del proceso
mediante una especie de poder de veto: podía inhibir los mecanismos
que llevan a la acción, aun cuando ya se hubiesen iniciado incons-
cientemente. Sus propias conclusiones han sido criticadas dura-
mente por los deterministas, pues afirmó que el libre albedrío era
una opción científica tan buena o mejor que su negación”.40

El experimento de Libet generó interpretaciones que podrían
agruparse bajo la rúbrica del determinismo neurológico, o neurobiológico.41

Se trata de un grupo de neurofisiólogos y psicólogos, científicos de
profesión en su mayoría, que a partir de los conocimientos cada
vez más precisos de las ciencias del cerebro, desarrollados sobre
todo en los últimos cuarenta años, afirman que tanto la libertad
como la conciencia, en que aquella tradicionalmente se ha fundado,
no son propiedades reales de la voluntad o de la mente, sino que
consisten más bien en “ilusiones” del sujeto, fundadas en los pro-
cesos cerebrales que les sirven de soporte fisiológico.42 Una nueva
versión del combativo materialismo naturalista alemán de finales
del XIX de los Haeckel, Vogt y Moleschott, si bien en una forma
más refinada, científicamente más rigurosa y sin duda más cortés.43

Las deficiencias epistemológicas y ontológicas de que adolece este
monismo son muchas y han sido diversamente señaladas.44



Derechos humanos, libre albedrío y neuroética

Medicina y Ética 2019/3 1053

Pero si nos centramos en lo que hoy pudieran aportar las neuro-
ciencias al debate sobre la existencia del libre albedrío, nos adheri-
mos a las conclusiones del análisis de José M. Giménez-Amaya y
José I. Murillo, que explican cómo un aspecto tan importante de
nuestra constitución psicológica, como es el fenómeno de la auto-
conciencia, decisivo para indagar sobre la autodeterminación y el
libre albedrío, excede los recursos de una neurobiología reduccio-
nista […]. Las nuevas técnicas de neuroimagen no han conseguido
mostrar el funcionamiento de nuestro cerebro en su conjunto y de
manera unitaria, ni desde el punto de vista cognitivo ni en el cam-
po de la afectividad o la memoria. Esto invita a considerar las con-
clusiones de sus análisis como altamente hipotéticas […]. Aparece
así con claridad que el gran escollo científico de la neurociencia
moderna es encontrar una explicación congruente en la búsqueda
de cómo funciona nuestro cerebro en su conjunto y de manera
unitaria en el procesamiento cognitivo, emocional y de memoria y
ahora también de la autoconciencia. La neurociencia no es capaz
de ofrecernos una visión unitaria de todo nuestro actuar como
hombres.45

La comprensión de la autoconciencia es indispensable para
afrontar el problema de la existencia del libre albedrío. Para algu-
nos neurocientíficos, es posible una neurobiología compatible con
la libertad. Por ejemplo, Eric Kandel enunció cinco principios que
deberían, en su opinión, encuadrar las investigaciones sobre las re-
laciones mente-cerebro, concluyendo que la neurociencia es el mé-
todo privilegiado para resolver los grandes interrogantes humanos,
entre ellos la libertad.46

Si las nuevas neurociencias no pueden explicar de forma com-
pleta fenómenos como el procesamiento cognitivo, la memoria, la
afectividad o la autoconciencia es porque, aunque dichos fenómenos
se basen en las estructuras físico-biológicas, no pueden ser reduci-
dos a éstas. Se necesita una aproximación interdisciplinar, que no
excluya otras ciencias, como por ejemplo la filosofía. Las neuro-
ciencias carecen de la capacidad de ofrecer una explicación global,



A. García Gómez, J. C. Abellán Salort

1054 Medicina y Ética 2019/3

total y unitaria de estos procesos y actividades de la persona, por
razón de la inadecuación del método científico que les es propio
para conocer de ciertas realidades que exceden el nivel de lo empí-
rico natural, por pertenecer al área de lo metaempírico o metafísico.

Los actuales reduccionismos biologicistas son nuevas formas de
materialismo y del cientificismo que no ayudan a entender, en su
enorme complejidad, estos aspectos de nuestro ser. Como ha es-
crito Gazzaniga: en una época en que todos aceptamos que las
fuerzas causales son el único modo de entender el mundo físico,
¿no necesitamos un nuevo marco de pensamiento para describir
las interacciones y la dependencia mutua del mundo físico y el
mental? […] Aun con todo el conocimiento de la física, la química,
la biología, la psicología y el resto de las disciplinas, cuando las partes
móviles se observan como un sistema dinámico, existe una reali-
dad innegable: somos agentes responsables. Como dicen mis hijos:
«Tendrás que superarlo». La vida humana es una gran cosa.47

En nuestra opinión, no se puede reducir la acción humana a lo
que evidencia el dato empírico, tal como se plantea de modo re-
ductivo, en el mecanicismo racionalista actualizado de algunos neu-
rólogos.48

La acción humana, y la vida moral a que da origen la libertad,
son algo más complejo. Es necesario integrar los aspectos fisioló-
gicos, sensoriales, orgánicos, etc., con realidades que escapan al re-
duccionismo biologicista, como son los afectos o el amor huma-
nos, responsables de lo que podríamos llamar el “despertar” de la
libertad.

La acción humana no es verdaderamente humana sin la intelección
de los fines; es humana en cuanto que tiene una unidad intencional
entre los fines próximos y los últimos. Tiene un calado existencial,
trascendente.

Este marco interpretativo, que incorpora la dimensión interper-
sonal, la teleología, la intencionalidad y los afectos, llena de signifi-
cado la acción humana, porque desvela la verdad del hombre.49



Derechos humanos, libre albedrío y neuroética

Medicina y Ética 2019/3 1055

5. Implicaciones jurídicas de los avances
neurotecnológicos

El derecho se interesa por las neurociencias en cuanto que aportan co-
nocimiento sobre el comportamiento humano, que es también el
objeto de las normas jurídicas, que ordenan el comportamiento de
las personas en sociedad, en orden a la consecución del bien común.

En el ámbito concreto del derecho penal, los especialistas creen
que la posible influencia de las aportaciones de las neurociencias se
centran tanto en la orientación preventiva del sistema punitivo,
como en la futura evolución –tanto teórica como práctica– de la
culpabilidad jurídico-penal.50

El derecho incide regulativamente sobre las neurotecnologías en
la medida en que éstas requieren de la intervención humana, de
científicos, profesionales de la salud, etc., cuyos comportamientos
deben ser respetuosos de la dignidad y los derechos fundamentales
de la persona, como condición de posibilidad de la cohesión social
y la paz.

En este sentido, una primera implicación jurídica de los avances
de las neurocienciencias estaría relacionada con los límites que deben
establecerse a las actuaciones investigativas, diagnósticas y terapéu-
ticas, que se realizan sobre el cerebro humano, en tanto que soporte
material de la identidad de la persona humana, y de sus capacida-
des intelectivas y volitivas.

Las técnicas y las investigaciones que afecten al cerebro humano
han de ser escrupulosamente respetuosas con la dignidad y liberta-
des humanas, siendo en este punto válidas las exigencias bioéticas
contenidas en los principales textos de los documentos jurídicos y
declaraciones internacionales relativos a la ética de la investigación
científica (Declaración de Helsinki, Declaración Universal de los
Derechos Humanos [ONU], Declaración Universal de la UNESCO

sobre Bioética y Derechos Humanos, Convenio sobre Biomedicina
y Derechos Humanos [Consejo de Europa]).



A. García Gómez, J. C. Abellán Salort

1056 Medicina y Ética 2019/3

En el derecho civil se distingue entre “capacidad jurídica” y la
“capacidad de obrar”. De la primera gozan todos los seres huma-
nos, por el hecho de ser tales. La segunda corresponde a las perso-
nas, a partir de la mayoría de edad, porque se supone que tienen
plena capacidad de comprender y de tomar decisiones.

Pero esta capacidad, necesaria para poder realizar actos jurídicos
(p. ej. firmar un contrato de compraventa o vender una casa), pue-
de verse afectada por ciertas patologías o desórdenes mentales
que colocan a la persona, titular de derechos, en una condición de
debilidad o vulnerabilidad. El derecho ha previsto que en estas
situaciones la persona pueda ser inhabilitada con la finalidad de
protegerla de posibles abusos, transfiriendo la responsabilidad de
la realización de actos jurídicos a su tutor o representante legal.51

Gracias a las neurotecnologías, estas situaciones o estados de
conciencia pueden ser conocidos con mayor exactitud y delimitar,
en algunos casos, la mayor o menor conciencia y capacidad de co-
municación del individuo. De estos conocimientos el derecho no
puede sustraerse, en la medida en que puedan considerarse científi-
camente ciertos.

Como hemos explicado arriba, la neurociencia puede ayudarnos
a comprender la manera en que los individuos tomamos decisio-
nes, así como los elementos que influyen sobre nosotros y los que
no. Los aportes de la neurociencia brindarían elementos esenciales
para la determinación real del concepto de voluntad y en materia
jurídico-probatoria, por ejemplo, permitirían establecer cuándo una
persona miente o no ante un tribunal.

Pero acaso lo más trascendente, desde la perspectiva de la teoría
y filosofía del derecho, está relacionado con lo explicado en la pri-
mera parte de este trabajo: el neurodeterminismo defiende la diso-
lución de la distinción entre actos voluntarios e involuntarios, lo
que podría llevar a modificar nuestra comprensión actual de con-
ceptos tan importantes en nuestro esquema de imputación de
responsabilidad penal como la culpabilidad,52 el dolo y, a su vez, el
conocimiento o la intencionalidad.



Derechos humanos, libre albedrío y neuroética

Medicina y Ética 2019/3 1057

En España, Francisco Rubia53 ha advertido sobre esta relación:
“la falta de libertad cambiará completamente la valoración que ha-
cemos de nuestra propia conducta y de la conducta de los demás,
especialmente si se trata de alabarla o castigarla. Sólo podemos
castigar a personas que son responsables de sus actos, y el castigo
está unido tanto a la culpa como ésta a la libertad. De ahí que el
alcance no se limitaría a cambiar la imagen que tenemos de noso-
tros mismos y de los demás, sino que tendría consecuencias tam-
bién a nivel penal, ya que las penas están ligadas a la imputabilidad
y culpabilidad […] Si no existe libertad, no se concibe la culpabilidad
ni la imputabilidad, de manera que no se debe castigar a aquellos
miembros de nuestra sociedad que transgreden las leyes que noso-
tros mismos hemos creado para permitir una convivencia pacífica.
Cabe suponer que ningún nuevo conocimiento podrá cambiar este
hecho, pero sí cambiará la imagen que nos hemos formado del cri-
minal o transgresor de esas leyes, pues no será culpable pero, en
beneficio de la sociedad, deberá ser aislado. En más de una ocasión,
me he referido a ello con el término ‘revolución neurocientífica’...” 54

El esquema de la imputación penal, basada en la voluntariedad
del acto (indeterminismo) por el cual, la punibilidad del ilícito tipi-
ficado depende de las condiciones de libertad del agente y la culpa-
bilidad, tendría que ser revisado si se aceptase que no hay libre
arbitrio.

Sin él, no cabe la “mente criminal”, ya que si sólo hay estructura
neuronal y cerebral, entonces no hay mente, y entonces no habría
delito, en el sentido de que la responsabilidad jurídico-penal exige
un sujeto que con intencionalidad dolosa o por negligencia culpo-
sa, comete el crimen. De modo que la responsabilidad penal lo es
de un sujeto (subjetiva), que “quiere” la acción y el resultado de la
acción (objetiva). Si, de acuerdo con el neurodeterminismo, la acción
no es libre, está determinada; las consecuencias no eran queridas ni
se puede exigir responsabilidad por el resultado o efecto dañoso,
limitando la posibilidad de una responsabilidad objetiva.



A. García Gómez, J. C. Abellán Salort

1058 Medicina y Ética 2019/3

Otra implicación que deberá ponderarse es el uso de las neuro-
ciencias en el proceso judicial. Nos referimos a las técnicas de valo-
ración de la evidencia científica, como es, por ejemplo, la denominada
“máquina de la verdad”, al igual que cualquier otra tecnología o
aplicación médica que pretendiera utilizarse para apoyar una acusa-
ción o una absolución, por ejemplo, demostrando empíricamente
la presencia o ausencia del recuerdo de un suceso como evidencia
frente a una acusación, lo que pudiera vulnerar determinadas ga-
rantías de derechos fundamentales del sujeto en el proceso.55

Están en juego problemas como el alcance que, con los conoci-
mientos que hoy tenemos, se puede otorgar a las eximentes de in-
culpabilidad contempladas en el art. 20 CP, así como los límites que
de ahí resultan entre culpabilidad y peligrosidad. Se discute, por
ejemplo, en qué medida las nuevas técnicas neurológicas de predic-
ción de la peligrosidad son aplicables en el Derecho penal,56

Las aplicaciones neurotecnológicas, más o menos invasivas, diri-
gidas a incidir sobre el comportamiento de los reclusos, por ejemplo,
orientando su rehabilitación, obligarían a replantear el sentido de la
pena.

También merecería una reflexión que excedería la extensión dis-
ponible, en este trabajo, la aplicación de las neurociencias a la pre-
dicción del comportamiento criminal, especialmente planteado hacia
la prevención de delitos graves como el terrorismo.

En estos casos, se reproduce el clásico debate en la ponderación
de dos bienes jurídicos fundamentales: la seguridad de la colectividad
frente a la integridad e inviolabilidad de la persona del terrorista.
Toda intervención neurológica orientada al acceso a las estructuras
cerebrales de cualquier persona, también del terrorista, para obte-
ner información o inducir comportamientos, debe ser armonizado
con el necesario respeto a sus derechos.

La misma limitación ética merecería la relación de la neurocien-
cia con la jurisprudencia, en el sentido de anticipar el conocimiento
sobre el modo de razonar y decidir de los jueces.



Derechos humanos, libre albedrío y neuroética

Medicina y Ética 2019/3 1059

Por último, el mismo marco general debe ser aplicable por lo
que refiere a eventuales intervenciones (sean éstas genéticas, opto-
genéticas, farmacológicas o quirúrgicas) en el cerebro (algunas
próximas a la ciencia ficción si no fuera porque ya se han realizado
experimentos) con finalidades de curación o mejora (“Neuroen-
hancement”), que conllevan lógicamente decisivas implicaciones
éticas.57 Sobre esto último y las eventuales consecuencias jurídico-
penales de tales intervenciones, que conllevarían la posibilidad de
afectar desde las facultades cognitivas hasta los estados emociona-
les o motivacionales (p. e., la reducción neuro-farmacológica de es-
tados agresivos), las opiniones de los expertos son muy diversas.

Reinhard Merkel ha tratado con detalle ante qué tipo de escena-
rio nos hallaríamos en el marco del llamado Neuroenhancement o in-
tervenciones en el cerebro, con la finalidad de mejorar la condición
mental del ser humano.58

Las técnicas posibles van desde el uso de neurofármacos para
mejorar las facultades cognitivas, emocionales y motivacionales del
cerebro, pasando por la estimulación magnética transcraneal, la
manipulación de la memoria, la optogenética o fotoestimulación
para lograr el control cerebral y otras, que por un lado abren
expectativas de tratamiento de enfermedades, pero también de control
del comportamiento humano de forma externa y manipulación de
su «identidad neurológica» que presentan evidentes problemas
jurídicos.59

También está abierto el debate respecto a una orientación moral
del neuro-enhancement, en el sentido de preguntarse si no valdría la
pena explorar las posibilidades que la ciencia nos ofrece para inci-
dir en el comportamiento individual, para incrementar el respeto y
fidelidad a los derechos humanos y a la legalidad que los garantiza,
como medio para reducir las violaciones de los mismos; o si más
bien este tipo de intervención debería ser completamente prohibi-
do: ¿sería legítimo este «potenciamiento moral»?60

La discusión bioética en torno a la legitimidad del potencia-
miento de capacidades neurocerebrales enfrenta a los partidarios



A. García Gómez, J. C. Abellán Salort

1060 Medicina y Ética 2019/3

de tesis libertarias (una autonomía individual sin límites) con quie-
nes postulamos que la eticidad de cualquier enhancement depende de
la proporcionalidad (personal y social) y de la finalidad (terapéutica
y no meramente “liberal”61) de la acción potenciadora.

En los últimos años se ha pasado del rechazo del uso de fárma-
cos y sustancias para mejorar el rendimiento escolar de los niños o
las capacidades intelectuales de los adultos, a hablarse de la legiti-
midad y hasta el deber de potenciarlas. El debate entre Enhancement
vs achievement: biotecnología vs. esfuerzo personal, protagonizado
por quienes, desde posiciones libertarias, abogan por el derecho al
potenciamiento e incluso por el deber de potenciar.62 Si tenemos
accesible el fármaco o el tratamiento, ¿por qué no mejorar la inteli-
gencia del niño o del joven, para que mejoren sus calificaciones
académicas? Si tenemos la biotecnología y farmacología disponi-
ble, ¿no sería algo conveniente, bueno y hasta “debido”, aumentar
la inteligencia de las personas, de forma que superemos los límites
que atenazan el futuro de nuestra especie, eliminando nuestras li-
mitaciones intelectuales y morales?

En pos de esta neoeugenesia positiva, las neurociencias podrían ser
las artífices del ideal posthumanista, profundamente deshumani-
zador, en la línea del proyecto que promueve el movimiento
transhumanista. Los peligros de la antropología subyacente y las de-
ficiencias morales de su proyecto de nueva civilización han sido
descritas por la doctrina más autorizada, a ella nos remitimos.63

En todo caso, la autorización legal del neuro-enhancement, proba-
blemente, con el tiempo, superaría los márgenes de la medicina y
psiquiatría privadas, probablemente sólo al alcance de las élites
económicas, hacia el espacio público, presentándose problemas de
justicia social, pues la ideología eugenesista podría propiciar la pos-
tergación de las inversiones, investigaciones y los tratamientos de-
bidos a los enfermos, discapacitados, etc., en favor de proyectos
terapéuticos e investigativos hacia el desarrollo de esos nuevos
seres humanos.



Derechos humanos, libre albedrío y neuroética

Medicina y Ética 2019/3 1061

Como conclusión, podemos decir que, en el momento presente
los nuevos avances de las neurociencias no pueden explicar la com-
plejidad del acto voluntario humano, sin admitir un margen de po-
sibilidad para el libre arbitrio. Ante todo ello, el derecho, si quiere
mantenerse fiel al telos que le justifica, que no es otro que servir a la
justicia y al bien común, deberá favorecer un desarrollo de las neu-
rociencias compatible con el respeto a bienes jurídicos fundamen-
tales que hemos enunciado en estas líneas: la identidad, la integridad,
la intimidad y la inviolabilidad del ser humano, irreductible a su
soporte físico-biológico material y, consecuentemente, titular y
portador de bienes morales y jurídicos que van inherentes en su
naturaleza personal.

Referencias bibliográficas

1 Cfr. Compendio de la Doctrina social de la Iglesia, Números 1-19.
2 Prueba de este consenso universal lo encontramos en la Declaración Universal
sobre Bioética y Derechos Humanos de la UNESCO, aprobada por aclamación en
el año 2005 por los 193 países que forman parte del sistema de las Naciones
Unidas.
3 Cfr. NAGEL, T. Mind and cosmos. Why the materialist neo-darwininan conception
of nature is almost certainly false,Oxford University Press, Oxford-New York, 2012
4 Una perspectiva que requiere ser analizada desde una óptica universal y global
que trasciende los propios confines locales, nacionales, culturales y religiosos.
Cfr. TEN HAVE, H. Global bioethics. New York: Routledge; 2016. SOLINIS, G. Global
bioethics. What for?. París: UNESCO Publishing; 2015.
5 Cfr. BALLESTEROS, J. Sobre el sentido del derecho, Tecnos, Madrid, 2002, págs.
65-83.
6 NUFFIELD COUNCIL ON BIOETHICS, Novel Technologies: Intervening in the Brain,
NCB Publisher, London, 2013, Pág. 73.
7 NUFFIELD COUNCIL ON BIOETHICS, op. cit., Pág. 75.
8  NUFFIELD COUNCIL ON BIOETHICS, op. cit., p. 74. Especial atención se le debería
prestar a las deliveraciones éticas y jurídicas sobre fijar límites al trasplante de
encéfalo, cuando sea efectivamente realizable, a causa del riesgo que supone
de afectar la identidad del sujeto involucrado
9 El concepto de identidad es analizado en detalle en la obra de Appiah KA, The
Ethics of Identity, Princeton University Press, Princeton, N.J. 2005, págs. 66-67.



A. García Gómez, J. C. Abellán Salort

1062 Medicina y Ética 2019/3

10 TRUCCO, L. Introduzione allo studio dell’identità individuale nell’ordinamento cos-
tituzionale italiano, Giappichelli, Torino, 2004.
11 ROSE, N. The Politics of Life Itself. Biomedicine, Power and Subjectivity in the
Twenty-First Century, Princeton University Press; Princeton NJ, 2007, pág. 315.
12 ROSE, N., op. cit., Págs. 345-346.
13 VAN EST, R. Intimate technology. The battle for our body and behaviour, Ra-
thenau Istitute, The Hague, 2014.
14 LUCIO BONAMIGO, E., El principio de precaución, Publicia, Saabrücken, 2015.
15 SMITH, K. “Neuroscience vs philosophy: Taking aim at free will”, en Nature, Año
2011, Número 477, págs. 23-25.
16 LIBET, B. “Unconscious cerebral initiative and the role of conscious will in volun-
tary action”, en  Behavioral and Brain Sciences, Año 1985, Número 8, págs. 529-
566.
17 SOON, C.S., et al. “Unconscious determinants of free decisions in human brain”,
en Nature Neuroscience, Año 2008, Número 11, págs. 543-545.
18 AZZONE, G.F Perché si nasce simili e si diventa diversi? La duplice nascita:
genetica e culturale, Bruno Mondadori, Milano, 2010, págs. 77-86.
19 Algunas preguntas fundamentales sobre nuestro tema se plantean acertada-
mente en el artículo: GIMÉNEZ-AMAYA, J.M.-MURILLO, J.I. “Neurociencia y libertad:
Una aproximación interdisciplinar” en Scripta Theologica, Año 2009, Número 41/1,
págs. 13-46.
20 En el plano filosófico, se discute sobre la llamada “falacia mereológica”, en la
que se incurriría al confundir el ámbito de lo empírico con lo conceptual, adscri-
biendo atributos psicológicos al cerebro y no a la persona.
21 Cfr. FUCHS, T. “Ethical issues in neuroscience in current opinion”, en Psychiatry,
Año 2006; Número 19, págs. 600-607. Artículo excelente para obtener una visión
global de los grandes problemas con los que se enfrenta la ciencia neural y la
visión ética de los mismos.
22 Un buen resumen de la evolución histórica de este debate lo encontramos en el
artículo: RODRÍGUEZ RAMÍREZ, C.A. “Las neurociencias, entre el determinismo y la
libertad”, Revista de Filosofía, Año 2001, Número extraordinario, págs. 55-66.
23 RUBIA, F. El cerebro nos engaña, Temas de hoy, Madrid, 2002. Las mismas tesis
del autor se encuentran desarrolladas en RUBIA F., El fantasma de la libertad. Da-
tos de la revolución neurocientífica, Crítica, Barcelona, 2009. Otras obras del au-
tor sobre cuestiones neurocientíficas y sus implicaciones filosóficas son: La co-
nexión divina: la experiencia mística y la neurobiología, Crítica, Barcelona, 2002,
o ¿Qué sabes de tu cerebro?, Temas de Hoy, Madrid, 2006.
24 AGUSTÍN DE HIPONA, De libero arbitrio, BAC, Madrid, 1946.
25 Cfr.: ABELLÁN SALORT, J.C. Bioética, autonomía y libertad, Fundación Universita-
ria Española, Madrid, 2007.
26 LÓPEZ QUINTÁS, A. El secreto de una vida lograda: Curso de Pedagogía del
amor y la familia, Palabra, Madrid, 2004, pág. 244.
27 SPINOZA, B. Ethica geometrico ordine demonstrata. Segunda parte, Proposición
35, Escolio.



Derechos humanos, libre albedrío y neuroética

Medicina y Ética 2019/3 1063

28 WEGNER, D. The illusion of conscious will, MIT Press, Cambridge (MA), 2002.
29 FREUD, S. Obras completas. Lo inconsciente. Biblioteca Nueva, Madrid, 1996.
Sobre el determinismo y Freud, víd.: GUERRERO DEL AMO, J.A., “Determinismo
versus Libertad en Freud”, en Pensamiento, Año 2009, Número 65 (243), págs.
117-142.

30 ROTH, G., Fühlen, Denken, Handeln. Wie das Gehirn unser Verhalten steuert,
Suhrkamp Verlag, Frankfurt, 2003.
31 Por ej., POPPER, claramente contra el determinismo científico, en POPPER, K. El
universo abierto, Tecnos, Madrid, 1986.
32 RUIZ REY, F. “Libre albedrío y neurociencias. Primera parte. Libertad del ser hu-
mano: consideraciones conceptuales”, en Psiquiatría.com, Año 2009, Número
13(3), pág. 4.
33 Cfr. RIDLEY, M. Nature via Nurture: Genes, Experience and What Makes us
Human, Harper Collins, New York 2003.
34 RUIZ REY, F. “Libre albedrío y neurociencias. Primera parte. Libertad del ser hu-
mano: consideraciones conceptuales”, en Psiquiatría.com, Año 2009, Número
13(3), pág. 6.
35 GIMÉNEZ-AMAYA, J.C. MURILLO, J.I. Neurociencia y libertad: una aproximación
interdisciplinar. Op. cit.
36  Cfr.: FUSTER, J.M. Cerebro y libertad. Los cimientos cerebrales de nuestra
capacidad para elegir, Ariel, Barcelona, 2014.
37 BARTRA, R. “Antropología del cerebro: determinismo y libre albedrío”, en Salud
Mental, Año 2011, Número 34 (1).
38 Puede consultarse: RODRÍGUEZ DUPLÁ, L. Ética, BAC, Madrid, 2006.
39 Víd.: KANE, R. (COORD.). The handbook of free will, Oxford Univ. Press, Oxford,
2011. Reseñado por ALONSO L., “Libre albedrío. Las causas de los actos volunta-
rios”, en Mente y Cerebro, Año 2013, Número 58, pág. 96.
40 LIBET, B., “Do we have free will? The volitional brain. Towards a neuroscience of
free will”, en: LIBET, B., FREEMAN, A., SUTHERLAND, J.B.K. (eds.), Exeter: Imprint
Academic; 1999.
41 BARTRA, R. Cerebro y libertad. Ensayo sobre la moral, el juego y el determinis-
mo, FCE, México, 2013.
42 Una buena presentación de las tesis y el “espíritu general” del determinismo
neurológico, puede leerse en las “Introductory Remarks” del profesor Rubia al vo-
lumen conjunto: RUBIA, F. (ed.). The brain: Recent advances in neuroscience, Uni-
versidad Complutense, Madrid, 2009, págs. 15-20, que incluye una colaboración
de Roth: “The Relationship between Reason and Emotion and its Impact for the
Concept of Free” Will (ib., págs. 25-36).
43 Cfr.: BACIERO RUIZ, F.T. Algunas reflexiones sobre los experimentos ‘tipo Libet’ y
las bases del determinismo neurológico en Thémata Revista de Filosofía, Año
2012, Número 46 (2), págs. 259-269.
44 Las consecuencias de esta concepción neurodeterminista son descritas por
Francisco Rubia: “La no existencia del libre albedrío […] supone una carga de



A. García Gómez, J. C. Abellán Salort

1064 Medicina y Ética 2019/3

profundidad en la línea de flotación del “orgullo humano”, una que “atenta nada
menos que a las mismas bases de nuestra civilización, basada en la responsabili-
dad, la imputabilidad, el pecado y la culpa” (RUBIA F., “Comentarios introducto-
rios”, en RUBIA F. (ed.). El cerebro: avances en neurociencia”, Complutense,
Madrid, 2009, Págs. 97-102.
45 BACIERO RUIZ, F.T. Ibídem, p. 267.
46 GIMÉNEZ-AMAYA, J.M.-MURILLO, J.I. “Neurociencia y libertad: Una aproximación
interdisciplinar”, Scripta Theologica, Año 2009, Número 41 (1), págs. 13-46.
47 Cfr. KANDEL, E. “A new intellectual framework for Psychiatry”, en The American
Journal of Psychiatry, Año 1998; Número 155, págs. 457-469.
48 GAZZANIGA, M.S. ¿Quién manda aquí? El libre albedrío y la ciencia del cerebro,
Paidós, Barcelona, 2012.
49  Cfr. NAGEL, T. Mind and cosmos. Why the materialist neo-darwininan concep-
tion of nature is almost certainly false, Oxford University Press, Oxford-New York,
2012.
50 DEL RÍO VILLEGAS, R. “Neurociencia y originalidad de la acción”, en
www.masterbioetica.es, Materiales del Seminario de Neuroética, Máster Universi-
tario en Bioética, Universidad Rey Juan Carlos, Madrid, 13 de marzo de 2013.
51 FEIJOO SÁNCHEZ, B.J. “Derecho penal y neurociencias. ¿Una relación tormento-
sa?”, en InDret, Año 2011, Número 2.
52 Arts. 199, ss. del Código Civil español y 756 de la Ley de Enjuiciamiento Civil.
53 Sobre la influencia de las recientes aportaciones de las neurociencias sobre las
bases teóricas del derecho penal, especialmente con respecto a la teoría de la
pena y al futuro de la culpabilidad, víd.: FEIJOO SÁNCHEZ, B. “La culpabilidad
jurídico-penal en el Estado democrático de derecho”, en ADPCP, Año 2012,
Número LXV.
54 RUBIA, F. El cerebro: Avances recientes en neurociencia, 2009, págs. 97 y ss.
55 RUBIA, F. El fantasma de la libertad, 2009, Págs. 9,17 y 148-ss.
56 Cfr.: http://www.americanstudents.us/IJHRL4/5.FarrellOnline.pdf
57 LOONEY, J.W. “Neuroscience’s new techniques for evaluating future dangerous-
ness: are we returning to Lombroso’s biological criminality?”, en UALR Law
Review, Año 2009/2010, Número 32, Págs. 301-314.
58 Cfr.: MERKEL, R. “Neuartige Eingriffe ins Gehirn. Verbesserung der menta-
len condicio humana und strafrechtliche Grenzen”, en ZSTW, Año 2009, Número
121 (4).
59 MERKEL, R. Ibídem, págs. 919-953 [versión en español en DEMETRIO CRESPO, E.
(Dir.) MAROTO CALATAYUD, M. (coord.), Neurociencias y derecho penal, nuevas
perspectivas en el ámbito de la culpabilidad y tratamiento jurídico-penal de la peli-
grosidad, BdeF & Edisofer, Buenos Aires, 2013; págs. 71 y ss.
60 Sobre la actual problemática del “yo” en la filosofía de la mente y sus repercu-
siones en el ámbito de la responsabilidad penal, teniendo en cuenta la reciente
controversia entre la neurociencia y el derecho penal sobre el alcance del deter-
minismo en la delimitación del comportamiento voluntario, víd.: DEMETRIO CRES-



Derechos humanos, libre albedrío y neuroética

Medicina y Ética 2019/3 1065

PO, “Identidad y responsabilidad penal”, en Anuario de la Facultad de Derecho de
la Universidad Autónoma de Madrid, Año 2013, Número 17, págs. 237-255.
61 Cfr.: COHEN, I.G. “This Is Your Brain on Human Rights: Moral Enhancement and
Human Rights”, en Law & Ethics of Human Rights, Año 2015, Número  9(1), págs.
1-41.
62 “Liberal”, en el sentido denunciado por Habermas en su premonitoria obra:
HABERMAS, J. El futuro de la naturaleza humana. Hacia una eugenesia liberal,
Paidós, Barcelona, 2002.
63 GUNDERSON, M. “Does the Human Right to Health Include a Right to Biomedical
Enhancement?”, en Journal of Cognition and Neuroethics, Año 2016, Número
3(4), págs. 55–75.
64 VÁSQUEZ DEL ÁGUILA, J.W.-POSTIGO SOLANA, E., “Transhumanismo, neuroética y
persona humana”, en Revista Bioética (Impr. Brasil), Año 2015, Número 23 (3),
págs. 505-512.

Bibliografía

1 ABELLÁN SALORT, J.C. Bioética, autonomía y libertad, Fundación Universitaria
Española, Madrid, 2007.
2 AGUSTÍN DE HIPONA, De libero arbitrio, BAC, Madrid, 1946.
3 ALONSO L., “Libre albedrío. Las causas de los actos voluntarios”, en Mente y
Cerebro, Año L.
4 APPIAH, K.A. The Ethics of Identity, Princeton University Press, Princeton, N.J.
2005.
5 AZZONE, G.F. Perché si nasce simili e si diventa diversi? La duplice nascita:
genetica e culturale, Bruno Mondadori, Milano, 2010.
6 BACIERO RUIZ, F.T. Algunas reflexiones sobre los experimentos ‘tipo Libet’ y las
bases del determinismo neurológico en Thémata Revista de Filosofía, Año 2012,
Número 46 (2).
7 BALLESTEROS, J. Sobre el sentido del derecho, Tecnos, Madrid, 2002, Págs. 
65-83.
8 BARTRA, R. “Antropología del cerebro: determinismo y libre albedrío”, en Salud
Mental, Año 2011, Número 34 (1).
9 BARTRA, R. Cerebro y libertad. Ensayo sobre la moral, el juego y el determinis-
mo, FCE, México, 2013.
10 BONAMIGO, E.L. El principio de precaución, Publicia, Saabrücken, 2015.
11 COHEN, G. “This Is Your Brain on Human Rights: Moral Enhancement and
Human Rights”, en Law & Ethics of Human Rights, Año 2015, Número 9(1).
12 CRESPO, E.D. (Dir.)-MAROTO CALATAYUD, M. (Coord.), Neurociencias y derecho
penal, nuevas perspectivas en el ámbito de la culpabilidad y tratamiento jurídico-
penal de la peligrosidad, BdeF & Edisofer, Buenos Aires, 2013.
13 CRESPO, E.D. “Identidad y responsabilidad penal”, en Anuario de la Facultad
de Derecho de la Universidad Autónoma de Madrid, Año 2013, Número 17.



A. García Gómez, J. C. Abellán Salort

1066 Medicina y Ética 2019/3

14 DEL RÍO VILLEGAS, R. “Neurociencia y originalidad de la acción”, en
www.masterbioetica.es, Materiales del Seminario de Neuroética, Máster Universi-
tario en Bioética, Universidad Rey Juan Carlos, Madrid, 13 de marzo de 2013.
15 FEIJOO SÁNCHEZ, B.J. “Derecho penal y neurociencias. ¿Una relación tormen-
tosa?”, en  InDret, Año 2011, Número 2.
16 FEIJOO SÁNCHEZ, B.J.  “La culpabilidad jurídico-penal en el Estado democrático
de Derecho”, en ADPCP, Año 2012, Número LXV.
17 FREUD, S. Obras completas. Lo inconsciente. Biblioteca Nueva, Madrid, 1996.
Sobre el determinismo y Freud, víd.: GUERRERO DEL AMO, J.A. “Determinismo
versus Libertad en Freud”, en Pensamiento, Año 2009, Número 65 (243).
18 FUCHS, T. “Ethical issues in neuroscience in current opinion”, en Psychiatry,
Año 2006; Número 19.
19 FUSTER, J.M. Cerebro y libertad. Los cimientos cerebrales de nuestra capaci-
dad para elegir, Ariel, Barcelona, 2014.
20 GAZZANIGA, M.S. ¿Quién manda aquí? El libre albedrío y la ciencia del cerebro,
Paidós, Barcelona, 2012.
21 GIMÉNEZ AMAYA, J.M., MURILLOM J.I. “Neurociencia y libertad: Una aproximación
interdisciplinar”, Scripta Theologica, Año 2009, Número 41 (1).
22 GUNDERSON, M. “Does the Human Right to Health Include a Right to Bio-
medical Enhancement?”, en Journal of Cognition and Neuroethics, Año 2016,
Número 3(4).
23 HABERMAS, J. El futuro de la naturaleza humana. Hacia una eugenesia liberal,
Paidós, Barcelona, 2002.
24 KANE, R. (Coord.). The handbook of free will, Oxford Univ. Press, Oxford, 2011.
Reseñado por 2013, Número 58.
25 LIBET, B. “Do we have free will? The volitional brain. Towards a neuroscience of
free will”, en: LIBET, B., FREEMAN, A., SUTHERLAND, K. (eds.), Exeter: Imprint
Academic; 1999.
26 LIBET, B., “Unconscious cerebral initiative and the role of conscious will in
voluntary action”, en Behavioral and Brain Sciences, Año 1985, Número 8.
27 LOONEY, J.W. “Neuroscience’s new techniques for evaluating future dangerous-
ness: are we returning to Lombroso’s biological criminality?”, en UALR Law Re-
view, Año 2009/2010, Número 32.
28 LÓPEZ QUINTÁS, A. El secreto de una vida lograda: Curso de Pedagogía del
Amor y la Familia, Palabra, Madrid, 2004.
29 MERKEL, R. Neuartige Eingriffe ins Gehirn. Verbesserung der mentalen
condicion.
30 NAGEL, T. Mind and cosmos. Why the materialist neo-Darwininan conception of
nature is almost certainly false, Oxford University Press, Oxford-New York, 2012.
31 NUFFIELD COUNCIL ON BIOETHICS, Novel Technologies: Intervening in the Brain,
NCB Publisher, London, 2013.
32 POPPER, K. El universo abierto, Tecnos, Madrid, 1986.
33 RIDLEY, M. Nature via Nurture: Genes, Experience and What Makes us Human,
Harper Collins, New York 2003.



Derechos humanos, libre albedrío y neuroética

Medicina y Ética 2019/3 1067

34 RODRÍGUEZ DUPLÁ, L. Ética, BAC, Madrid, 2006.
35 RODRÍGUEZ RAMÍREZ, C.A. “Las neurociencias, entre el determinismo y la liber-
tad”, Revista de Filosofía, Año 2001, Número extraordinario.
36 ROSE, N. The Politics of Life Itself. Biomedicine, Power and Subjectivity in the
Twenty-First Century, Princeton University Press; Princeton NJ, 2007.
37 ROTH, G., Fühlen, Denken, Handeln. Wie das Gehirn unser Verhalten steuert,
Suhrkamp Verlag, Frankfurt, 2003.
38 RUBIA, F. (ed.). El cerebro: avances en neurociencia, Complutense, Madrid,
2009.
39 RUBIA, F. ¿Qué sabes de tu cerebro?, Temas de Hoy, Madrid, 2006.
40 RUBIA, F. El cerebro nos engaña, Temas de hoy, Madrid, 2002. Las mismas
tesis del autor se encuentran desarrolladas en
41 RUBIA, F. El fantasma de la libertad. Datos de la revolución neurocientífica,
Crítica, Barcelona, 2009.
42 RUBIA, F. La conexión divina: la experiencia mística y la neurobiología, Crítica,
Barcelona, 2002.
43 RUIZ REY, F. “Libre albedrío y neurociencias. Primera parte. Libertad del ser
humano: consideraciones conceptuales”, en Psiquiatría.com, Año 2009, Número
13(3).
44 SMITH, K. “Neuroscience vs philosophy: Taking aim at free will”, en Nature, Año
2011, Número 477.
45 SOLINIS,  G. Global bioethics. What for?. París: UNESCO Publishing; 2015.
46 SOON, C.S. et. al. “Unconscious determinants of free decisions in human
brain”, en Nature Neuroscience, Año 2008, Número 11, págs. 543-545.
47 SPINOZA, B. Ethica geometrico ordine demonstrata. Segunda parte, Propo-
sición 35, Escolio.
48 TEN HAVE, H. Global bioethics. Ney York: Routledge; 2016.
49 TRUCCO, L. Introduzione allo studio dell’identità individuale nell’ordinamento
costituzionale italiano, Giappichelli, Torino, 2004.
50 VAN EST, R. Intimate technology. The battle for our body and behaviour,
Rathenau Institute, The Hague, 2014.
51 VÁSQUEZ DEL ÁGUILA, J.W. - POSTIGO SOLANA, E. “Transhumanismo, neuroética
y persona humana”, en Revista Bioética (Impr. Brasil), Año 2015, Número 23 (3).
52 WEGNER, D. The illusion of conscious will, MIT Press, Cambridge (MA), 2002.


