
El derecho a la salud entre selección eugenésica y dignidad de la persona

Medicina y Ética 2019/2 299

El derecho a la salud entre selección
eugenésica y dignidad de la persona

The right to health between eugenetic
selection and the dignity of a person

Aldo Rocco Vitale*

Resumen

Este artículo examina el problema del derecho a la salud determi-
nado entre la selección eugenésica y la dignidad de la persona.

El derecho a la salud es reclamado tanto en la procreación
médicamente asistida, como en el aborto, y en la eutanasia. En
estas tres situaciones el derecho a la salud es entendido como
público y como individual. En tal escenario el derecho a la salud
se encuentra entre la voluntad de seleccionar eugenésicamente a
las personas y el deber de respetar su dignidad. ¿Pero qué cosas
es el derecho a la salud? ¿Y qué cosa es la dignidad de la perso-
na? A estas preguntas responde el siguiente trabajo.

Palabras clave: derecho a la salud, selección eugenésica, dignidad de
la persona, procreación médicamente asistida, aborto, eutanasia.

* Facultad de Jurisprudencia, Universidad de los Estudios de Roma “Tor Vergata”,
Roma, Italia.
Título original: Il diritto alla salute tra selezione eugenetica e dignità della persona.
Publicado en la revista Medicina e Morale 2017/3 pp. 345-369. La traducción no
ha sido revisada por el autor.
Recibido el 30 de enero de 2019. Aceptado el 12 de febrero de 2019.



A. Rocco Vitale

300 Medicina y Ética 2019/2

Introducción

«El hombre moderno no ha sido educado en el recto uso del po-
der»: [1, p. 92] así ha reconocido justamente Romano Guardini a
propósito del progreso técnico que en el último siglo ha conferido
al hombre un poder prácticamente ilimitado, inimaginado e inima-
ginable, más que en cualquier otra época histórica;1 es decir, la fa-
cultad no sólo de incidir en el mundo que lo circunda, por ejemplo
modificando la realidad física y ambiental a través de los procesos
de antropologización, sino también y sobre todo incidiendo sobre
sí mismo, a través de las capacidades para manipular y gestionar su
propia existencia biológica desde antes del nacimiento hasta la
muerte.

El hombre contemporáneo vive en el contexto del tecnomorfis-
mo; es decir, la dimensión en la cual, como anota Francesco
D’Agostino, «se vuelve ingenuo evocar el dato común según el cual no
es lícito hacer todo aquello que es posible hacer, porque el funda-
mento de la licitud coincide con el fundamento mismo de la posi-
bilidad. Puedo, entonces debo» [3, p. 197].

La época actual, de hecho, caracterizada por «una concepción
esencialmente tecnológica de la sociedad» [4, p. 198], constata el
predomino de la idea por la cual, utilizando las palabras de Aldo
Schiavone, «la técnica en sí, no es ni fría ni caliente: es pura posibi-
lidad de hacer» [5, p. 19].

¿Pero es precisamente así? ¿Verdaderamente la técnica es indife-
rente? ¿Verdaderamente no tiene ninguna relevancia ética o jurídica
una tal posibilidad de hacer?

Hans Jonas invita valientemente a despertarse de este sueño
dogmático, considerando, en cambio, justamente que «en línea ge-
neral, la ética tenga algo que decir en las cuestiones de la técnica, o
bien que la técnica esté sujeta a consideraciones éticas se deriva del
simple hecho de que la técnica es ejercicio del poder humano; es
decir, es una forma de actuar, y todo actuar humano está expuesto
a un examen moral […]. La dificultad es ésta: no sólo cuando la



El derecho a la salud entre selección eugenésica y dignidad de la persona

Medicina y Ética 2019/2 301

técnica es maliciosa; es decir, cuando de ella se hace un uso indebi-
do para fines malos, sino también cuando es usada con buena vo-
luntad y para fines verdadera y profundamente legítimos, tiene en
sí un lado amenazante, que a largo plazo podría tener la última pa-
labra […]. Su dinámica interna, que la impulsa tanto a avanzar, nie-
ga a la técnica la zona franca de la neutralidad ética, en la cual basta
preocuparse de la eficiencia. El riesgo del demasiado está siempre
presente» [6, pp. 28-29].

La técnica, que invade toda la realidad, incluida la vida biológica
del hombre, no puede, por tanto, estar desvinculada del plano ético y
jurídico sin correr el riesgo de surgir como elemento totalizante y,
en cuanto tal, siempre y como quiera totalitario,2 o bien ser una
amenaza constante para la libertad y, sobre todo, para la dignidad
del ser humano.

La técnica se entrelaza hasta tal punto con todo aspecto de la
realidad, sobre todo de la jurídica, al grado de no dejar excluido al
derecho a la salud que, radicalmente reformulado por el posibilis-
mo técnico, se encuentra tensionado, estirado y comprimido entre
la selección eugenética y la dignidad de la persona.

2. La selección eugenética entre PMA, IVG Y IVS

«Es mejor para todos si, en vez de esperar que la prole degenerada
sea ajusticiada por los delitos cometidos o muera de hambre a cau-
sa de su propia imbecilidad, la sociedad pueda detener a aquellos
que son manifiestamente inadaptados para continuar la especie»:
[8, p. 143] así ha escrito el renombrado juez de la Corte Suprema
estadounidense Oliver Wendell Holmes considerando constitucio-
nal, en el célebre caso de 1927 Buck vs. Bell, [9] la ley de Virginia
que, para tutelar el derecho a la salud de la colectividad, imponía la
esterilización forzada de las personas mentalmente incapaces, legi-
timando así, a través de la más alta instancia jurisdiccional del



A. Rocco Vitale

302 Medicina y Ética 2019/2

ordenamiento estadounidense, una visión sustancialmente eugené-
tica [10-14].

“Eugenética”, como se sabe, es un término inventado por Fran-
cis Galton, [15, p. 119] primo de Charles Darwin, para designar las
diversas formas de intervención orientadas a mejorar la especie hu-
mana, manipulando sus genes o cruzando selectivamente a sus in-
dividuos.

El mismo Galton, de hecho, ha tenido modo de aclarar que «los
procesos de la evolución están en actividad constante y espontá-
nea; algunos de ellos son negativos, otros positivos. Nuestro rol es
de poner atención a las oportunidades de intervención para con-
trolar los primeros y dar libre cauce a los segundos» [16, p. XXVII].

Aplicando a los seres humanos los mismos conceptos de evolu-
ción y selección, elaborados por su primo Darwin para los anima-
les, Galton ha establecido un diseño utópico para crear una nueva
especie, una nueva especie humana, aquella mejorada y capaz de
mejorarse a través de la reducción de sus propias incapacidades y
del fortalecimiento de sus propias cualidades.

En una perspectiva semejante se ha ido desarrollando el pensa-
miento eugenético según sus dos modalidades aplicativas: «una fa-
vorecía el apareamiento entre individuos portadores de genes positivos
para incrementar su frecuencia en la población (eugenética positi-
va). La otra modalidad tendía a limitar, o incluso prohibía, los ma-
trimonios cuya prole podía ser portadora de caracteres genéticos
indeseados (eugenética negativa)» [17, p 874].

No obstante que la práctica eugenética esté expresamente pro-
hibida por el artículo 21 de la carta de los derechos fundamentales
de la Unión Europea,3 por el artículo 11 de la Convención de
Oviedo,4 e implícitamente por el artículo 14 de la Convención Eu-
ropea para los Derechos del Hombre; en la medida en que prohíbe
la discriminación sobre cualquier otra consideración respecto a
aquellas explícitamente elencadas,5 está ampliamente difundida,
a todo nivel, en la investigación y en la bio-medicina.



El derecho a la salud entre selección eugenésica y dignidad de la persona

Medicina y Ética 2019/2 303

Así, si justa y ordinariamente se considera que la práctica euge-
nética se mueva a lo largo de tres directrices, [18-19] aquella de la
selección genotípica (eliminando los sujetos defectuosos), [20]
aquella de la selección germinal (escogiendo los sujetos mejores y
más adecuados),6 aquella de la modificación genética (aplicando
modificaciones genéticas), [22] es necesario también reconocer que
hoy, con la combinación del posibilismo técnico por un lado y la
legitimación jurídica por otro, la práctica eugenética aparece sobre
todo en tres contextos principales: la procreación médicamente
asistida (fecundación artificial), la interrupción voluntaria del em-
barazo (aborto) y la interrupción voluntaria de la supervivencia
(eutanasia).

2.1. Procreación Médicamente Asistida (PMA)

Por lo que se refiere a la procreación médicamente asistida (PMA)
es necesario precisar que con tal locución se entiende una articula-
da práctica bio-médica que implica diferentes técnicas (homóloga,
heteróloga), procedimientos (FIVET, ICSI), fases (pregamética –hi-
perestimulación ovárica y terapia hormonal–, gamética o pre-em-
brional, embrional pre-implantatoria, embrional post-implantatoria) y
resultantes (gravidez no lograda, embarazo, aborto).

La PMA, [23-27] en Italia está regulada por la ley 40/2004, que
en el curso de poco más de un decenio ha sido gravemente ampu-
tada en algunas partes fundamentales por ciertas decisiones consti-
tucionales que en diversos modos le han modificado el espíritu, la
letra y, obviamente, la metodología. [28-30]

Entre las diversas y más importantes normativas jurisdicciona-
les, relevantes para la finalidad de las presentes reflexiones, se de-
ben necesaria, pero rápidamente, considerar precisamente aquellas
que en virtud de la tutela del derecho a la salud conciernen al diag-
nóstico genético preimplantación (DGP):7 la sentencia n. 398/2008
del TAR de Lazio, la sentencia de la Corte Europea de los Dere-
chos del Hombre n. 54270/10 del 28 de agosto de 2012 y, en fin,



A. Rocco Vitale

304 Medicina y Ética 2019/2

aquellas de la Corte Constitucional, en particular, la sentencia
n. 162/2014, la sentencia n. 96/2015 y la sentencia n. 229/2015.

En 2008 el TAR de Lazio ha establecido la legitimidad de las lí-
neas guía ministeriales para la práctica de la ley 40/2004 en el punto en
el cual tales líneas guía permitían una indagación diagnóstica sobre
los embriones solamente de tipo observacional y no selectivo [31].

En 2012 la CEDU ha considerado violado el art. 8 de la Conven-
ción Europea de los Derechos del Hombre; o sea, el derecho al
respeto a la vida privada y familiar, por parte de la disposición dic-
tada en los incisos “a” y “b” de la sección 3 del art. 13 de la ley 40/
2004, evidenciando la presunta incoherencia del ordenamiento ita-
liano que, por un lado prohíbe la selección embrionaria de carácter
eugenético en la arriba mencionada norma y, por otra parte, permi-
te el “aborto terapéutico” [32] para tutelar el derecho a la salud de
la mujer, según el art. 4 de la ley 194/1978.

Por su parte la Corte Constitucional con la sentencia n. 162/
2014 ha declarado violado el derecho a la salud según el art. 32
constitucional, por la ilegitimidad constitucional del apartado 3 del
artículo 4 de la ley 40/2004, que dispone la prohibición de recurrir
a la fecundación de tipo heteróloga cuando haya sido diagnosticada
una patología que sea causa de esterilidad o infertilidad absolutas e
irreversibles [33].

Con la sentencia n. 96/2015 la Corte Constitucional ha extendi-
do las técnicas de PMA más allá del alcance de la ley, ampliando la
posibilidad de acceso, además de las parejas estériles o infértiles,
también para las infértiles portadoras de enfermedades genéticas
transmisibles, estableciendo como ilegítima la prohibición de acce-
so y diagnóstico, por violación del art. 3 constitucional y sobre
todo del art. 32 constitucional, puesto por la ley 40/2004 y como
tal capaz de menoscabar el derecho a la salud de la mujer fértil por-
tadora sana de una grave enfermedad genética hereditaria [34].

En fin, con la sentencia n. 229/2015, la Corte Constitucional ha
establecido que el art. 13, apartados 3, inciso b), y 4, de la ley 40/
2004 se encamina a la declaratoria de ilegitimidad constitucional,



El derecho a la salud entre selección eugenésica y dignidad de la persona

Medicina y Ética 2019/2 305

en la parte, precisamente, en la cual prohíbe, sancionándola penal-
mente, la conducta de selección de los embriones por parte del
médico, dirigida exclusivamente a evitar la transferencia en el útero
de la mujer de aquellos embriones que, por el diagnóstico preim-
plante, hayan resultado afectados por enfermedades genéticas
transmisibles conforme a los criterios de gravedad de los que trata
el art. 6, apartado 1, inciso b), de la ley n. 194 de 1978, aceptadas
por adecuadas estructuras públicas [35-36].

La jurisprudencia, sobre todo la constitucional, está, en fin, cen-
trada en la idea por la cual la DGP no puede sino tener el resultado
de la selección embrional, y que ésta a su vez no pueda ser legíti-
mamente prohibida sin violar derechos constitucionalmente garan-
tizados, como el derecho a la salud de la pareja en general y de la
mujer en particular, según los artículos 3 y 32 constitucionales, so-
bre todo a la luz del hecho de que la pareja o la mujer a la cual sería
impedida la selección embrional podría valerse subsecuentemente
de la implantación de los embriones insanos de la IVG según la ley
194/1978.

La posición de las Cortes, es necesario admitir con dura fran-
queza y sin hipócritas fingimientos reverenciales, por los motivos
que seguirán, está afectada por una grave miopía tanto en el dato
de principio como sobre todo en el normativo, debiéndose consta-
tar que en la mejor de las hipótesis esté equivocada la esencia jurí-
dica de los problemas en cuestión, y en la peor de las hipótesis
haya sido intencionalmente remodelada según el absoluto arbitrio
“togado”, ignorando, como en otras ocasiones,8 la esencia auténti-
ca de la realidad [42].

La DGP [43-51], en fin, se pone de relieve en relación con la
normativa de la interrupción voluntaria del embarazo,9 en la medi-
da en la cual la prohibición de DGP, o su limitación a nivel obser-
vacional, o la prohibición de selección embrional en seguida de
DGP, son consideradas todas medidas en contraste con el derecho
a la salud constitucionalmente garantizado en general y con el de la
mujer en particular.



A. Rocco Vitale

306 Medicina y Ética 2019/2

Dejando de lado la diversidad existente de técnicas diagnósticas,
[53] es necesario reconocer en este punto, siguiendo los arriba
mencionados, múltiples pronunciamientos jurisprudenciales, [54-
56] que en esta acepción viene a ser modificada la misma naturale-
za y la función del diagnóstico prenatal, ya no dirigida a la verifica-
ción de las condiciones acerca de la integridad del embrión o del
feto, sino utilizada como instrumento ultra-diagnóstico; es decir,
selectivo respecto a los embriones mismos eventualmente afecta-
dos por las más variadas tipologías.10

La DGP así entendida, usada para seleccionar a los embriones
portadores de patologías genéticas hereditarias, se vuelve inevita-
blemente un instrumento de selección eugenética; es decir, un
mero uso del poder subjetivo que, en cuanto tal, no puede sino
suscitar perplejidad acerca de la tutela efectiva no sólo del derecho
a la salud, sino sobre todo de la dignidad de la persona, porque
toda clasificación de las patologías en base a las cuales efectuar la
selección sería siempre y como quiera del todo arbitraria.11

El mismo padre de la fecundación asistida, Jacques Testart, ha
escrito, no por casualidad, que la derivación eugenética de la DGP

inevitablemente representa una amenaza para la libertad humana:
«La imposibilidad de impedir la rápida insurgencia de derivaciones
de la DGP es la razón que me ha hecho proponer su prohibición.
Si esta prohibición fuera imposible, será necesario aceptar que
nuestro futuro esté determinado» [59, pp. 97-60].

Es necesario también especificar, en passant (de paso), que no sir-
ve para nada la consideración de la eventual diferencia, en este
punto ficticia, generalmente puesta entre la eugenética del siglo XX

y la actual, autorizadamente definida como liberal, [61, p. 55] que
se basa en el uso privado y facultativo de la DGP, porque esta nueva
eugenética permite a cada individuo construir su propia determina-
ción genética y la de sus hijos, invocando incluso el mayor interés
de estos últimos, [62] según su propia satisfacción, sin considerar
que aquello que puede hacerla aparecer como liberal, en cuanto el



El derecho a la salud entre selección eugenésica y dignidad de la persona

Medicina y Ética 2019/2 307

todo es remitido a la voluntad del individuo y no ya a la potestad
coercitiva del Estado, no la hace en efecto menos totalitaria: por
tanto en definitiva, paradójica e igualmente liberticida.

La eugenética liberal individual, de hecho, es tal sólo respecto al
seleccionador, o sea, el individuo y no el Estado, pero no ciertamente
respecto al seleccionado, para el cual en nada se distingue; por tanto,
de aquella tradicional estatal de la cual comparte en tal sentido la
misma coercitividad por los efectos esenciales.

2.2. Interrupción Voluntaria de la Gravidez (IVG)

La segunda dimensión en la cual la selección eugenética se pone de
relieve es la que se refiere a la interrupción voluntaria de la gravi-
dez (IVG) [63-75].

La IVG, como se sabe, encuentra su normativa en la ley 194/
1978 construida sobre los principios individualizados por la Corte
Constitucional con la célebre sentencia n. 27/1975, con base en la
cual «el art. 2 constitucional reconoce y garantiza los derechos in-
violables del hombre, entre los cuales no se puede dejar de colocar,
si bien sea con sus particulares características, la situación jurídica
del concebido [76]. Y, sin embargo, esta premisa va acompañada
por la ulterior consideración de que el interés constitucional prote-
gido, relativo al concebido, puede estar en contraposición con
otros bienes que gocen también de tutela constitucional y que, en
consecuencia, la ley no puede dar al primero una prevalencia total y
absoluta, negando a los segundos adecuada protección» [77].

En fin, para la Corte Constitucional, como luego para el legisla-
dor de 1978, el derecho a la vida del concebido es un derecho in-
violable y constitucionalmente garantizado que puede encontrar su
única limitación, o mejor, su debilitamiento,12 solamente en otro de-
recho igualmente inviolable y del mismo modo constitucionalmen-
te garantizado; es decir, no obstante aquello que por algunos es
afirmado,13 no ya el presunto derecho al aborto de la mujer,14 en
cuanto tal no configurado y no configurable, cuanto en cambio la



A. Rocco Vitale

308 Medicina y Ética 2019/2

facultad de la mujer de interrumpir el embarazo para tutelar su
propio derecho a la salud; es decir, a su propia integridad psico-física.

Considerado lo anterior, es necesario, por tanto, prestar aten-
ción a la diferencia puesta por la misma ley 194/1978.

De acuerdo con el art. 4 de la arriba mencionada ley, a la IVG
dentro de los primeros 90 días de embarazo es aceptada «en rela-
ción o a su estado de salud, o a sus condiciones económicas, o so-
ciales o familiares, o a las circunstancias en las cuales ha sucedido
la concepción, o a previsiones de anomalías o malformaciones del
concebido».

Esto significa que dentro de los primeros 90 días la mujer puede
recurrir a la IVG también en el caso de anomalías o malformaciones
del concebido; es decir, a una IVG sustancial y libremente basada
sobre motivaciones de carácter eugenético, en modo libre y autó-
nomo.

La diferencia, o mejor, la condición o restricción es puesta por
el siguiente artículo 6 de la ya mencionada ley 194/1978, dedicado
a normar el recurso a la IVG en el caso que haya transcurrido el
periodo de 90 días: en tal eventualidad se puede practicar la IVG
solamente si existe un nexo causal –es decir, una relación de causa-
efecto– entre las anomalías y las malformaciones del que está por
nacer y el grave peligro para la salud física o psíquica de la mujer.

Cierto es que la existencia del nexo causal no elimina la caracte-
rización eugenética de un simple tipo de IVG, pero si acaso, uniendo a
las anomalías del feto los graves peligros padecidos por la salud de la
mujer, la eugenicidad parece solamente debilitada; es decir no es
la única causa determinante de la IVG en sí, sino remedio para evi-
tar un daño a la salud de la mujer.

Esta última circunstancia está descrita por la doctrina y por la
jurisprudencia, precisamente, como aborto “terapéutico” que, es
necesario recordarlo, es tal sólo en referencia a la madre y no cier-
tamente al hijo, porque en caso contrario, es decir cuando la IVG

fuese practicada solamente en vista de la obtención de un hijo
sano, se encontraría ante la especie prohibida de aborto eugenético,



El derecho a la salud entre selección eugenésica y dignidad de la persona

Medicina y Ética 2019/2 309

como ha precisado el Tribunal de Catania con el decreto del 3 de
mayo de 2004 y como tanto las Cortes de Mérito como la de Casa-
ción han reafirmado en diversas ocasiones.15

No obstante, el aborto eugenético sea considerable así precisamen-
te en virtud de la misma ley 194/1978, como se ha visto, la juris-
prudencia asume, sin embargo, que ése no sea configurable y que,
por tanto, no se pueda reclamar un derecho al hijo sano a través de
una selección por medio de la IVG eugenética.

En ese sentido han sido claras las Cortes de Mérito,16 y todavía
más explícita la Corte de Casación, que en más ocasiones ha ex-
cluido la configurabilidad de un aborto eugenético en el ordena-
miento italiano.

Entre los unívocos pronunciamientos de la Casación sobre el
punto,17 es necesario recordar la sentencia n. 14488/2004 en la cual
expresamente la Corte así aclara: «No está reconocido en nuestro
ordenamiento el aborto eugenético ni como derecho de la madre,
ni como derecho que el que está por nacer puede hacer valer pos-
teriormente al nacimiento, bajo el perfil de resarcimiento, por el
ausente ejercicio».18

En definitiva: el aborto “terapéutico” es considerado no sólo le-
gítimo, sino sobre todo, distinto del eugenético, que a su vez es
fundamentalmente estimado ilegítimo.19

Sin embargo, es necesario admitir que más allá de la forma de la
ley, más allá de los propósitos del legislador y más allá de las hercúleas
fatigas hermenéuticas de las togas, no es así, porque en el momen-
to en el que la ley primero y la jurisprudencia después admiten, si
bien por medio de la restricción de las “horcas caudinas” del nexo
de causalidad, el recurso a la IVG por anomalías y malformaciones
del feto, el intento eugenético emerge con toda su fuerza, demos-
trando que es puesto en práctica y ampliamente logrado.20

La IVG, por tanto, ya sea que se practique bajo la fictio (ficción) de
la terapeuticidad de la intervención en tutela del derecho a la salud
de la madre, ya sea bajo la expresa motivación de la selección del



A. Rocco Vitale

310 Medicina y Ética 2019/2

que está por nacer a causa de sus patologías, se presenta como po-
tente medio de selección eugenética que, como tal, no sólo no tu-
tela el derecho a la salud ni de la mujer, ni obviamente del concebi-
do, sino se muestra como grave violación de la dignidad de la persona
porque es medio de discriminación entre los sanos y los insanos.21

2.3. Interrupción Voluntaria de la Supervivencia (IVS)

«Juzgar si la vida valga o no la pena ser vivida, es responder a la
cuestión fundamental de la filosofía» [83, p. 7] así interroga al
mundo actual Albert Camus.

Como hasta ahora se ha visto, si las patologías genéticas de los
embriones son la causa de su selección; si las anomalías del feto
son la causa de la interrupción del embarazo, no menos relevantes
pueden ser consideradas las patologías crónicas, degenerativas, dis-
capacitantes o terminales que, afligiendo con su bagaje de costos y
sufrimientos físicos y psíquicos, [84] no pueden sino ser entendidas
como legitimantes de la interrupción voluntaria de la supervivencia
(IVS).22

En este sentido parece responder negativamente a la cuestión
de Camus, Umberto Veronesi cuando escribe: «En Italia tenemos
cada año 2500 suicidios y otros tantos intentos de suicidio. El sui-
cidio no es un crimen, y no lo es obviamente tampoco el intento
de suicidio. Entonces si no es crimen el suicidio o el intento de sui-
cidio, me pregunto por qué un pobrecito que se encuentre en una
condición de profunda degradación, de dolor, de sufrimiento men-
tal y físico, y que pida dolorosa e insistentemente poder terminar
su vida, no deba ser atendido en su deseo» [86, p. 81].

Yendo al derecho de rechazo o de renuncia [87] de los trata-
mientos médicos, [88-107] transitando por el suicidio médicamente
asistido, [108-114] hasta llegar al derecho a la eutanasia, [115-133]
incluso la infantil, [134-142] el derecho a la salud se quiebra y se
fragmenta en la ya mencionada poliedricidad de métodos médico-



El derecho a la salud entre selección eugenésica y dignidad de la persona

Medicina y Ética 2019/2 311

legales tendientes a la concreción de un único objetivo común; es
decir, la intervención de IVS.

La IVS de por sí no necesariamente implica siempre una finali-
dad eugenética, sino tal finalidad comienza a ser perseguida cuan-
do es llevado a la práctica su objetivo eutanásico de poner fin a
existencias consideradas ya no dignas de ser vividas.23

Se pueden en este punto localizar aquellas que se deben consi-
derar como las dos corrientes de pensamiento principales sobre el
argumento: la que afronta el problema desde el punto de vista ex-
clusivamente social y colectivo, definible como “centrífuga”; y la
que lo incardina, en cambio, en su dimensión peculiarmente indivi-
dual y subjetiva, definible como “centrípeta”.

En la primera acepción, es decir, la centrífuga o social, es nece-
sario regresar muchos decenios atrás en el tiempo, porque, más de
un ventenio antes respecto al mecanismo tanatológico echado a
andar por el régimen nacionalsocialista, ya autorizados pensadores
habían conseguido legitimar la eutanasia de aquellas vidas conside-
radas no dignas de ser vividas en cuanto estaban afligidas por di-
versas patologías invalidantes.24

En el lejano 1895 Adolf  Jost, en su Das Recht auf  den Tod (El
Derecho a morir) «sostiene que el control sobre la muerte del indivi-
duo corresponde en definitiva al organismo social, el Estado. Este
concepto está en directa oposición a la tradición angloamericana
de la eutanasia, la cual subraya el derecho del individuo a morir o a
la muerte o a su propia muerte como reivindicación humana su-
prema. Por el contrario, Jost se refiere al derecho del Estado a ma-
tar», [145, p. 70] a sentir, en fin, “compasión” para conceder la
Gnadentod, es decir la muerte como gracia.

La perspectiva social ve en la interrupción de la supervivencia
del sujeto implicado no sólo un derecho del Estado para poder pro-
ceder cuando sucedan las condiciones, sino, incluso, el deber del Es-
tado para proceder en tal sentido,25 por una finalidad bien definida;
es decir, tutelar la salud de la sociedad, o bien, la salud del elemen-



A. Rocco Vitale

312 Medicina y Ética 2019/2

to fundamental del Estado mismo: en esta línea se expresan, por lo
demás, con extremada claridad dos juristas del calibre de Karl Bin-
ding y Alfred Hoche que en su Die Freigabe der Vernichtung lebenus-
nwerten Lebens (la liberación de la destrucción de la vida indigna de vivir) de
1920,26 edifican la plataforma ético-médico-jurídica que pocos
años más tarde ha podido constituir el sustento teórico de los pro-
gramas de eutanasia, de los enfermos mentales por ejemplo, [147]
previsto por el ordenamiento normativo de aquel que ha sido el ré-
gimen nacionalsocialista.

En dicha óptica, por tanto, la IVS es una medida eugenética in-
derogable en cuanto es socialmente justificada, es decir, tendiente a
la tutela de la salud general de la colectividad.

La segunda perspectiva, es decir, la centrípeta o individual, en
cambio, considera que la interrupción de la supervivencia no es
otra cosa que la afirmación última y mejor de la absoluta e incondi-
cionada libertad del sujeto, del individuo, de poder disponer, en
obsequio a su mencionada libertad, también y sobre todo de su
propia vida, sin intromisiones de carácter externo, como valoracio-
nes de orden moral, jurídico, religioso o social.

La eutanasia, [148-157] en dicho trance, del mismo modo que a
la diferencia, rectius (mejor dicho) igualdad, inherente a los efectos,27

ya delineada entre selección eugenética estatal y selección eugenéti-
ca liberal; viene a ser presentada ya no como instrumento de selec-
ción coercitiva del ordenamiento estatal, sino que se vuelve un de-
recho reclamado por el individuo en cuanto dueño de sí,28 si bien
no por esto menos jurídicamente problemática [160].

En una determinada circunstancia patológica,29 más o menos
grave, [163] el individuo que considera haber perdido toda digni-
dad en seguida del juicio (arbitrario) de la carencia de calidad de su
propia vida,30 pretende legitimar la propia IVS no tanto como un
mero rechazo del tratamiento médico,31 cuanto sobre la base de su
propia exclusiva, absoluta –es decir privada de vínculos– e incues-
tionable voluntad.32 En la ya mencionada óptica individualista, en-
tonces, el acto eutanásico en el cual se verifica la IVS es, en el su-



El derecho a la salud entre selección eugenésica y dignidad de la persona

Medicina y Ética 2019/2 313

puesto de la continuidad del ejercicio del propio derecho a la salud,
una medida “auto-eugenética” que el sujeto toma sobre sí en cuan-
to tiende a eliminar no ya el sufrimiento, sino al sufriente –es decir,
a sí mismo–,33 como en el fondo sucede en toda praxis eugenética.

Aun no pudiendo ser ignoradas las consideraciones a este res-
pecto de Platón, [167] de Aristóteles, [168] de San Agustín34, que
desde un punto de vista exclusivamente racional muestran la ilegiti-
midad ética y jurídica de todo acto suicida, sin excluir la eutanasia,
es bueno tener en mente que, de hecho, tal tipo de acto es contrario a
la razón, en cuanto, como enseña Kant, atenta contra la condición
de pensabilidad de la misma libertad, abusando, disponiendo de la
persona: «Los defensores de aquello sostienen que el hombre es un
agente libre […]. Por lo que se refiere al cuerpo, puede disponer de
él en muchos modos: por ejemplo, haciéndose cortar un absceso o
amputar una extremidad o descuidando una herida; respecto del
cuerpo corresponde a él hacer libremente aquello que le parezca
útil y aconsejable: ¿no debería por tanto tener también la facultad
de quitarse la vida, cuando aquello le pareciese como la cosa más
ventajosa y recomendable? […]. Nosotros podemos disponer de
nuestro cuerpo en vista de la conservación de nuestra persona;
quien, sin embargo, se quita la vida no preserva con eso su perso-
na: él dispone entonces de su persona y no de su estado; es decir,
se priva de su persona. Esto es contrario al más alto de los deberes
hacia sí mismo, porque es suprimida la condición de todos los
otros deberes» [170, pp. 170-171].

En definitiva, si bien existen diferencias claras y relevantes,
como es remarcado por autorizados observadores,35 entre los dos
mencionados modelos de IVS, es también verdad que por lo que se
refiere a los efectos –es decir, la selección de vidas consideradas
por la colectividad o por el individuo ya no dignas de ser vividas–
no se distinguen entre ellas por la violación del derecho a la vida
que es el fundamento lógico y cronológico de aquel derecho a la
salud, social o personal, que se pretende tutelar.



A. Rocco Vitale

314 Medicina y Ética 2019/2

Si la vida que se somete al IVS es considerada no digna, significa
encontrarse ya ante un proceso de negación del ser; es decir, del fun-
damento ontológico, que, como tal, no puede sino causar siempre una
negación de la dignidad humana, precisamente aquella misma digni-
dad humana que, paradójicamente, se considera salvaguardar recu-
rriendo a la IVS.

Para comprender mejor el sentido de todo esto se piense en las
dramáticas páginas de la narración de Albert Camus con el signifi-
cativo título La muerte feliz.

Cuando Mersault, ampliamente remunerado por esto, estuvo lis-
to para matar a quien por necesidad lo había contratado, es decir,
el viejo Zagreus –cuya vida era considerada ya no en calidad de
continuar, es decir ya no digna de ser vivida–,36 temblequea. Pero
Zagreus, cansado, enfermo, privado de piernas, así lo anima justifi-
cando su I VS: «Suprimo solamente un medio hombre, ruego que
no se me tenga en cuenta» [172, p. 13].

Considerar a Zagreus solamente como un medio hombre para
aminorar la relevancia (in)moral de su supresión, significa sustan-
cialmente aminorar su humanidad; es decir, en definitiva, deshu-
manizarlo y, en consecuencia, anular su naturaleza de ente moral
que como tal es siempre intangible, aun sin comprender, precisa-
mente, que tal operación constituye una directa violación de la dig-
nidad humana en cuanto, con las palabras de Abraham Heschel, «la
anulación moral conduce al exterminio físico» [159. P. 41].

3. El derecho a la salud

¿Qué cosa es el derecho a la salud (DAS)? ¿Qué amplitud tiene?
¿Qué correspondientes deberes impone la tutela del derecho a la
salud? ¿Precede o sigue al derecho a la vida?

Estos son algunos de los interrogantes que se pueden formular
en torno al derecho a la salud para comprender su esencia, su ori-
gen, su función y su finalidad.



El derecho a la salud entre selección eugenésica y dignidad de la persona

Medicina y Ética 2019/2 315

En este lugar no se puede exhaustivamente responder a todos
los mencionados o a otros posibles interrogantes en tal sentido,
pero se puede brevemente delinear una serie de reflexiones esen-
ciales sobre el derecho a la salud para comprender mejor cuánto
llega a ser tergiversado hoy entre la dimensión ontológica marcada
por la visión eugenética, como ya se ha visto, y la dimensión deonto-
lógica de la dignidad de la persona (que aún se debe considerar).

Antes de toda reflexión ulterior parece oportuno considerar
brevemente el escenario normativo y jurisprudencial.

En 1946 la Organización Mundial de la Salud (OMS) intentó,
quizá en conato de neo-enciclopedismo, aportar y sacralizar la defi-
nición de salud, estableciendo universalmente que es «a state of  com-
plete physical, mental and social well-being and not merely the absence of  di-
sease or infirmity (Un estado de completo bienestar físico, mental y social y no
sólo la ausencia de dolencia o enfermedad)» [173].

Según la OMS, por tanto, la salud es el resultado de un complejo
proceso no sólo personal sino que se extiende incluso hasta el
bienestar social.

Por su parte, la Carta de los Derechos Fundamentales de la
Unión Europea [174] reconoce y tutela el derecho a la salud en el
artículo 35 según las legislaciones y las prácticas de los Estados en
particular.37

En fin, la Constitución italiana en la primera sección del artículo
32 prevé expresamente que «la República tutela la salud como fun-
damental derecho del individuo».

En esta dirección es necesario tener presente también la contri-
bución de la jurisprudencia, al menos de la constitucional,38 que ha
tenido modo de expresarse en diversas ocasiones sobre el derecho
a la salud [175-176].

Para la Corte Constitucional, el DAS es «reconocido y garantiza-
do por el art. 32 de la Constitución como un derecho primario y
fundamental que impone plena y exhaustiva tutela».39

De la reconstrucción que del DAS realiza la Corte Constitucio-
nal se pueden recabar los tres elementos constitutivos que lo deter-



A. Rocco Vitale

316 Medicina y Ética 2019/2

minan: 1) se articula en situaciones jurídicas subjetivas diversas en
dependencia de la naturaleza y del tipo de protección que el orde-
namiento constitucional asegura al bien de la integridad y del equi-
librio físicos y psíquicos de la persona; 2) es un derecho ERGA OM-
NES (para todos) directamente garantizado por la Constitución y por
tanto factible y tutelable directamente por los sujetos legitimados,
en relación a los autores de los comportamientos ilícitos; 3) confie-
re en concreto el derecho a los tratamientos médicos de los cuales,
la determinación de los instrumentos, de los tiempos y de los mo-
dos dependen del legislador.

El DAS, en fin, parece componerse en modo bipolar (negativo y
positivo) y tanto en sentido horizontal como vertical: negativo ho-
rizontal, por el cual cada uno de los asociados tiene el derecho a
que ningún otro asociado merme su propia integridad psico-física;
positivo horizontal, por el cual luego de lesión el sujeto legitimado
puede actuar por la tutela de aquello que le ha sido sustraído con la
violación de su propia integridad psico-física; negativo vertical, por
el cual el ciudadano no puede ser obligado a recibir por parte del
Estado tratamientos médicos contra su voluntad y de alguna ma-
nera violentando su persona, es decir su dignidad; positivo vertical,
el ciudadano puede pretender del Estado la tutela de su propio de-
recho a la salud no sólo como principio, sino también y sobre
todo, en concreto, con la legítima pretensión al tratamiento médico
garantizado por el ordenamiento y ofrecido por el sistema de salud.

Quedando firme lo anterior, de carácter estrictamente jurídico,
es necesario aún, sin embargo, aclarar qué cosa se debe entender
por salud, evitando al mismo tiempo caer en la utopía de la defini-
ción de salud aportada por la OMS,40 así como en el eudemonismo
particularista en el cual se desembocaría, considerando que fuese
salud sólo aquello que hace feliz al sujeto, que, como tal, no podría
ser considerado en una auténtica reflexión ético-jurídica sobre la
salud en cuanto kantianamente destructor de toda moral.41

En un contexto histórico y jurídico en el cual el valor de la per-
sona ha sido sustancialmente establecido como fundamento de



El derecho a la salud entre selección eugenésica y dignidad de la persona

Medicina y Ética 2019/2 317

toda reflexión del derecho es necesario, por un lado, evitar el pater-
nalismo y, por otro, garantizar la autodeterminación del sujeto,42

evitando sin embargo la des-responsabilización del médico por un
lado y del subjetivismo ético-jurídico por el otro.

Sin embargo, debiendo conciliar la ciencia y la consciencia del
médico con la voluntad y el derecho a la autodeterminación del pa-
ciente, no se puede dejar de reconocer que la vida del paciente no
puede nunca ser considerada objeto de disponibilidad, ni por parte
del médico, ni por parte del mismo paciente (especialmente si es
considerada colectiva o individualmente como vida indigna),43 ya
que no se puede invertir la lógica intrínseca de la relación vida-
salud.

La salud, como ha recordado Hans-Georg Gadamer, no es algo
mesurable,44 porque «no es precisamente un sentirse, sino un estar
ahí, un ser en el mundo, un estar junto a los otros hombres» [181,
p. 122], por lo cual el derecho a la salud no puede ser opuesto o
ejercitado en violación del derecho a la vida, siendo este último el
fundamento lógico, cronológico y sobre todo axiológico del mis-
mo derecho a la salud.

El derecho a la salud no puede ser considerado como el derecho
a disponer de la ajena o de la propia vida, sobre todo si se comien-
za a definir la vida con base en aquello que, en modo sustancial-
mente arbitrario (es decir, sometido a la mera voluntad del legisla-
dor, del médico, del paciente o de una suma compuesta de elemen-
tos típica de una igualmente discutible bioética contractualista),
[182] es considerado digno o indigno.

Para evitar tanto los abusos paternalistas del médico sobre el
paciente o contra-paternalistas del paciente sobre la autonomía
deontológica del médico, como la prosecución de fines eugenéti-
cos o la degradación de la vida a mero agregado de funcionalidades
eficientes, llegando a hacer la distinción entre seres humanos per-
sonas y seres humanos no personas,45 es necesario interpretar co-
rrectamente, según su relación esencial y sustancial, el derecho a la
salud y el derecho a la vida, entendiendo, no ya el derecho a la vida



A. Rocco Vitale

318 Medicina y Ética 2019/2

en la óptica del derecho a la salud, sino exactamente al contrario,
es decir, el derecho a la salud en la óptica del derecho a la vida,46

porque como puede existir una propiedad sin usufructo, no puede
existir un usufructo sin propiedad, así puede existir una vida sin sa-
lud, pero no una salud sin vida.

4. La dignidad de la persona

«Es verdad que la nueva eugenética, aun si está orientada al bienes-
tar de un individuo, puede tener consecuencias negativas sobre los
demás, por ejemplo, sobre los discapacitados»: [185, p. 246] así re-
conoce el mismo Carlo Alberto Defanti ,demostrando explícitamente
la peligrosa ambigüedad de toda selección eugenética, e implícita-
mente que la búsqueda de la perfección a través de la selección eu-
genética [186] es siempre un riesgo para la dignidad de la persona.

La dignidad humana, sin embargo, hasta el momento latente, se
vuelve ahora patente, en el doble sentido de manifiesta y de su-
friente.

La eugenética, practicada como tutela del derecho a la salud a
través de la DGP, la IVG y la IVS, representa la violación más directa de
la dignidad (de la persona) por al menos cinco órdenes de razones.

En primer lugar: la naturaleza del médico es la primera dimensión a
ser tergiversada, porque, en la óptica de la selección eugenética,
oculta tras el ejercicio del derecho a la salud, él pierde su propia
dignidad en cuanto es privado de su propia autonomía de ciencia y
conciencia, reducido a mero ejecutor de la voluntad del Estado o
del paciente, sin tener en cuenta la objetividad ética y jurídica de la
salud y de la vida de la cual él no puede disponer, como ya se ha
visto, ni directa ni indirectamente con el consentimiento del paciente.

He aquí en qué sentido Karl Jaspers ha tenido modo de precisar
que «el enfermo moderno no quiere ser tratado personalmente. Él
se dirige a la clínica como a un negocio, para ser servido lo mejor
posible por un aparato impersonal» [187, p. 47].



El derecho a la salud entre selección eugenésica y dignidad de la persona

Medicina y Ética 2019/2 319

El médico y la medicina, en esta lógica, son lastimados en su
propia dignidad porque son reducidos a uno de los tantos engrana-
jes en los cuales se manifiesta la mentalidad consumista y comer-
cial: el modelo hipocrático, es sustituido por un nuevo modelo que
oscila entre lo tecnocrático y lo comercial, que han llevado a equi-
parar «la organización de salud a la figura de la empresa; y la imagen,
por otra parte, heredada de la cultura anglosajona, del paciente,
como ciudadano consumidor» [188, p. 75]

La relación médico-paciente no es ya humana, sino contractual; la
relación entre el paciente y la muerte no es ya natural, sino artifi-
cial; la relación entre el médico y la muerte no es ya antitética, sino
sintética, o mejor, catalítica, resaltando las justas y puntuales pre-
ocupaciones de Hans Jonas cuando escribe que «el paciente debe
estar absolutamente seguro de que su médico no se vuelva su ver-
dugo y que ninguna decisión lo autorice nunca a serlo» [6, p. 170].

En segundo lugar: la dignidad del hombre no es algo que se ad-
quiere o se degrada según las circunstancias, las fases de la vida, las
funciones y las capacidades desarrolladas o perdidas; sino que es el
rasgo distintivo del ser del hombre que lo distingue del ser del res-
to de la realidad.

La dignidad del hombre es aquello que hace humano al hombre,
no evitando simplemente que sea cosificado o que sea tratado a la
medida de otras creaturas,47 porque eso no sería suficiente para
comprender en qué sentido la persona tiene su propia dignidad.

La dignidad de la persona es dada por ser un ente dotado de co-
nocimiento,48 o sea del órgano, implícito, [191] que permite distin-
guir el bien del mal no según el capricho individual, sino en sentido
absoluto,49 es decir, según la verdad, o bien según la única efectiva
garantía de las relaciones humanas.50

Precisamente porque la dignidad es la verdad acerca de la esen-
cia de la persona, no se puede considerar disponible la persona
misma ni siquiera con su consentimiento, como enseña Kant: «La
humanidad en sí misma es una dignidad porque el hombre no pue-



A. Rocco Vitale

320 Medicina y Ética 2019/2

de ser tratado por ninguno como un simple medio, sino debe ser
tratado al mismo tiempo como un fin, y precisamente en aquello
consiste su dignidad» [194, pp. 333-334].

En tercer lugar: de todo esto deriva, precisamente, el concepto
de persona que en cuanto tal [195-197] «no es el objeto más mara-
villoso del mundo», [198, p. 30] como enseña Emmanuel Mounier.

En esta perspectiva, por tanto, la persona o su vida no pueden
volverse indignas o no útiles,51 porque la persona está constituida,
además de por la conciencia y por la indisponibilidad, también y
sobre todo por la no sustituibilidad.

John Harris, por lo demás, ha establecido como “principio de
sustituibilidad” aquel con base en el cual es «moralmente equivocado
introducir en el mundo sufrimientos evitables y que el sufrimiento
es evitable cuando un individuo que es, o será, discapacitado puede
ser sustituido por un individuo sano», asumiendo que la reempla-
zabilidad de los individuos no presenta problemas [200, p. 127].

Como ha explicado bien Romano Guardini, en cambio «la per-
sona es esencialmente irrepetibilidad (Einmaligkeit)» y el hombre
es «singularidad (Einzigkeit) cualitativa», [201, pp. 36-37] es decir,
es este hombre que está aquí de manera irrepetible.

En cuarto lugar: el ejercicio del derecho a la salud con explícita
o implícita finalidad eugenética no es ya expresión de libertad, sino
exactamente lo contrario, y, como tal, ofensivo también de la digni-
dad de la persona.

La libertad, de hecho, no consiste en el arbitrio absoluto, es de-
cir, desvinculado de toda consideración y principio de carácter éti-
co o jurídico; sino en el actuar según la verdad, es decir, dentro de
los límites del bien y del mal.

No por casualidad Hegel ha podido reconocer bien que «cuan-
do se escucha decir que la libertad en general consistiría en el po-
der hacer aquello que se quiere, tal afirmación sólo puede venir de
quien carece totalmente de formación de pensamiento» [202,
p. 103].



El derecho a la salud entre selección eugenésica y dignidad de la persona

Medicina y Ética 2019/2 321

En fin: el derecho a la salud ejercido para alcanzar objetivos co-
lectivos o individuales, coercitivos o consensuales, de carácter eu-
genético, constituye una lesión a la dignidad de la persona, pero
también al derecho mismo, porque lo reduce a mero instrumento
de formalización de la voluntad, privado de todo argumento, sus-
ceptible de cualquier opinión, prescindiendo de su verdad, es decir,
de la justicia.

En este sentido adquieren nuevo vigor las consideraciones de
Piero Calamandrei para quien «existe el caso de que el inexperto y
el aficionado (que es incluso peor) a la filosofía, se pongan a pro-
clamar que el derecho consiste únicamente en el otorgar a todos su
propia comodidad» [203, p. 69].

No obstante, si no fuese correcta la crítica de Calamandrei,
como deja intuir la praxis bio-jurídica actual hasta aquí trágicamen-
te representada, se debería decir sí a todo; es decir, aceptar el final
del derecho y por tanto de todo derecho, incluido obviamente el de
la salud, porque, como ha notado justamente Albert Camus, «decir
sí a todo implica que se diga sí al homicidio» [204, p. 89].

5. Conclusiones

La técnica omnipresente y omnipotente, por tanto, corre el riesgo
de desnaturalizar al ser humano, al derecho, al derecho a la salud, a
la medicina y a la misma dignidad de la persona.

De hecho, no sólo como ha puntualizado Nikolaj Berdjaev, «el
mecanismo de poder atrofia al hombre y quiere plasmarlo a
su imagen y semejanza», pero es plasmada también la sociedad en su
conjunto, la cultura en su totalidad, porque se instaura una verda-
dera y propia “cultura del descarte” [205, p. 35].52

En estas condiciones, no se trata de abolir la técnica o los meca-
nismos de poder, sino, como ha observado Georges Bernanos, «se
trata de realzar al hombre; es decir, de restituirle la fe en la libertad
de su espíritu, junto a la conciencia de su dignidad […] Antes que



A. Rocco Vitale

322 Medicina y Ética 2019/2

nada y sobre todo es necesario reespiritualizar al hombre. Para ha-
cer esto, ya es tiempo de movilizar, de prisa y a cualquier costo, to-
das las fuerzas del espíritu» [207, p. 35].

Referencias bibliográficas

1 «La edad de la técnica produce condiciones en las cuales nada de cuanto ha
surgido en el pasado puede subsistir»: K. Jaspers, Piccola scuola del pensiero fi-
losofico [2, p. 34]
2 «No existe otra relación del hombre con la naturaleza; todo el conjunto de unio-
nes, complejo y frágil, que el hombre había pacientemente tejido, poético, mági-
co, mítico, simbólico, desaparece: queda sólo la mediación técnica que se impo-
ne y se vuelve total»: J Ellul, Il sistema tecnico [7, p. 56].
3 «Está prohibida cualquier forma de discriminación basada, en particular, en el
sexo, la raza, el color de la piel o el origen étnico o social, las características ge-
néticas…».
4 «Toda forma de discriminación en relación con una persona por razón de su pa-
trimonio genético está prohibida».
5 «El gozo de los derechos y de las libertades reconocidas en la presente Con-
vención debe ser asegurado sin ninguna discriminación, en particular aquellas
basadas en el sexo, la raza, el color, la lengua, la religión, las opiniones políticas
o aquellas de otro género, el origen nacional o social, la pertenencia a una mino-
ría nacional, la riqueza, el nacimiento o cualquier otra condición».
6 Se piense en los biobancos como el Repository for Germinal Choise, que han
conseguido los espermatozoides de los premios Nobel; [21, pp. 79-80].
7 A propósito, así autoriza la ley 40/2004 en la letra “b” en la sección 3 del artículo
13: «Toda forma de selección con finalidad eugenética de los embriones y de los
gametos o bien intervenciones que, a través de técnicas de selección, de manipu-
lación o en fin por medio de procedimientos artificiales, estén dirigidas a alterar el
patrimonio genético del embrión o de los gametos para predeterminar característi-
cas genéticas, a excepción de las intervenciones con finalidades diagnósticas y
terapéuticas, de las cuales se habla en la sección 2 del presente artículo».
8 Se piense en la célebre sentencia de la Corte Constitucional n. 151/2009, con la
cual ha sido declarada ilegítima la prohibición puesta por la segunda sección del
artículo 14 de la ley 40/2004 de producir más de tres embriones, en contraste pre-
cisamente con el dato científico dados los resultados de relevantísimos estudios
internacionales, que precisamente aconsejan producir e implantar menos de tres
embriones [37-41].
9 Para una confrontación con las dos normativas, la que tiene por tema el PMA y la
de tema IVG, cfr. [52].



El derecho a la salud entre selección eugenésica y dignidad de la persona

Medicina y Ética 2019/2 323

10 Así reconoce Harry Harris en Diagnosi prenatale y aborto selettivo: «En la medi-
cina convencional el diagnóstico se hace para ponerse en las condiciones de tra-
tar al paciente en el modo más eficaz, y en los casos en los cuales se diagnostica
una enfermedad incurable, se busca al menos mejorar en cuanto sea posible sus
condiciones. El objetivo del diagnóstico prenatal de las enfermedades genéticas
es en cambio exactamente lo opuesto. La finalidad es alcanzar y descubrir si el
feto [o el embrión n.d.a.] presenta alguna definida anomalía que conduciría inevi-
tablemente al nacimiento de un bebé anormal y en este caso provocarle el abor-
to» [57, p. 3]
11 «Aparece como crítico y cambiante el criterio con base en el cual se reconoce
una patología o una característica negativa con el fin de justificar una exclusión,
precisamente por la dimensión cultural que puede distinguirlo. Se piense en la hi-
pótesis de patologías multifactoriales en las cuales el perfil genético no es factor
determinante. La perspectiva de vida es sacrificada sobre la base de un cálculo
meramente probabilista», en A. Schuster, La procreación selectiva [58, p. 1411].
12 De debilitamiento habla la misma Corte Constitucional en la sentencia n. 229/
2015, cuando aclara precisamente que si bien el derecho del embrión se debilite
no se reduce nunca a tal punto de poderse considerar como una RES (cosa) cual-
quiera: «Con la citada sentencia n.151 de 2009, esta Corte ha reconocido ya, por
lo demás, el fundamento constitucional de la tutela del embrión, asociable al pre-
cepto general del art. 2 constitucional; y si bien la ha considerado susceptible de
“debilitamiento” (a la par de la tutela del concebido: sentencia n. 27 de 1975),
aunque sólo en caso de conflicto con otros intereses de similar relieve constitu-
cional (como el derecho a la salud de la mujer) que, en términos de balance, re-
sulten, en dadas situaciones, prevalentes. En la situación específica en examen,
el VULNUS (afectación) a la tutela de la dignidad del embrión (aun si esté) enfermo,
como derivaría de su supresión TAMQUAM RES (como cosa), no encuentra sin
embargo justificación, en términos de contrapeso, en la tutela de otro interés
antagonista».
13 «Las acuciantes intervenciones de las mujeres han afirmado el derecho al
aborto como base necesaria para garantizar la igualdad entre hombre y mujer»
[78, p. 19].
14 «La Corte afirma que en la noción de vida privada se incluye también el dere-
cho de escoger tener o no tener hijos, precisando sin embargo que de la norma
convencional no deriva un derecho al aborto»: CEDU, sesión Gran Cámara, 16/12/
2010 n. 25579.
15 Tribunal de Lecco, 9/11/2009; Tribunal de Brindisi 1/09/2009; Casación Civil
n. 25559/2011.
16 Tribunales de Bari, 24/02/2014 n. 973; Tribunal de Bologna, 14/08/2014.
17 Casación Civil n. 6735/2002; Casación Civil n. 16123/2006; Casación Civil
n.10741/ 2009.
18 Sobre el tema se intersecta el problema del WRONGFUL BIRTH (nacimiento erró-
neo) y de la WRONGFUL LIFE (vida errónea): en este sentido EX PLURIMIS (de mu-



A. Rocco Vitale

324 Medicina y Ética 2019/2

chos) cfr. también Casación SS.UU. n. 25767/2015 que niega la existencia de
aquello que puede ser considerada la punta extrema y sintética de la praxis euge-
nética, es decir la reivindicación del derecho a no-nacer; cfr. además [79].
19 «Es constatado cómo la específica mención hecha por el legislador de las rele-
vantes anomalías o malformaciones del que está por nacer se haya vuelto equí-
voca abriendo el camino a la praxis que de hecho realizan típicas situaciones de
aborto eugenético» en A. Aprile, Interruzione volontaria della gravidanza [80,
p. 1726].
20 Cfr. E. Sgreccia: «Se trata, por tanto, de hipótesis por las cuales bajo el nombre
de «aborto terapéutico» son identificados casos de aborto eugenético (malforma-
ción o enfermedad del feto)» [81, p. 574].
21 Cfr. L. Eusebi: «La óptica eugenética mina desde la raíz el concepto mismo de
democracia y, en particular, el principio de igualdad, en cuanto rompe la tesis fun-
damental según la cual el respeto de los derechos humanos y, en particular, del
derecho a la vida, depende exclusivamente de la existencia en vida de un indivi-
duo, y no del juicio de sus condiciones. El riesgo es el del paso del acercamiento,
hasta ahora recorrido, de carácter terapéutico en relación a los individuos enfer-
mos, al uso de los datos genéticos, cada vez más fácilmente localizables en eta-
pa precoz donde adquirir elementos predictivos sobre las condiciones de salud
futuras en un determinado individuo, para realizar una selección entre los seres
humanos (de modo similar a cuanto sucede en el ámbito zootécnico) a los cuales
sea o no permitido continuar en su proceso existencial» [82, p. 44].
22 «No sé si amerita más reprensión o más sarcasmo el título del proyecto de ley
“Normas para reglamentar la interrupción voluntaria de la supervivencia”, presen-
tado al Parlamento en la pasada legislatura, porque aún en la extravagancia del
acrónimo utilizado (IVS, clara copia de la ya consolidada IVG) nos ayuda a enten-
der la esencia biopolítica de la cuestión del final de la vida humana. El hecho de
que se busque introducir la expresión interrupción de la supervivencia, para cua-
lificar a la muerte, indica la incapacidad aclamada del paradigma biopolítico
de pensar la vida, como un IN SE (en sí)» en F.D’Agostino, Bioetica e biopolitica
[3, p. 58].
23 «Es una cuestión de calidad de la vida en sus fases terminales y nadie puede
evitat que las personas puedan sentir todo aquello como una amenaza a la inte-
gridad de su propia identidad personal, que es parte de aquello que entendemos
como dignidad de la persona» en N. Riva, Diritti e procreazione assistita [143, p. 58].
24 «El vacío de memoria acerca del hecho de que el criterio de la “vida no digna”,
teorizado por dos ilustres pensadores alemanes en 1922, fue luego el apoyo del
programa nazi eutanásico, que en 1939-41 llevó a la eliminación de más de
70,000 enfermos mentales»: Mantovani F. voz “Eutanasia”, en Enciclopedia di bio-
etica e scienza giuridica [144, p. 994].
25 Se piense en ese sentido en las palabras del médico alemán Karl Brandt: «Yo
creo que los médicos del futuro serán capaces de establecer una base científica
correcta para la teoría de la eutanasia, que el teólogo ayudará incorporándola a



El derecho a la salud entre selección eugenésica y dignidad de la persona

Medicina y Ética 2019/2 325

sus enseñanzas y finalmente el jurista, como representante de la autoridad del
Estado sobre el médico, le concederá nuevamente ofrecer asistencia al género
humano, incluyendo semejantes desafortunadas creaturas» como es referido en
MARKER, R.L, STANTON, J.R., RECZNIK, M.E. Euthanasia: a historical overview
[146, p. 273]. Traducción mía.
26 Hoche escribe incluso que el asesinato de las personas definidas como escoria
humana o cáscaras vacías de seres humanos, como los idiotas en psiquiatría o
los enfermos crónicos o terminales, «no puede ser puesto en el mismo plano con
otros tipos de asesinato, sino que es un acto lícito y útil», como es referido en
R.J. LIFTON, I medici nazisti [145, p. 71]
27 «Un punto de vista moral que no da peso al valor de los resultados en su con-
junto no puede ser correcto», T. Nagel, Questioni mortali. Le risposte della filoso-
fia ai problemi della vita [158, p. 184].
28 «La vida es algo que yo soy. Aquello que tengo es mío. Aquello que soy no es
mío. La vida no me pertenece» A. Heschel, Chi e l’uomo? [159, p. 62]
29 Los abusos en daño a los pacientes psiquiátricos están creciendo en los países
en los cuales se ha legalizado la eutanasia voluntaria que muy pronto se ha vuel-
to involuntaria; sobre la amplia literatura al respecto en vías de incremento cfr. EX

PLURIMIS (de muchos) [161-162]
30 «El concepto de calidad de la vida no es ciertamente de inspiración deontológi-
ca»: JY Goffi, Pensare l’eutanasia [164, pp. 93-94]
31 Cfr. Tribunal de Modena 13/05/2008; Consejo de Estado n. 4460/2014; Casa-
ción Penal n. 37077/2008.
32 Resuenan así las palabras de Zaratustra de Nietzsche: «Yo alabo aquí mi muer-
te, la libre muerte que me viene porque yo la quiero» [165, p.90].
33 «En una determinada condición es indecoroso seguir viviendo por más tiempo.
Seguir vegetando en vil dependencia de los médicos y sus prácticas, luego que
se ha perdido el sentido de la vida, el derecho a la vida, debería atraer sobre sí,
en la sociedad un profundo desprecio […]. Morir con orgullo si ya no es posible
vivir con dignidad. La muerte elegida por propia voluntad, la muerte realizada en
el momento justo, en claridad y alegría, en medio de hijos y testigos» F. Nietzs-
che, Il crepusculo degli idoli ovvero come fare filosofia col martello [166, pp.
107-108].
34 «Y con razón en ninguna parte de los libros sagrados canónicos se puede en-
contrar que haya sido ordenado o permitido matarnos para alcanzar la inmortali-
dad o bien para evitar, o liberarnos del mal. Al contrario, se debe entender que
nos ha sido prohibido en aquel pasaje en el cual la Ley dice: No matar. Se ha de
subrayar que no agrega “a tu prójimo”, como cuando prohíbe el falso testimonio:
No dar falso testimonio contra tu prójimo. Sin embargo, si alguien da testimonio
falso contra sí mismo, no se puede reputar inmune de este reato, porque quien
ama ha recibido por sí mismo la medida del amor al prójimo. Se ha dicho precisa-
mente: Amarás a tu prójimo como a ti mismo. Por tanto, no es menos reo de falso
testimonio quien testifica lo falso de sí mismo que si lo hiciese contra el prójimo,
si bien en el mandamiento con el cual se prohíbe el falso testimonio, está prohibi-



A. Rocco Vitale

326 Medicina y Ética 2019/2

do contra el prójimo y a quien no interpreta rectamente podría parecer que no
está prohibido presentarse como falso testigo contra sí mismo. Con mayor razón
por tanto se debe entender que no es lícito matarse, ya que en el precepto no
matar, sin ninguna añadidura, nadie, ni siquiera el individuo al cual se da el man-
damiento, se debe entender excluido. De eso algunos intentan extender el man-
damiento también a las bestias selváticas y domésticas, de modo que no sería
lícito matar a ninguna. ¿Por qué entonces no también a las hierbas y a todos los
vegetales que alimentan uniéndose al suelo con sus raíces? También estos se-
res, si bien no tengan sensaciones, se consideran vivientes y por tanto pueden
también morir y en consecuencia también ser asesinados, si se usa violencia con-
tra ellos. Por esto también el Apóstol, hablando de las semillas, ha dicho: Aquello
que tú siembras no cobra vida si no muere; y en el salmo ha sido escrito: Mató
sus vides con el granizo. Pero no por esto cuando se oye decir no matar, se debe
entender que está prohibido cortar una rama y prestar fe estúpidamente al error
de los maniqueos. Dejemos estas teorías delirantes. Y cuando se lee no matar,
no se debe entender que se haya dicho de los árboles de fruto, porque no tienen
sentidos, ni de los animales irracionales que vuelan, nadan, caminan, serpean
porque no están unidos a nosotros por la razón. No ha sido dado a ellos tenerla
en común con nosotros. Y por esto con justísimo ordenamiento del Creador su
vida y muerte ha sido subordinada a nuestra utilidad. Queda por tanto que se en-
tienda del hombre el dicho no matar, por tanto ni a otro ni a ti. Quien mata a sí
mismo de hecho mata a un hombre»: S. Agustín, La cittá di Dio [169, pp. 41-42].
35 «Es necesario ser claros. No existe ninguna relación entre estos dos casos.
Hoy quienes sostienen la eutanasia médica defienden, así lo creen, la dignidad
humana […]. Dicho esto, es necesario hacer las debidas distinciones y decir que,
por cuan perniciosas sean esas teorías, no tienen nada qué ver con las motiva-
ciones presentadas por los nazis para eliminar a los débiles o los anormales,
prescindiendo de su salud física»: L. Israël, Contro l’eutanasia [171, p. 83].
36 «Escuche y míreme. Me ayudan a hacer mis necesidades. Y luego me lavan y
me secan. Hay aún más, pago a una persona por esto»: A. Camus, La morte feli-
ce [172, p. 41]
37 «Todo individuo tiene el derecho de acceder a la prevención médica y de obte-
ner cuidados de salud según las condiciones establecidas por las legislaciones y
praxis nacionales. En la definición y en la realización de todas las políticas y acti-
vidades de la nación está garantizado un nivel elevado de protección de la salud
humana».
38 Corte Constitucional sentencia n.: 88/1979; 184/1986; 559/1987; 992/1988;
1011/1988; 307/1990; 282/2002; 338/2003.
39 Corte Constitucional n. 455/1990.
40 «La afirmación del derecho a la salud está cargada de ambigüedad. Es, de he-
cho, una especie de fórmula contenedor, capaz de abrir al derecho una dimensión
nueva, que tiene todavía necesidad de especificaciones y de verificaciones»; C.
Bresciani, voz “Salud”, en Enciclopedia de bioética y sexología [177, pp. 1535-
1536].



El derecho a la salud entre selección eugenésica y dignidad de la persona

Medicina y Ética 2019/2 327

41 «Si se sustituye la eudemonía (el principio de la felicidad) por la eleuteronomía
(el principio de la libertad, sobre el cual se apoya la legislación interna), la conse-
cuencia será la eutanasia (o sea la plácida muerte) de todo moral»: I. Kant, La
metafísica dei costumi [178, p. 225].
42 «Conforme se avanza hacia paradigmas de salud y curación más complejos y
personalizados, la búsqueda del bien del paciente no puede prescindir del reque-
rimiento de la inclusión activa del paciente mismo, la consideración de sus valo-
res y de sus preferencias, el respeto de su autodeterminación. Se impone un mo-
delo de relación que procede con decisión de una actitud prevalentemente pater-
nalista a un sincero aprecio y promoción de la autonomía del paciente»: S. Spin-
santi, voz “Salud”, en Leone S, Privitera S. Nuovo dizionario di bioetica [179, pp.
1050-1051].
43 «Durante la guerra, la movilización de los médicos al frente y la progresiva pe-
nuria de medicamentos redujo para los funcionarios de salud pública las posibili-
dades de esterilizar las vidas indignas. No obstante, los preparativos para la gue-
rra tuvieron el efecto de acelerar los planes para asesinar las bocas inútiles o las
existencias escoria»: P. Fritzsche, Vita e morte nel Terzo Reich [180, p. 114].
44 «La salud no se hace ver […]. No es posible medir la salud»: HG. Gadamer,
Dove si nasconde la salute [181, p. 117].
45 Se piense en la perspectiva funcionalista de Mary Ann Warren: «Ella sostiene
que para que exista una persona, un individuo debe poseer al menos uno de los
siguientes atributos: consciencia, razonamiento, actividad auto-motivada, capaci-
dad de comunicare y auto-conocimiento. Warren sigue a Locke en la considera-
ción de que algunos seres humanos no son personas»: M. Potts, L’inizio e la fine
della vita: verso la coerenza filosofica [183, p. 216].
46 «El concepto de un derecho a la vida gradual, si es tomado en serio, es apto
para distinguir el mismo derecho a la vida. El derecho a la vida, si subsiste, co-
rresponde al hombre por su naturaleza, en cuanto hombre. No le es conferido en
un momento establecido. Solamente así es un derecho humano. Su significado
es el derecho a la existencia, a la vida y a la supervivencia, y precisamente de por
sí. No está ligado a las condiciones de utilidad, de la salud, de la autoconsciencia
desarrollada. Este derecho no puede ser gradual, no puede subsistir sólo a me-
dias, O subsiste o no subsiste» EW. Böckenförde, Dignità umana e bioetica [184,
pp. 80-81].
47 «La dignidad no es algo que todo ser humano posee, como la nariz o el ombli-
go […]. Afirmar que la dignidad se puede atribuir a los seres humanos, por ejem-
plo, en contraposición a los animales, significa una vez más asociarla a aquellas
características que distinguen al hombre del animal, como el pensamiento, la
imaginación, el sentido de lo bello, la libertad, la amistad y la vida moral, y no la
simple presencia de la vida» L. Kass, La sfida della bioetica [189, p. 345].
48 «El conocimiento constituye por tanto la dignidad de la persona»: R. Spaemann,
Persone [190, p. 164].
49 «Hay una diferencia entre mejor y peor, entre bien y mal una diferencia que no
es solamente relativa a las necesidades de los individuos humanos implicados en



A. Rocco Vitale

328 Medicina y Ética 2019/2

una determinada situación, sino expresa un juicio de valor absoluto»: R. Spae-
mann, Concetti morali fondamentali [192, p. 33].
50 «Si no existe una verdad trascendente, obedeciendo a la cual el hombre ad-
quiere su plena identidad, entonces no existe ningún principio seguro que garanti-
ce relaciones justas entre los hombres»: Giovanni Paolo II, Lettera Enciclica Cen-
tesimus annus [193, n. 44].
51 «El discapacitado ha sido inmediatamente considerado no útil»: M. Benasayag,
La salute ad ogni costo [199, p. 20].
52 Como afirma el Papa Francisco «Esta “cultura del descarte” tiende a volverse
mentalidad común, que contagia a todos. La vida humana, la persona no son ya
percibidas como valor primario a respetar y tutelar, especialmente si es pobre o
discapacitada, si ya no es útil –como el que está por nacer –, o ya no sirve como
el anciano» [206]

Bbliografía

1. GUARDINI, R. La fine dell’epoca moderna. Brescia: Morcelliana; 1993.
2. JASPERS, K. Piccola scuola del pensiero filosofico. Milano: SE; 1998.
3. D’AGOSTINO, F. Bioetica e biopolitica. Ventuno voci fondamentali. Torino: Giap-
pichelli; 2011.
4. JONAS, H. Il principio di responsabilità. Torino: Einaudi; 2002.
5. SCHIAVONE, A. L’uomo e il suo destino. En: MONTI D (curador). Che cosa vuol
dire morire. Torino: Einaudi; 2010.
6. JONAS, H. Perché la tecnica moderna è oggetto dell’etica. En: Tecnica, medici-
na ed etica. Torino: Einaudi; 1997.
7. ELLUL, J. Il sistema tecnico. Milano: Jaca Book; 2009.
8. WENDELL HOLMES, O. Opinioni dissenzienti Milano: Giuffrè; 1975.
9. United States Supreme Court. Buck v. Bell (1927), N. 292 (acceso del 6.4.2017,
en: http://caselaw.findlaw.com/us-supreme-court/274/200.html)
10. FIORI, A. La selezione eugenetica individuale e di massa. Medicina e Morale
2005; 1: 11-18.
11. POGGI, F. I figli degli uomini. Considerazioni concettuali ed etiche sull’ eugene-
tica umana. Ragion Pratica 2010; 34: 235-266.
12. SAVULESCU, J., KAHANE, G. The moral obligation to create children with the
best chance of the best life. Bioethics 2009; 5: 274-290.
13. TAGLIALATELA, E. Lebensunwerte leben. Biopolitica e strage eugenetica. Il
Punto 2002; 40: 131-141.
14. TESTART, J. Sur l’eugenisme, suite et fin. Esprit 1994; 10: 175-182.
15. POLLO, S. Voce “Eugenetica”. En: Dizionario di bioetica. Bari; Laterza: 2002.
16. GALTON, F. Hereditary genius. London: MacMillan & Co.; 1892.
17. MONTINARI, M.R. Voce “Eugenetica”. En: Enciclopedia di bioetica e scienza
giuridica. Napoli: ESI; 2012.



El derecho a la salud entre selección eugenésica y dignidad de la persona

Medicina y Ética 2019/2 329

18. SERRA, A. Voce “Eugenica”. En: LEONE, S., PRIVITERA, S. Nuovo dizionario di
bioetica. Roma: Città Nuova; 2004.
19. GAMBINO, G. Voce “Eugenetica”. En: Enciclopedia filosofica. Milano: Bompiani;
2006.
20. VITALE, A.R. Escursioni biogiuridiche in tema di maternità surrogata. Medicina
e Morale 2016; 2: 167-186.
21. SANDEL, M. Contro la perfezione. L’etica nell’età dell’ingegneria genetica. Mila-
no: V&P; 2008.
22. CENTINI, M. La sindrome di prometeo. L’uomo crea l’uomo: dalla mitologia alle
biotecnologie. Milano: Rusconi; 1999.
23. RIVA, N. Diritti e procreazione assistita. Sociologia del diritto 2010; 1: 39-64.
24. CAMPIGLIO, C. La procreazione medicalmente assistita nel quadro internazio-
nale e transnazionale. En: AA VV. Trattato di biodiritto. Il Governo del corpo, II. Mi-
lano: Giuffrè; 2011.
25. DOLCINI, E. La procreazione medicalmente assistita: profili penalistici. En: AA

VV. Trattato di biodiritto. Il Governo del corpo, II. Milano; Giuffrè: 2011.
26. POLI, L. La diagnosi genetica pre-impianto al vaglio della Corte Europea dei
Diritti dell’Uomo. Rivista di diritto internazionale 2013; 1: 119-134.
27. VALLINI, A. La diagnosi e selezione preimpianto: da illecito penale a questione
deontologica. Eterogenesi dei fini di un legislatore irragionevole. Rivista italiana di
medicina legale e del diritto in campo sanitario 2011; 6: 1405-1430.
28. DE MARINIS, G. Il ruolo della giurisprudenza nell’evoluzione della disciplina in
tema di procreazione medicalmente assistita. Responsabilità civile e previdenza
2014; 5: 1716-1736.
29. SANFILIPPO, P. La riscrittura giurisprudenziale della legge 40/2004: un caso
singolare di eterogenesi dei fini. Rivista italiana di diritto e procedura penale 2015;
2: 851-879.
30. SANTOSUOSSO, F. La legge n. 40/2004 dopo gli interventi della Consulta. Iusti-
tia 2010; 2: 175-185.
31. TAR DEL LAZIO n. 398/2008 (acceso del 6.4.2017, en: http://www.federalismi.it/
nv14/articolo-documento.cfm?artid=9126).
32. CEDU Costa e Pavan c. Italia, 28 agosto 2012. Acceso del 6.4.2017, en: http://
hudoc.echr.coe.int/
33. CORTE COSTITUZIONALE n. 162/2014 (acceso del 6.4.2017, en: http://
www.giurcost.org/decisioni/index.html).
34. CORTE COSTITUZIONALE n. 96/2015 (acceso del 6.4.2017, en: http://
www.giurcost.org/decisioni/index.html)
35. CORTE COSTITUZIONALE n. 229/2015 (acceso del 6.4.2017, en: http://
www.giurcost.org/decisioni/index.html.)
36. VALLINI, A. Ancora sulla selezione preimpianto: incostituzionale la fattispecie di
selezione embrionale per finalità eugenetiche, ma non quella di embrionicidio. Di-
ritto penale contemporáneo 2015; 21 dicembre: 1-4.
37. AA. VV. Effect of age on decisions about the numbers of embryos to transfer in
assisted conception: a prospective study. The Lancet 2012; 1: 1-7.



A. Rocco Vitale

330 Medicina y Ética 2019/2

38. AA. VV. Elective single-embryo transfer versus double-embryo transfer in vitro
fertilization. New England Journal of Medicine 2004; 351: 2392-2402.
39. AA. VV. Preferences of subfertile women regarding elective single embryo
transfer: additional in vitro fertilization cycles are acceptable, lower pregnancy
rates are not. Fertility and sterility 2007; 4: 1006-1009.
40. AA. VV. Multiple birth resulting from ovarian stimulation for subfertility treat-
ment. The Lancet 2005; 4: 1-10.
41. BERGH, C. Single embryo transfer: a mini-review. Human Reproduction 2005;
2: 323-327.
42. GAZZONI, F. Osservazioni non solo giuridiche sulla tutela del concepito e sulla
fecondazione artificiale. Diritto di famiglia 2005; 1: 168-210.
43. BANCHETTI, S. Procreazione medicalmente assistita, diagnosi preimpianto e
(fantasmi dell’) eugenetica. Ragiusan 2006; 23: 280-291.
44. BELLINA, M. Il divieto di diagnosi preimpianto: profili penali. Famiglia e diritto
2007; 12: 1156-1161.
45. COSTA, G. Diagnosi genetica preimpianto e selezione della prole. Bioetica
2004; 4: 634-645.
46. GILDA, F. Fecondazione in vitro e diagnosi preimpianto dopo la decisione della
Corte Costituzionale. Bioetica 2009; 3: 717-738.
47. DI PIETRO, M.L., GIULI, A., SERRA, A. La diagnosi preimpianto. Medicina e Mo-
rale 2004; 3: 469-500.
48. FRATI, P., MONTANARI VERGALLO, G., DI LUCA, N. La diagnosi genetica preim-
pianto tra libertà della coppia e tutela della vita prenatale. Rivista Italiana di Medi-
cina Legale 2007; 4-5: 693-992.
49. GOLSER, K. La diagnosi prenatale e preimpianto ed il Magistero della Chiesa
Cattolica., Medicina e Morale 1999; 2: 301-320.
50. SUAUDEAU, J. La diagnosi preimpiantatoria: Lo stato dell’arte scientifico e gli
interrogativi etici, Parte I. Medicina e Morale 2007; 3: 491-531.
51. SUAUDEAU, J. La diagnosi preimpiantatoria: Lo stato dell’arte scientifico e gli
interrogativi etici, Parte II. Medicina e Morale 2007; 4: 717-751.
52. VITALE, A.,R. Note biogiuridiche sulla recenté sentenza della CEDU su PMA, IVG

e DGP. Medicina e Morale 2012; 5: 763-781.
53. AA.VV. Voce “Diagnosi prenatale e postatale”. En: Enciclopedia di bioetica e
scienza giuridica. Napoli; ESI: 2011.
54. CASINI, C., CASINI, M., DI PIETRO, M.L. La legge 40/2004 e la diagnosi genetica
preimpianto nelle decisioni di Cagliari e di Firenze. Medicina e Morale 2008; 1: 35-67.
55. ARIANO, C. Diagnosi preimpianto: analisi della giurisprudenza italiana e delle
linee guida alla legge 40/2004. En: PALAZZANI L (curador). Genius. La consulenza
tra genetica e diritto, Roma;
Edizioni Studium: 2011.
56. CORDIANO, A. Procreazione medicalmente assistita e diagnosi preimpianto: a
proposito di una recente sentenza del Tar Lazio. Familia 2008; 3: 21-54.
57. HARRIS, H. Diagnosi prenatale e aborto selettivo. Questioni biologiche, etiche
e sociali. Torino; Einaudi: 1978.



El derecho a la salud entre selección eugenésica y dignidad de la persona

Medicina y Ética 2019/2 331

58. SCHUSTER, A. La procreazione selettiva. En: Trattato di biodiritto. Il Governo
del corpo, II. Milano; Giuffrè: 2011.
59. TESTART, J. La procreazione medicalmente assistita. Milano; Il Saggiatore:
1996.
60. TESTART, J. Il mondo verso una nuova eugenetica. Vita e Pensiero 2004; 1:
71-76.
61. HABERMAS, J. Il futuro della natura umana. I rischi di una genetica liberale.
Torino: Einaudi; 2010.
62. SAVULESCU, J. Procreative beneficence: why we should select the best chil-
dren. Bioethics 2001; 5-6: 413-426.
63. ATIGHETCHI, D. Le leggi sull’aborto in alcuni Stati islamici. Medicina e Morale
1998; 5: 969-988.
64. BACCARINI, F. L’aborto nel cinema. Studia bioetica 2008; 1: 155-160.
65. BLANGIARDO, G.C. L’aborto oggi dopo trent’anni dall’avvio della legge 194.
Studia bioethica 2008; 1: 93-102.
66. CANTELMI, T. Aborto volontario e salute mentale della donna. Studia bioetica
2008; 1: 142-147.
67. EUSEBI, L. La legge sull’aborto: problemi e prospettive. Iustitia 1996; 3:
239-294.
68. SPAZIANTE, E. L’aborto nel mondo. Medicina e Morale 1998; 2: 313-368.
69. AGNOLI, F. Storia dell’aborto. Verona; Fede & Cultura: 2008.
70. AA.VV. Mamme che piangono. Il dolore che resta dopo un aborto. Verona;
Fede & Cultura: 2012.
71. AA.VV. Contraccezione e aborto. Città di Castello; Gribaudi: 2004.
72. MORRESI, A., ROCCELLA, E. La favola dell’aborto facile. Miti e realtà della pillola
RU486. Milano; FrancoAngeli: 2010.
73. MORI, M. Manuale di bioetica. Firenze; Le Lettere: 2011.
74. AA.VV. Introduzione alla bioetica. Napoli; Liguori Editore: 1992.
75. D’AGOSTINO F. Introduzione alla biopolitica. Roma; Aracne: 2009.
76. BALDINI, G. Il nascituro e la soggettività giuridica. Diritto di famiglia 2000; 1:
334 y ss.
77. CORTE COSTITUZIONALE n. 27/1975 (acceso del 6.4.2017, en:
http://www.giurcost.org/decisioni/index.html)
78. MORI, M. Aborto e morale. Capire un nuovo diritto. Torino; Einaudi: 2008.
79. IANNONE, R. Responsabilità medica per omessa o tardiva diagnosi di malfor-
mazioni fetali. Giustizia civile 2013; 12: 711 y ss.
80. APRILE, A. Interruzione volontaria della gravidanza: casistica medico-legale, in
Trattato di biodiritto. Il Governo del corpo, II. Milano; Giuffrè: 2011.
81. SGRECCIA, E. Manuale di bioetica. I. Fondamenti ed etica biomedici. Milano;
V&P: 2007.
82. EUSEBI, L. Voce “Aborto”. En: Enciclopedia di bioetica e scienza giuridica.
Napoli: ESI; 2009.
83. CAMUS, A. Il mito di Sisifo. Milano; Bompiani: 2009.



A. Rocco Vitale

332 Medicina y Ética 2019/2

84. VERONESI, U. Il diritto di non soffrire. Cure palliative, testamento biologico, eu-
tanasia. Milano: Mondadori; 2011.
85. VERONESI, U. Il diritto di morire. Milano: Mondadori; 2006.
86. COMITATO NAZIONALE PER LA BIOETICA. Rifiuto e rinuncia consapevole al tratta-
mento sanitario nella relazione paziente-medico, 24 ottobre 2008.
87. CRICETI, G. Il diritto di rifiutare le cure. Critica delle distinzioni irrilevanti. Euro-
pa e diritto privato 2011; 3: 681 y ss.
88. BALESTRA, L. L’autodeterminazione nel fine vita. Rivista trimestrale di proce-
dura civile 2011; 4: 1009 y ss.
89. AA.VV. Tra autonomia professionale e autonomía del paziente. Diritto di fami-
glia 2010; 3: 1391 y ss.
90. CAPELLI, C. Punti fermi, questioni aperte e dilemmi in tema di rifiuto di cure: la
prospettiva civilistica. Diritto di famiglia 2010; 3: 1311 y ss.
91. BARNI, M. La autolegittimazione dell’attività medica e la volontà del paziente.
Responsabilità civile e previdenza 2009; 10: 2170 y ss.
92. GUARNERI, A. Profili giuridici della fine della vita umana. Responsabilità civile e
previdenza 2009; 9: 1707 y ss.
93. FERRATO, A. Il rifiuto alle cure e la responsabilità del sanitario: il caso Nuvoli.
Responsabilità civile e previdenza 2009; 5: 1148 y ss.
94. COCCO, G. Un punto sul diritto di libertà di rifiutare terapie mediche anche sal-
va vita. Responsabilità civile e previdenza 2009; 3: 585 y ss.
95. PAGLIANI, G. Trattamenti sanitari, fine vita e amministrazione di sostegno. Giu-
risprudenza di merito 2009; 8: 1776 y ss.
96. BOLOGNA, E. Il diritto e le decisioni di fine vita nella tradizione giuridica occi-
dentale. Diritto di famiglia 2009; 1: 450 y ss.
97. TARUFFO, A. Rifiuto di cure e doveri del medico. Rivista italiana di diritto e
procedura penale 2008; 1: 437 y ss.
98. SIMEOLI, D. Il rifiuto di cure: la volontà presunta o ipotetica del soggetto inca-
pace. Giustizia civile 2008; 8: 1727 y ss.
99. LOMBARDI, A. Direttive anticipate, testamento biologico ed amministrazione di
sostegno. Giurisprudenza di merito 2008; 10: 2518 y ss.
100. Capelli, C. Il diritto del paziente di rifiutare e il dovere del medico di non
perseverare. Cassazione penale 2008; 5: 1807 y ss.
101. VIGNAO’, F. Decisioni mediche di fine vita e attivismo giudiziale. Rivista italia-
na di diritto e procedura penale 2008; 4: 1594 y ss.
102. DELLA BELLA, A. L’integrità fisica: un diritto illimitatamente disponibile da
parte del titolare? Rivista italiana di diritto e procedura penale 2004; 4: 1393 y ss.
103. INTRONA, F. Il suicidio è un omicidio ruotato di 180°? Rivista italiana di medici-
na legale 2002; 2: 576 y ss.
104. VALLINI, A. Il diritto di rifiutare le cure e i suoi risvolti. Rivista italiana di medici-
na legale 2014; 2: 495 y ss.
105. DELLA ROCCA, P. Capacità di volere e rifiuto elle cure. Europa e diritto privato
2014; 2: 387 y ss.



El derecho a la salud entre selección eugenésica y dignidad de la persona

Medicina y Ética 2019/2 333

106. FUCCI, S. Rilevanza giuridica del rifiuto delle cure da parte del paziente. Bioe-
tica 2000; 1: 123-144.
107. ZADECOLA, G. Rifiuto delle cure e diritto di morire. Medicina e Morale 2007; 1:
91-99.
108. AA.VV. Killing us softly: the dangers of legalizing assisted suicide. Disability
and health journal 2010; 3: 16-30.
109. BOGNETTI, G. La legge olandese su eutanasia e suicidio assistito. Corriere
giuridico 2001; 6: 705-706.
110. KEOWN, J. No right to assisted suicide. Cambridge law journal 2002; 1: 8-10.
111. BiFULCO, R. Esiste un diritto al suicidio assistito nella CEDU? Quaderni costi-
tuzionali 2003; 1: 166-167.
112. RIPKE, R. Why not commercial assistance for suicide? Bioethics 2015; 7:
516-522.
113. VÁZQUEZ, R. Ancora su suicidio assistito ed eutanasia. Il consenso in pazienti
competenti e incompetenti. Ragion pratica 2000; 14: 197-207.
114. Possenti, V. Annotazioni sul suicidio e l’indisponibilità della vita. Rivista qua-
drimestrale di bioetica 2009; 9: 30-36.
115. CANESTRARI, S. Le diverse tipologie di eutanasia: una legislazione possibile.
Rivista italiana di medicina legale 2003; 5: 451 y ss.
116. CASSANO, G. È lecito il diritto all’eutanasia? Familia 2002; 1: 241 y ss.
117. VISENTIN, D. La legge olandese sull’eutanasia: un esempio da seguire?
Diritto di famiglia 2002; 3: 663 y ss.
118. CASSANO, G. L’eutanasia. Diritto di famiglia 2002; 3: 618 y ss.
119. AA.VV. Eutanasia, giudici e diritto penale. Cassazione penale 2003; 4: 1369
y ss.
120. FORTUNA, E. Il consenso informato e l’eutanasia nella casistica giudiziaria di
Stati Uniti, Europa e Italia. Rivista italiana di medicina legale 2008; 5: 991 y ss.
121. AA.VV. Prima della morte. I diritti civili dei malati terminali. Politica del diritto
2002; 3: 361-523.
122. ALAGNA, R. Eutanasia e diritto penale in Germania. Rivista italiana di medici-
na legale 2012; 3: 873 y ss.
123. BARON, C. Decisioni di vita o di morte. Giudici vs. legislatori come fonti del
diritto in bioetica. Ragionpratica 2002; 19: 131-147.
124. BECCHI, P. L’imperialismo giudiziario. Note controcorrente sul caso Englaro.
RIFD 2009; 3: 379 y ss.
125. AA.VV. Eutanasia e dignità del morire. Medicina e Morale 2001; 4: 729-739.
126. D’AGOSTINO, F. Diritto e eutanasia. Bioetica 1999; 1: 94-108.
127. D’AGOSTINO, F. Eutanasia: non è di una legge che abbiamo bisogno. Archivio
giuridico 2001; 4: 461 y ss.
128. DALLA TORRE, G. Qualche considerazione su eutanasia e principi costitu-
zionali. Legalità e giustizia 2003; 1: 238 y ss.
129. DEFANTI, C.A. Uno stimolo al dibattito per una buona morte. Bioetica 2001; 2:
253 y ss.



A. Rocco Vitale

334 Medicina y Ética 2019/2

130. EUSEBI, L. L’eutanasia come problema biogiuridico. Ragion pratica 2002; 19:
99-114.
131. GAZZONI, F. Sancho Panza in Cassazione. Diritto di famiglia 2008; 2: 107
y ss.
132. MORI, M. Dal vitalismo medico alla moralità dell’eutanasia. Bioetica 1999; 1:
109 y ss.
133. POCAR, V. L’eutanasia come libertà. Diritti dell’uomo 2002; 1: 32-35.
134. AA.VV. Infanticide, moral status and moral reasons: the importance of con-
text. Journal of medical ethics 2013; 39: 289-292.
135. DI NUCCI, E. Killing fetuses and killing newborns. Journal of medical ethics
2013; 39: 19-20.
136. GEORGE, R. Infanticide and madness. Journal of medical ethics 2013; 39:
299-301.
137. GIUBILINI, A., MINERVA, F. After-birth abortion: why should the baby live?
Journal of medical ethics 2012; 10: 1-4.
138. KODISH, E. Paediatric ethics: a repudiation of the Groningen protocol. The
Lancet 2008; 371: 892-893.
139. SAVULESCU, J. Abortion, infanticide and allowing babies to die: 40 years on.
Journal of medical ethics 2013; 39: 257-259.
140. SINGER, P. Discussing infanticide. Journal of medical ethics 2013; 39: 260
y ss.
141. TOOLEY, M. Philosophy, critical thinking and ‘after-birth abortion: why should
the baby live? Journal of medical ethics 2013; 39: 266-272.
142. VERHAGEN, E. The Groningen Protocol for newborn euthanasia; which way
did the slippery slope tilt? Journal of medical ethics 2013; 39: 293-295.
143. NERI, D. Eutanasia. Valori, scelte morali, dignità delle persone. Bari; Laterza:
1995.
144. MANTOVANI, F. Voce “Eutanasia”. En: Enciclopedia di bioetica e scienza giuri-
dica. Napoli; ESI: 2012.
145. LIFTON, R.J. I medici nazisti. Milano; Bur: 2002.
146. MARKER, R.L., STANTON, J.R., RECZNIK, M.E. Euthanasia: a historical over-
view. Maryland journal of contemporary legal issues 1991; 2: 270-280.
147. RICCIARDI VON PLATEN, A. Il nazismo e l’eutanasia dei malati di mente. Firen-
ze; Le Lettere: 2000.
148. AA.VV. Eutanasia. Il senso del vivere e del morire umano. Bologna; EDB:
1987.
149. AA.VV. Quando morire? Bioetica e diritto nel dibattito sull’eutanasia. Padova;
Gregoriana Libreria Editrice: 1996.
150. AMATO, S. Eutanasie. Il diritto di fronte alla fine della vita. Torino; Giappichelli:
2011.
151. ARAMINI, M. L’eutanasia. Commento giuridico-etico della nuova legge olande-
se. Milano; Giuffrè: 2003.
152. BOMPIANI, A. Dichiarazioni anticipate di trattamento ed eutanasia, Bologna;
EDB: 2008.



El derecho a la salud entre selección eugenésica y dignidad de la persona

Medicina y Ética 2019/2 335

153. DE SEPTIS, E. Eutanasia. Tra bioetica e diritto. Padova; Marcianum Press:
2007.
154. HUMPHRY, D. Liberi di morire. Le ragioni dell’eutanasia. Milano; Eleuthera:
2007.
155. LAGROTTA, I. L’eutanasia nei profili costituzionali. Bari; Cacucci Editore: 2005.
156. PESSINA, A. Eutanasia. Della morte e di altre cose. Siena; Cantagalli: 2007.
157. T.AGEL, T. Questioni mortali. Le risposte della filosofia ai problemi della vita.
Milano; Il Saggiatore: 2015.
159. HESCHEL, A. Chi è l’uomo? Milano; SE: 2005.
160. LETELLIER, P. L’eutanasia. Aspetti etici e umani. Bologna; Council of Europe
publishing: 2004.
161. AA.VV. Euthanasia and assisted suicide of patients with psychiatric disorders
in the Netherlands 2011 to 2014. JAMA Psichiatry 2016; 10 febbraio: 2-7.
162. JOCHEMSEN, H., KEOWN, J. Voluntary euthanasia under control? Journal of
medical ethics 1999; 25: 16-21.
163. AA.VV. Euthanasia and physician-assisted suicide among patients with amyo-
trophic lateral sclerosis in the Netherlands., New England Journal of Medicine
2002; 21:1638-1644.
164. GOFFI, J.,Y. Pensare l’eutanasia. Torino: Einaudi; 2006.
165. NIETZSCHE, F. Così parlò Zarathustra. Milano: Fabbri Editori; 1996.
166. NIETZSCHE, F. Il crepuscolo degli idoli ovvero come fare filosofia col martello.
Milano; Adelphi: 2008.
167. PLATONE. Le leggi. Milano: Bur; 2007.
168. ARISTOTELE. Etica nicomachea. Milano; Bompiani: 2000.
169. S. AGOSTINO. La città di Dio. Roma: Città Nuova; 2000.
170. KANT, I. Lezioni di etica. Bari: Laterza; 2004.
171. ISRAËL, L. Contro l’eutanasia. Un grande medico, laico e non credente, ci
spiega perché non possiamo accettare l’eutanasia. Torino: Lindau; 2007.
172. CAMUS, A. La morte felice. Milano: Bur; 2008.
173. ORGANIZZAZIONE MONDIALE DELLA SANITÀ. Acceso del 6.4.2017, En: http://
apps.who.int/gb/bd/PDF/bd47/EN/constitution-en.pdf?ua=1
174. ODDENINO, A. Profili internazionali ed europei del diritto alla salute, in Trattato
di biodiritto. Milano: Giuffrè; 2010.
175. TERESI, I. La tutela della salute nelle decisioni della Corte Costituzionale.
Rassegna di diritto civile 1998; 1: 114-150.
176. FERRARA, R. Il diritto alla salute: i principi costituzionali. En: AA.VV. Trattato di
biodiritto. Milano; Giuffrè: 2010.
177. BRESCIANI, C. Voce “Salute”. En: Enciclopedia di bioetica e sessuologia. Tori-
no; ElleDiCi: 2004.
178. KANT, I. La metafisica dei costumi. Bari; Laterza: 1973.
179. SPINSANTI, S. Voce “Salute”. En: LEONE, S., PRIVITERA, S. Nuovo dizionario di
bioetica. Roma; Città Nuova: 2004.
180. FRITZSCHE, P. Vita e morte nel Terzo Reich. Bari; Laterza: 2010.



A. Rocco Vitale

336 Medicina y Ética 2019/2

181. GADAMER, H.G. Dove si nasconde la salute. Milano; Cortina Raffaello Editore:
1994.
182. VITALE, A.R. Rischi di un’epistemologia contrattualista in bioetica. Medicina e
Morale 2013; 6: 1159-1167.
183. POTTS, M. L’inizio e la fine della vita: verso la coerenza filosofica. En: DE MA-
TTEI, R. (curador). Finis Vitae. Catanzaro; Rubbettino: 2007.
184. BÖCKENFÖRDE, E.W. Dignità umana e bioetica. Brescia; Morcelliana:
2010.
185. DEFANTI, C.A. Eugenetica: un tabù contemporaneo. Torino: Codice Edizioni;
2012.
186. BRAMBILLA, G. Il mito dell’uomo perfetto. Le origini culturali della mentalità
eugenetica. Morolo: If Press; 2009.
187. JASPERS, K. Il medico nell’età della tecnica. Milano: Raffaello Cortina Editore;
1991.
188. PESSINA, A. Eutanasia. Della morte e di altre cose. Siena: Cantagalli; 2007.
189. KASS, L. La sfida della bioetica. Torino: Lindau; 2007.
190. SPAEMANN, R. Persone. Sulla differenza tra qualcosa e qualcuno. Bari: La-
terza; 2007.
191. MCINERNY, R. Conoscenza morale implicita. Soveria Mannelli: Rubbettino;
2006.
192. SPAEMANN, R. Concetti morali fondamentali. Casale Monferrato: Piemme;
1993.
193. GIOVANNI, Paolo II. Lettera Enciclica “Centesimus annus”; 1 maggio 1991.
194. KANT, I. La metafisica dei costumi Bari: Laterza; 1973.
195. BAUZON, S. La persona biogiuridica. Torino: Giappichelli; 2005.
196. PALAZZANI, L. Il concetto di persona tra bioetica e diritto. Torino; Giappichelli:
1996.
197. POSSENTI, V. Il principio-persona. Roma: Armando Editore; 2006.
198. MOUNIER, E. Il personalismo. Roma: AVE; 2006.
199 BENASAYAG, M. La salute ad ogni costo. Medicina e biopotere. Milano: V&P;
2010.
200. HARRIS, J. Wonderwoman e superman. Manipolazione e genetica e futuro
dell’uomo. Milano: Baldini & Castoldi; 1997.
201. GUARDINI, R. Persona e personalità. Brescia: Morcelliana; 2006.
202. Hegel, GWF. Lineamenti di filosofia del diritto; Milano: Rusconi; 1996.
203. CALAMANDREI, P. Fede nel diritto. Bari: Laterza; 2009.
204. CAMUS, A. L’uomo in rivolta. Milano: Bompiani; 2009.
205. BERDJAEV, N. L’uomo e la tecnica. Rapallo: Il Ramo; 2005.
206. FRANCESCO. UDIENZA generale, 5 giugno 2013.
207. BERNANOS, G. Rivoluzione e libertà. Milano: Borla; 1970.


