
El feto enfermo: un ejemplo del ingreso gradual del principio de vulnerabilidad

Medicina y Ética 2019/1 93

El feto enfermo: un ejemplo del
ingreso gradual del principio de

vulnerabilidad en la bioética

The sick fetus: an example of
gradual entry of the principle
of vulnerability in bioethics

Lourdes Velázquez*

Resumen

Entre las novedades más importantes introducidas en el discurso
bioético se considera la afirmación del “principio de vulnerabili-
dad”, que fue propuesto con particular fuerza en la “Declaración
de Barcelona”. Según este principio, la condición de vulnerabili-
dad de un cierto ser implica un deber de protección hacia él por
parte de los que lo tratan. En este artículo nos proponemos exa-
minar cómo este principio entró paulatinamente en el discurso
bioético, considerando también un ejemplo concreto; es decir, el
tema del tratamiento del feto enfermo y del neonato “terminal”.
Por un lado, es claro que el cuidado del feto enfermo puede con-
siderarse como protección de un ser vulnerable y particularmente
frágil, pero esto no sería suficiente para justificar esta protección
hacia un ser al cual “no le sirve de nada”. En otras palabras, no
todo lo que es vulnerable o frágil merece protección. Hay que
añadirle un valor a la cosa frágil para que surja la exigencia (mo-
ral o jurídica) de protegerla. En el caso del feto incurablemente

* Centro Interdisciplinario de Bioética (CIBUP), Universidad Panamericana
(México)
Recibido el 30 de octubre de 2018. Entregado el 05 de noviembre de 2018.



L. Velázquez

94 Medicina y Ética 2019/1

enfermo y sin esperanza de sobrevivir un tiempo razonable, es el
valor intrínseco que le reconocemos como ser humano lo que
nos impone moralmente seguir guardándolo hasta cuando se
presenta como “recién nacido” en los últimos momentos de su
frágil existencia. Esta solidaridad entre seres humanos encuentra
su explicación más completa cuando estos “seres” se reconozcan
como «personas» dotadas en cuanto tales de una intrínseca “dig-
nidad”.

Palabras clave: principios bioéticos, vulnerabilidad, diagnóstico pre-
natal, neonato terminal, dignidad humana.

Introducción

El propio concepto de vulnerabilidad no nació al interior de la bio-
ética, sino que fue elaborado y utilizado principalmente por la filo-
sofía europea continental y aplicado inicialmente en las discusiones
de temas sociales y políticos. Se convirtió en un principio bioético
explícito sólo con el “documento de Barcelona”.1 Este hecho re-
sulta evidente si consideramos las etapas sucesivas de la Declaración
de Helsinki (“Principios éticos para las investigaciones médicas en
seres humanos”), que es el documento promulgado por la Asocia-
ción Médica Mundial, el cual se menciona muy a menudo como
primer texto oficial en la historia de la bioética.

En su primera redacción (Helsinki, 1964) no hay huella del con-
cepto de vulnerabilidad, y lo mismo vale para sus 7 revisiones y 2
“clarificaciones” que se hicieron después (Tokio, 1975; Venecia,
1983; Hong Kong, 1989; Summerset West, 1996; Edimburgo,
2000; Washington, 2002 [clarificaciones]; Tokio, 2004 [clarificacio-
nes]; Seúl, 2008; Fortaleza, 2013), hasta la sexta revisión de 2008,
en la cual se incluye, entre los principios fundamentales, el respeto
del individuo y la protección de la persona, y se afirma claramente
que el bienestar y la salud del sujeto tienen la prioridad. Además, se



El feto enfermo: un ejemplo del ingreso gradual del principio de vulnerabilidad

Medicina y Ética 2019/1 95

reconoce la creciente vulnerabilidad del individuo y se dedican tres
párrafos a la consideración de los “grupos vulnerables”.

Varias razones explican esta evolución: la primera es que la de-
claración de Helsinki, así como sus sucesivas revisiones, concierne
únicamente al problema de la investigación clínica; es decir, a un
ámbito muy delimitado de la propia ética médica (hacemos notar
que el mismo comentario se aplica al Informe Belmont de 1978).

En segundo lugar, hay que considerar que a lo largo de esos
muchos años los desarrollos de la ética médica han impulsado una
continua re-elaboración del documento, de tal manera que del pri-
mer texto constituido por 11 párrafos, se ha llegado al último de
37, incluyendo ciertos puntos controvertidos (así que algunos paí-
ses se consideran vinculados sólo por redacciones anteriores de la
misma Declaración).

La Declaración de Helsinki tiene una importancia especial porque,
sin ser un documento “vinculante” desde el punto de vista estricta-
mente jurídico (al ser promulgada y revisada por las Asambleas de
la Asociación Médica Mundial), es una referencia casi obligatoria
para los médicos de los varios países de esta Asociación.

Los Principios de Barcelona,2 por otro lado, no tienen de por sí va-
lor jurídico internacional, pero, presentándose bajo la forma de re-
comendaciones presentadas a la Comisión Europea y aceptados
por ella, se han convertido en indicaciones muy fuertes que los di-
ferentes estados de la Comunidad Europea en parte han tratado de
traducir en disposiciones legales en su interior. De todas maneras,
representan puntos de referencia fundamentales para la disciplina
de varias cuestiones bioéticas dentro de la misma Comunidad.

La Declaración de la UNESCO

Un instrumento mucho más poderoso es la Declaración Universal so-
bre Bioética y Derechos Humanos aprobada por aclamación por la 33a

Sesión de la Conferencia General de la UNESCO en 2005 (cfr.



L. Velázquez

96 Medicina y Ética 2019/1

UNESCO, 2005). Esta Declaración es el primer instrumento ético
internacional que reconoce el vínculo entre bioética y derechos hu-
manos y, al mismo tiempo, proporciona principios bioéticos mundiales a
la comunidad internacional. Es el primer documento sobre políticas
mundiales en el campo de la bioética, ya que los principios defendi-
dos en él han sido adoptados por los gobiernos; en total, más de
192 estados miembros de las Naciones Unidas se han adherido a la
Declaración.

La declaración contiene 15 artículos, y es interesante notar que
el artículo 8º menciona explícitamente dos de los principios de
Barcelona (integridad y vulnerabilidad): “Al aplicar y profundizar el co-
nocimiento científico, la práctica médica y las tecnologías asociadas, debería te-
nerse en cuenta la vulnerabilidad humana. Debe protegerse a las personas y
grupos especialmente vulnerables y respetarse su integridad”. Considerando
esto, resulta natural que en la sexta revisión de la Declaración de
Helsinki (de 2008) el principio de vulnerabilidad haga su aparición.
Con respecto a los Principios de Barcelona, se puede notar una
clara afinidad en lo que concierne a la presentación de diferentes
tipos de vulnerabilidad y a la identificación de grupos vulnerables,
pero hay diferencias significativas, ya que la perspectiva de la De-
claración UNESCO es estrictamente “antropocéntrica”; es decir,
limita la aplicación de las nociones de integridad, vulnerabilidad y
protección a los seres humanos, y no la extiende a otras formas
de vida ni tampoco al medio ambiente, como hacen los principios de
Barcelona. Merece ser señalado que en la Declaración no se encuentra
una definición de vulnerabilidad, lo que por un lado ha facilitado
su amplia aceptación, pero por otro se ha prestado a interpretacio-
nes muy diferentes que han alimentado una copiosa literatura aca-
démica de tipo crítico. En los Principios de Barcelona no se da una
“definición” explícita de la vulnerabilidad en sentido técnico, pero
sí la que podemos considerar como una “definición contextual”, la
cual, como se sabe, es considerada una forma de definición satis-
factoria desde el punto de vista epistemológico. Este tipo de defi-
nición consiste en aclarar las relaciones recíprocas que conectan el



El feto enfermo: un ejemplo del ingreso gradual del principio de vulnerabilidad

Medicina y Ética 2019/1 97

concepto de vulnerabilidad con los demás conceptos del sistema
de principios propuesto. Así se expresa el texto de Barcelona:

“La vulnerabilidad expresa dos ideas básicas:
 (a) Expresa la finitud y la fragilidad de la vida en las que, en

aquellas personas capaces de autonomía, se funda la posibi-
lidad y necesidad de toda moral.

 (b) La vulnerabilidad es el objeto de un principio moral que re-
quiere del cuidado de los vulnerables.
     Los vulnerables son aquellos cuya autonomía, dignidad
o integridad son susceptibles de ser amenazadas. Como ta-
les, todos los seres que tienen dignidad son protegidos por
este principio. Pero el principio exige específicamente no
sólo la no interferencia con la autonomía, dignidad o inte-
gridad de los seres, sino que reciban asistencia para poder
desarrollar todo su potencial.” 3

Viendo las cosas desde el exterior, se podría pensar que el ingreso
del principio de vulnerabilidad en la Declaración UNESCO de 2005
fue una especie de fruto maduro de las reflexiones acerca de este
concepto presentes desde hace algunos años en la literatura, ade-
más de haber sido escogido como principio fundamental en el do-
cumento de Barcelona. En realidad la cosa no fue tan simple, no
sólo a causa de las controversias acerca del propio concepto de
vulnerabilidad de las que hemos hablado, sino porque no pocos
veían con sospecha la aceptación de este principio como una ame-
naza a ciertas “libertades” en campo bioético que consideraban ya
conquistadas. Como se puede ver en un artículo de Gonzalo Mi-
randa, quien asistió a los trabajos de la Comisión UNESCO que ela-
boró la Declaración, la inclusión del principio de vulnerabilidad fue
casi un evento  inesperado.4 Por otro lado, se pueden encontrar ra-
zones un poco más escondidas pero reales de esta reticencia en ad-
mitir el principio de vulnerabilidad. Nadie puede negar que la pro-
tección y el cuidado de los débiles, de los marginados, de los po-



L. Velázquez

98 Medicina y Ética 2019/1

bres y de los enfermos son elementos fundamentales de la ética de
muchas religiones y, de manera muy fuerte, de la ética cristiana
que, además, reconoce en todos los seres humanos (y especialmen-
te a los más vulnerables) una dignidad especial que se sobrepone a
su fragilidad, y es el  reconocerlos como “hijos de Dios”.5 Se trata
de una actitud que va mucho más allá del sentimiento de “compa-
sión”, que parece lo máximo que una ética secularizada puede
aceptar como un “hecho” natural y que, sin embargo, no conlleva
una verdadera obligación ética.6 Por tanto, no parece arbitrario
pensar que, tras ciertas resistencias contra la inclusión del principio
de vulnerabilidad en la bioética, opere una desconfianza hacia una
supuesta interferencia de elementos “confesionales” en una bioéti-
ca que quiere ser “laica”.

La nueva actitud hacia el diagnóstico prenatal

La aceptación del principio de vulnerabilidad tiene muchas conse-
cuencias directas en campo bioético. Entre ellas destaca, en parti-
cular, un cambio en la actitud negativa que muchas éticas de tipo
“personalista” y de inspiración religiosa manifestaron hacia la prác-
tica de los diagnósticos prenatales. Reducidas a su núcleo esencial,
estas actitudes veían el diagnóstico prenatal como una especie de
preámbulo al aborto: el fin de este diagnóstico; es decir, si el feto
tiene o no tiene ciertas enfermedades o defectos y, si los tiene, se
puede decidir abortar. Aparentemente se trata de un razonamiento
correcto, porque se podría hasta reforzarlo planteando esta pre-
gunta: ¿por qué alguien estaría interesado en tener un diagnóstico
prenatal si de todas maneras no está dispuesto al aborto? Enton-
ces, quien lo pide está explícitamente o implícitamente dispuesto al
aborto en el caso de que el resultado salga desfavorable.

El primer punto débil de este razonamiento consiste en un jui-
cio preliminar negativo acerca de las intenciones de un sujeto, que
considera como única opción plausible la de abortar eventualmen-



El feto enfermo: un ejemplo del ingreso gradual del principio de vulnerabilidad

Medicina y Ética 2019/1 99

te. Puede ser que en concreto esto sea muy frecuente, pero nadie
tiene el derecho de juzgar las intenciones no declaradas de un sujeto
moral y, de hecho, es muy plausible otra intención, como la de “sa-
ber cómo están las cosas”, de informarnos acerca del estado de salud
de un ser humano. Así lo hacemos muchas veces a propósito de
personas queridas, amigos o conocidos, por un simple interés hu-
mano y sin ninguna perspectiva inmediata de acción. A menos que
se trate de una información que nos revela en dicha persona un es-
tado de necesidad en que nosotros podríamos ayudarle, nos senti-
ríamos interiormente obligados a brindarle esta ayuda.

Esta actitud es perfectamente lógica en el caso del feto: los padres
quieren informarse acerca del estado de salud de su hijo y aceptan
la noticia aun cuando sepan que él está muy enfermo y discapacita-
do, simplemente porque lo quieren. Tal era la situación que se daba
unas décadas atrás, cuando “no había nada que hacer” para mejo-
rar la salud del feto y la razón para no abortarlo era sólo de tipo
moral y afectivo. Hoy la situación ha cambiado mucho y los logros
de las terapias prenatales (y en particular de la cirugía fetal) son
asombrosos. De tal manera que no sólo se puede constatar que
muchas de las previsiones negativas de ciertos diagnósticos prena-
tales (como la amniocentesis) eran totalmente falsas, sino que se
pueden tratar dentro del útero materno muchas patologías fetales; en
los casos más afortunados se alcanza una verdadera cura total;
en otros se reduce notablemente el tamaño y el impacto de la en-
fermedad, abriendo la perspectiva para el futuro recién nacido de
sobrevivir y poder recibir otros tratamientos eficaces después de su
nacimiento.

El problema es que aún ahora la mayoría de las parejas no cuen-
ta con la información necesaria para saber lo que es el diagnóstico
prenatal y sus beneficios.

Hoy existe un gran número de pacientes embarazadas y sus pa-
rejas, así como muchos médicos, incluyendo gineco-obstetras,
piensan que el diagnóstico prenatal sirve únicamente para detectar
malformaciones fetales y cromosomopatías y así decidir la termi-



L. Velázquez

100 Medicina y Ética 2019/1

nación del embarazo. Sin embargo, el propósito del diagnóstico
prenatal no es éste; su finalidad es poder diagnosticar diversas pa-
tologías fetales y permitirle a la pareja prepararse tanto física como
psicológicamente para el nacimiento de estos fetos con patología,
brindándoles apoyo durante las consultas prenatales para el mejor
desenlace del embarazo, y ayudar a obtener la mejor calidad de
vida por medio de la intervención oportuna de un equipo multidis-
ciplinario. Igualmente sucede en el caso de patologías incompati-
bles con la vida o de muy pobre pronóstico: se trata de ayudar a la
pareja a la mejor comprensión, aceptación y resignación.

 Aunque sobre este tema no queremos detenernos aquí, lo que nos
importa es subrayar lo siguiente: no sería correcto afirmar que aho-
ra es posible considerar más favorablemente la práctica de los diag-
nósticos prenatales porque los desarrollos de la medicina fetal nos
abren opciones claramente positivas en cuanto favorables para el feto.
En realidad lo que ha pasado es lo opuesto: las incansables investi-
gaciones y actividades en este campo han sido promovidas y reali-
zadas porque personas éticamente contrarias al aborto se han sentido
moralmente comprometidas a encontrar los medios para asistir y
ayudar a ese pequeño ser humano que se había decidido no hacer
morir. Luego, como siempre ocurre, una cosa estimula a la otra, en un
circuito de feedback positivo gracias al cual resulta difícil, en un pro-
ceso complejo, decir cuál es la causa y cuál el efecto, ya que ambos
se implican cíclicamente.

No se trata de una simple consideración metodológica, sino de
la necesidad de no cambiar las prioridades éticas: el problema mo-
ral de no matar al feto persiste en los casos en los que las terapias
fetales tienen una posibilidad de éxito extremadamente baja o nula.
Se plantea de forma específica el problema del neonato terminal;
es decir, de un neonato que llega a la luz después de un camino en
que las terapias prenatales no han sido eficaces y hasta se sabía que
no eran eficaces. Resulta claro, por tanto, que en este caso el problema
deja de ser prevalentemente médico (ya que no concierne al trata-
miento del feto) y se convierte en otro problema de tipo moral,



El feto enfermo: un ejemplo del ingreso gradual del principio de vulnerabilidad

Medicina y Ética 2019/1 101

psicológico, humano, social: en el problema de ayudar a los padres (y
en particular a la madre) a aceptar y darle un sentido positivo a un
embarazo posiblemente pesado cuyo éxito será un neonato mori-
bundo. Un problema que concierne al seguimiento de estas personas
después de la muerte del recién nacido, que –dentro de su especifi-
cidad– puede ser no menos complejo del seguimiento médico que
tendrá que recibir un neonato que pudo aprovechar de buenos resulta-
dos de terapias prenatales pero que todavía necesitará otras terapias,
operaciones y coberturas durante varios años. Dentro de este mar-
co pierde aparentemente interés el bebé, ya que se reducen al míni-
mo y casi desaparecen las posibilidades de tratarlo medicamente.
En realidad cambia sólo el tipo de interés hacia el mismo bebé, ya
que en su caso se aplican “sobre medida” los mismos principios
éticos y las mismas prácticas que se aplican al enfermo terminal:
no se trata de curarlo, sino de “acompañarlo” hacia su muerte
“digna”, con tratamientos paliativos y rodeándolo de un cariño
“personalizado”.

Las reflexiones anteriores nos permiten ver al mismo tiempo la
utilidad y los límites del principio de vulnerabilidad. Retomando al-
gunas consideraciones ya presentadas al inicio, notamos que, por
un lado es claro que el cuidado del feto enfermo puede considerar-
se como protección de un ser vulnerable y particularmente frágil,
pero esto no sería suficiente para justificar esta protección hacia un
ser al cual “no le sirve de nada”. En otras palabras, no todo lo que
es vulnerable o frágil merece protección. Hay muchísimas cosas frágiles
en el mundo que no consideramos dignas de protección. Hay que
añadirle un valor a la cosa frágil para que surja la exigencia (moral o
jurídica) de protegerla. Así, por ejemplo, una copa de cristal es frá-
gil y por esto se considera razonable manejarla con cuidado y “pro-
tegerla”, pero si ocurre que se ha agrietado seriamente no seguimos
cuidándola y la desechamos. A menos que se trate, por ejemplo, de
un querido recuerdo de familia lo cual le confiere un valor particu-
lar y nos lleva a guardarla aunque sin usarla más. En el caso del
feto incurablemente enfermo y sin esperanza de sobrevivir un



L. Velázquez

102 Medicina y Ética 2019/1

tiempo razonable, su fragilidad de por sí no implicaría que lo guar-
dáramos, sino que es el valor intrínseco que le reconocemos como
ser humano lo que nos impone moralmente seguir guardándolo.
Es la solidaridad entre seres humanos la que dicta la palabra fundamen-
tal para la aplicación del principio de vulnerabilidad y que nos lleva
a respetarlo y “acompañarlo”, en lugar de desecharlo, cuando se
presenta como “recién nacido” en los últimos momentos de su
frágil existencia. Como dice Sabrina Paluzzi: “no pudiendo dar días
a su vida, dando VIDA sus días”.7 El mismo discurso, obviamente,
vale para el cuidado y la protección que tenemos que brindarles a
los papás del neonato terminal durante y después de la gestación.
Son personas vulnerables bajo un punto de vista diferente, con las
cuales nos sentimos solidarios no sólo en cuanto entendemos las ra-
zones de su fragilidad, sino porque nos sentimos solidarios humana-
mente con ellos.

No es un argumento que trataremos, pero resultaría interesante
distinguir la experiencia del deber cuidar y proteger al feto terminal
por parte de los padres y por parte de los médicos: para ambos se
trata de un sujeto vulnerable y digno de respeto en cuanto ser hu-
mano. Para los médicos es además un paciente. Para los padres es
además un hijo.

 Concluimos considerando que la finalidad del diagnóstico pre-
natal es estudiar completamente al feto, como un todo, no sólo por
partes o por órganos y, en caso de enfermedad, ayudarlo lo más
posible. La nueva actitud hacia el diagnóstico prenatal es el verlo
no como una herramienta para realizar el aborto, sino como un
instrumento útil para conocer el estado del feto, sea sano o enfer-
mo, y poder ayudar tanto a los padres, como al feto mismo,  para
que tengan una adecuada calidad de vida tanto psicológica como
físicamente.

 Hoy día existen varios estudios tanto invasivos como no invasi-
vos que nos ayudan a conocer el estado intrauterino del feto, razón
por la cual  hay quienes, aunque no acepten el aborto, consideran
moralmente correcta la práctica de los diagnósticos prenatales por-



El feto enfermo: un ejemplo del ingreso gradual del principio de vulnerabilidad

Medicina y Ética 2019/1 103

que, gracias a ellos, es posible descubrir y tratar de curar eventuales
enfermedades fetales, que en un pasado relativamente reciente re-
sultaba más hipotético que real, pero que hoy es posible gracias a
los avances realizados en la medicina y cirugía fetal.8

Conclusiones

Por lo mencionado anteriormente, en este punto podemos plan-
tear algunas conclusiones que apuntan al hecho de que el feto pre-
senta todas las características de un individuo humano afectado por
enfermedades y riesgos, y que, en cuanto tal, tiene que ser tratado
como un paciente en el sentido propio y completo del concepto, tal
cual se entiende en la medicina. Aunque esto parezca obvio, en rea-
lidad no se puede decir que haya penetrado en la mentalidad de
muchos actores de las profesiones sanitarias y, en particular, que
encuentre el debido lugar en su formación académica y profesio-
nal. El mismo discurso vale para el cuidado y la protección que te-
nemos que brindarles a los papás del neonato terminal durante y
después de la gestación. Son personas vulnerables bajo un punto
de vista diferente, con las cuales nos sentimos solidarios no sólo en
cuanto entendemos las razones de su fragilidad, sino porque nos
sentimos solidarios humanamente con ellos.

Tomar conciencia de ello puede ayudarnos a dar un sentido al
cuidado que tenemos éticamente que ofrecer a otros seres huma-
nos, quienes, debido a enfermedades, discapacidades, agotamiento
de sus fuerzas y capacidades vitales, se encuentran en un estado no
muy diferente (y no se trata simplemente de los enfermos termina-
les). Por el momento se encuentra en la conciencia colectiva una
disponibilidad a darles un cierto cuidado a estas personas, pero
está presente la tendencia a considerarlas un “peso” social del que
tiene poco sentido seguir haciéndonos cargo. Por esta razón “creemos
que el profundizar en la conciencia ética acerca del tratamiento de
los fetos enfermos y de los neonatos terminales podría ayudar a



L. Velázquez

104 Medicina y Ética 2019/1

desarrollar una correcta conciencia ética a propósito de tantos
adultos “vulnerables” y a desarrollar las terapias y los cuidados que
les convienen”.9

Referencias biblilográficas

1 A manera de ejemplo mencionamos algunos  trabajos que han intentado preci-
sar la referencia específica de la vulnerabilidad a la bioética: Blacksher & Stone
(2002), De Bruin (2001), Flanigan (2000), Hurst (2008), Kottow (2003, 2004), Levi-
ne (2004), Macklin (2003), Morawa (2003), Ruof (2004). Algunos de estos artícu-
los critican la noción misma de vulnerabilidad con argumentos a veces opuestos
(unos la acusan de ser demasiado vaga o amplia, otros de ser demasiado estre-
cha). Hay otros trabajos que intentan desarrollar y enriquecer al concepto de vulnera-
bilidad, o darle mayor «flexibilidad». Finalmente, cuando se pasa de la discusión teó-
rica a las indicaciones prácticas se constata una cierta necesidad de convergen-
cia entre los planteamientos más teóricos y «antropológicos» de la perspectiva
europea y los planteamientos más pragmáticos y detallados del enfoque norte-
americano. No es intención de nuestro trabajo explorar esta rica variedad de estu-
dios; para una buena síntesis de ella reenviamos al trabajo de Solbakk (2011).
2 Con esta expresión se suelen indicar los principios afirmados en la Declaración
de Barcelona que, a su vez, fue el resultado de un largo trabajo interdisciplinar, al
cual se dedicó un grupo de 22 especialistas de diferentes formaciones durante
tres años. El proyecto fue impulsado por el Centro para la bioética y el bioderecho
de la Universidad de Copenhagen y la reunión final de este grupo tuvo lugar en
Barcelona, en donde se elaboró la declaración que lleva este nombre. Se trata de
la elaboración de principios bioéticos inspirados por la filosofía europea continen-
tal. Los textos producidos fueron publicados en Rendtorff & Kemp (2000).
3  Cfr. Rendtorff & Kemp, 2000, p. 398.
4 Cfr. Miranda, 2011.
5 Cfr. Tham, García Miranda, 2014.
6 Entrevista personal con Sabrina  Paluzzi, fundadora de la institución “La Quercia
Millenaria”.
7 Cfr. Velázquez L., 2017, p.38.
8 Ibid. p. 179.

Bibliografía

1 BLACKSHER, E. & STONE, J.R. (2002). Introduction to “Vulnerability”. Issues of
Theoretical Medicine and Bioethics. Theoretical Medicine and Bioethics, 23 (6),
421-424.



El feto enfermo: un ejemplo del ingreso gradual del principio de vulnerabilidad

Medicina y Ética 2019/1 105

2 DE BRUIN, D. (2001). Reflections on ‘Vulnerability’. Bioethics Examiner, 5 (2):
1, 4, 7.
3 FLANIGAN, R. (2000). Vulnerability and the Bioethics Movement. Bioethics Exa-
miner, 16 (2), 13-18.
4 HURST, S.A. (2008). Vulnerability in Research and Health Care; Describing the
Elephant in the Room? Bioethics Examiner, 22 (4): 191-200.
5 KOTTOW, M.H. (2004). Vulnerability: What kind of principle is it? Medicine, Health
Care and Philosophy. 7, 281-287.
6 (2003). The vulnerable and the susceptible. Bioethics, 7/5-6, 460-471.
7 LEVINE, C. (2004). The Limitations of «Vulnerability» as a Protection for Human
Research Participants. American Journal of Bioethics, 4/3, 44-49.
8 MACKLIN, R. (2003). Bioethics, vulnerability, and protection. Bioethics, 17. 472-
486
9 MIRANDA, G. (2011). Come nacque il “principio di vulnerabilità”. Studia Bioetica,
4/2: 5-7.
10 MORAWA, A.H.E. (2003). Vulnerability as a Concept in International Human
Rights Law, Journal of International Relations and Development, 6/2, 139-155.
11 RENDTORFF, J.D. & KEMP, P. (Eds.) (2000). Basic Ethical Principles in European
Bioethics and Biolaw. Copenhagen y Barcelona: Centre for Ethicsand Law & Insti-
tuto Borja de Bioètica.
12 RUOF, M.C. (2004). Vulnerability, Vulnerable Populations, and Policy. Kennedy
Inst Ethics Journal, 1474, 411-425.
13 SOLBAKK, J.H. (2011). The principle of respect for human vulnerability and global
bioethics. En CHADWICK, R., TEN HAVE, H. & MESLIN, E. (Eds.). Health Care Ethics
in an Era of Globalization, PAÍS: SAGE Publ.
14 THAM, J., GARCÍA, A., MIRANDA, G. (2014) Religious Prespectives on Human
Vulnerability in Bioethics, Ed. Springer.
15 UNESCO (2005). Universal Declaration on Bioethics and Human Rights.
Recuperadode:http://portal.unesco.org/shs/en/ev.phpURL_ID=1883&URL_
DO=DO_TOPIC&URL_SECTION=201.html
16 VELÁZQUEZ, L. (2017). El tratamiento del neonato terminal desde el punto de
vista bioético. EUNSA.


