El feto enfermo: un ejemplo del
ingreso gradual del principio de
vulnerabilidad en la bioética

The sick fetus: an example of
gradual entry of the principle
of vulnerability in bioethics

Lourdes Velazquez*

Resumen

Entre las novedades mas importantes introducidas en el discurso
bioético se considera la afirmacion del “principio de vulnerabili-
dad’, que fue propuesto con particular fuerza en la “Declaracion
de Barcelona”. Segun este principio, la condicién de vulnerabili-
dad de un cierto ser implica un deber de proteccion hacia él por
parte de los que lo tratan. En este articulo nos proponemos exa-
minar como este principio entré paulatinamente en el discurso
bioético, considerando también un ejemplo concreto; es decir, el
tema del tratamiento del feto enfermo y del neonato “terminal’.
Por un lado, es claro que el cuidado del feto enfermo puede con-
siderarse como proteccion de un ser vulnerable y particularmente
fragil, pero esto no seria suficiente para justificar esta proteccion
hacia un ser al cual “no le sirve de nada”. En otras palabras, no
todo lo que es vulnerable o fragil merece proteccién. Hay que
afiadirle un valor a la cosa fragil para que surja la exigencia (mo-
ral o juridica) de protegerla. En el caso del feto incurablemente

* Centro Interdisciplinario de Bioética (CIBUP), Universidad Panamericana
(México)
Recibido el 30 de octubre de 2018. Entregado el 05 de noviembre de 2018.

Medicina y Etica 2019/1 93



L. Velazquez

enfermo y sin esperanza de sobrevivir un tiempo razonable, es el
valor intrinseco que le reconocemos como ser humano lo que
nos impone moralmente seguir guardandolo hasta cuando se
presenta como “recién nacido” en los ultimos momentos de su
fragil existencia. Esta solidaridad entre seres humanos encuentra
su explicacién mas completa cuando estos “seres” se reconozcan
como «personas» dotadas en cuanto tales de una intrinseca “dig-
nidad”.

Palabras clave: principios bioéticos, vulnerabilidad, diagndstico pre-
natal, neonato terminal, dignidad humana.

Introduccion

El propio concepto de vulnerabilidad no nacié al interior de la bio-
ética, sino que fue elaborado y utilizado principalmente por la filo-
soffa europea continental y aplicado inicialmente en las discusiones
de temas sociales y politicos. Se convirtié en un principio bioético
explicito sélo con el “documento de Barcelona”.! Este hecho re-
sulta evidente si consideramos las etapas sucesivas de la Declaracion
de Helsinki (“Principios éticos para las investigaciones médicas en
seres humanos”), que es el documento promulgado por la Asocia-
cion Médica Mundial, el cual se menciona muy a menudo como
primer texto oficial en la historia de la bioética.

En su primera redacciéon (Helsinki, 1964) no hay huella del con-
cepto de vulnerabilidad, y lo mismo vale para sus 7 revisiones y 2
“clarificaciones” que se hicieron después (Tokio, 1975; Venecia,
1983; Hong Kong, 1989; Summerset West, 1996; Edimburgo,
2000; Washington, 2002 [clarificaciones]; Tokio, 2004 |clarificacio-
nes|; Seul, 2008; Fortaleza, 2013), hasta la sexta revisiéon de 2008,
en la cual se incluye, entre los principios fundamentales, el respeto
del individuo y la proteccién de la persona, y se afirma claramente
que el bienestar y la salud del sujeto tienen la prioridad. Ademas, se

94 Medicina y Etica 2019/1



El feto enfermo: un ejemplo del ingreso gradual del principio de vulnerabilidad

reconoce la creciente vulnerabilidad del individuo y se dedican tres
parrafos a la consideracion de los “grupos vulnerables”.

Varias razones explican esta evolucion: la primera es que la de-
claracion de Helsinki, asi como sus sucesivas revisiones, concierne
unicamente al problema de la investigacién clinica; es decir, a un
ambito muy delimitado de la propia ética médica (hacemos notar
que el mismo comentario se aplica al Informe Belmont de 1978).

En segundo lugar, hay que considerar que a lo largo de esos
muchos afios los desarrollos de la ética médica han impulsado una
continua re-elaboracién del documento, de tal manera que del pri-
mer texto constituido por 11 parrafos, se ha llegado al dltimo de
37, incluyendo ciertos puntos controvertidos (asi que algunos pai-
ses se consideran vinculados sélo por redacciones anteriores de la
misma Declaracién).

La Declaracion de Helsink: tiene una importancia especial porque,
sin ser un documento “vinculante” desde el punto de vista estricta-
mente juridico (al ser promulgada y revisada por las Asambleas de
la Asociacion Médica Mundial), es una referencia casi obligatoria
para los médicos de los varios paises de esta Asociacion.

Los Principios de Barcelona,” pot otro lado, no tienen de por si va-
lor juridico internacional, pero, presentandose bajo la forma de re-
comendaciones presentadas a la Comisiéon Europea y aceptados
por ella, se han convertido en indicaciones muy fuertes que los di-
ferentes estados de la Comunidad Europea en parte han tratado de
traducir en disposiciones legales en su interior. De todas maneras,
representan puntos de referencia fundamentales para la disciplina
de varias cuestiones bioéticas dentro de la misma Comunidad.

La Declaracion de la UNESCO

Un instrumento mucho mas poderoso es la Declaracion Universal so-
bre Bioética y Derechos Humanos aprobada por aclamaciéon por la 33°
Sesion de la Conferencia General de la UNESCO en 2005 (cfr.

Medicina y Etica 2019/1 95



L. Velazquez

UNESCO, 2005). Esta Declaraciéon es el primer instrumento ético
internacional que reconoce el vinculo entre bioética y derechos hu-
manos y, al mismo tiempo, proporciona principios bioéticos mundiales a
la comunidad internacional. Es el primer documento sobre po/iticas
mundiales en el campo de la bioética, ya que los principios defendi-
dos en ¢l han sido adoptados por los gobiernos; en total, mas de
192 estados miembros de las Naciones Unidas se han adherido a la
Declaracion.

La declaracion contiene 15 articulos, y es interesante notar que
el articulo 8° menciona explicitamente dos de los principios de
Barcelona (integridad y vulnerabilidad): “/A/ aplicar y profundizar el co-
nocimiento cientifico, la prdctica médica y las tecnologias asociadas, deberia te-
nerse en cuenta la vulnerabilidad humana. Debe protegerse a las personas y
grupos especialmente vulnerables y respetarse su integridad”’. Considerando
esto, resulta natural que en la sexta revision de la Declaracién de
Helsinki (de 2008) el principio de vulnerabilidad haga su aparicion.
Con respecto a los Principios de Barcelona, se puede notar una
clara afinidad en lo que concierne a la presentacion de diferentes
tipos de vulnerabilidad y a la identificaciéon de grupos vulnerables,
pero hay diferencias significativas, ya que la perspectiva de la De-
claracién UNESCO es estrictamente “antropocéntrica”; es decir,
limita la aplicacién de las nociones de integridad, vulnerabilidad y
proteccion a los seres humanos, y no la extiende a otras formas
de vida ni tampoco al medio ambiente, como hacen los principios de
Barcelona. Merece ser sefialado que en la Declaracion no se encuentra
una definicién de vulnerabilidad, lo que por un lado ha facilitado
su amplia aceptacion, pero por otro se ha prestado a interpretacio-
nes muy diferentes que han alimentado una copiosa literatura aca-
démica de tipo critico. En los Principios de Barcelona no se da una
“definicion” explicita de la vulnerabilidad en sentido técnico, pero
s la que podemos considerar como una “definiciéon contextual”, la
cual, como se sabe, es considerada una forma de definicion satis-
factoria desde el punto de vista epistemolégico. Este tipo de defi-
nicién consiste en aclarar las relaciones reciprocas que conectan el

96 Medicina y Etica 2019/1



El feto enfermo: un ejemplo del ingreso gradual del principio de vulnerabilidad

concepto de vulnerabilidad con los demas conceptos del sistema
de principios propuesto. Asf se expresa el texto de Barcelona:

“La vulnerabilidad expresa dos ideas basicas:

(a) Expresa la finitud y la fragilidad de la vida en las que, en
aquellas personas capaces de autonomia, se funda la posibi-
lidad y necesidad de toda moral.

(b) La vulnerabilidad es el objeto de un principio moral que re-
quiere del cuidado de los vulnerables.

Los vulnerables son aquellos cuya autonomia, dignidad
o integridad son susceptibles de ser amenazadas. Como ta-
les, todos los seres que tienen dignidad son protegidos por
este principio. Pero el principio exige especificamente no
s6lo la no interferencia con la autonomia, dignidad o inte-
gridad de los seres, sino que reciban asistencia para poder
desarrollar todo su potencial.” ?

Viendo las cosas desde el exterior, se podria pensar que el ingreso
del principio de vulnerabilidad en la Declaracién UNESCO de 2005
fue una especie de fruto maduro de las reflexiones acerca de este
concepto presentes desde hace algunos afios en la literatura, ade-
mas de haber sido escogido como principio fundamental en el do-
cumento de Barcelona. En realidad la cosa no fue tan simple, no
s6lo a causa de las controversias acerca del propio concepto de
vulnerabilidad de las que hemos hablado, sino porque no pocos
vefan con sospecha la aceptacién de este principio como una ame-
naza a ciertas “libertades” en campo bioético que consideraban ya
conquistadas. Como se puede ver en un articulo de Gonzalo Mi-
randa, quien asisti6 a los trabajos de la Comisién UNESCO que ela-
boré la Declaracion, la inclusion del principio de vulnerabilidad fue
casi un evento inesperado.* Por otro lado, se pueden encontrar ra-
zones un poco mas escondidas pero reales de esta reticencia en ad-
mitir el principio de vulnerabilidad. Nadie puede negar que la pro-
teccion y el cuidado de los débiles, de los marginados, de los po-

Medicina y Etica 2019/1 97



L. Velazquez

bres y de los enfermos son elementos fundamentales de la ética de
muchas religiones y, de manera muy fuerte, de la ética cristiana
que, ademas, reconoce en todos los seres humanos (y especialmen-
te a los mas vulnerables) una dignidad especial que se sobrepone a
su fragilidad, y es el reconocetlos como “hijos de Dios”.” Se trata
de una actitud que va mucho mas alla del sentimiento de “compa-
sién”, que parece lo maximo que una ética secularizada puede
aceptar como un “hecho” natural y que, sin embargo, no conlleva
una verdadera obligacién ética.® Por tanto, no patece arbitrario
pensar que, tras ciertas resistencias contra la inclusion del principio
de vulnerabilidad en la bioética, opere una desconfianza hacia una
supuesta interferencia de elementos “confesionales” en una bioéti-
ca que quiere ser “laica”.

La nueva actitud hacia el diagnéstico prenatal

La aceptacion del principio de vulnerabilidad tiene muchas conse-
cuencias directas en campo bioético. Entre ellas destaca, en parti-
cular, un cambio en la actitud negativa que muchas éticas de tipo
“personalista” y de inspiracion religiosa manifestaron hacia la prac-
tica de los diagnodsticos prenatales. Reducidas a su nucleo esencial,
estas actitudes vefan el diagndstico prenatal como una especie de
preambulo al aborto: el fin de este diagnéstico; es decir, si el feto
tiene o no tiene ciertas enfermedades o defectos v, si los tiene, se
puede decidir abortar. Aparentemente se trata de un razonamiento
correcto, porque se podria hasta reforzarlo planteando esta pre-
gunta: ¢por qué alguien estarfa interesado en tener un diagnéstico
prenatal si de todas maneras no esta dispuesto al aborto? Enton-
ces, quien lo pide esta explicitamente o implicitamente dispuesto al
aborto en el caso de que el resultado salga desfavorable.

El primer punto débil de este razonamiento consiste en un jui-
cio preliminar negativo acerca de las znfenciones de un sujeto, que
considera como unica opcion plausible la de abortar eventualmen-

98 Medicina y Etica 2019/1



El feto enfermo: un ejemplo del ingreso gradual del principio de vulnerabilidad

te. Puede ser que en concreto esto sea muy frecuente, pero nadie
tiene el derecho de juzgar las intenciones no declaradas de un sujeto
moral y, de hecho, es muy plausible otra intencién, como la de “sa-
ber cémo estan las cosas”, de informarnos acerca del estado de salud
de un ser humano. Asi lo hacemos muchas veces a propésito de
personas queridas, amigos o conocidos, por un simple interés hu-
mano y sin ninguna perspectiva inmediata de accion. A menos que
se trate de una informacién que nos revela en dicha persona un es-
tado de necesidad en que nosotros podriamos ayudarle, nos senti-
rfamos interiormente obligados a brindarle esta ayuda.

Esta actitud es perfectamente légica en el caso del feto: los padres
quieren informarse acerca del estado de salud de su hijo y aceptan
la noticia aun cuando sepan que él esta muy enfermo y discapacita-
do, simplemente porque lo quieren. Tal era la situacién que se daba
unas décadas atrds, cuando “no habia nada que hacer” para mejo-
rar la salud del feto y la razén para no abortarlo era sélo de tipo
moral y afectivo. Hoy la situacién ha cambiado mucho y los logros
de las terapias prenatales (y en particular de la cirugia fetal) son
asombrosos. De tal manera que no sélo se puede constatar que
muchas de las previsiones negativas de ciertos diagnésticos prena-
tales (como la amniocentesis) eran totalmente falsas, sino que se
pueden tratar dentro del utero materno muchas patologias fetales; en
los casos mas afortunados se alcanza una verdadera cura total;
en otros se reduce notablemente el tamafo y el impacto de la en-
fermedad, abriendo la perspectiva para el futuro recién nacido de
sobrevivir y poder recibir otros tratamientos eficaces después de su
nacimiento.

El problema es que aun ahora la mayoria de las parejas no cuen-
ta con la informacién necesaria para saber lo que es el diagnostico
prenatal y sus beneficios.

Hoy existe un gran nimero de pacientes embarazadas y sus pa-
rejas, asi como muchos médicos, incluyendo gineco-obstetras,
piensan que el diagnoéstico prenatal sirve unicamente para detectar
malformaciones fetales y cromosomopatias y asi decidir la termi-

Medicina y Etica 2019/1 99



L. Velazquez

nacion del embarazo. Sin embargo, el propésito del diagnostico
prenatal no es éste; su finalidad es poder diagnosticar diversas pa-
tologias fetales y permitirle a la pareja prepararse tanto fisica como
psicolégicamente para el nacimiento de estos fetos con patologia,
brindandoles apoyo durante las consultas prenatales para el mejor
desenlace del embarazo, y ayudar a obtener la mejor calidad de
vida por medio de la intervencién oportuna de un equipo multidis-
ciplinario. Igualmente sucede en el caso de patologias incompati-
bles con la vida o de muy pobre prondstico: se trata de ayudar a la
pareja a la mejor comprension, aceptacion y resignacion.

Aunque sobre este tema no queremos detenernos aqui, lo que nos
importa es subrayar lo siguiente: no setfa correcto afirmar que aho-
ra es posible considerar mas favorablemente la practica de los diag-
noésticos prenatales porgue los desarrollos de la medicina fetal nos
abren opciones claramente positivas en cuanto favorables para el feto.
En realidad lo que ha pasado es lo opuesto: las incansables investi-
gaciones y actividades en este campo han sido promovidas y reali-
zadas porgue personas éticamente contrarias al aborto se han sentido
moralmente comprometidas a encontrar los medios para asistir y
ayudar a ese pequefio ser humano que se habfa decidido no hacer
morir. Luego, como siempre ocurre, una cosa estimula a la otra, en un
circuito de feedback positivo gracias al cual resulta dificil, en un pro-
ceso complejo, decir cual es /z causa y cudl el efecto, ya que ambos
se implican ciclicamente.

No se trata de una simple consideracién metodolégica, sino de
la necesidad de no cambiar las prioridades éticas: el problema mo-
ral de no matar al feto persiste en los casos en los que las terapias
fetales tienen una posibilidad de éxito extremadamente baja o nula.
Se plantea de forma especifica el problema del neonato terminal;
es decir, de un neonato que llega a la luz después de un camino en
que las terapias prenatales no han sido eficaces y hasta se sabia que
no eran eficaces. Resulta claro, por tanto, que en este caso el problema
deja de ser prevalentemente médico (ya que no concierne al trata-
miento del feto) y se convierte en otro problema de tipo moral,

100 Medicina y Etica 2019/1



El feto enfermo: un ejemplo del ingreso gradual del principio de vulnerabilidad

psicologico, humano, social: en el problema de ayudar a /fos padres (y
en particular a la mwadre) a aceptar y darle un sentido positivo a un
embarazo posiblemente pesado cuyo éxito serd un neonato mori-
bundo. Un problema que concierne al seguimiento de estas personas
después de la muerte del recién nacido, que —dentro de su especifi-
cidad— puede ser no menos complejo del seguimiento médico que
tendra que recibir un neonato que pudo aprovechar de buenos resulta-
dos de terapias prenatales pero que todavia necesitara otras terapias,
operaciones y coberturas durante varios afios. Dentro de este mar-
co pierde aparentemente interés el bebé, ya que se reducen al mini-
mo y casi desaparecen las posibilidades de tratarlo medicamente.
En realidad cambia sélo el tipo de interés hacia el mismo bebé, ya
que en su caso se aplican “sobre medida” los mismos principios
éticos y las mismas practicas que se aplican al enfermo terminal:
no se trata de curarlo, sino de “acompafiarlo” hacia su muerte
“digna”, con tratamientos paliativos y rodeandolo de un carifio
“personalizado”.

Las reflexiones anteriores nos permiten ver al mismo tiempo la
utilidad y los limites del principio de vulnerabilidad. Retomando al-
gunas consideraciones ya presentadas al inicio, notamos que, por
un lado es claro que el cuidado del feto enfermo puede considerar-
se como proteccion de un ser vulnerable y particularmente fragil,
pero esto no seria suficiente para justificar esta proteccion hacia un
ser al cual “no le sirve de nada”. En otras palabras, no todo lo que
es vulnerable o fragil merece proteccion. Hay muchisimas cosas fragiles
en el mundo que no consideramos dignas de proteccion. Hay que
afiadirle un zalor a la cosa fragil para que surja la exigencia (moral o
juridica) de protegerla. Asi, por ejemplo, una copa de cristal es fra-
gil y por esto se considera razonable manejarla con cuidado y “pro-
tegerla”, pero si ocurre que se ha agrietado seriamente no seguimos
cuidandola y la desechamos. A menos que se trate, por ejemplo, de
un querido recuerdo de familia lo cual le confiere un valor particu-
lar y nos lleva a guardarla aunque sin usarla mas. En el caso del
feto incurablemente enfermo y sin esperanza de sobrevivir un

Medicina y Etica 2019/1 101



L. Velazquez

tiempo razonable, su fragilidad de por si no implicarfa que lo guar-
daramos, sino que es el zalor intrinseco que le reconocemos como
ser humano lo que nos impone moralmente seguir guardandolo.
Es la solidaridad entre seres humanos la que dicta la palabra fundamen-
tal para la aplicacién del principio de vulnerabilidad y que nos lleva
a respetarlo y “acompafarlo”, en lugar de desecharlo, cuando se
presenta como “recién nacido” en los ultimos momentos de su
fragil existencia. Como dice Sabrina Paluzzi: “no pudiendo dar dfas
a su vida, dando VIDA sus dias”.” El mismo discurso, obviamente,
vale para el cuidado y la protecciéon que tenemos que brindarles a
los papas del neonato terminal durante y después de la gestacion.
Son personas vulnerables bajo un punto de vista diferente, con las
cuales nos sentimos solidarios no solo en cuanto entendemos las ra-
zones de su fragilidad, sino porque nos sentimos solidatios humana-
mente con ellos.

No es un argumento que trataremos, pero resultarfa interesante
distinguir la experiencia del deber cuidar y proteger al feto terminal
por parte de los padres y por parte de los médicos: para ambos se
trata de un sujeto vulnerable y digno de respeto en cuanto ser hu-
mano. Para los médicos es ademads un paciente. Para los padres es
ademas un hijo.

Concluimos considerando que la finalidad del diagndstico pre-
natal es estudiar completamente al feto, como un todo, no sélo por
partes o por 6rganos y, en caso de enfermedad, ayudarlo lo mas
posible. LL.a nueva actitud hacia el diagnéstico prenatal es el verlo
no como una herramienta para realizar el aborto, sino como un
instrumento util para conocer el estado del feto, sea sano o enfer-
mo, y poder ayudar tanto a los padres, como al feto mismo, para
que tengan una adecuada calidad de vida tanto psicologica como
tisicamente.

Hoy dia existen varios estudios tanto invasivos como no invasi-
vos que nos ayudan a conocer el estado intrauterino del feto, razon
por la cual hay quienes, aunque no acepten el aborto, consideran
moralmente correcta la practica de los diagnosticos prenatales por-

102 Medicina y Etica 2019/1



El feto enfermo: un ejemplo del ingreso gradual del principio de vulnerabilidad

que, gracias a ellos, es posible descubrir y tratar de curar eventuales
enfermedades fetales, que en un pasado relativamente reciente re-
sultaba mas hipotético que real, pero que hoy es posible gracias a
los avances realizados en la medicina y cirugfa fetal.?

Conclusiones

Por lo mencionado anteriormente, en este punto podemos plan-
tear algunas conclusiones que apuntan al hecho de que el feto pre-
senta todas las caracteristicas de un ndividuo humano atectado por
enfermedades y riesgos, y que, en cuanto tal, tiene que ser tratado
como un paciente en el sentido propio y completo del concepto, tal
cual se entiende en la medicina. Aunque esto parezca obvio, en rea-
lidad no se puede decir que haya penetrado en la mentalidad de
muchos actores de las profesiones sanitarias y, en particular, que
encuentre el debido lugar en su formacién académica y profesio-
nal. El mismo discurso vale para el cuidado y la proteccién que te-
nemos que brindatles a los papas del neonato terminal durante y
después de la gestacion. Son personas vulnerables bajo un punto
de vista diferente, con las cuales nos sentimos solidarios no solo en
cuanto entendemos las razones de su fragilidad, sino porque nos
sentimos solidarios humanamente con ellos.

Tomar conciencia de ello puede ayudarnos a dar un sentido al
cuidado que tenemos éticamente que ofrecer a otros seres huma-
nos, quienes, debido a enfermedades, discapacidades, agotamiento
de sus fuerzas y capacidades vitales, se encuentran en un estado no
muy diferente (y no se trata simplemente de los enfermos termina-
les). Por el momento se encuentra en la conciencia colectiva una
disponibilidad a darles un cierto cuidado a estas personas, pero
esta presente la tendencia a considerarlas un “peso” social del que
tiene poco sentido seguir haciéndonos cargo. Por esta razén “creemos
que el profundizar en la conciencia ética acerca del tratamiento de
los fetos enfermos y de los neonatos terminales podria ayudar a

Medicina y Etica 2019/1 103



L. Velazquez

desarrollar una correcta conciencia ética a propésito de tantos
adultos “vulnerables” y a desarrollar las terapias y los cuidados que
les convienen”.’

Referencias biblilograficas

" A manera de ejemplo mencionamos algunos trabajos que han intentado preci-
sar la referencia especifica de la vulnerabilidad a la bioética: Blacksher & Stone
(2002), De Bruin (2001), Flanigan (2000), Hurst (2008), Kottow (2003, 2004), Levi-
ne (2004), Macklin (2003), Morawa (2003), Ruof (2004). Algunos de estos articu-
los critican la nocién misma de vulnerabilidad con argumentos a veces opuestos
(unos la acusan de ser demasiado vaga o amplia, otros de ser demasiado estre-
cha). Hay otros trabajos que intentan desarrollar y enriquecer al concepto de vulnera-
bilidad, o darle mayor «flexibilidad». Finalmente, cuando se pasa de la discusion teo-
rica a las indicaciones practicas se constata una cierta necesidad de convergen-
cia entre los planteamientos mas tedricos y «antropoldgicos» de la perspectiva
europea y los planteamientos mas pragmaticos y detallados del enfoque norte-
americano. No es intencidn de nuestro trabajo explorar esta rica variedad de estu-
dios; para una buena sintesis de ella reenviamos al trabajo de Solbakk (2011).

2 Con esta expresién se suelen indicar los principios afirmados en la Declaracion
de Barcelona que, a su vez, fue el resultado de un largo trabajo interdisciplinar, al
cual se dedicoé un grupo de 22 especialistas de diferentes formaciones durante
tres afios. El proyecto fue impulsado por el Centro para la bioética y el bioderecho
de la Universidad de Copenhagen vy la reunién final de este grupo tuvo lugar en
Barcelona, en donde se elaboré la declaracidon que lleva este nombre. Se trata de
la elaboracién de principios bioéticos inspirados por la filosofia europea continen-
tal. Los textos producidos fueron publicados en Rendtorff & Kemp (2000).

3 Cfr. Rendtorff & Kemp, 2000, p. 398.

4 Cfr. Miranda, 2011.

5 Cfr. Tham, Garcia Miranda, 2014.

8 Entrevista personal con Sabrina Paluzzi, fundadora de la institucion “La Quercia
Millenaria”.

7 Cfr. Velazquez L., 2017, p.38.

8lbid. p. 179.

Bibliografia

" BLACKSHER, E. & STONE, J.R. (2002). Introduction to “Vulnerability”. Issues of
Theoretical Medicine and Bioethics. Theoretical Medicine and Bioethics, 23 (6),
421-424.

104 Medicina y Etica 2019/1



El feto enfermo: un ejemplo del ingreso gradual del principio de vulnerabilidad

2 DE BRUIN, D. (2001). Reflections on ‘Vulnerability’. Bioethics Examiner, 5 (2):
1,4,7.

® FLANIGAN, R. (2000). Vulnerability and the Bioethics Movement. Bioethics Exa-
miner, 16 (2), 13-18.

4 HURsT, S.A. (2008). Vulnerability in Research and Health Care; Describing the
Elephant in the Room? Bioethics Examiner, 22 (4): 191-200.

5 KotTow, M.H. (2004). Vulnerability: What kind of principle is it? Medicine, Health
Care and Philosophy. 7, 281-287.

6 (2003). The vulnerable and the susceptible. Bioethics, 7/5-6, 460-471.

7" LEVINE, C. (2004). The Limitations of «Vulnerability» as a Protection for Human
Research Participants. American Journal of Bioethics, 4/3, 44-49.

8 MACKLIN, R. (2003). Bioethics, vulnerability, and protection. Bioethics, 17. 472-
486

9 MIRANDA, G. (2011). Come nacque il “principio di vulnerabilita”. Studia Bioetica,
4/2: 5-7.

0 MorAWA, A.H.E. (2003). Vuinerability as a Concept in International Human
Rights Law, Journal of International Relations and Development, 6/2, 139-155.

" RENDTORFF, J.D. & KEMP, P. (Eds.) (2000). Basic Ethical Principles in European
Bioethics and Biolaw. Copenhagen y Barcelona: Centre for Ethicsand Law & Insti-
tuto Borja de Bioética.

2 RUOF, M.C. (2004). Vulnerability, Vulnerable Populations, and Policy. Kennedy
Inst Ethics Journal, 1474, 411-425.

8 SOLBAKK, J.H. (2011). The principle of respect for human vulnerability and global
bioethics. En CHADWICK, R., TEN HAVE, H. & MESLIN, E. (Eds.). Health Care Ethics
in an Era of Globalization, PAIS: SAGE Publ.

* THAM, J., GARCIA, A., MIRANDA, G. (2014) Religious Prespectives on Human
Vulnerability in Bioethics, Ed. Springer.

S UNESCO (2005). Universal Declaration on Bioethics and Human Rights.
Recuperadode:http://portal.unesco.org/shs/en/ev.phpURL_ID=1883&URL_
DO=DO_TOPIC&URL_SECTION=201.html

'® VELAZQUEZ, L. (2017). El tratamiento del neonato terminal desde el punto de
vista bioético. EUNSA.

Medicina y Etica 2019/1 105



