
Aproximación filosófica a los debates actuales en neurociencias

Medicina y Ética 2019/1 213

Aproximación filosófica a los
debates actuales en neurociencias:

el problema de la identidad
y su repercusión social

Philosophical approach
to the current debates in

neurosciences: the identity problem
and its social repercussion

Ma. Elizabeth de los Ríos Uriarte*

Resumen

El presente artículo aborda la problemática acerca de la identidad
de la persona en lo concerniente a las intervenciones neurocientí-
ficas sobre su cerebro. Se cuestiona el lugar, papel y formación
de la identidad de cada persona y sus repercusiones en caso de
alteraciones en las estructuras cerebrales, bien sea por fines cu-
rativos o por fines de potenciamiento. De igual modo, se aborda
el dilema acerca de si existe un determinismo conductual ético en
alguna de las estructuras cerebrales y las consecuencias que
esto tendría. Finalmente, se confirma que la identidad de la per-
sona se sitúa en el nivel ontológico de la misma y, aunque man-
tiene relación con el entorno para su construcción, no depende
de las modificaciones o intervenciones neurológicas realizadas.

¿Somos nuestro cerebro? Ésta es una de las preguntas que sur-
gen con mayor eco ante los hallazgos de las neurociencias en nues-
tra época. La posibilidad de determinar el lugar biológico en que

* Facultad de Bioética de la Universidad Anáhuac México. Correo Electrónico:
marieli829@hotmail.com
Recibido el 30 de octubre de 2018. Entregado el 05 de noviembre de 2018.



M. E. de los Ríos Uriarte

214 Medicina y Ética 2019/1

se encuentran fenómenos que creíamos propios de una dimen-
sión trascendente e incluso espiritual tales como las emociones y
los sentimientos humanos, abren el debate en torno a una visión
reduccionista, en la que la esencia misma del ser humano está
determinada por sus funciones cerebrales. Así pues, diversas
consecuencias se desprenden de dicha visión, ya sea a nivel de
la conducta y comportamiento humano como a nivel de sensacio-
nes y formación de la personalidad. Las neurociencias rompen
esquemas de pensamiento tradicional que vale la pena abordar a
la luz de su avance y de la revolución que ésta genera día a día.

En este artículo se abordarán estos controvertidos hallazgos y
sus consecuencias para una concepción integral del ser humano
y de su ser persona, a partir de una visión analítica en dos ver-
tientes, en donde el debate acerca del reduccionismo biológico
demuestra su cara más voraz: en primer lugar, en lo tocante al
problema filosófico sobre la identidad del ser humano y, en se-
gundo lugar, en lo concerniente a la conducta humana y a su
comportamiento social.

Palabras clave: ética, cerebro, persona humana, dimensión social.

1. Introducción

El sociobiologismo1 es una corriente en Bioética que hunde sus
raíces en la evolución del ser humano. Parte de la base de que somos
un eslabón más en la cadena evolutiva y que, por ende, la posibili-
dad de seguir evolucionando es infinita.

Para esta corriente el ser humano es una realidad material que
cambia constantemente gracias a la intervención de fenómenos
–naturales o artificiales– que la “empujan” más allá de sí misma,
desplegando en ella nuevas y distintas formas de realidad. Por ello,
y si la materia es intrínsecamente tendiente al cambio pero éste
sólo le puede venir de lo que ella misma es, entonces el ser huma-
no no ha terminado de evolucionar y probablemente nunca lo
haga: siempre podremos ser más y mejores.



Aproximación filosófica a los debates actuales en neurociencias

Medicina y Ética 2019/1 215

De igual manera y desprendido de lo anterior, bajo este esquema de
pensamiento incluso los valores inmateriales del ser humano en su re-
lación con otros manifestados como cultura serán igualmente mate-
riales y tendrán su origen en la misma materia que constituye la
realidad humana. Por ende, se irán configurando y transformando
a medida que lo va haciendo el ser humano en su avance evolutivo;
es decir, no serán categorías supremas y absolutas que rigen la vida de
los seres humanos en orden a trascendentales derivados de su
esencia, sino que serán, igualmente, meros procesos evolutivos.2

Ahora bien, por mucho tiempo se ha concebido3 que existe un
componente no material en los seres humanos. Esta dimensión,
que escapa al ámbito de lo observable, es lo que da cuenta de cier-
tos fenómenos o experiencias personales que no se pueden medir
o cuantificar, cuanto menos ubicar en un espacio físico determina-
do o en un tiempo específico; no obstante, aunque no se puedan
localizar, se sabe que suceden y que son ciertas.

Con esto, la dimensión de lo humano puede entenderse ya sea
como un conjunto de interacciones entre elementos materiales que
determinan la esencia misma y todo lo que de ella se desprenda, o
bien como “algo más” que, si bien parte de una base biológica, no
se queda únicamente ahí, sino que se despliega en muchas interac-
ciones que producen sensaciones, emociones, pensamientos, etcé-
tera, que trascienden los límites de lo material. Por mencionar un
ejemplo: somos capaces de producir pensamiento y de generar
ideas en torno a problemas complejos, y sabemos que la base para
esto es la conexión neuronal que tiene lugar en nuestro cerebro; sin
embargo, el pensamiento no es un producto visible y observable que
se desprende y que ocupa un lugar físico y material concreto; por
ende, el pensamiento no es el cerebro ni la conexión neuronal esta-
blecida para generarlo. Otro ejemplo es el amor: reacciones químicas,
sí, pero no solamente eso.

Tanto el amor como el pensamiento son fenómenos que existen
y que no están en una parte corpórea de nosotros, aunque necesi-
tamos nuestro cuerpo como base para generarlos.



M. E. de los Ríos Uriarte

216 Medicina y Ética 2019/1

Con este panorama ha surgido la neurociencia4 como interdisci-
plina, la cual estudia el comportamiento y la interacción neuronal
bajo el supuesto de entender la conducta humana a la luz de lo que
el cerebro brinda como posibles respuestas ante las incógnitas del
ser humano. Sin embargo, su estudio ha abierto debates interesantes.

A continuación se tratarán sólo dos de las vertientes hacia don-
de dicho debate puede dirigirse.

2. El reduccionismo biológico ante
la reflexión filosófica

La aproximación antropológica de la persona puede hacerse desde
su naturaleza material o desde la concepción sustancialista. Este úl-
timo será el enfoque utilizado en el presente capítulo. Aristóteles
decía que la ousía:

“Es la causa inmanente del ser de los entes que no se predi-
can de un sujeto; por ejemplo, el alma es causa inmanente de
la existencia del animal…”7

El hombre es sustancia, y por ello de él se pueden predicar enton-
ces todas sus cualidades: tamaño, peso, color, edad, sexo, etcétera.
Esta concepción sustancial del hombre hace pensar que éste se va
formando a través de sus diversas experiencias con otros hombres
que, al igual que él, son sustancias; es decir, el hombre está abierto
a otras relaciones con otros seres humanos y en ellas se va forjan-
do a sí mismo.

El hombre se percibe como no creado por sí mismo y, por lo
tanto, como trascendencia que conlleva la mortalidad que, a su vez,
lo inclina a pensarse como autosuficiente pero dependiente de otro
ser mayor. Kant ya perfilaba esto cuando se preguntaba qué es el
hombre en forma de tres interrogantes: “¿Qué puedo conocer?
¿Qué debo hacer?  ¿Qué me cabe esperar”8? De ellas se derivaban



Aproximación filosófica a los debates actuales en neurociencias

Medicina y Ética 2019/1 217

tres cualidades del ser humano: libertad, conocimiento y apertura a
la trascendencia.

Así, ante estas afirmaciones, con los avances de las neurocien-
cias se corre el riesgo de creer que la unidad y sustancia que es el
ser humano pueda ser físicamente ubicada en alguna estructura fí-
sica y, más concretamente, en el cerebro humano. Con ellos surgen
diversas controversias, ya que estos hallazgos harían pensar que di-
cha dimensión trascendente en el ser humano que le hace sujeto de
realidades intangibles es mera fantasía o ilusión; más aún, pensar
que el ser humano ha dejado de ser “misterio” para ser un “resul-
tado” medible, cuantificable y observable que tiene su base en es-
tructuras cerebrales y en las operaciones realizadas por éstas.

Una de las consecuencias mencionadas anteriormente es, sin
duda alguna, el tema de la identidad, que se abordará a continuación.

2.1 La formación la identidad: proceso social o potenciamiento cerebral

Para algunos10 la identidad se forja con base en dos elementos: la
base sobre la que descansan los procesos y dinámicas de forma-
ción de la identidad que es propiamente la “sustancia” y la “esen-
cia” (también llamada identidad numérica11) del ser humano tanto
en su dimensión corporal como en la espiritual y, en segundo lugar,
la plasticidad (identidad narrativa)12 de la misma, que le permite
adaptarse y desarrollar mecanismos de ajuste según la circunstancia
lo vaya dictando. De esta manera, la identidad sería algo que de-
pende de la esencia –única, fija e indivisible– del ser humano y des-
cansa sobre ella, pero también el aspecto dinámico de su ser perso-
na y ser social, que la modifican conforme se va avanzando en el
desarrollo mismo de la persona.

Para otros, en cambio, se prescinde del elemento fijo e inamovi-
ble para situarla únicamente en su dimensión cambiante; es decir,
se afirma que la identidad del ser humano no está pre-fijada, sino
que se va construyendo con el entorno en que éste se va situando y
–con los nuevos hallazgos de la neuroética– con distintas interven-



M. E. de los Ríos Uriarte

218 Medicina y Ética 2019/1

ciones que la van moldeando según distintos intereses y necesida-
des, incluso hasta el punto de alterarla mediante estas intervenciones.13

Es algo constatable –y lo es desde los presocráticos– que se pre-
guntaban por el problema de la identidad en el cambio, de lo uno
en lo múltiple,14 que todas las cosas sufren constantes y muy diver-
sas modificaciones, y que son precisamente éstas las que permiten
su adaptación al medio y, en consecuencia, su sobrevivencia. Sin
embargo, también se ha admitido que estos cambios no alteran un
componente fundamental, que es el de la esencia, entendida ésta
como el contenido universal y necesario de las cosas que les permi-
te ser lo que ellas son en sí mismas. Así, pues, sin que alteren la
esencia, los cambios permiten la adaptación al medio y vienen da-
dos por las influencias externas que se presentan y que exigen una
postura –acción o reacción– frente a ellas.

Esto mismo sucede con la identidad en el ser humano: la esen-
cia que lo hace ser “ser humano” es inalterable, y precisamente en
función de ésta la persona se va desarrollando en una trama de re-
laciones sociales, culturales, económicas, políticas e incluso medio-
ambientales, que le van desplegando distintas formas de estar en la
realidad y de interactuar con ella, pero no por ello cambia su esen-
cia. Así, pues, la identidad se va forjando conforme el ser humano
va siendo “afectado”15 por el entorno en donde se inserta y va cre-
ciendo.16

Así, ante la posibilidad de concebir que la identidad es tan plás-
tica como plásticas sean las intervenciones que se hagan sobre ella,
como se afirma actualmente en algunas corrientes de las neurocien-
cias,17 hay que decir que una consecuencia directa sería el hecho de
perder el componente “esencial” de las “sustancias” y, por ende,
concebir toda la realidad como algo sujeto al devenir eternamente.

Pensar que la identidad es algo alterable y modificable permite pen-
sar en la posibilidad de fortalecer las relaciones humanas, potenciar
habilidades que le permitan un mejor desarrollo, habilitar adapta-
ciones de sobrevivencia y un sin fin de aspectos positivos, pero si
se pierde de vista que en la base de todo ello hay un elemento úni-



Aproximación filosófica a los debates actuales en neurociencias

Medicina y Ética 2019/1 219

co de contenido específico que es inamovible, entonces las posibi-
lidades enunciadas en sí mismas perderían el sentido de ser incluso,
ya que estarían modificando cualidades que le son “accidentales” al ser
humano, y no estarían modificando al “ser humano” en cuanto a su
ser sustancia; así, durarían tanto como duren determinadas circunstan-
cias, pero se desvanecerían en cuanto éstas también se modifiquen.

El cambio por el cambio mismo no aporta ningún beneficio. Sin
un sentido de orientación, la mejora no es mejora sino azar. Así,
pues, la posibilidad de intervenir sobre estructuras que permitan
una mayor adaptación al medio, una mejor comprensión de la con-
ducta social y de nuestra injerencia sobre el entorno con vistas a
mejorarlo, serían acciones que las neurociencias abrirían con una
evaluación y un juicio positivo, todas ellas, a su vez, dirigidas y
orientadas internamente a un contenido al que le conferimos una
razón de ser lo suficientemente fuerte como para ser pensada en
términos de sus repercusiones sociales.18

2.2 Determinismo conductual y predicción del comportamiento:
la antesala para el fatalismo

Otro debate que ha aparecido ante los hallazgos de la neurociencia
es aquel que apunta a afirmar que la conducta humana tiene, por
base, una estructura orgánica situada también en el cerebro. Si se le
concede razón a la propuesta anteriormente mencionada, entonces
se tendría que afirmar también que el hecho de que se actúe19

–bien o mal, ética o no éticamente– depende de tener estructuras
cerebrales determinadas que permitan dicha conducta, pero no
sólo eso, sino que se puede intervenir sobre las mismas con vistas
a mejorar o alterar la conducta esperada de un sujeto.

Este aspecto es crucial en la reflexión sobre temas de ética: ¿qué
es la ética? ¿se nace con la inclinación natural al bien o se aprende
y modifica según las experiencias del individuo y el entorno circun-
dante? Según la respuesta, se podrá apostar o no por mínimos éticos



M. E. de los Ríos Uriarte

220 Medicina y Ética 2019/1

que permitan la convivencia humana, o bien por el determinismo
puro y radical y, por ende, por la cancelación de la libertad humana.

La teoría aristotélico-tomista20 afirma que los seres humanos te-
nemos una inclinación natural al bien, entendido éste como todo
aquello que conserve y proteja nuestra vida y nuestra especie.21

Ahora bien, esto se traduce en nuestros días en lo que denomina-
mos “conciencia” que, aunque no se ubica físicamente en ningún
lugar de la estructura cerebral, informa a ésta para la deliberación
de los actos que se deben ejecutar y aquellos que conviene evitar.
Así, pues, la conciencia es aquello que advierte antes de actuar;
esto es, por inclinación natural tendemos al bien, pero por la con-
ciencia discernimos los medios para llegar a éste.

Esta conciencia, en los seres humanos, va evolucionando y desarro-
llándose según vaya creciendo y desarrollándose el propio ser humano.
Por tanto, esta conciencia va siendo constantemente transformada
según distintos factores: educacionales, culturales, económicos, po-
líticos, sociales, etc., de tal manera que puede irse fortaleciendo
o bien debilitando según el entorno en que el sujeto se vaya insertan-
do. Lo que resulta interesante aquí es que, con independencia de las
circunstancias y de su dinamismo interno, la conciencia, como medio
de deliberación interna, nunca se pierde; esto significa que siempre
será posible retornar a ella y redireccionarla porque siempre está
presente, incluso cuando se piense que se ha perdido por completo.

Con lo anterior se quiere plantear la reflexión de pensar que la
posibilidad de actuar bien o, en otras palabras, de actuar éticamen-
te, siempre existe en el ser humano por su misma estructura onto-
lógica, aunque de hecho no siempre se actúe bien ni éticamente.

Ahora bien, ante lo anterior, existe la postura contraria; es decir,
la que afirma que el actuar bien o mal, ética o no éticamente, de-
pende de tener ciertas estructuras cerebrales y que éstas operen
adecuadamente. Así, entonces, existe un determinismo que permi-
tiría a unos actuar éticamente y a otros no. Además, se plantea ac-
tualmente la posibilidad de intervenir en dichas zonas del cerebro



Aproximación filosófica a los debates actuales en neurociencias

Medicina y Ética 2019/1 221

para potenciar la conducta humana en orden a lo que de ella se
quiera obtener.22

Lo anterior, por extraordinario que pudiera sonar, implica tam-
bién una enorme consecuencia en la persona humana: la cancela-
ción de su libertad.

El argumento es el siguiente: si bien existe una tendencia natural
al bien detectado por la inteligencia humana (como condición on-
tológica dada per se), se requiere de la libertad para obrar en conse-
cuencia; es decir, a la persona no le basta con detectar un posible
bien, sino que necesita poner en marcha su libertad para acercarse
a él y ejecutarlo y, una vez que opera en él su libertad, entonces es
capaz de actuar éticamente. Pero si se parte de la base de que el
actuar bien o no depende de la estructura cerebral y de las co-
nexiones que en ella se realicen, entonces no cabrá este espacio de
deliberación en donde el ser humano, libremente, se dirija a él; mas
bien todo dependerá de la existencia y funcionamiento del cerebro,
y no de una decisión tomada en conciencia propia de un acto libre.

Llevado al extremo, este argumento clausura la posibilidad de
actuar libremente e incluso, la responsabilidad sobre sus acciones,23

pudiendo entonces justificar casi cualquier conducta, argumentando el
correcto o incorrecto funcionamiento de las estructuras cerebrales.

El determinismo de la conducta humana, la cancelación de la li-
bertad y de la responsabilidad y la apertura de posibles justificacio-
nes de actos incluso inhumanos, son algunas de las consecuencias
que se desprenden de pensar que es posible ubicar e incluso prede-
cir la conducta del ser humano estudiando y analizando su cerebro.

3. Conclusión

Tanto en el tema de la identidad como en el de la conducta huma-
na, se debe velar por conservar elementos ontológicos, contenidos
universales y necesarios que permitan los cambios y las modifica-
ciones necesarias, ya que, de no tenerlos, se perdería el mismo suje-



M. E. de los Ríos Uriarte

222 Medicina y Ética 2019/1

to humano en un mar de posibilidades azarosas y arriesgadas. Las
posibilidades de cambio lo son únicamente sobre la base de algo
sólido que las permita; por ello, es posible armonizar tanto la idea
de la esencia humana como contenido universal como aquella que
apunta a la construcción siempre variante de sí mismo.

Quizá se esté avanzando en el conocimiento de las infinitas po-
sibilidades de la ciencia, pero si ésta no se entrelaza con la re-
flexión ontológica y ética se corre el riesgo de dejar de ser lo que
somos, de perder la identidad que nos constituye como seres hu-
manos. Así, tanto la ética en cuanto reflexión filosófica como la
neurociencia como avance científico son deseables y necesarias,
siempre y cuando ambas caminen a la par y de la mano.

Referencias Bibliográficas

1 PALAZZANI, L. De la ética “laica” a la bioética “laica”. Humanitas. 1991; 46 (4):
513-546.
2 NÚÑEZ, P. Las seis versiones de la bioética. Persona y Bioética, Universidad de
La Sabana. 2009. (Acceso el 25.03.2016 En: http://personaybioetica.unisabana.
edu.co/index.php/personaybioetica/article/view/626/1803).
3 En los presocráticos la preguntaba versaba sobre el principio constitutivo de las
cosas, el “arjé”. Las respuestas variaban desde lo material y observable –como el
agua para Tales de Mileto– hasta llegar a concepciones inmateriales –como el “apei-
ron” de Anaximandro–, pasando por el “aire” de Anaxímenes y el “nous” de Anaxá-
goras. Entrada la época de oro de la filosofía griega, para Sócrates el alma existía
en el cuerpo y debía liberarse de éste para alcanzar su verdadera felicidad. Lo
mismo sucedía para Platón, para quien las almas habitaban el “topus uranus”, y a
él volvían cuando se liberaban del cuerpo que las mantenía presas. Por su parte
Aristóteles, con un pensamiento más evolucionado, en su tratado “De anima” sos-
tenía que el alma o “psyqué” es lo que diferencia ontológicamente a los vivientes
de los no vivientes. Por su parte, Tomás de Aquino hablaba del alma entendida
como principio vital.  Así pues, de esta tradición llega la posibilidad de pensar que
el ser humano es algo más que la materia que lo compone. Las posibilidades de
entender este principio siguen siendo, hasta nuestros días, infinitas.
4 Se sugiere la lectura de BLANCO, C. Historia de la neurociencia. Madrid: Bibliote-
ca Nueva; 2014.
5 PÉREZ, M. El magnetismo de las neuroimágenes: moda, mito e ideología del ce-
rebro. Papeles del Psicólogo. 2011; 31 (2): 98-112.



Aproximación filosófica a los debates actuales en neurociencias

Medicina y Ética 2019/1 223

6 PICCINI, G. Foundational issues in cognitive Neurosciencies. In CLAUSEN, J.,
LEVY, N. Handbook of Neuroethics. Nueva York-Londres: Springer; 2014. p. 3-7.
7 ARISTÓTELES. Metafísica. Buenos Aires: Sudamericana; 2000. p. 272-273.
8 Cfr. BUBER, M. ¿Qué es el hombre? 6ª ed. México: Fondo de Cultura Económica;
1967. p. 9.
9 CRICK, F. The Astonishing Hypothesis: The Scientific Search for the Soul. New
York: Touchstone Press; 1994. In LEVIN, Y., AHARON, I. Reverse inference and
mind-brain identity.  Journal of cognition and neuroethics. 3(2): 23-45. p. 27-28.
10 En el libro “Handbook of Neuroethics” anteriormente mencionado, la sección
número 5 intitulada “Neuroethics and Identity” (pps. 365-459), incluye una variada
exposición sobre la identidad vista a partir de las neurociencias.
11 MACKENZIE, C., WALKER, M. Neurotechnologies, personal identity and ethics of
authenticity. In CLAUSEN, J., LEVY, N. Op cit. p. 377.
12 MACKENZIE, C., WALKER, M. Neurotechnologies, personal identity and ethics of
authenticity. In CLAUSEN, J., LEVY, N. Op cit. p. 380.
13 Éste constituye uno de los dilemas más acuciantes en torno a las neurocien-
cias, ya que se piensa que la identidad de una persona se ve seriamente alterada
en el momento de haberle realizado alguna intervención sobre su cerebro, aun si
ésta tenía por objetivo la cura o el tratamiento de algún padecimiento. Cfr. GA-
LERT, T. Impact of brain interventions on personal identity. In CLAUSEN, J., LEVY, N.
Op cit. p. 407-422.
14 DI CAMILLO, S.G. El argumento de “Lo uno sobre lo múltiple” en el Tratado sobre
las ideas de Aristóteles. Synthesis, La Plata. 2010; 17: 47-63. (Acceso el
26.03.2016En:http://www.scielo.org.ar/scielo.php?script=sci_arttext&pid
=S032812052010000100004&lng=es&tlng=es).
15 Se entiende por “afectado” la capacidad de ser “influenciado”, “modificado” por
el entorno, sin que necesariamente cobre un sentido pesimista de afectación ne-
gativa; únicamente se entiende el término como “apertura” a los procesos de inte-
racción, intercambio y modificación –interna y externa– de una realidad.
16 Cfr. KENNETH, J. Mental disorder, moral agency and the self. In Steinbock B. The
Oxford Handbook of Bioethics. Nueva York: Oxford University Press; 2007. p. 90.
17 GALERT, T. Impact of brain interventions on personal identity. In CLAUSEN, J.,
LEVY, N. Op cit. p. 408-410.
18 Se sugiere la lectura del apartado Neuroenhacement de Bert Godjin en CLAU-
SEN, J., LEVY, N. Op cit. pp. 1167-1177.
19 Cfr. BALAGUER. Determinism and its relevance to the free will question. In
CLAUSEN, J., LEVY, N. Op cit. pp.231-253.
20 Entendiendo por teoría clásica aquella que se dibuja en la línea de pensamien-
to aristotélico-tomista, en donde se afirma que la existencia humana tiene un “te-
los” interno que la dirige, según Aristóteles a buscar su felicidad y según Tomás
de Aquino al bien; que se inscribe en la ley natural que, a su vez, está grabada en
el seno mismo de su ser. Cfr. GARCÍA, J.A. Antropología filosófica: una introduc-
ción a la filosofía del hombre. 5ª ed. Navarra: EUNSA; 2010. pp. 156-161.



M. E. de los Ríos Uriarte

224 Medicina y Ética 2019/1

21 Ver la idea de Santo Tomás que afirma que los dos bienes principales que se
deben perseguir son la conservación de la propia vida y la propagación de la es-
pecie. Cfr. DE AQUINO, T. Suma Teológica: Parte I. Cuestión 97 y 98. (Acceso el
26.03.2016 En: http://biblioteca.campusdominicano.org/1.pdf).
22 BUBLIT, C., DESLE, M. A duty to remeber, a right to forget? Memory manipulation
and the law. In CLAUSEN, J., LEVY, N. Op cit. pp. 1279-1309.
23 GOOLD, I., MASLEN, H. Responsibility enhancement and the law of negligence. In
CLAUSEN J. LEVY N. Op cit. pp.1363-1381.


