
Migraciones Internacionales, Vol. 4, Núm. 4, Julio-diciembre de 2008

El transnacionalismo y la movilización colectiva 
de la comunidad maya en Júpiter, Florida
Ambigüedades en la identidad transnacional 
y la religión vivida

Timothy J. Steigenga 
Florida Atlantic University

S. Irene Palma
Carol L. Girón S.

Instituto Centroamericano de Estudios Sociales y Desarrollo

Resumen
Algunos elementos de la religión vivida ayudan a los inmigrantes mayas en Júpiter, 
Florida, Estados Unidos, a reconstruir simbólica y prácticamente la noción de 
“hogar”, dando un sentido de identidad colectiva, lo cual ha facilitado la acción 
comunitaria. La homogeneidad étnica y lingüística, la comunidad de origen co-
mún y la fuerza de una sola tradición religiosa, combinados con bajos niveles de 
aceptación cultural/social de los inmigrantes en Júpiter da como resultado lo que 
Alejandro Portes llama una etnicidad reactiva. Pero la relación entre identidad y 
acción colectiva es mucho más compleja y ambigua. Cuando los factores contex-
tuales no son favorables, divisiones y otras barreras obstaculizan la creación de 
una identidad colectiva, lo cual limita la posibilidad de la acción comunitaria. 
Además, los mismos factores que crean un sentido de identidad colectiva a un 
nivel específico (de aldeas, iglesias y grupos étnicos) pueden probablemente llevar 
a divisiones que inhiben la acción colectiva en un ámbito más general (a niveles 
de identidad maya, hispana o inmigrante). La etnicidad reactiva puede afectar de 
manera negativa el grado de aceptación social en la comunidad de destino y tam-
bién el desarrollo de los conflictos interétnicos.

Palabras clave: 1. transnacional, 2. religión vivida, 3. etnicidad reactiva, 4. Jú-
piter, Florida, 5. Jacaltenango, Guatemala.



38 Migraciones Internacionales, Vol. 4, Núm. 4, JULIO-DICIEMBRE de 2008

Abstract
Certain elements of lived religion assist Jacaltec Mayan immigrants in Jupiter  to 
symbolically and practically recreate conceptions of ‘home,’ thereby providing a 
sense of aggregate identity that has facilitated collective action. A common sending 
community, ethnic and linguistic homogeneity, and the dominance of a single re-
ligious tradition combine with low levels of social/cultural acceptance of Jupiter’s 
immigrants to produce what Alejandro Portes has called reactive ethnicity. But 
the relationship between identity and collective action is much more complex 
and ambiguous. When contextual factors are not favorable, divisions and other 
barriers to collective identity formation limit the possibility for collective action 
and expose differences within immigrant conceptions of home.  Furthermore, the 
very factors that provide a sense of collective identity at the level of village, church, 
and ethnic group are likely to lead to divisions that inhibit collective action at 
an expanded level of identity (Mayan, Hispanic, or immigrant). Thus, reactive 
ethnicity can negatively affect the social acceptance of immigrants in receiving 
communities and add to levels of inter-ethnic conflict.

Keywords: 1. transnational, 2. lived religion, 3. reactive ethnicity, 4. Jupiter, 
Florida, 5. Jacaltenango, Guatemala. 



39 Steigenga-Palma-Girón/El transnacionalismo y la movilización colectiva...

¿Cuándo y cómo se movilizan los inmigrantes transnacionales 
para lograr un movimiento colectivo o para participar en sus 
comunidades? Varios estudios de migración se han dedicado a 
responder estas preguntas, sin embargo, las respuestas son con 
frecuencia ambiguas. La ambigüedad de este tema se relaciona 
con la complejidad de los conceptos y las variables que se utili-
zan para explicar la movilización de inmigrantes (por ejemplo, 
transnacionalismo, capital social y la política de identidad étni-
ca). Se identifica que esa dificultad también se vincula con las 
metodologías utilizadas para estudiar un proceso que continua-
mente cambia y que requiere de múltiples niveles de análisis. Este 
estudio1 intenta separar el papel que desempeñan ciertas formas 
de transnacionalismo religioso en la construcción o continuación 
de las identidades colectivas, mientras que de manera simultánea 
intenta determinar cómo tales identidades fomentan y/u obstacu-
lizan la participación pública de los inmigrantes. Este estudio se 
basa en cuatro años de investigación con la comunidad de inmi-
grantes jacaltecos mayas en Júpiter, Florida. Argumentamos que 
ciertos elementos de la religión vivida2 ayudan a los inmigrantes 
jacaltecos a reconstruir simbólica y prácticamente las nociones del 
“hogar”, proporcionando así un sentido de identidad colectiva en 
la comunidad que ha facilitado la acción comunitaria.

Algunos factores contextuales que han causado este efecto son 
la homogeneidad étnica y lingüística, la comunidad de origen en 
común y la fuerza de una sola tradición religiosa. Estos factores 

1Se reconoce y agradece el apoyo de Jocelyn Sabbagh en la traducción de este do-
cumento del inglés al español. Agradecemos también el apoyo de la Fundación Ford 
para la realización de este estudio. Para más información, véase Universidad de Florida, 
Latin American Immigrants in the New South, página web <http://www.latam.ufl.
edu/NewFordProjectSite/indexsp.shtml>.

2El enfoque de la religión vivida busca “estudiar la manera en la cual la gente parti-
cular, en lugares y épocas particulares viven, conviven, sobreviven y reaccionan a los es-
tilos de expresiones religiosas que tienen disponibles en la cultura” (Orsi, 1997:7). En 
otras palabras, el estudio de la religión vivida se trata del entendimiento de las maneras 
en las cuales los practicantes religiosos desarrollan su religión en sus vidas cotidianas en 
los lugares donde viven y trabajan. Aunque el enfoque de la religión vivida no ignora 
las formas congregacionales de la práctica religiosa, nos llama a prestar igual atención a 
lo que pasa fuera de las paredes de la iglesia y lo que pasa dentro de ellas. 



40 Migraciones Internacionales, Vol. 4, Núm. 4, JULIO-DICIEMBRE de 2008

combinados, con bajos niveles de aceptación cultural/social de 
los inmigrantes en Júpiter, producen lo que Alejandro Portes lla-
ma una etnicidad reactiva, una forma revitalizada de política de 
identidad que surge cuando hay una percepción de hostilidad en 
el ambiente.3

La relación entre identidad y acción colectiva es más comple-
ja y ambigua de lo que parece a primera vista. En muchos casos, 
las reconstrucciones del “hogar” son más imaginadas que reales. La 
nostalgia, las dificultades familiares y las cambiantes identidades 
transnacionales interrumpen y pueden trastornar las concepciones 
del hogar reconstruido. Cuando los factores contextuales no son 
favorables, divisiones y otras circunstancias obstaculizan la creación 
de una identidad colectiva, lo cual limita la posibilidad de la acción 
colectiva y resalta las diferencias en las concepciones del hogar entre 
la comunidad de inmigrantes. Además, los mismos factores que dan 
un sentido de identidad colectiva a un nivel específico (de aldeas, 
iglesias y grupos étnicos) pueden probablemente llevar a divisiones 
que inhiben la acción colectiva a un ámbito más general (a niveles 
de identidad maya, hispana y/o inmigrante). La etnicidad reactiva 
puede afectar negativamente el grado de aceptación social en la co-
munidad de destino y también en los conflictos interétnicos.

Es importante ubicar este argumento en su contexto; por tanto, 
este artículo incluye una reseña de la terminología y de las insti-
tuciones religiosas transnacionales y las prácticas que se hallan en 
el caso de Júpiter. En particular, nos enfocamos en las conexiones 
transnacionales y de identidad que claramente se pueden observar 
en la celebración inicial de la fiesta maya en Júpiter en 2002 y de 
los ejemplos de acción comunitaria de la población inmigrante 
en ese lugar. Luego discutimos ciertos obstáculos que impiden 
la colaboración comunitaria, que pueden ser inherentes en mo-
vimientos sociales que surgen con la formación de una identi-

3Según Portes y Rumbaut (2001:284), “la etnicidad reactiva es un producto de la 
confrontación entre una sociedad hostil y las identidades defensivas y solidarias que 
enfrentan a la sociedad”. En contraste, la etnicidad lineal representa la continuación 
de culturas y prácticas del pasado “en vez de una cultura basada en una reacción al 
presente” (Portes, 1999:134).



41 Steigenga-Palma-Girón/El transnacionalismo y la movilización colectiva...

dad colectiva basada en una etnicidad reactiva. Por último, con-
cluimos con unas reflexiones teóricas sobre religión y migración 
transnacional.

Transnacionalismo, religión vivida y etnicidad reactiva

El término transnacionalismo no tiene una definición fija y fi-
nal. Los expertos en las áreas de estudios culturales, religiosos, 
de migración, ciencias políticas, sociología y antropología utili-
zan el término para explicar situaciones diferentes, en contextos 
diferentes. Transnacionalismo, en su sentido más general, se re-
fiere a actividades, organizaciones, ideas, identidades y relaciones 
económicas y sociales que con frecuencia atraviesan y trascien-
den fronteras nacionales (Levitt, 2001; Portes et al., 1999; Pe-
terson, Vasquez y Williams, 2001). En varias áreas académicas, 
esta definición general crea un problema de niveles de análisis 
multidimensional para los estudios que investigan el fenómeno 
del transnacionalismo. Smith y Guarnizo (2001) distinguen en-
tre el “macro-transnacionalismo”, el proceso de globalización en 
organizaciones multinacionales gubernamentales y no guberna-
mentales y el “micro-transnacionalismo”, la realidad vivida por 
los migrantes y sus comunidades que atraviesan fronteras. Bajo 
la definición de micro-transnacionalismo, Portes, Guarnizo y 
Landolt (1999) incluyen dimensiones cuantitativas y cronológi-
cas, explicando que el volumen de actividades e individuales que 
atraviesan las fronteras deben ser significantes y continuas para 
designarlas transnacionales. Exactamente cuán alto debe ser el vo-
lumen o cuánto tiempo debe transcurrir no está definido (Al-Ali 
y Koser, 2002).

Levitt (2001) y Ruiz Baía (2001) resaltan la necesidad de en-
tender el contexto social en el cual está ocurriendo el fenómeno 
del transnacionalismo. Los grupos sociales, las identidades, las 
creencias, los rituales, las prácticas y las relaciones de poder en 
las comunidades de origen y las de destino (así como en lugares 
de tránsito), son factores críticos para nuestro entendimiento del 



42 Migraciones Internacionales, Vol. 4, Núm. 4, JULIO-DICIEMBRE de 2008

proceso y los efectos del transnacionalismo. Aquí yace el nexo 
crítico entre los estudios de transnacionalismo y los estudios de 
religión vivida, ya que son precisamente los grupos sociales, las 
identidades, las creencias, los rituales, las prácticas, los significa-
dos y las relaciones de poder entre las personas lo que forman el 
núcleo en los estudios de religión vivida. Según esta perspectiva, 
un Pastor pentecostal que evangeliza a los jornaleros en Júpiter y 
las familias de esos trabajadores en sus comunidades de origen en 
Jacaltenango, también forma parte de la “comunidad transnacio-
nal”. Para cada uno de éstos la religión vivida abarca sus prácticas 
mientras se mueven por distintos lugares y forman nuevas rela-
ciones que constituyen sus vidas cotidianas. Es decir, la religión 
vivida ocurre tanto en el interior como en el exterior del proceso 
formal de “pertenecer” a un grupo religioso (Hall, 1997; Orsi, 
1999).4 El presente estudio se encuentra bajo este último nivel de 
análisis, explora los elementos religiosos del micro-transnaciona-
lismo en la comunidad que se extiende de Jacaltenango, Guate-
mala, a Júpiter, Florida.

La etnicidad reactiva es el último término clave que se desarro-
lla en este artículo. Como argumentan Portes, Guarnizo y Landolt 
(1999), la etnicidad reactiva puede proporcionar una base sólida 
para la formación de una identidad colectiva y de una moviliza-
ción política entre las poblaciones de inmigrantes. La movilización 
de latinos en California después de la Propuesta 187 es un buen 
ejemplo. De igual manera, Popkin (1999) ha documentado el au-
mento de la etnicidad reactiva en la comunidad de inmigrantes 
guatemaltecos kanjobales en Los Ángeles, tomando en cuenta el 
ambiente de discriminación. En un ambiente hostil, la etnicidad 

4De hecho, la encuesta realizada en el marco de esta investigación demostró que 
más de 50 por ciento reportó que nunca participa en organizaciones religiosas. Nuestra 
encuesta incluyó una serie de preguntas diseñadas para producir medidas de transna-
cionalismo, prácticas religiosas y varios factores demográficos. Basamos nuestro grupo 
de muestra en un census track que contenía 90 por ciento de todos los hispanos en Jú-
piter, Florida. En total, visitamos 771 residencias dentro de este census track. Encontra-
mos 216 (28 %) residencias con personas que procedían de Guatemala o de México, 
y completamos encuestas en 155 (72 %) de las residencias aptas para ella. El grupo de 
muestra fue 66.5 por ciento de guatemaltecos y 33.5 por ciento de mexicanos.



43 Steigenga-Palma-Girón/El transnacionalismo y la movilización colectiva...

reactiva proporciona una base para la solidaridad colectiva y para 
la movilización política con el propósito de defender los intereses 
del grupo étnico. Así mismo, Portes (1999:465) ha argumentado 
que la etnicidad reactiva proporciona una base para las actividades 
transnacionales. Portes explica que “no hay otro remedio más que 
trazar un muro alrededor del grupo, identificándolo con tradicio-
nes e intereses que tienen raíz en el país de origen y separándolo 
simbólicamente, y a veces, físicamente, de la sociedad en el lugar 
de destino”.

Gran parte de la literatura que trata temas de migración trans-
nacional intenta demostrar que hay algo fundamentalmente nue-
vo en el fenómeno del transnacionalismo. Aunque hay diferencias 
importantes, este documento aborda el tema del transnacionalis-
mo religioso desde el punto de vista en el que muchos aspectos de 
los procesos sociales en esta nueva ola de inmigración son similares 
a los aspectos de previas olas de inmigración. La rapidez, cantidad 
e incluso la calidad de las conexiones transnacionales han cambia-
do indudablemente; sin embargo, los efectos de estos cambios, en 
cuanto a la formación de identidad, poder y acción colectiva, tie-
nen similitudes y diferencias con los efectos del transnacionalismo 
en olas previas de inmigración.

En el caso de Júpiter, este estudio intenta demostrar que las 
imágenes reconstruidas del hogar han sido facilitadas y reforzadas 
a través de la religión vivida. Por medio de la organización, prepa-
ración y celebración de una fiesta que tiene raíz en su comunidad 
de origen, los inmigrantes mayas jacaltecos en Júpiter han man-
tenido y reforzado una identidad colectiva que facilita una parti-
cipación pública de carácter colaborativo y de cooperación más 
allá del festival. Este proceso refleja la experiencia de otros grupos 
migrantes, como el de italianos en Harlem a comienzos del siglo 
xx descrito por Orsi (1985). Mientras las fuerzas religiosas y las 
identidades étnicas y religiosas fomentan una movilización co-
lectiva en Júpiter, surgen obstáculos que impiden un activismo 
panmaya o panhispano, ya que estas identidades marcan las dife-
rencias entre la población de inmigrantes.



44 Migraciones Internacionales, Vol. 4, Núm. 4, JULIO-DICIEMBRE de 2008

Inmigrantes mayas en Júpiter, Florida

Júpiter, Florida, es una ciudad costera relativamente pequeña5 y se 
localiza en la parte norte del condado de Palm Beach, a menos de 
10 millas al noroeste de esta ciudad. Júpiter es un destino popular 
para turistas durante el invierno, por tanto, la ciudad vive un auge 
en construcción y un crecimiento en la cantidad de viviendas. 
Las empresas de la construcción, de la jardinería y de los campos 
de golf dependen de la mano de obra de inmigrantes (sobre 
todo de trabajadores mayas guatemaltecos y mexicanos). Todos 
los días, cientos de jornaleros se ubican en las aceras y en los esta-
cionamientos para esperar a contratistas y a personas individuales 
(privados) para conseguir trabajo.6

La mayoría de los inmigrantes de Júpiter provienen de áreas ru-
rales del norte de Guatemala (principalmente Huehuetenango con 42 
por ciento de los encuestados) y del sur de México (Chiapas, con 
casi 15 por ciento). Según entrevistas con informantes clave,7 esti-
mamos que aproximadamente 1 500 de estos individuos provienen 
de Jacaltenango, municipio del departamento de Huehuetenango, 
en el occidente de Guatemala, y de las aldeas que lo integran.8

5Júpiter tiene una población de aproximadamente 45 mil personas.
6Según el censo de 2000, 2 881 hispanos o latinos viven en Júpiter, y representan 7.3 

por ciento de la población de la ciudad (us Census Bureau, Census 2000). La mayoría de 
estos individuos son migrantes recientes de Guatemala o México. Asumiendo que el censo 
calcula menos inmigrantes de los que son en realidad y que la comunidad ha crecido de 
manera significativa desde el año 2000, se estima que el número de centroamericanos y 
mexicanos que viven en Júpiter puede fluctuar entre tres mil y cuatro mil personas.

7Como parte de la investigación realizada en Júpiter también se hicieron entrevistas 
a interlocutores clave, entrevistas de grupo focal e historias de vida con inmigran-
tes guatemaltecos. La búsqueda de información se orientó a la reconstrucción de los 
procesos que provocaron la emigración, el viaje y las vivencias cotidianas en el lugar 
de destino, así como al análisis (autorreflexivo) y los cambios percibidos a partir de 
los mismos. Se realizaron entrevistas en diversos momentos del estudio con mujeres, 
hombres y jóvenes, que se ubican en la categoría de refugiados/asilados y migrantes 
trabajadores indocumentados o no autorizados.

8Jacaltenango es la cabecera municipal del departamento de Huehuetenango, cubre 
un área aproximada de 220 kilómetros cuadrados y engloba varias aldeas pequeñas. 
Jacaltenango y las aldeas que lo integran vivieron muchas tragedias durante el conflicto 
armado vivido en Guatemala, en particular en las décadas de 1980 y 1990. Debido 



45 Steigenga-Palma-Girón/El transnacionalismo y la movilización colectiva...

La primera ola de inmigrantes mayas que arribó a Júpiter lo 
hizo vía Indiantown, pequeña comunidad agrícola a 25 millas 
al este, cerca al lago Okeechobee. Durante el conflicto armado 
en Guatemala, Indiantown se convirtió en una comunidad de 
destino común para refugiados políticos. Muchos de estos re-
fugiados buscaron asilo político y recientemente recibieron los 
documentos para legalizar su permanencia en Estados Unidos en 
esa condición. El mercado de la construcción en Júpiter creció 
y, en consecuencia, contratistas de Júpiter enviaban camionetas 
a Indiantown para recoger jornaleros inmigrantes. Por último, 
un grupo pequeño de inmigrantes mayas empezó a mudarse a 
Júpiter, específicamente se ubicaron en la Center Street y en las 
vecindades cercanas.

Estos pioneros enviaron por sus familiares y así establecieron 
una cadena de inmigración entre Jacaltenango y Júpiter. A partir 
de 1995 la población de inmigrantes en Júpiter ha crecido rápi-
damente y las condiciones económicas en Guatemala y el sur de 
México se han deteriorado. Con el paso del tiempo, la demanda 
de jornaleros en Júpiter ha crecido, especialmente en los mercados 
de jardinería, campos de golf y viveros.

Organizaciones religiosas, cívicas y transnacionales

En nuestro primer intento por explorar las instituciones religio-
sas en Júpiter, encontramos lo que Levitt (2001) define como 
organizaciones religiosas transnacionales extensas, negociadas y 
reconstruidas. La iglesia Católica, por lo general, cabe dentro de 
la primera categoría. La iglesia más cercana a la población de 
inmigrantes en Júpiter es la de San Pedro. Al principio de nues-
tro estudio, esta iglesia no oficiaba misas en español y no tenía 
una misión en la comunidad de inmigrantes. Los intentos de los 
líderes de la comunidad maya por establecer una relación con la 

a su proximidad de la frontera con México, Jacaltenango tiene conexiones históricas 
para cruzar la frontera.



46 Migraciones Internacionales, Vol. 4, Núm. 4, JULIO-DICIEMBRE de 2008

iglesia fueron continuamente rechazados. Sin embargo, después 
de la primera celebración de la fiesta maya, los líderes mayas pre-
sionaron al obispo local para que resolviera este asunto. Desde el 
año 2003, la iglesia de San Pedro empezó un ministerio hispano 
que ha crecido de manera notable. Uno de los sacerdotes, una 
monja y varios miembros de la congregación de la iglesia de San 
Pedro se han convertido en portavoces de la comunidad de in-
migrantes frente a la alcaldía de la ciudad de Júpiter y trabajan 
con organizaciones no lucrativas locales para crear y organizar el 
centro de recursos El Sol para los jornaleros. En 2005, la iglesia 
fue anfitriona del acuerdo de ciudades hermanas entre Jacaltenan-
go y Júpiter.

Aunque hay claras conexiones entre la iglesia Católica y la 
comunidad maya de Júpiter (Burns, 1993), la mayoría de la 
organización religiosa transnacional parece pertenecer a las úl-
timas dos categorías que explica Levitt, la religión transnacio-
nal negociada y reconstruida. Muchas de las iglesias evangé-
licas que han sido más exitosas parecen haber sido iniciadas 
por “empresarios religiosos” que encontraron una estrategia de 
supervivencia y una fuente de autoridad con el establecimiento 
de las iglesias.

Una parte relativamente grande de la comunidad de inmigran-
tes mayas también asiste a las iglesias evangélicas y pentecostales 
estadounidenses. La iglesia bautista en Center Street tiene una 
congregación bastante grande de inmigrantes y alrededor de 70 
guatemaltecos asisten a la congregación Asamblea de Dios.

Las principales organizaciones cívicas en Júpiter son Corn 
Maya Inc., la Asociación Maya Jacalteca y los Amigos del Centro 
de Recursos de Júpiter (Friends of the Jupiter Neighborhood Re-
source Center). Corn Maya Inc. es una organización no lucrativa, 
no sectaria que fue formada por refugiados mesoamericanos y re-
presentantes en el sur de Florida en la década de 1980. La orga-
nización fue formada en un inicio con el propósito de representar 
y asistir a miles de refugiados, mayoritariamente indígenas mayas 
que huyeron de Centroamérica por los conflictos armados. Desde 



47 Steigenga-Palma-Girón/El transnacionalismo y la movilización colectiva...

ese entonces, las actividades de Corn Maya9 se han incrementado 
e incluyen: servicios de inmigración, traducción y emergencia, así 
como la organización de varios foros educativos para inmigrantes 
sobre diferentes aspectos de los derechos y responsabilidades en 
Estados Unidos. Corn Maya Inc. ha organizado, además, varios 
eventos culturales, que incluyen festivales guatemaltecos, concier-
tos y bailes.

Estas organizaciones cívicas y religiosas conformadas por y para 
la comunidad de inmigrantes de Júpiter han sido muy efectivas 
en abogar por los inmigrantes. Por sí sola, la organización dirigida 
por inmigrantes, Corn Maya Inc., no fue capaz de formar víncu-
los sustanciales con los políticos locales. Sin embargo, residentes 
anglos e hispanos se sumaron a estas acciones y mostraron su apo-
yo para el centro El Sol, logrando así un mayor compromiso por 
parte de las autoridades de la localidad. Finalmente, la implemen-
tación del centro requirió de la movilización de la comunidad de 
inmigrantes, apoyo institucional (de la universidad y de la iglesia 
Católica), el apoyo de un grupo de residentes y de un miembro 
de la alcaldía de la ciudad, quien abogó por la creación del centro 
después de asistir a una junta de Corn Maya y del grupo de ami-
gos que se llevó a cabo en la iglesia San Pedro.

Religión vivida y las nociones del hogar

Según explica el antropólogo Burns (1993:129), “un aspecto bien 
documentado de la identidad cultural de los mayas en Guatemala 
es la conexión de las personas con su lugar de nacimiento (Nash, 
1989; Tax, 1952; Wagley, 1949). El mismo lenguaje, pueblo o 

9En el 2002 la organización fue revitalizada mediante el proceso de preparación 
de la primera Fiesta Maya en Abacoa (comunidad residencial planificada en donde 
se encuentra la Universidad Atlántica de Florida). Los miembros de la Asociación 
Maya Jacalteca (grupo no incorporado de los inmigrantes jacaltecos mayas) pidieron 
permiso a los fundadores originales de Corn Maya para reestablecer las operaciones 
de la organización no lucrativa en Júpiter. Corn Maya abrió una oficina pequeña en 
Júpiter en 2003 para coordinar servicios para la comunidad de inmigrantes, y ahora 
colabora con los Amigos del Centro de Recursos de Júpiter para operar el centro de 
recursos El Sol.



48 Migraciones Internacionales, Vol. 4, Núm. 4, JULIO-DICIEMBRE de 2008

comunidad y cultura han sido usados para describir la identidad 
maya guatemalteca”. En su estudio sobre los mayas en Indian-
town, Florida, Burns cuenta la historia de una mujer maya inmi-
grante, quien habló sobre la noción de hogar. Según esta mujer, 
Indiantown no le proporcionó un sentido de hogar en sus pri-
meros años de residencia. Para ella, que no hubiera “tumbas de 
los muertos” en Indiantown impedía un sentido de hogar. Pero 
Burns (1993:130) explica que “en menos de cinco años ya había 
tumbas de mayas que habían fallecido en Estados Unidos, así que 
Indiantown se unió a los pueblos originarios en Guatemala como 
un lugar en el cual la identidad maya está completa y definida”.

Es importante que exploremos las reconstrucciones del hogar, 
ya que los estudios de transnacionalismo y de religión vivida son, 
en parte, estudios de espacios reconstruidos y de la reproducción 
de cultura. Ésta no es una idea nueva o una idea que se aplica 
exclusivamente al caso de la comunidad maya. Por ejemplo, Orsi, 
en su estudio The Madonna of 115th Street, examina la religión vi-
vida entre los inmigrantes italianos en Harlem. Orsi concluye con 
algunas de las ambivalencias más fundamentales que caracterizan 
la historia de la migración. Como lo describe Orsi (1985:162), 
“la historia de la inmigración es también una historia de necesi-
dades complejas: la necesidad de éxito, estabilidad, participación 
y autonomía, fidelidad a la tradición y aceptación de lo nuevo, 
la necesidad de recrear lo familiar en medio de un ambiente de 
cambio”. Esta explicación sirve para comprender a la comunidad 
de inmigrantes mayas en Júpiter de hoy en día, así como lo hizo 
para la comunidad de inmigrantes italianos en Harlem a princi-
pios del siglo xx. Así como los italianos que arribaron a Nueva 
York buscaban reproducir y celebrar su devoción a la Madonna 
del Carmine por medio de la celebración de la festa. Durante esta 
fiesta los jacaltecos mayas marchan orgullosamente por las calles 
de Júpiter en honor a la Virgen de la Candelaria.

En el caso de los mayas en Júpiter, las imágenes del hogar abar-
can elementos físicos, culturales, ideológicos, familiares, religiosos, 
nacionales y locales que se combinan para crear un sentido de per-
tenencia e identidad en un ambiente confuso y a veces hostil. Las 



49 Steigenga-Palma-Girón/El transnacionalismo y la movilización colectiva...

conexiones transnacionales entre los jacaltecos mayas en Júpiter 
parecen estar considerablemente desarrolladas. La celebración de la 
fiesta, la organización de torneos de futbol, la recaudación de fon-
dos para retornar los cuerpos de personas fallecidas a Jacaltenango, 
la presencia de la marimba en eventos comunitarios, y la transmi-
sión de información (noticias comunitarias, videos de celebracio-
nes y cohetes para eventos) son todos ejemplo de las conexiones 
entre la comunidad de origen y la comunidad de destino.

Es importante notar que gran parte de estos elementos de re-
ligión vivida son actividades públicas y no prácticas privadas. En 
nuestras encuestas sobre religión y transnacionalismo, los encues-
tados notaron que su actividad en prácticas religiosas privadas 
(como, por ejemplo, ofrecer promesas, velas o rezos para los san-
tos) era mucho menos frecuente en Júpiter que en sus comuni-
dades de origen.10 Las dificultades para la transportación y para 
comprar iconos, elementos religiosos, así como las residencias 
inestables, son obstáculos que pueden afectar que los inmigrantes 
sean menos activos en sus prácticas religiosas en Júpiter que en 
sus comunidades de origen. La falta de un lugar privado para la 
práctica de la religión vivida es precisamente un factor importante 
que hace de la fiesta un componente crítico para la participación 
religiosa y cultural de los inmigrantes en Júpiter. La preparación y 
celebración, y las tensiones y ambigüedades de la fiesta iluminan 
la importancia del papel que desempeña el transnacionalismo y la 
religión vivida en la vida de los inmigrantes en Júpiter.

De la fiesta de la Candelaria a la fiesta maya

Las preparaciones para la primera celebración de la fiesta comen-
zaron en 2001 y evolucionaron de un programa mucho menos 

10En Júpiter sólo 16.2 por ciento de nuestros encuestados reportaron que ofrecían 
candelas o comida a los santos, mientras que 37.7 por ciento reportó que lo hacía en 
sus comunidades de origen. Sólo 17.5 por ciento de los entrevistados reportaron que 
le hacían promesas a los santos en Júpiter, mientras que 35.1 por ciento lo hacía en su 
comunidad de origen.



50 Migraciones Internacionales, Vol. 4, Núm. 4, JULIO-DICIEMBRE de 2008

ambicioso de intercambio cultural entre la comunidad maya y los 
estudiantes de la universidad a una fiesta cultural para la comuni-
dad de Júpiter. Representantes de la universidad, miembros de la 
comunidad maya y estudiantes universitarios se reunieron con el 
director ejecutivo de la comunidad de Abacoa para contemplar la 
posibilidad de un acto de intercambio cultural para la comunidad 
maya y la de Abacoa, además de la universidad, también surgió 
la posibilidad de incluir música de marimba. Mientras se discu-
tía cuál era la mejor fecha para la celebración, descubrimos que 
la mejor fecha para todas las fiestas era el 27 de enero, el fin de 
semana que se celebra la fiesta de la Virgen de la Candelaria en la 
comunidad maya.11

Las preparaciones para la celebración avanzaban; sin embargo, 
surgieron algunas dificultades en el proceso de “crear una comu-
nidad”. La naturaleza religiosa del festival fue cuestionada por al-
gunos participantes, y se discutía la inclusión o exclusión de la 
comunidad (en un sentido más general) de inmigrantes. Uno de 
los conflictos durante la fase de preparación para el festival fue la 
división de la comunidad en individuos católicos y la coalición de 
jacaltecos tradicionales, así como un grupo de mayas evangélicos 
asociados con un pastor estadounidense. Al inicio, el pastor estaba 
emocionado con el proyecto, pero al paso del tiempo el pastor 
empezó a expresar escepticismo cuando se enteró de la naturaleza 
religiosa del festival. El pastor explicó: 

Yo empecé con mucho entusiasmo, pero creo que yo también fui un 
poco ingenuo […] cuando le mencioné el proyecto a nuestra gente 

11En esa oportunidad, todos decidieron incluir una serie de actividades para el día 
de la fiesta (partidos de futbol entre un equipo maya y otro de estudiantes, ofrecer 
comida típica de Guatemala y un foro sobre la situación de los inmigrantes mayas en la 
comunidad de Júpiter). Estas conversaciones preliminares pronto se convirtieron en 
una serie de juntas organizativas para preparar el festival. Después de muchas reunio-
nes y horas de preparación, la Coalición Jacalteca de Júpiter integró distintos grupos 
y cada uno estaba encargado de diferentes actividades del festival. La coalición se reunía 
cada semana en los meses previos al festival para preparar la misa, la procesión, la 
comida, la publicidad y otros aspectos de la celebración. Los estudiantes y profesores 
de la universidad asistieron a algunas de estas reuniones y también participaron en la 
preparación del festival.



51 Steigenga-Palma-Girón/El transnacionalismo y la movilización colectiva...

me encontré con una sorpresa: la fiesta es celebrada únicamente por 
la comunidad cristiana, por aquellos que son católicos o paganos. 
Los grupos evangélicos suelen no participar en esta fiesta. Aunque 
la mayoría de las personas en países de habla española son católicos, 
éste no es el caso en Guatemala, donde la mayoría de la población 
es evangélica.

Las divisiones religiosas y culturales empezaron a prevalecer 
y los funcionarios de la universidad advirtieron a los organiza-
dores del festival que no podrían utilizar ésta para actos religio-
sos. Después de horas de discusión sobre la importancia de ser 
inclusivos, de la identidad cultural y de la importancia religio-
sa, la Asociación Jacalteca finalmente llegó al acuerdo de remo-
ver las referencias religiosas de la publicidad para el festival y 
decidió limitar las actividades religiosas fuera de la universidad 
durante la mañana de la fiesta. Los organizadores eligieron el 
nombre Fiesta Maya y reemplazaron el nombre de la fiesta en 
la publicidad.

La fiesta como un panorama transnacional y un campo social

Como argumentan Portes (1999), Levitt (2001) y Mahler (1998), 
el concepto de “campos sociales transnacionales” es un instrumen-
to útil para entender los elementos religiosos del transnacionalis-
mo en comunidades de inmigrantes. Los individuos dentro de 
estas comunidades se mueven activamente entre países de origen 
y destino o usan otros medios para mantener vidas activas en sus 
nuevos hogares y en sus comunidades de origen. Estas conexiones 
y reconstrucciones de las imágenes del hogar están relacionadas 
con las prácticas e instituciones culturales y religiosas. Para los 
jacaltecos de Júpiter, la recreación de la fiesta de la Virgen de la 
Candelaria, con música de marimba, el “Baile del venado” –baile 
tradicional jacalteco– y la procesión, les da una pequeña parte de 
lo que dejaron atrás. La primera celebración de la Fiesta Maya en 
Júpiter es una muestra clara de esta relación.



52 Migraciones Internacionales, Vol. 4, Núm. 4, JULIO-DICIEMBRE de 2008

Algunos de los ejemplos más claros de conexión transnacional 
en la Fiesta Maya son la publicidad y el mercadeo. Más de cinco 
inmigrantes filmaron con sus cámaras de video la procesión, la 
misa, el partido de futbol y varias entrevistas. A lo largo del día, 
los inmigrantes mayas guatemaltecos enviaban saludos a sus ami-
gos y familiares en Jacaltenango a través de las cámaras de video. 
Por lo menos dos de los camarógrafos viajaron a Guatemala a 
mostrar lo que habían filmado. En la noche anterior y la noche 
posterior a la celebración, varios inmigrantes se reunieron en el 
jardín de uno de los líderes de la Asociación Maya Jacalteca para 
ver videos de celebraciones previas en Jacaltenango.

Otro ejemplo de conexión transnacional ocurrió a través de la 
radio. Si alguna persona no asistía a la celebración en Júpiter o en 
Guatemala, recibía un reporte en vivo de la celebración en Júpiter 
a través del celular. Después, ésta llamaba a una estación de radio 
local en Guatemala para compartir las noticias de la fiesta en Jú-
piter. De esta manera, las personas en Jacaltenango podían sinto-
nizar la estación de radio y enterarse de lo que estaba pasando en 
la fiesta en Júpiter, Florida.

La marimba tradicional formó parte de la procesión, lo cual 
también ilustra la naturaleza transnacional de este festival religio-
so y cultural. Pocos meses antes del primer festival, encontraron 
una marimba tradicional en Júpiter, pero estaba en muy malas 
condiciones. Un carpintero local logró hacer algunas reparacio-
nes, pero hacían falta algunas partes esenciales del instrumento. 
Por lo tanto, unas semanas antes del festival los organizadores de 
la fiesta lograron que se les enviara desde Guatemala la “tela” que 
necesitaban para la marimba. Los investigadores del proyecto en-
contraron una marimba nueva y completa en su camino a Júpi-
ter; así que después de negociar los impuestos de exportación de 
una marimba nueva, con oficiales de control de aduanas en el 
aeropuerto de Guatemala, lograron desarmar la marimba y trans-
portarla hasta Florida en sus maletas. El instrumento llegó justo a 
tiempo para la fiesta en Júpiter.

Algunas de las conexiones transnacionales relacionadas con la 
fiesta se han institucionalizado a través de la Asociación San Isi-



53 Steigenga-Palma-Girón/El transnacionalismo y la movilización colectiva...

dro, un grupo que trabaja en el condado de Palm Beach y en 
Jacaltenango. Los integrantes de la asociación son principalmente 
católicos tradicionales y recaudan fondos para servicios sociales 
y fiestas o eventos de la iglesia. La asociación provee fondos de 
inmigrantes mayas en Júpiter para las fiestas en Jacaltenango. Al-
gunos de ellos viajan todos los años a Jacaltenango para la fiesta. 
Otras conexiones están institucionalizadas a través del liderazgo 
del Centro Maya-Guatemalteco, en Lake Worth. El Centro Ma-
ya-Guatemalteco provee apoyo y los trajes tradicionales para la 
procesión y el baile en la fiesta. Cada año envían trajes de Jacalte-
nango a la ciudad de Guatemala para que amigos o familiares los 
lleven a Júpiter.

Un caso de conexión transnacional religiosa tuvo lugar cuando 
un sacerdote de Jacaltenango ofició una misa durante la primera 
fiesta. El sacerdote, que se había exiliado desde los tiempos de la 
violencia en la región centroamericana, es un líder de la comu-
nidad en Jacaltenango y es muy respetado por la comunidad de 
inmigrantes mayas. El sacerdote bendijo los trajes típicos para el 
“Baile del venado” la noche antes de la celebración, y dio una 
misa durante la mañana, y luego viajó a Guatemala para asistir a 
la fiesta en Jacaltenango.

Las noches de celebración antes y después de la fiesta maya 
también son evidencia de lo que Levitt (2001:20) llama “el es-
pacio religioso transnacional como un ambiente alternativo”. La 
noche antes de la fiesta, los miembros de la comunidad invitaron 
a los investigadores de este proyecto a sus casas para bendecir la 
marimba y otros materiales para la procesión. El jardín entero es-
taba cubierto con un tapete, sobre el cual había una Virgen rodea-
da de candelas y los trajes para el “Baile del venado”. Esa noche 
sirvieron churrasco con tortillas, y tocaron la marimba. Mientras 
pasaba la noche, sacaron las hieleras llenas de cerveza, y más gente 
seguía llegando. Los presentes formaron un círculo y empezaron a 
bailar. En ese momento, visitamos el ambiente religioso de Jacal-
tenango, Guatemala. Regresamos a ese ambiente todas las noches 
de la semana de celebración.



54 Migraciones Internacionales, Vol. 4, Núm. 4, JULIO-DICIEMBRE de 2008

Identidad, solidaridad, acción y hogar

El festival y sus actividades son buenos ejemplos de cómo las 
imágenes reconstruidas del hogar pueden ayudar a los inmigrantes 
en el proceso de mantener un sentido de identidad y solidaridad 
ante tantas dificultades. Nuestras entrevistas12 con miembros de 
la comunidad jacalteca en Júpiter nos proporcionan ejemplos 
de este proceso. Uno de los jóvenes jacaltecos de la comunidad 
de Júpiter explicó: “la unidad entre guatemaltecos es esencial. 
Nosotros nos unimos con el propósito de mostrarle a este país 
quiénes somos, así ellos nos ponen atención[…] y así podremos 
obtener nuestros papeles”. Un líder de la comunidad de Indian-
town agregó: “el éxito de los guatemaltecos es que se ayudan 
unos a los otros, en contraste, los mexicanos no se apoyan. En 
las ciudades más grandes hay menos solidaridad”. Otro líder lo-
cal explicó que “ésta fue la primera vez que pudimos enseñarle 
nuestra cultura a la gente, el baile del venado y la marimba. Eso 
fue muy importante. Pero lo que fue aún más importante fue que 
logramos celebrar el evento más importante del año en este lugar 
(Abacoa) […] un lugar para la gente rica”.

Nuestra investigación arrojó como resultado que las raíces de 
esta solidaridad se encuentran en las imágenes compartidas del 
hogar, prácticas semejantes, el idioma en común y el mismo 
lugar de origen. Los fondos que han recaudado para retornar los 
cuerpos de las personas fallecidas, las ligas de futbol y los equipos 
organizados dependiendo del lugar de origen, la ayuda para pa-

12Entre 2001 y 2004 recolectamos más de 100 entrevistas en Júpiter (y algunas en 
Jacaltenango) con líderes de diferentes iglesias y organizaciones cívicas. En la recolec-
ción de la información se empleó un enfoque que enfatiza la obtención de informa-
ción cualitativa, mediante la aplicación de diversas técnicas: observación de campo, 
historias de vida, entrevistas de grupo focal, entrevistas a profundidad, elaboración de 
líneas del tiempo, entre otras. En el diseño metodológico se favoreció el seguimiento 
de la construcción cognitiva natural de las personas y grupos de entrevistados en la que 
emergen las narrativas combinando nociones de tiempo (pasado/presente/futuro) y 
circunstancia/lugar (comunidad de origen/comunidad de destino) en diversos ámbitos 
de relación para las personas y grupos (personal/familiar/comunitario/nacional). Véase 
Palma, Girón y Steigenga (2007).



55 Steigenga-Palma-Girón/El transnacionalismo y la movilización colectiva...

gar las deudas a los “coyotes”, las redes informales de trabajo y la 
participación en asociaciones como la Asociación de Jacaltecos en 
Júpiter, son todos ejemplos de la red formal e informal de apoyo 
personal e institucional de la comunidad de inmigrantes. Estas 
conexiones formaron caminos que llevaron a esta comunidad ha-
cia la actividad política, el establecimiento institucional a través 
de Corn Maya y la campaña para establecer un centro de recursos 
para inmigrantes en Júpiter.

Ambigüedades en la concepción de hogar e identidad colectiva entre 
inmigrantes

La campaña para establecer un centro de recursos para inmigran-
tes en Júpiter fue exitosa; por lo tanto, podríamos concluir que 
la movilización basada en transnacionalismo y en imágenes del 
hogar reconstruidas representa una estrategia positiva para que 
grupos de inmigrantes recién arribados alcancen sus intereses co-
lectivos. Aunque es posible que éste sea el caso, es importante que 
también exploremos las ambigüedades, la nostalgia y las contra-
dicciones inherentes en el proceso de migración transnacional y 
en el proceso de construcción de una comunidad.

Después de la primera fiesta, organizamos varios grupos focales 
y entrevistamos a participantes. La siguiente descripción de una 
de las conversaciones de los grupos focales captura un sentimiento 
que se repitió en varias entrevistas al preguntarles a un grupo de 
siete hombres cómo era su hogar cuando lo dejaron. La descrip-
ción, un resumen de las respuestas (Canache, 2003), nos provee 
de las ambigüedades y de las imágenes reconstruidas del hogar.

Al acordarse de Guatemala, se acuerdan de la pobreza, pero también 
de la libertad, de la música de la marimba, los festivales, las tradicio-
nes (bebida de cacao), Semana Santa, las procesiones, y sobre todo la 
Fiesta de la Candelaria. Ellos hablan de las flores que se usaban para 
ese festival; las flores moradas que crecen en lo alto de los árboles y 
que sólo los jóvenes más ágiles logran alcanzar. También se acuerdan 
de la comida (los tamales). Todos participaban en este festival. Ellos 



56 Migraciones Internacionales, Vol. 4, Núm. 4, JULIO-DICIEMBRE de 2008

están felices que ahora lo pueden celebrar en Abacoa porque sienten 
que es un lugar rico y les costó mucho llegar hasta allí. Sin embargo, 
ellos sienten que la procesión en Júpiter es sólo un resumen de la 
verdadera fiesta. En su lugar de origen, nadie trabaja ese día, es so-
lemne y al mismo tiempo alegre. Todos toman durante la fiesta, has-
ta las mujeres toman. La fiesta es una fuente de relajación para ellos, 
no se tienen que preocupar, son siete días de verdadera libertad. Más 
que nada, les hace falta el paisaje de sus hogares aquí en Florida: las 
montañas y los ríos.

Burns (1999) demuestra que los migrantes transnacionales con 
frecuencia tienen varias identidades que atraviesan fronteras na-
cionales y que también trascienden las formas tradicionales de 
“ser maya”. En relación con las imágenes del hogar, Al-Ali y Ko-
ser (2002:6) mencionan que “las concepciones del hogar no son 
estáticas sino son un proceso dinámico, que conlleva imaginar, 
crear, deshacer, cambiar, perder y moverse de hogares”. En otras 
palabras, debemos profundizar las nociones relativamente simples 
del “hogar” y de la identidad colectiva que hemos utilizado hasta 
este punto. Las imágenes del hogar de los inmigrantes van más 
allá de los pensamientos reconfortantes de solidaridad. También 
hay sentimientos muy fuertes de nostalgia, de estrés relacionado 
con la separación familiar y de presión por asimilarse y cambiar 
identidades para adaptarse al contexto de Júpiter.

Hay varios miembros de la comunidad inmigrante de Júpiter 
que personifican la complejidad de la identidad cambiante de los 
inmigrantes mayas; para ilustrar la naturaleza de estos cambios 
nos enfocaremos en el caso de Juan González. Juan tiene varias 
identidades y una vida que abarca desde Júpiter hasta Jacaltenan-
go. En Guatemala, Juan trabajaba en la construcción de calles y 
viajaba por todo Guatemala. Llegó por primera vez a Júpiter en 
1993, pero regresó a Guatemala a terminar un proyecto de cons-
trucción de puentes. Años más tarde volvió a Júpiter y de igual 
forma regresó a Guatemala a trabajar en una organización no lu-
crativa patrocinada por el gobierno. En el año 2000 Juan perdió 
su trabajo y decidió regresar a Júpiter. Su esposa y sus hijos se 
quedaron en Jacaltenango. En 2001 la hija de Juan fue nombrada 



57 Steigenga-Palma-Girón/El transnacionalismo y la movilización colectiva...

reina de la fiesta maya de 2002 y viajó con su mamá a Estados 
Unidos con una visa especial conseguida por su padre. Hacía dos 
años que Juan no las veía. Tiempo después Juan regresó “nueva-
mente” a Jacaltenango a reunirse con su familia.

Juan fue un líder comunitario en Júpiter. Su casa era la sede 
para las reuniones de Corn Maya y para las celebraciones después 
de la fiesta maya. Juan tenía dos trabajos: en la jardinería y en un 
restaurante. Además de pagar sus cuentas, enviaba dinero a su 
familia en Jacaltenango.

Juan puede, en palabras de Burns (1999:25), vivir “con ideas y 
valores aparentemente ambiguas y contrastantes”. Su casa servía 
como un centro para la celebración católica de la fiesta. A lo largo 
de la primera celebración de la fiesta, la sala de su casa estaba cu-
bierta de candelas y de la imagen de la Virgen. No obstante, Juan 
también asistía a servicios en una iglesia evangélica en Júpiter. 
Cuando recién había llegado a Júpiter en la década de los noven-
ta, Juan asistía a servicios mormones. En Guatemala, Juan forma 
parte de un grupo musical que toca en iglesias católicas tradicio-
nales y también en iglesias pentecostales.

Para Juan, estas actividades y estos valores en apariencia con-
tradictorios son parte de su estrategia de supervivencia o de una 
identidad situacional que depende del contexto y de las oportuni-
dades disponibles. En Júpiter, metafóricamente, Juan está con su 
familia en Jacaltenango por medio de cartas, llamadas telefónicas 
y contribuciones financieras; cruza fronteras dependiendo de las 
oportunidades económicas y de los contextos políticos cambian-
tes. Él es un trabajador confiable y capaz, lo mismo en Guatemala 
que en Júpiter y está dispuesto a usar cualquier conexión religiosa 
o social que necesite para sobrevivir en ambientes cambiantes y 
potencialmente hostiles.

La historia de Juan muestra que las concepciones del hogar y 
la identidad de los inmigrantes no son tan directas como pare-
cen a primera vista. Mientras navega en los múltiples compo-
nentes de su identidad, Juan enfrenta dificultades emocionales 
y retos personales. Durante una de las noches de celebración 
antes de la fiesta, se paró junto a un grupo de jacaltecos para 



58 Migraciones Internacionales, Vol. 4, Núm. 4, JULIO-DICIEMBRE de 2008

hablar y recordar la geografía de Jacaltenango. Mientras pasaba 
la noche, la conversación del grupo tomó un tono más triste 
cuando empezaron a hablar de un tipo particular de flor (que se 
necesita para la procesión) que únicamente crece en las monta-
ñas en Jacaltenango. Al final de la noche, cuando empezaron a 
conversar sobre los miembros de sus familias (muertos y vivos) 
gran parte del grupo estaba llorando. Esta escena se ha repetido 
en otras noches cuando se han reunido los inmigrantes a cele-
brar la fiesta.

La historia de Juan ilustra los problemas que surgen si acepta-
mos una identidad y una noción de hogar simplificada o univer-
salmente positiva. Cuando se les preguntó sobre su hogar y qué es 
lo que más extrañan, la mayoría de los mayas entrevistados en Jú-
piter respondieron que les hace falta la unidad y el cariño familiar. 
Por otro lado, algunos de los jacaltecos jóvenes estaban felices de 
estar lejos de sus casas. Para ellos, Júpiter les proporciona lo mejor 
de ambos mundos: pueden trabajar y vivir con otros jacaltecos sin 
tener que seguir ciertas responsabilidades y normas que habrían 
tenido que seguir si vivieran en Jacaltenango. Sin embargo, en ge-
neral, estas historias son la excepción. Los jacaltecos que viven en 
Júpiter extrañan a sus familias y a sus hogares en sus comunidades 
de origen.

Casi inevitablemente las entrevistas que trataban temas sobre 
el hogar y la familia, pronto tornaban a temas interpersonales, 
económicos y de problemas familiares asociados con las relaciones 
de larga distancia. Historias de infidelidad, ilegitimidad y cam-
bios en la ética eran comunes. Los hombres y las mujeres mayas 
que viven en Júpiter están conscientes de que, mientras intentan 
reconstruir imágenes positivas de su hogar, la falta de su presencia 
en Jacaltenango los está cambiando.

Los inmigrantes están conscientes de los impactos económicos 
y sociales que conlleva el flujo de remesas entre Júpiter y Jacalte-
nango. Gran parte de los entrevistados reconocen que las reme-
sas y las construcciones de casas de block están incrementando 
el valor de las propiedades en Jacaltenango, a tal punto que las 
familias que no tienen migrantes en Estados Unidos no cuentan 



59 Steigenga-Palma-Girón/El transnacionalismo y la movilización colectiva...

con suficiente dinero para los costos de la vivienda. El consumo 
de importaciones a precios altos también se ha incrementado en 
familias jacaltecas que reciben remesas. Uno de los entrevistados 
explicó que los niños en Jacaltenango ahora exigen que sus padres 
les manden zapatos de marca Nike, ya que rehúsan ponerse za-
patos hechos en Guatemala ahora que sus padres ganan dólares. 
“La gente ya no quiere trabajar la tierra”, lamentó uno de nuestros 
entrevistados, y agregó que la gente se había vuelto consumidora, 
y únicamente está interesada en lo que hacen las personas en las 
ciudades y en Estados Unidos. También lamentó el daño que ha 
sufrido el ambiente en Jacaltenango. Explicó que antes la tierra era 
bella y proporcionaba lo que la gente necesitaba para comer, pero 
que ahora está seca y destruida por el sobreuso y la explotación.

Otro cambio que preocupa a los jacaltecos en Júpiter es el cam-
bio social en su comunidad de origen. Muchos atribuyen estos 
cambios a su propia migración y al envío de remesas. Los entrevis-
tados reportaron un incremento de problemas disciplinarios con 
los niños que viven en casas sin una figura masculina de autori-
dad. También reportaron el mal uso de remesas y el incremento 
en el abuso del alcohol entre mujeres y niños. En varios casos  los 
matrimonios y las familias se han dividido por la distancia y el 
tiempo. Como lo explicó un entrevistado: “algunos dicen que si 
estamos bien económicamente, estamos bien… pero si mi esposa 
está con otro, entonces, ¿qué tengo yo?”

Surgen tres observaciones importantes de estas entrevistas. Pri-
mero, las imágenes del hogar y las identidades reconstruidas son 
frágiles y ambiguas. Mientras que el hogar es reconstruido y cele-
brado por medio del festival y sus actividades en Júpiter, al mismo 
tiempo, el hogar está cambiando en Jacaltenango. Los inmigran-
tes sienten la necesidad de asumir identidades diferentes en los 
distintos contextos y reconocen los impactos sociales y económi-
cos de las remesas; por lo tanto, los inmigrantes mayas en Júpiter 
encuentran que sus memorias más preciadas y sus aspiraciones 
para el futuro están en ascendente peligro. 

Segundo, los migrantes están completamente conscientes de 
esta tragedia. Las conexiones transnacionales son muy fuertes, en-



60 Migraciones Internacionales, Vol. 4, Núm. 4, JULIO-DICIEMBRE de 2008

tonces los jacaltecos de Júpiter están siempre al tanto de las activi-
dades y eventos que ocurren en la comunidad de origen. Siempre 
hay comunicación, ya sea por correo electrónico o por vías de 
comunicación más informales. Lo que está claro es que los inmi-
grantes toman la decisión de viajar a Júpiter estando conscientes 
de todos estos riesgos.

Orsi (1985) describe la fiesta de los italianos de Harlem, y es-
cribe que “no se trata de individualismo sino de seres unidos, no 
se trata de trascendencia sino del lugar que tiene la religión en la 
vida cotidiana, no se trata de autonomía sino de la manera en que 
la gente se comporta dentro de las formas de su cultura, no se tra-
ta de ganar poder sino de vivir dentro de lo posible” (xviii).

Esta afirmación caracteriza muchas de las similitudes entre la 
experiencia de los italianos en Nueva York y los mayas en Júpiter, 
pero la última frase es la que más captura las similitudes. La fiesta 
en Júpiter se trata de muchas cosas, pero más que todo, se trata de 
la lucha del día a día de “vivir dentro de lo posible”. Los inmigran-
tes de Júpiter están conscientes de los sacrificios necesarios para 
lograr lo posible. Viven sus vidas con la tensión de estar en casa y 
lejos de casa, de estar entre el presente y el futuro, entre sueños y 
realidades.

Algunas veces, durante las noches de la fiesta, los hombres jó-
venes beben y escuchan música de marimba y lloran a gritos, que 
surgen casi involuntariamente, y el sonido de los gritos es de frus-
tración, de dolor profundo y del deseo de liberarse de esos senti-
mientos. Uno de los jóvenes explicó que los gritos eran una cele-
bración de lo que no es. Ellos gritan por las mujeres que no están 
con ellos, por las familias que no pueden empezar o con quien no 
pueden reunirse, por el trabajo estable que no logran conseguir, 
por la legalidad que está fuera de su alcance, por sus hogares y por 
la incertidumbre de todas éstas si ellos deciden regresar.

Esto nos lleva a la tercera y última observación que resalta la 
diferencia clave entre la experiencia de los inmigrantes italianos 
y los inmigrantes mayas en Júpiter. La diferencia fundamental es 
que gran parte de los jacaltecos viene con la intención de regresar 
a su hogar en algún momento. En general, la idea y la esperanza 



61 Steigenga-Palma-Girón/El transnacionalismo y la movilización colectiva...

de los inmigrantes jacaltecos es que cuatro o cinco años de trabajo 
en Estados Unidos les proporcionarán los ingresos necesarios para 
regresar a vivir en sus comunidades de origen. Esto casi nunca 
ocurre. Algunos regresan pero pronto vuelven a viajar a Estados 
Unidos. Otros se quedan, pero siguen soñando con la idea del 
regreso. Uno de los líderes de la comunidad jacalteca explicó: “En 
Guatemala, cuando yo era joven, yo estaba muy satisfecho con mi 
tierra, mi jardincito, mis tomates… Yo no tenía problemas psico-
lógicos. Yo quisiera poder regresar a Guatemala. Yo soy ciudadano 
americano pero me gustaría regresar para poder vivir la vida que 
yo quería. Para que mi ser pudiera regresar a lo que era antes”.

Más ambigüedades: divisiones religiosas y étnicas

También hay ambigüedades y contradicciones en algunas de las 
instituciones religiosas y sociales, así como en los procesos que 
rodean la fiesta. Primero, han surgido diferencias religiosas en el 
campo social transnacional en la comunidad de inmigrantes mayas 
guatemaltecos del pueblo de Jacaltenango. Estas diferencias dividen 
familias y grupos sociales. La división entre evangélicos y católicos 
casi impide el proceso de organización de la primera fiesta. Hoy, 
algunas iglesias evangélicas piden a sus miembros que no asistan 
a la fiesta; no obstante, muchos de los miembros de estas iglesias 
deciden asistir para ver la procesión y el “Baile del venado”.

Entre los evangélicos que entrevistamos también encontra-
mos que hay menos conexiones con sus comunidades de origen 
y menos interés de regresar a Guatemala en comparación con 
los católicos. Aunque los evangélicos también mandan remesas, 
parece que hay menos espacio para la formación de una identi-
dad jacalteca transnacional, ya que adoptan sus iglesias en Júpiter 
como un nuevo hogar y surge la noción de que ciertos elementos 
tradicionales de sus vidas anteriores están prohibidos. Un joven 
evangélico nos explicó: “Yo he logrado comprar una casa y he 
ayudado a que mis hermanos asistan a la escuela. Tengo cuatro 
hermanos. No estoy casado. Pero es difícil encontrar una mujer 



62 Migraciones Internacionales, Vol. 4, Núm. 4, JULIO-DICIEMBRE de 2008

buena, porque son muy liberales y materialistas. La relación con 
mi familia en Guatemala es por teléfono. De vez en cuando les 
mando dinero”.

Las entrevistas que hicimos en Guatemala con evangélicos tam-
bién ilustran estas diferencias, pero desde una perspectiva muy 
distinta. El dueño de una tienda evangélica en Panajachel criticó 
a aquellos que migran. “Una vez se van, se enamoran de su nuevo 
estilo de vida y se olvidan de sus familias y de su iglesia aquí. La 
inmigración destruye nuestras familias y debilita nuestras iglesias 
y valores”.

La división entre carismáticos y no carismáticos también es una 
fuente de división social. En Jacaltenango, la iglesia Católica está 
dividida en dos congregaciones desde hace mucho tiempo. En 
Júpiter, esta división continúa y obstaculiza la cooperación colec-
tiva entre inmigrantes mayas. Los católicos carismáticos y los no 
carismáticos están involucrados en programas de la comunidad, 
pero las diferencias filosóficas, teológicas y prácticas impiden que 
trabajen juntos. Los carismáticos evitan cualquier evento que in-
volucre alcohol o música de marimba. Un líder católico explicó 
que “algunos [carismáticos] corren el riesgo de ser fundamentalis-
tas. Ellos están en contra de la cosmovisión maya. Por ejemplo, 
ellos dicen que la marimba es una costilla del diablo. Pero ellos 
también apoyan mucho el trabajo comunitario”.

Otras divisiones que no permiten una solidaridad general son 
las diferencias nacionales, de idioma y de etnia. Durante las pre-
paraciones de la segunda fiesta, se invitó a un grupo de bailarines 
mayas de Totonicapán para el festival. Pero después de mucha dis-
cusión entre los miembros de Corn Maya, decidieron retirar esta 
invitación porque cuando las personas en Jacaltenango vieran el 
video se molestarían al ver a la reina de otro pueblo en la fiesta de 
Jacaltenango. A pesar de la decisión del año anterior de abrir esta 
festividad a diferentes grupos, los líderes jacaltecos estaban más 
preocupados de sus conexiones particulares con su hogar que de la 
creación de una comunidad con otros grupos de inmigrantes. En 
otras palabras, los mismos factores que facilitan la unidad y la ac-
ción colectiva entre jacaltecos producen un efecto opuesto cuando 



63 Steigenga-Palma-Girón/El transnacionalismo y la movilización colectiva...

se aplica a la comunidad maya, la comunidad hispana y la comu-
nidad inmigrante en general. Las divisiones en la comunidad de 
inmigrantes también caracterizan el caso de etnicidad reactiva en 
Júpiter. Los mayas jacaltecos enfrentan obstáculos culturales y de 
comunicación y a veces de hostilidad directa. La movilización de 
grupos inmigrantes en Júpiter usualmente se enfoca en reafirmar 
la identidad jacalteca a través de actividades culturales y religiosas 
transnacionales (etnicidad reactiva). Los esfuerzos después de la 
fiesta maya se enfocaron en lograr una imagen pública más posi-
tiva de la comunidad maya y del reconocimiento de sus contribu-
ciones a la economía local.

Aunque recibieron apoyo de algunos oficiales prominentes, lí-
deres cívicos y religiosos, Corn Maya también tuvo una fuerte 
oposición en su lucha por crear un centro de recursos. Cuando 
los representantes de fair (Federation for American Immigration 
Reform) se organizaron en 2004, las quejas de residentes locales 
sobre los jornaleros se transformaron en fuentes de oposición an-
tiinmigrante. Aunque es una organización pequeña, la organiza-
ción antiinmigrante jnail (Júpiter Neighbors Against Illegal La-
bor) recibió cobertura constante en el periódico local (The Jupiter 
Courier) y noticias locales. Al mismo tiempo, los actos públicos 
de intolerancia se incrementaron; hubo insultos, afirmaciones ra-
cistas en juntas del consejo municipal, actos de vandalismo y un 
rótulo cerca de la escuela local que decía Slow Illegal Immigrant 
Children at Play (“Despacio niños inmigrantes ilegales jugando”). 
Los inmigrantes de Júpiter están actuando públicamente para pro-
teger sus derechos e intereses, pero al mismo tiempo son víctimas 
de acciones de rechazo, discriminación y hostilidad por parte de 
los residentes locales y grupos nacionales como fair.

Portes y Rumbaut (2001:285) argumentan que la etnicidad 
reactiva puede tener un impacto menos positivo en un nivel per-
sonal: “Una solidaridad basada en la oposición a la sociedad domi-
nante provoca una postura antagonista que rechaza instituciones 
reconocidas por la sociedad, incluyendo la educación”. El resulta-
do, según Portes y Rumbaut, puede causar una “asimilación para 
abajo”. En Júpiter encontramos pocos ejemplos de asimilación 



64 Migraciones Internacionales, Vol. 4, Núm. 4, JULIO-DICIEMBRE de 2008

para abajo entre la segunda generación de inmigrantes. Tanto los 
hijos de inmigrantes como los padres se benefician (espiritual y 
psicológicamente) de la celebración de la fiesta. Aunque enfrentan 
discriminación e incluso intimidación por parte de residentes, la 
celebración de la fiesta y otras actividades patrocinadas por Corn 
Maya y la iglesia Católica de San Pedro permiten que los hijos 
de los inmigrantes de Júpiter vivan y se enorgullezcan de sus raí-
ces mayas. Portes explica: “la participación en actividades políticas 
transnacionales puede dar poder y un sentido de propósito y de au-
toestima a los inmigrantes, que quizás no existiría de otra manera”. 
En cuanto a la segunda generación, Portes agrega que el transna-
cionalismo “ofrece un contrapeso importante al proceso incesante 
de aculturación” que “conlleva el precio de aprender y reconocer 
el lugar inferior que la persona tiene en la jerarquía social” (Portes 
y Rumbaut, 2001:472). En Júpiter, las conexiones transnacionales 
elaboradas por medio de la fiesta y otros eventos parecen funcionar 
como un tipo de antídoto al proceso de asimilación para abajo.

Por otro lado, los jóvenes migrantes que llegan a Júpiter sin 
conexiones familiares o redes de amigos parecen ser más suscep-
tibles a la asimilación para abajo. En las entrevistas con adultos y 
jóvenes está claro que los niveles de participación en organizacio-
nes religiosas y cívicas son mucho más bajos entre los jóvenes que 
entre los adultos. Los grupos informales de jóvenes promueven la 
distracción, el entretenimiento y las actividades sociales, lo cual 
puede incluir el consumo de drogas y alcohol. En Júpiter, muchos 
jóvenes viajan los fines de semana a West Palm Beach a visitar clu-
bes de bailes y gastan gran parte del dinero que ganaron durante 
la semana. Entre este grupo de jóvenes hay guatemaltecos de 14 
o 15 años. Estos jóvenes se encuentran en un limbo cultural; lle-
gan con altas esperanzas de ganar suficiente dinero para regresar, 
pero pronto son influidos por otros jóvenes con una cultura muy 
diferente. Son estos jóvenes los que corren el riesgo de adoptar 
una “postura antagonista”, como lo describió Portes. Además de 
la hostilidad en sus nuevas comunidades, los jóvenes inmigrantes 
son susceptibles a los problemas de abuso de sustancias y a un 
ciclo de degradación económica.



65 Steigenga-Palma-Girón/El transnacionalismo y la movilización colectiva...

Conclusiones

Este estudio se inscribe dentro de la literatura que trata temas 
de micro-transnacionalismo y de la comunidad transnacional que 
se forma mediante rituales, prácticas, creencias, grupos sociales e 
instituciones que atraviesan fronteras. En este estudio argumen-
tamos que las imágenes reconstruidas del hogar ayudan a los in-
migrantes jacaltecos en Júpiter a crear un sentido de identidad 
colectiva. Las imágenes del hogar son visibles en la celebración de 
la fiesta, en la organización de torneos de futbol con equipos de 
las distintas aldeas en Jacaltenango y en el proceso de recaudación 
de fondos para retornar a Jacaltenango los cuerpos de las personas 
fallecidas. Las instituciones, prácticas, ideas religiosas y los indi-
viduos que continuamente pasan por las fronteras de Guatemala, 
México y Florida han creado y reforzado una comunidad transna-
cional. Este sentido de identidad colectiva se ha transformado en 
acción pública y el propósito principal de esta acción es resolver 
las dificultades que enfrentan los inmigrantes. Corn Maya, desde 
su renacimiento a través de la primera fiesta, se ha esforzado por 
tener una buena comunicación y relación con la comunidad de 
Júpiter, ha luchado por proteger los derechos de los trabajadores, 
ha ayudado a que los inmigrantes aprendan inglés y obtengan sus 
documentos de inmigración y ha reducido el efecto de la soledad 
y la nostalgia por medio de la preparación de eventos sociales para 
la comunidad.

La fiesta nos ayuda a entender todos estos procesos, porque las 
conexiones entre la movilización religiosa, cultural y social están 
claramente ilustradas en la preparación y organización de la misma. 
Las instituciones religiosas y culturales proporcionan las motiva-
ciones, los recursos y la legitimidad ideológica necesarios para fo-
mentar una acción colectiva. En este caso, una organización social 
y política (Corn Maya, Inc.) que no estaba tan activa, fue revivida 
y reactivada con el proceso de preparación y realización de la fiesta. 
Las actividades que se iniciaron por cuestiones religiosas y cultura-
les fueron transformadas mediante diálogos y la participación en 
actividades, hacia la participación cívica de los inmigrantes.



66 Migraciones Internacionales, Vol. 4, Núm. 4, JULIO-DICIEMBRE de 2008

Es importante notar que no queremos asignar connotaciones 
estrictamente positivas a las imágenes del hogar ni a la moviliza-
ción que son resultado de una etnicidad reactiva. La historia de 
Juan sugiere que la identidad cambia continuamente y debe ser 
negociada a través de fronteras y dependiendo de las experiencias 
individuales de los inmigrantes. Este proceso está repleto de di-
ficultades físicas y emocionales. Además, los recuerdos del hogar 
con frecuencia se tiñen de tristeza, pérdida, dolor, escape y, en 
algunos casos, arrepentimiento. Las reconstrucciones del hogar de 
los inmigrantes transnacionales pueden representar todas las imá-
genes sociales, psicológicas y físicas asociadas con la comunidad 
de origen, incluyendo imágenes muy negativas relacionadas con 
la violencia en Guatemala o con otras experiencias trágicas perso-
nales. Los inmigrantes jacaltecos viven con la tensión de saber que 
su presencia en un lugar crea su ausencia en otro, y que el apoyo 
que ellos envían para sus familias en forma de remesas debilita 
algunos de los valores más relevantes en su comunidad.

También es importante observar que la movilización basada en la 
identidad cultural y religiosa puede crear divisiones en la comuni-
dad transnacional al mismo tiempo que crea conexiones. Nuestras 
entrevistas con evangélicos sugieren que es menos probable que ellos 
mantengan conexiones fuertes con sus familias en la comunidad de 
origen que los inmigrantes católicos. Sin embargo, es más probable 
que los evangélicos asistan a iglesias con miembros de distintos gru-
pos étnicos y nacionales. En otras palabras, es más probable que los 
evangélicos participen en grupos más generales y que adopten una 
identidad como hispanos o como evangélicos en Estados Unidos.

Así mismo, los factores de religión y cultura transnacional que 
unen a la comunidad jacalteca también están dividiendo a la co-
munidad maya e hispana. En Júpiter, Corn Maya es una organiza-
ción muy activa, pero el movimiento panmaya o panhispano per-
manece relativamente apagado. Las divisiones culturales y étnicas 
que surgieron en la preparación de la segunda fiesta son ejemplos 
comunes de las relaciones entre diferentes grupos de inmigrantes 
mayas en Palm Beach County. Entonces, ¿qué tipo de generali-
zaciones e hipótesis surgen de este estudio? Primero, la identidad 



67 Steigenga-Palma-Girón/El transnacionalismo y la movilización colectiva...

colectiva, reforzada por la homogeneidad étnica, lingüística y re-
ligiosa y las conexiones transnacionales, puede resultar en acción 
colectiva en las comunidades de inmigrantes; en un ambiente ex-
tranjero y relativamente hostil como en Júpiter, esto puede resul-
tar en una movilización basada en una identidad étnica.

Segundo, el concepto de religión vivida y el estudio de éste 
puede ayudarnos a entender cómo las reconstrucciones del hogar 
en comunidades inmigrantes pueden reforzar la identidad colec-
tiva. Al mismo tiempo, al examinar la religión vivida en detalle, 
podemos observar las ambigüedades fundamentales en las con-
cepciones de hogar de los inmigrantes. Las identidades de los in-
migrantes son flexibles y frágiles. Para los inmigrantes de Júpiter, 
“vivir dentro de lo posible” significa vivir lejos de sus seres queri-
dos y al mismo tiempo ser testigo de los efectos perjudiciales de su 
ausencia y los efectos sociales y económicos de las remesas.

Tercero, las diferencias entre los católicos y evangélicos respecto 
al transnacionalismo y sus actitudes hacia la migración requieren 
de más atención académica. Nuestro estudio preliminar sugiere 
que es posible que sea menos probable que los evangélicos migren 
en comparación a los católicos. Además, es menos probable que 
los inmigrantes que se vuelven miembros de iglesias evangélicas 
después de inmigrar mantengan sus conexiones transnacionales o 
que se movilicen con su grupo étnico. En otras palabras, es más 
probable que los inmigrantes evangélicos redefinan sus identida-
des alrededor de su religión y menos probable que regresen a sus 
comunidades de origen.

Por último, la movilización de los inmigrantes basada en religión 
y etnia es una espada de doble filo. Los mismos factores que unen a 
la comunidad jacalteca en Júpiter, impiden una organización pan-
maya, panhispana e incluso paninmigrante. Los entrevistados en 
Júpiter frecuentemente expresaron que “los jacaltecos son bien or-
ganizados”. La connotación de esta observación varía dependiendo 
de la persona que la expresó. Los miembros de la Asociación Maya 
Jacalteca expresan esta observación con gran orgullo, muchos otros 
inmigrantes guatemaltecos y mexicanos que entrevistamos la ex-
presan con una mezcla de respeto y resentimiento.



68 Migraciones Internacionales, Vol. 4, Núm. 4, JULIO-DICIEMBRE de 2008

Bibliografía

Al-Ali, Nadje y Khalid Koser, edits., New Approaches to Migration? 
Transnational Communities and the Transformation of Home, 
London y New York, Routledge, 2002.

Ammerman, Nancy, Congregation and Community, New Brun-
swick, Rutgers University Press, 1997.

Burns, Allan, “Identities in Diaspora: Mayan Culture and Com-
munity Today”, en Liliana Goldin, edit., Identities on the Move: 
Transnational Processes in north America and the Caribbean Ba-
sin, Albany, Suny Press, 1999.

_______, Maya in Exile: Guatemalans in Florida, Philadelphia, 
Temple University Press, 1993.

Brettel, Caroline, Anthropology and Migration: Essays on Transna-
tionalism, Ethnicity and Identity, Walnut Creek, AltaMira Press, 
2003.

Canache, Anya, “The Maya in Jupiter Florida: Remittances and 
Immigrant Perceptions of Change in the Home Community”, 
Honors Thesis, Harriet L. Wilkes, Honors College of Florida, 
Atlantic University, May 2003.

Ebaugh, Helen Rose y Janet Salzman Chafetz, Religion and the 
New Immigrants: Continuities and Adaptations, Walnut Creek, 
AltaMira Press, 2000.

Fink, Leon, The Maya of Morganton: Work and Community in the 
Nuevo New South, Chapel Hill, University of North Carolina 
Press, 2003.

Forbes, Bruce y Jeffrey Mahan, Religion and Popular Culture in 
America, Berkeley, University of California Press, 2000.

_______, Justice, Nature, and the Geography of Difference, Oxford, 
Blackwell, 1996.

Hall, David, edit., Lived Religion in America: Toward a History of 
Practice, Princeton, Princeton University Press, 1997.

Levine, Daniel, Popular Voices in Latin American Catholicism, 
Princeton, Princeton University Press, 1992.

Levitt, Peggy, “Between god, Ethnicity, and Country: An Appro-
ach to the Study of Transnational Religion”, documento envia-



69 Steigenga-Palma-Girón/El transnacionalismo y la movilización colectiva...

do a The Center for Migration and Development, Princeton 
University, 2001, en <http://www.transcomm.ox.ac.uk/wor-
king%20papers/Levitt.pdf>.

________, The Transnational Villagers, Berkeley, University of 
California Press, 2001.

________, “You Know, Abraham Was Really the First Immigrant: 
Religion and Transnational Migration”, International Immigra-
tion Review 37, 2003, pp. 847-873.

Mahler, Sarah J., American Dreaming: Immigrant Life on the Mar-
gins, Princeton, Princeton University Press, 1995.

_______, “Theoretical and Empirical Contributions Toward a 
Research Agenda for Transnationalism”, en Michael P. Smith y 
L. Guarnizo, edits., Transnationalism from Below: Comparative 
Urban and Community Research, vol. 6, New Brunswick, New 
Jersey y London, Transaction Publishers, 1998.

McAdam, Doug, Sidney Tarrow y Charles Tilly, Dynamics of Con-
tention, New York, Cambridge University Press, 1998.

McDannell, Colleen, Material Christianity: Religion and Popular 
Culture in America, New Haven, Yale University Press, 1995.

Morris, A. D. y C. M. Mueller, edits., Frontiers in Social Move-
ment Theory, New Haven, Yale University Press, 1992.

Nash, Manning, The Cauldron of Ethnicity in the Modern World, 
Chicago, University of Chicago Press, 1989.

Orsi, Robert, The Madonna of 115th Street: Faith and Communi-
ty in Italian Harlem, 1880-1950, New Haven, Yale University 
Press, 1985.

________, “Eveyday Miracles: The Study of Lived Religion”, en 
David D. Hall, Lived Religion in America: Toward a History of 
Practice, Princeton, Princeton University Press, 1997.

________, edit., Gods of the City: Religion and the American Ur-
ban Landscape, Bloomington, Indiana University Press, 1999.

Palma, Irene, Coral Girón y Timothy J. Steigenga., “De Jacalte-
nango a Júpiter: Negociando el concepto de familia en espacio 
transnacional y el tiempo”, en Manuela Camus, edit., Comuni-
dades en movimiento. La migración internacional en el norte de 
Huehuetenango, Guatemala-incedes, 2007, pp. 171-204.



70 Migraciones Internacionales, Vol. 4, Núm. 4, JULIO-DICIEMBRE de 2008

Peterson, Anna L., Manuel A. Vasquez y Philip J. Williams, edits., 
Christianity, Social Change, and Globalization in the Americas, 
New Brunswick, New Jersey y London, Rutgers University 
Press, 2001.

Popkin, Eric, “Guatemalan Mayan Migration to Los Angeles: 
Constructing Transnational Linkages in the Context of the 
Settlement Process”, Ethnic and Racial Studies, 22, vol. 2, 1999, 
pp. 267-289.

Portes, Alejandro, “Conclusion: Towards a New World: The Ori-
gins and Effect of Transnational Activities”, Ethnic and Racial 
Studies, 22, vol. 2, 1999, pp. 463-478.

_______, Luis Guarnizo y Patricia Landolt, “Introduction: Pi-
tfalls and Promise of an Emergent Research Field”, Ethnic and 
Racial Studies, 22, vol. 2, 1999, pp. 217-238.

_______ y Rubén Rumbaut, Legacies: The Story of the Immigrant 
Second Generation, Berkeley, University of California Press, 
2001.

Ruiz Baía, Larissa, “Rethinking Transnationalism: National Iden-
tities among Peruvian Catholics in New Jersey”, en Anna L. 
Peterson, Manuel A. Vasquez y Philip J. Williams, edits., Chris-
tianity, Social Change, and Globalization in the Americas, New 
Brunswick, New Jersey y London, Rutgers University Press, 
2001.

Smith, Michael P. y Luis E. Guarnizo, “The Locations of 
Transnationalism”, en Michael P. Smith y Luis E. Guarnizo, 
edits.,Transnationalism From Below, 3-31, New Brunswick, 
New Jersey, Transaction Publishers, 1998.

_______, edits., Transnationalism from Below: Comparative Urban 
and Community Research, vol. 6, New Brunswick, New Jersey 
and London, Transaction Publishers, 2001.

Tax, Sol, Heritage of Conquest: The Ethnology of Middle America, 
Glencoe, IL, Free Press, 1952.

Tweed, Thomas, Our Lady of the Exile: Diasporic Religion at a 
Cuban Catholic Shrine in Miami, New York, Oxford University 
Press, 1997.



71 Steigenga-Palma-Girón/El transnacionalismo y la movilización colectiva...

US Census Bureau, State & County Quickfacts, Palm Beach, 
County, en <http//quickfacts.census.gov>, consultado el 25 de 
enero de 2007. 

Universidad de Florida, Latin American Inmigrants in the New 
South, “Inmigrantes Latinos en Florida: religión vivida, espa-
cio y Poder”, disponible en <http://latam.ufl.edu/newfordpro-
jectsite/indexsp.shtml>.

________,“On Moving Across: Translocative Religion and the 
Interpreter’s Position”, Journal of the American Academy of Reli-
gion, 70, vol. 2, 2002, pp. 253-277.

Wagley, Charles, The Social and Religious Life of a Guatemalan 
Village, Memoires of the American Anthropological Association, 
núm. 71, Menasha, WI, American Anthropological Associa-
tion, 1949.

Warner, R. Stephen y Judith G. Wittner, edits., Gatherings in 
Diaspora: Religious Communities and the New Immigration, Phi-
ladelphia, Temple University Press, 1998.

Fecha de recepción: 4 de julio de 2007
Fecha de aceptación: 7 de febrero de 2008




