
 

MIGRACIONES INTERNACIONALES, VOL. 11, ART. 3, 2020 
e-ISSN 2594-0279 http://dx.doi.org/10.33679/rmi.v1i1.1838 1 

 

 
Migraciones Internacionales es una revista digital anual editada por                 
El Colegio de la Frontera Norte. https://migracionesinternacionales.colef.mx        

Transnacionalismo localizado: las paradojas de la migración en la era 
de la inmovilidad involuntaria 

Localized Transnationalism: The Paradoxes of Migration in the Age 
of Involuntary Immobility 

Rita Sobczyk1, Rosa Soriano Miras2 y Andrés Caballero Calvo3 

RESUMEN 
El presente estudio analiza el fenómeno que hemos denominado con el concepto de 
“transnacionalismo localizado”, que hace referencia al prolongado e intenso 
mantenimiento de vínculos a través de fronteras por migrantes cuya movilidad geográfica 
es muy limitada. Se trata de una realidad detectada en el marco de una investigación 
etnográfica realizada con migrantes senegaleses en el sur de España. El estudio contribuye 
al debate sobre el transnacionalismo aportando datos empíricos que demuestran que los 
migrantes pueden involucrarse en prácticas transnacionales, incluso cuando son excluidos, 
debido a obstáculos administrativos y económicos, de la movilidad transnacional.   

Palabras clave: 1. transnacionalismo localizado, 2. senegaleses, 3. islam, 4. religión, 5. 
España. 

ABSTRACT 
This study analyzes the phenomenon of “localized transnationalism.” The concept refers to 
the prolonged and intense maintenance of cross-border connections by migrants whose 
capacity for geographic mobility is very limited. The study is based on ethnographic 
research which focused on Senegalese migrants in southern Spain. The results contribute to 
the debate on transnationalism by providing empirical evidence which demonstrates that 
migrants can engage in transnational practices even if they are excluded, due to 
administrative and economic obstacles, from transnational mobility. 

Keywords: 1. localized transnationalism, 2. Senegalese, 3. Islam, 4. religion, 5. Spain. 

Fecha de recepción: 02 de febrero de 2018 
Fecha de aceptación: 22 de agosto de 2018 

 
1 Universidad del Norte, Colombia, rsobczyk@uninorte.edu.co, https://orcid.org/0000-
0002-6897-3568 
2 Universidad de Granada, España, rsoriano@ugr.es, https://orcid.org/0000-0001-8296-
2382 
3 Universidad del Norte, Colombia, andrescaballero@uninorte.edu.co, 
https://orcid.org/0000-0002-4382-0055  



2 Transnacionalismo localizado: las paradojas de la migración en la era de la inmovilidad involuntaria 
Sobczyk, R., Soriano Miras, R. y Caballero Calvo, A.  

 
INTRODUCCIÓN 

La realidad migratoria actual es frecuentemente caracterizada como la “era de la 
inmovilidad involuntaria” (Carling, 2002, p. 5). Las fronteras nacionales se vuelven 
altamente permeables para la circulación de símbolos, ideas, conocimientos, productos y 
flujos financieros. Sin embargo, las barreras oficiales para la movilidad de la mayoría de la 
población mundial son más rígidas que nunca en la historia. Massimo Livi Bacci (2012) 
describe el desarrollo de estos obstáculos diferenciando dos fases de la globalización que 
afectaron al ámbito migratorio. La primera se articuló entre 1870 y el inicio de la Primera 
Guerra Mundial, cuando los excedentes de mano de obra en Europa, el déficit de tierra y 
otros factores locales impulsaron grandes flujos migratorios a dirigirse a territorios 
conquistados por imperios coloniales, destacando América como el principal destino. Estos 
flujos constituían en gran medida una válvula de escape que permitió afrontar la presión 
poblacional surgida a raíz de la transición demográfica.  

La segunda fase de la globalización, iniciada después de la Segunda Guerra Mundial, se 
caracteriza por una gran diversificación de orígenes y destinos de los flujos migratorios. 
Las fronteras de los Estados se han flexibilizado para facilitar la movilidad de capital, 
mercancías, servicios e ideas. Paradójicamente, en la época actual, en la que en numerosos 
aspectos las fronteras se hacen cada vez más permeables, esta segunda etapa de la 
globalización no ha sido acompañada de una paralela flexibilización generalizada de las 
barreras oficiales al movimiento de las personas. A pesar del fuerte crecimiento 
poblacional y de las presiones demográficas que han afectado a múltiples países en vías de 
desarrollo, sobre todo desde la segunda mitad del siglo XX, hoy en día no encontramos una 
válvula de escape similar a la que pudo disfrutar la población europea en el pasado. 

Hay que enfatizar que las barreras oficiales para los flujos de las personas dificultan, 
pero no imposibilitan, el movimiento. Según los datos de la Organización de las Naciones 
Unidas (2017), en la actualidad 3.4 por ciento de la población mundial habita en un país 
diferente de aquel en el que nació. Al mismo tiempo, las transformaciones 
socioeconómicas y políticas pueden repercutir en que haya períodos de relativa apertura a 
la llegada de población extranjera. El caso de la España de finales de los años noventa e 
inicios del siglo XXI constituye un buen ejemplo de ello. El presente contexto migratorio 
se ve caracterizado, además, por el cada vez más extendido uso de los medios de 
comunicación y transporte, que facilitan a los migrantes el mantenimiento de vínculos 
sociales que sobrepasan las fronteras. La amplia literatura sobre el transnacionalismo, 
desarrollada desde el ya clásico texto de Linda Basch, Nina Glick Schiller y Cristina 
Szanton Blanc (1994), ha permitido vislumbrar múltiples facetas de este fenómeno 
(Vertovec, 2009; Waldinger, 2013).  

En los estudios migratorios, los senegaleses se han convertido en uno de los ejemplos 
emblemáticos de comunidad transnacional (Jabardo, 2006; Kaag, 2013; Kane, 2011; 



MIGRACIONES INTERNACIONALES, VOL. 11, ART. 3, 2020 
e-ISSN 2594-0279 http://dx.doi.org/10.33679/rmi.v1i1.1838 3 

 

 
 

Moreno, 2013; Riccio, 2008; Sow, 2004). La presente investigación explora la paradójica 
realidad de los migrantes senegaleses que se implican en intensas prácticas transnacionales, 
pero cuya capacidad de traslado se ve fuertemente obstaculizada por las barreras 
administrativas y económicas.  

La primera sección de este artículo ofrece una caracterización básica de la migración 
senegalesa, necesaria para contextualizar los resultados de esta investigación. En el 
siguiente apartado se realiza una revisión de la literatura centrada en los ámbitos 
principales de las prácticas transnacionales de los senegaleses. Posteriormente se aborda el 
aparato metodológico del estudio y se explica cómo el proceso de análisis de datos 
desembocó en planteamientos teóricos que problematizan los usos existentes del término 
de “transnacionalismo”. En las secciones siguientes se presenta el material empírico que 
dio lugar a la propuesta conceptual defendida en este artículo.  

Los datos recogidos muestran que en el caso de la diáspora senegalesa, el análisis del 
transnacionalismo no puede ignorar la experiencia de muchos migrantes que, pese a 
mantener fuertes vínculos con el origen y con otros compatriotas dispersos por diversos 
países, no pueden emprender la movilidad transnacional. El desarrollo de lo que 
denominamos “transnacionalismo localizado” capta la realidad descrita, denotando la 
construcción de intensos lazos a través de las fronteras por parte de migrantes 
caracterizados por escasas oportunidades para el desplazamiento geográfico. 

MIGRACIÓN SENEGALESA: CARACTERÍSTICAS FUNDAMENTALES 

Los flujos intercontinentales de los senegaleses adquirieron relevancia sobre todo a partir 
de la década de los 80 del pasado siglo. Inicialmente Francia fue el principal destino de su 
inmigración en Europa. Posteriormente, con la transformación de Italia y España en 
destinos de los flujos internacionales, el protagonismo de la antigua metrópoli colonial se 
redujo. En el caso de España, Mercedes Jabardo (2006) distingue dos oleadas migratorias 
principales. La primera tuvo a Cataluña como destino principal, especialmente sus zonas 
agrícolas. En estos flujos de finales de los años 70, destacaba la población soninké, 
mandinka y halpulaaren. La segunda oleada, iniciada a partir de los años 80, se caracteriza 
por una mayor presencia de los migrantes wolof y por la importancia del empleo en el 
comercio. Se detectó la participación en estos flujos de vendedores que realizaban viajes 
comerciales recurrentes entre España y Senegal, involucrándose en actividades laborales 
transnacionales (Sow, 2006). 

En España, los senegaleses se convirtieron en la nacionalidad subsahariana más 
numerosa en 2003. Según los últimos censos, en tan solo una década la población 
senegalesa se ha multiplicado casi por cinco, pasando de 11 540 en 2001 (Instituto 
Nacional de Estadística, 2001) a 57 735 en 2011 (Instituto Nacional de Estadística, 2011). 



4 Transnacionalismo localizado: las paradojas de la migración en la era de la inmovilidad involuntaria 
Sobczyk, R., Soriano Miras, R. y Caballero Calvo, A.  

 
Hoy en día el número de personas con nacionalidad senegalesa asciende en España a        
62 716 (Instituto Nacional de Estadística, 2016). 

Aunque se trata de una población heterogénea, podemos distinguir algunos rasgos que 
diferencian la diáspora senegalesa a nivel colectivo. Según los datos del último censo 
elaborado en 2011, los hombres constituían 80 por ciento de los senegaleses en España 
(Instituto Nacional de Estadística, 2011). Se trata de una comunidad muy joven, ya que tan 
solo 13 por ciento es mayor de 45 años. Una de las causas más importantes para que este 
sector joven de la población sea el que presente un éxodo más elevado, es su precariedad 
económica.  

La compresión del transnacionalismo senegalés no es posible sin el análisis del ámbito 
religioso. Un 90 por ciento de la población en Senegal es musulmana, plasmándose este 
gran protagonismo del islam también en el contexto migratorio. La mayoría de los 
senegaleses forma parte de cofradías musulmanas. Se trata de organizaciones altamente 
jerarquizadas, encabezadas por líderes religiosos, llamados marabús o cheikhs. Los 
marabús son percibidos como mediadores entre Alá y sus discípulos. Senegal es a veces 
llamado “el paraíso de las hermandades” (Bop, 2005, p. 1104), reflejando la importancia 
que juegan las cofradías en el país tanto a nivel económico como político. Además, estas se 
convierten frecuentemente en un mediador entre la sociedad y el Estado y, en las últimas 
décadas, se han involucrado fuertemente en la diáspora.  

Las dos cofradías con mayor volumen de seguidores en Senegal son Tijaniyya y 
Mouridiyya. Esta última, surgida durante el colonialismo francés, ha sido el foco de la 
investigación académica debido a su influencia política y económica. En la literatura 
especializada en estudios migratorios destaca la gran atención dedicada a los migrantes 
pertenecientes a Mouridiyya (Bava, 2002; Ebin, 1995; Kaag, 2013; Riccio, 2004) y a los 
vínculos entre la cofradía y las redes comerciales, tanto en Senegal como en el contexto 
internacional. Tijaniyya, a diferencia de Mouridiyya, tiene sus orígenes fuera del territorio 
de Senegal. Surgió en Argelia en 1781 y en la actualidad es la cofradía más numerosa en el 
África Occidental. En Senegal sus seguidores se concentran en torno a ramas nativas de la 
organización, creadas por líderes religiosos senegaleses. 

PRÁCTICAS TRANSNACIONALES DE LOS SENEGALESES: DEBATES 
TEÓRICOS Y PLANTEAMIENTOS METODOLÓGICOS 

En la literatura especializada, los senegaleses han sido frecuentemente descritos como una 
población de pronunciadas tendencias transnacionales (Jabardo, 2006; Kaag, 2013; Kane, 
2011; Moreno, 2013; Riccio, 2008; Sow, 2004). La comprensión de estas tendencias no 
sería posible sin tener en cuenta la influencia del ámbito religioso. Los investigadores han 
presentado una atención especial al papel desempeñado en el fomento de los lazos a través 
de fronteras por parte de las cofradías musulmanas, sobre todo Mouridiyya (Kaag, 2013; 



MIGRACIONES INTERNACIONALES, VOL. 11, ART. 3, 2020 
e-ISSN 2594-0279 http://dx.doi.org/10.33679/rmi.v1i1.1838 5 

 

 
 

Riccio, 2008). Cabe destacar además que la religión ha sido fuertemente vinculada con las 
actividades económicas de comerciantes transnacionales (Babou, 2002; Bava, 2003; Diouf, 
2000). 

El transnacionalismo senegalés tiene también una importante vertiente política. 
Diversos estudios de Monika Salzbrunn (2004, 2013), que analizan tanto el contexto 
europeo como el estadounidense, captan las maneras en las que los senegaleses ocupan el 
espacio público en los contextos de acogida, por ejemplo durante las festividades, 
creándose así un espacio para expresiones políticas y religiosas de la diáspora. Al mismo 
tiempo, pese a la frecuente percepción de que la involucración política en los países de 
origen de los migrantes es incompatible con la adaptación exitosa en destino, el caso 
senegalés demuestra que no tiene por qué ser así. En esta línea, el estudio de Green, 
Sarrasin y Maggi (2014) aporta datos empíricos que indican que en el caso senegalés, el 
deseo de adaptarse a la sociedad de acogida está asociado positivamente con la actividad 
política transnacional. En la amplia literatura sobre el transnacionalismo senegalés 
destacan también trabajos dedicados a los proyectos e iniciativas de los migrantes 
centrados en el desarrollo del origen (Grillo & Riccio, 2004; Sall, 2010). 

El nexo entre el transnacionalismo y la vida familiar constituye otra de las importantes 
vertientes de investigación. Sirvan de ejemplo los estudios de Dan Rodríguez (2002) sobre 
las dinámicas de pareja o el análisis de Fedora Gasparetti (2011) de las prácticas de 
paternidad y maternidad a través de fronteras entre los senegaleses en Italia.  

Este breve recorrido por los estudios que muestran las diferentes facetas del 
transnacionalismo senegalés ofrece tan solo algunas pinceladas de un dinámico ámbito de 
investigación que pretende captar el carácter particular de esta diáspora tan reveladora en 
cuanto a las tendencias emergentes de la migración humana. Sin embargo, el debate sobre 
el alcance y la especificidad del transnacionalismo en general sigue despertando 
controversias.  

El presente estudio se inscribe en la corriente que aboga por una visión del 
transnacionalismo más cercana a las realidades vividas por los migrantes. Entre otros, 
Roger Waldinger (2013) defiende que en el análisis de las tendencias transnacionales 
debemos tener muy en cuenta todo el conjunto de procesos que dificultan el mantenimiento 
de lazos a través de las fronteras. Tanto los estudios que parten desde el nacionalismo 
metodológico como aquellos que celebran la incidencia del transnacionalismo caen con 
frecuencia en visiones demasiado simplistas de la realidad social.  

El nacionalismo metodológico (Wimmer & Glick Schiller, 2002), fundamentado en el 
trato de los Estados-naciones como naturales contenedores de la vida social y de la 
sociedad nacional como la unidad básica de análisis, obstaculiza la apreciación de los 
vínculos transnacionales. Sin embargo, según Waldinger (2013), los investigadores han 
sobreestimado la incidencia de los procesos que transcurren atravesando fronteras, 



6 Transnacionalismo localizado: las paradojas de la migración en la era de la inmovilidad involuntaria 
Sobczyk, R., Soriano Miras, R. y Caballero Calvo, A.  

 
exaltando un fenómeno que en la realidad afecta tan solo a una minoría de migrantes y que 
a largo plazo, conforme nacen los descendientes de los migrantes, pierde fuerza. A pesar 
de que la “etnicidad simbólica” puede persistir, los Estados naciones “circunscriben las 
conexiones sociales de los inmigrantes al mismo tiempo que transforman sus identidades” 
(Waldinger, 2013, p. 215). 

El concepto de transnacionalismo localizado propuesto en este estudio, surge 
precisamente del choque observado entre las múltiples investigaciones que insisten en la 
fuerza del transnacionalismo senegalés y la realidad captada durante el trabajo de campo, 
marcada por una gran ausencia de movilidad geográfica. El análisis proporcionado a 
continuación se basa en la investigación etnográfica realizada entre septiembre de 2011 y 
febrero de 2014 en Villanueva, una ciudad del Sur de España.4 El español fue el principal 
idioma de comunicación con los informantes. Este estudio constituye una continuación de 
una investigación anterior sobre migrantes senegaleses realizada entre 2006 y 2008. En 
conjunto, además de la observación participante, se realizaron 81 entrevistas en 
profundidad.5 

La observación participante se llevó a cabo en múltiples contextos, que permitieron 
abarcar los principales espacios en los que se desarrolla la vida cotidiana de un amplio 
espectro de informantes. La comprensión de su experiencia en España no sería posible sin 
la disponibilidad de muchos informantes para compartir sus historias en la intimidad de sus 
hogares. No menor relevancia tuvieron las visitas a las instituciones religiosas, como las 
instalaciones de las hermandades musulmanas y otros espacios utilizados para las 
celebraciones más importantes a lo largo del año. Finalmente, se observaron las relaciones 
sociales, tanto dentro como más allá de la comunidad senegalesa, en los contextos 
laborales, vecinales y en los espacios públicos. 

Hay que advertir que el caso analizado puede diferir de la realidad de la diáspora 
senegalesa en otros lugares de destino. En países de historia de inmigración senegalesa más 
prolongada, el tiempo transcurrido desde la implantación de los primeros migrantes puede 
influir en que los obstáculos para la movilidad sean menores. Además, una mayor 
proporción de personas nacionalizadas e insertadas de manera regular en el mercado 
laboral puede traducirse en mayores posibilidades para visitar al país de origen durante 
periodos prolongados y de manera sistemática.  

 
4 Para asegurar el anonimato de los informantes, se ha cambiado el nombre de la localidad 
del estudio.   
5 En el estudio se ha aplicado el muestro intencional, por lo que fueron las hipótesis 
emergentes a raíz del análisis de datos las que guiaron el proceso de búsqueda de 
informantes. La muestra final incluye la diversidad de perfiles migratorios, a la vez que 
refleja las características socio-demográficas de los senegaleses asentados en España. 



MIGRACIONES INTERNACIONALES, VOL. 11, ART. 3, 2020 
e-ISSN 2594-0279 http://dx.doi.org/10.33679/rmi.v1i1.1838 7 

 

 
 

A pesar de que el concepto de transnacionalismo ha entrado con éxito en el vocabulario 
científico, su uso para denotar fenómenos muy diversos puede influir en que pierda su 
valor analítico. Por esta razón es tan importante realizar esfuerzos para refinar el término, 
prestando atención a la heterogeneidad de realidades sociales que con él se pretende 
abarcar. Persiguiendo este objetivo, el presente estudio propone distinguir el 
transnacionalismo localizado de otras formas de transnacionalismo. A continuación se 
define el concepto, ejemplificado su utilidad a través del análisis del caso senegalés. 

INMOVILIDAD INVOLUNTARIA Y TRANSNACIONALISMO 
LOCALIZADO 

Los resultados se estructuran en torno a dos temas principales. En primera instancia, se 
aborda la cuestión de la inmovilidad involuntaria y los factores que la generan. 
Posteriormente, se analizan datos sobre pautas sociales que permiten responder a la 
pregunta ¿cómo es posible que se establezcan intensos lazos a través de fronteras por parte 
de la población de movilidad altamente restringida? En el caso senegalés, nos enfocamos 
en dos ámbitos fundamentales para el desarrollo del transnacionalismo localizado: el 
ámbito religioso y el ámbito de la vida familiar. 

El concepto de transnacionalismo localizado hace referencia al prolongado e intenso 
mantenimiento de los lazos a través de fronteras, por migrantes cuyas posibilidades de 
participar en la movilidad transnacional son muy reducidas o, incluso, inexistentes. La 
comprensión de los factores que limitan las oportunidades de movimiento es crucial para 
entender cómo se articula este fenómeno.  

El texto de Núñez y Heyman (2007) ofrece un buen acercamiento a los procesos de 
interacción entre los diversos factores de carácter macro y micro que pueden desembocar 
en la inmovilización de los individuos. Las políticas migratorias a nivel supraestatal y 
estatal, la persecución policial, la falta de conocimientos geográficos del destino o barreras 
para el acceso al transporte, entre otros, pueden no solo dificultar el cruce de las fronteras 
sino que, con frecuencia, limitan la movilidad en el país de acogida, incluso a nivel local. 
Se trata aquí del “segundo estado de inmovilidad” (Haugen, 2012) que caracteriza a las 
personas que consiguieron emigrar, pero que de nuevo acaban “atrapados” espacialmente, 
esta vez en el territorio de destino.  

La presente investigación captó la persistencia de fuertes lazos con el origen y con otros 
senegaleses dispersos en diversos países de acogida. A pesar de la relevancia de estos 
vínculos, se identificó cómo en múltiples casos las oportunidades para involucrarse en la 
movilidad transnacional son muy reducidas. El intenso movimiento a través de las 
fronteras está presente dentro de la población analizada pero, al mismo tiempo, se trata de 
una práctica posible para tan solo una pequeña minoría. Solo migrantes acomodados 
económicamente y con situación administrativa regularizada disponen de recursos que les 



8 Transnacionalismo localizado: las paradojas de la migración en la era de la inmovilidad involuntaria 
Sobczyk, R., Soriano Miras, R. y Caballero Calvo, A.  

 
permiten realizar viajes recurrentes, mientras que la gran mayoría se ve excluida de esta 
práctica. 

Entre los factores que obstaculizan el movimiento hay que destacar las barreras legales. 
En el caso de muchos migrantes, los problemas para regularizar su situación administrativa 
tienen consecuencias fundamentales para sus recorridos vitales. El enfrentamiento con las 
fronteras legales repercute en el surgimiento de la sensación de distanciamiento de la 
sociedad de acogida:  

Por eso te he dicho que nunca seré un español […]. [Aquí] siempre están a 
ver si tengo papeles, a ver si no, a ver si me echan de aquí […]. En mi caso 
tengo todo, pero al ver siempre mis amigos así, es igual […]. La mayoría 
que no tiene papeles siempre están así y los que tienen papeles también a 
veces te dan papeles y luego te lo retiran […]. El problema más grave de 
los senegaleses aquí son los papeles (Mamadou, Tijaniyya, comunicación 
personal, 8 de agosto 2013). 

La crítica del nacionalismo metodológico puede influir en que ignoremos la fuerza de 
las categorías de identificación utilizadas por los Estados. Los procesos de clasificación de 
la población realizados por las administraciones estatales tienen consecuencias muy reales 
en las vidas de las personas. Estar adscrito a la categoría “extranjero extracomunitario” 
implica derechos y obligaciones diferenciadas, repercutiendo en las posibilidades de viajar 
y de obtener trabajo. Si a la población migrante se le recuerda continuamente su origen, 
mediante derechos, obligaciones y riesgos específicos, es probable que este mismo origen 
surja con mayor fuerza como un punto de referencia vital. 

La regularización administrativa constituye un requisito fundamental para poder 
emprender la movilidad. Según Eva Evers Rosander (2006), en el caso de muchas mujeres 
senegaleses en Tenerife la aspiración de obtener la ciudadanía española no tiene tanto que 
ver con el deseo de asentarse en el Estado receptor como con la posibilidad de superar los 
obstáculos legales para la movilidad. Disfrutar de la nacionalidad del país de destino se 
convierte en la mejor vía para poder cruzar las fronteras de forma libre. Se trata, en 
definitiva, de una estrategia que enfrenta las limitaciones impuestas por las barreras para la 
movilidad humana.  

Sin embargo, la problemática legal constituye tan solo uno de los obstáculos para poder 
acceder a la movilidad transnacional. Para muchos, el precio de las conexiones del 
transporte a Senegal es demasiado elevado para poder costearlo. La crisis económica que 
ha azotado a España a lo largo de la última década afectó de manera especialmente grave a 
la población inmigrante (Reher & Sanz, 2011). Los migrantes que pueden moverse entre el 
origen y el destino de manera recurrente son, sobre todo aquellos que disfrutan no solo de 
una situación administrativa estable, sino también laboral.  



MIGRACIONES INTERNACIONALES, VOL. 11, ART. 3, 2020 
e-ISSN 2594-0279 http://dx.doi.org/10.33679/rmi.v1i1.1838 9 

 

 
 

A pesar de todo ello, el presente estudio muestra que las barreras descritas no se 
traducen en una exclusión de la participación en las prácticas transnacionales. Nos 
encontramos ante una paradoja: la existencia de fuertes lazos a través de las fronteras, que 
atestiguan la permeabilidad de las fronteras nacionales, y la paralela limitación de la 
movilidad entre países, dando lugar al desarrollo de transnacionalismo localizado.  

En el caso senegalés, el transnacionalismo localizado surge, sobre todo, debido a dos 
factores. En primer lugar, existe una pequeña minoría de actores sociales que disfrutan de 
libertad de movimiento y que están fuertemente involucrados en la movilidad 
transnacional, conectando a la mayoría inmóvil con el origen y con otros migrantes 
dispersos por diversos países de destino. En segundo lugar, se observa una fuerte 
participación en la sociedad de origen, aunque no se encuentren allí físicamente. A través 
del uso regular de diversos medios de comunicación a distancia, la circulación de 
elementos de la cultura material y la participación económica en el destino, mediante 
remesas e inversiones, las vidas diarias de muchos migrantes se unen con el contexto 
cotidiano del origen. 

Los actores sociales involucrados en la movilidad a través de fronteras, que contribuyen 
al desarrollo de las prácticas transnacionales por la mayoría inmóvil, se pueden dividir en 
dos grupos principales. Un grupo comprende a los senegaleses más acomodados, que 
pueden permitirse viajes recurrentes y regulares entre España y el origen. Se trata de una 
población que muestra que vivir entre los dos países, disfrutando de esta manera de las 
ventajas de ambos, es posible. Su caso repercute en el desarrollo de aspiraciones por parte 
de otros migrantes, ya que demuestra la factibilidad de un proyecto migratorio que conecta 
el origen con el destino.  

El segundo grupo comprende a aquellos actores sociales que, de manera activa, buscan 
fomentar el vínculo entre los migrantes y el país de origen. El papel de los guías religiosos 
de las cofradías musulmanas es especialmente relevante. Sus visitas recurrentes, así como 
el desarrollo de proyectos y organizaciones religiosas, alimentan los vínculos con Senegal.  

Siguiendo las visiones críticas sobre el alcance del transnacionalismo, se podría 
preguntar por qué utilizar este término si la movilidad transnacional es tan reducida. Sin 
embargo, prescindir de este concepto en el caso senegalés nos podría hacer perder de vista 
la riqueza de las prácticas que conectan a los migrantes con el origen y con otros países de 
destino de la diáspora. El término nos sirve para apreciar las conexiones transfronterizas 
sin caer en visiones exageradas del alcance del transnacionalismo, sobre todo en el ámbito 
de la movilidad geográfica.  

 

 



10 Transnacionalismo localizado: las paradojas de la migración en la era de la inmovilidad involuntaria 
Sobczyk, R., Soriano Miras, R. y Caballero Calvo, A.  

 
LAS ORGANIZACIONES RELIGIOSAS COMO MEDIADORAS DE CONEXIONES 

TRANSNACIONALES  

La tensión entre las dinámicas de inmovilidad y las aspiraciones de los individuos en la 
población analizada en este estudio constituye la base para el surgimiento del 
transnacionalismo localizado. Como se mostrará en siguientes apartados, los migrantes 
“atrapados” en un espacio restringido encuentran formas de mantenerse profundamente 
conectados con los lugares a los que físicamente tienen acceso limitado. 

Las organizaciones musulmanas y los cheikhs, es decir, los guías religiosos dentro de 
las cofradías, contribuyen de manera fundamental a la involucración en el espacio 
transnacional de los migrantes “inmóviles”. La identificación como “senegaleses” se 
traduce en que, con frecuencia, en las reuniones con los guías más importantes participan 
senegaleses de diversas pertenencias religiosas. Hay que enfatizar que, al mismo tiempo 
que se refuerza el vínculo con el origen, se promueven también los lazos con los lugares de 
acogida en el marco de las instituciones religiosas. 

Las visitas de los líderes religiosos más importantes forman parte de giras 
internacionales realizadas de manera periódica. Durante las reuniones con los guías suelen 
recogerse fondos destinados a la realización de proyectos colectivos y a la financiación de 
sus viajes por la diáspora. Entre otros, los senegaleses de Villanueva contribuyen 
económicamente a la construcción de una mezquita en Dakar, así como a la Universidad 
Cheikh Amadou Bamba (UCAB), en Touba.  

En la localidad de estudio, para las celebraciones religiosas más importantes se alquilan 
grandes superficies en hoteles o en instalaciones públicas que cuentan con espacios de 
reunión. El traslado de las actividades religiosas a los grandes espacios tiene lugar varias 
veces al año, incluyendo la celebración de las fiestas del Grand Magal6 y el Gammu7. 
Durante el año se realizan visitas de líderes religiosos de menor reconocimiento social y, 
en estos casos, las reuniones se llevan a cabo en las instalaciones de las cofradías.  

La relación entre los guías más reconocidos y los fieles es percibida predominantemente 
como una relación maestro-estudiante. Esta visión de los guías religiosos como sabios que 
ayudan a orientar el comportamiento en la vida cotidiana es frecuentemente repetida por 
los seguidores, aunque no hay que olvidarse de las voces críticas con su actividad. 

El papel normativo de los cheikhs constituye una de las principales vertientes de su 
actividad, que fomenta las posturas transnacionales entre los senegaleses en el exterior. Por 

 
6 El Grand Magal conmemora la salida al exilio del fundador de Mouridiyya, Cheikh 
Amadou Bamba. Se trata de una festividad celebrada en Senegal mediante la peregrinación 
a la capital sagrada de la cofradía, la ciudad de Touba. 
7 Celebración del cumpleaños del Profeta Muhammad. 



MIGRACIONES INTERNACIONALES, VOL. 11, ART. 3, 2020 
e-ISSN 2594-0279 http://dx.doi.org/10.33679/rmi.v1i1.1838 11 

 

 
 

una parte, las reuniones con los guías permiten subrayar la importancia de mantener la 
continuidad de las formas de pensar y actuar aprendidas en el seno de la sociedad de 
origen. Por otra, los guías religiosos asumen con frecuencia el papel de mediadores entre la 
diáspora y la sociedad de destino.  

En muchos de los testimonios recogidos se enfatiza que los cheikhs “refrescan la 
mente”, a la vez que su mensaje abarca contenidos que responden a dificultades específicas 
que genera la vida en el exterior. En el marco de las actividades religiosas se introducen 
referencias explícitas a los problemas encontrados por muchos migrantes en su día a día. 
Es destacable cómo las difíciles relaciones con las autoridades vinculadas con la venta 
ambulante se intentan plantear desde el punto de vista del islam. La incorporación dentro 
de los mensajes religiosos de la temática de los obstáculos legales y económicos 
enfrentados por muchos migrantes, independientemente de su afiliación a cofradías 
específicas, hace que estos contribuyan a fomentar el sentimiento de pertenencia a una 
misma comunidad nacional, que comparte problemas y desafíos. 

El análisis de la composición de los asistentes a las visitas de los cheikhs y fiestas más 
importantes a lo largo del año corrobora la conclusión de que las celebraciones 
musulmanas permiten fomentar lazos internos entre los migrantes, más allá de sus 
afiliaciones a religiones específicas y del nivel de identificación con la religión.  

Primero somos senegaleses […] no hay diferencia que uno es Mourid y otro 
es Tijani. No. Entonces cuando hay la fiesta del Magal no solo vienen los 
Mourids. Es para todos los musulmanes del mundo […] Primero somos 
senegaleses. Somos del mismo país (Papa, Mouridiyya, comunicación 
personal, 16 de julio de 2012). 

Las celebraciones religiosas permiten encontrarse con compatriotas y escuchar 
discursos que hacen referencia a dificultades compartidas en el extranjero. Algunos 
informantes incluso viajan a celebraciones organizadas fuera del ámbito local, dirigiéndose 
a ciudades como Madrid o Barcelona. Como afirman Sophie Bava y Stephania Capone 
(2010), el transnacionalismo no tiene por qué llevar al debilitamiento de la 
autoidentificación en términos nacionales. En el caso estudiado, los viajes de los cheikhs 
permiten vincular a migrantes senegaleses dispersos por diversos destinos, fomentando así 
la percepción de pertenencia a una diáspora fuertemente vinculada con origen.  

Siguiendo el marco conceptual de Danièle Hervieu-Léger (1998), se observa que las 
reuniones con los guías religiosos reafirman las dimensiones éticas y emocionales de la 
autocomprensión colectiva. La relevancia de la primera dimensión se evidencia en los 
testimonios en los que se defiende el islam como fuente de valores, normas y patrones 
culturales que se asocian al origen. La vertiente ética se disocia con la adscripción a una 
organización religiosa específica. Se puede apreciar lo mismo en cuanto a la dimensión 
emocional de las reuniones con los cheikhs. En estas se crea la percepción colectiva de un 
“nosotros”, que traspasa las fronteras de las pertenencias religiosas concretas de sus 



12 Transnacionalismo localizado: las paradojas de la migración en la era de la inmovilidad involuntaria 
Sobczyk, R., Soriano Miras, R. y Caballero Calvo, A.  

 
participantes. Quizás la ejemplificación más potente de esta realidad es el siguiente pasaje 
de una entrevista con una senegalesa católica que explica así su participación en las 
reuniones con los guías religiosos musulmanes: “Es una enseñanza. Dice lo que tenemos 
que hacer fuera de nuestro país” (Awa, migrante senegalesa católica, comunicación 
personal, 17 de septiembre de 2012). 

Awa participa en las reuniones organizadas por sus compatriotas musulmanes porque 
considera que el mensaje de estas se centra sobre todo en los valores y normas 
predominantes en Senegal, y en la enseñanza de cómo actuar en el contexto migratorio. Su 
experiencia se asemeja a lo reportado por Rogaia Mustafá Abusharaf (2002) acerca de 
migrantes de Sudán en Canadá y Estados Unidos. El estudio muestra que los cristianos 
sudaneses suelen participar en las actividades musulmanas organizadas por sus 
compatriotas. Según los testimonios recogidos, el patrimonio cultural ligado al origen, y la 
pertenencia a una minoría racial dentro de una sociedad predominantemente blanca, les 
une por encima de las divisiones religiosas internas.  

La reafirmación de la identificación como senegaleses tiene lugar también en el marco 
del Grand Magal y del Gammu. En la localidad de estudio, el Grand Magal, organizado por 
los Mourids, y el Gammu, organizado por los Tijanis para celebrar los cumpleaños del 
Profeta Muhammad, son celebrados en reuniones multitudinarias, que requieren el traslado 
a espacios más grandes que las sedes de las cofradías o la mezquita local8.  

El marcado carácter social del Magal y el Gammu atraen a cientos de asistentes de 
diversas afiliaciones, así como a muchos senegaleses críticos con las cofradías.  

Juntamos muchas veces […] entre nosotros […] Son las fiestas de Senegal 
que festejamos nosotros aquí […] Si hay fiesta religiosa […] dejamos todas 
nuestras actividades y participamos como podemos […] Desde que llegué, 
cada año participo en estas fiestas [se refiere a Magal y Gammu], porque si 
es la Fiesta de Cordero o Ramadán sólo solemos reunirnos por la mañana, 
hacer una oración, luego cada uno se va en su casa, a cocinar y a festejar con 
su familia, por la tarde también vamos a las casas a saludar y a pedir perdón 
entre nosotros […] Cuando vienen las fiestas, directamente todos mis 
pensamientos están allí (Lamine, Tijaniyya, comunicación personal, 1 de 
septiembre de 2013). 

Hay que subrayar que el nivel de implicación en las organizaciones religiosas es muy 
variado, con posturas que van desde la participación comprometida en las estructuras 
directivas de las da’iras, hasta actitudes muy críticas hacia las cofradías y algunos guías 
religiosos. Solo una minoría se involucra en actividades institucionales de manera regular. 
Por ello, son sobre todo las visitas de los guías religiosos y la celebración del Grand Magal 

 
8 Los informantes coinciden en que otras festividades, como Korité (Eid al-Fitr) y Tabaski 
(Eid al-Adha), aunque no son menos importantes, se suelen celebrar en espacios más 
íntimos, con personas más cercanas y asistiendo a la mezquita. 



MIGRACIONES INTERNACIONALES, VOL. 11, ART. 3, 2020 
e-ISSN 2594-0279 http://dx.doi.org/10.33679/rmi.v1i1.1838 13 

 

 
 

y el Gammu lo que contribuye a la reafirmación de la identificación colectiva como 
senegaleses.  

Las grandes celebraciones religiosas no solo contribuyen a fomentar la unidad entre 
senegaleses sino que, además, se convierten en una fuente de fortalecimiento de los lazos 
con la sociedad de destino. Las visitas de los cheikhs más reconocidos se aprovechan para 
el encuentro con las autoridades del contexto de acogida, que son invitadas a participar en 
las celebraciones organizadas por los migrantes. Además, los líderes religiosos representan 
a los migrantes en las reuniones en instalaciones públicas de la ciudad. El emprendimiento 
de la mediación entre la población y el Estado constituye una actividad desarrollada 
históricamente a gran escala por las cofradías más importantes en Senegal. En el contexto 
migratorio las organizaciones religiosas y sus líderes siguen desempeñando esta función.   

La da’ira9 de Mouridiyya en la ciudad de estudio ha perseguido establecer buenas 
relaciones con las autoridades locales desde el inicio, adquiriendo el papel de portavoz de 
la población senegalesa. El espacio de esta organización religiosa es utilizado a veces para 
realizar reuniones con empleados del ayuntamiento para tratar temas que afectan a la 
población senegalesa asentada en la localidad. La da’ira asume en cierto sentido el papel 
de órgano representativo de los migrantes.  

Uno de los problemas más graves es la cuestión de la irregularidad administrativa, que 
dificulta la inserción laboral y la libertad de movimiento, incluso dentro del propio 
territorio nacional. Cuando surge la necesidad de trasladarse a otra localidad, el uso del 
transporte público puede convertirse en una actividad de alto riesgo debido a los frecuentes 
controles realizados por las autoridades en las estaciones. La da’ira busca maneras para 
enfrentar a nivel colectivo este tipo de problemas. Entre otros, se planteó la necesidad de 
movilizarse para solicitar la apertura de un consulado senegalés en Villanueva que 
permitiría minimizar la necesidad de traslado a otras ciudades con fines administrativos.  

El ámbito religioso, contribuye a forjar pertenencias múltiples. Las grandes 
celebraciones fomentan la identificación colectiva como senegaleses, siendo un contexto 
en el que el país de origen y no la pertenencia a organizaciones religiosas específicas, 
constituyen el denominador común de la mayoría de los participantes. Al mismo tiempo, la 
activa búsqueda de la presencia de la sociedad de acogida en estos eventos demuestra la 
relevancia atribuida a los lazos con el país receptor. 

Las celebraciones religiosas, a pesar de la existencia de diversas posturas frente a las 
cofradías10, constituyen un medio de reafirmación colectiva. Las visitas de los líderes 

 
9 La da’ira es la unidad organizativa básica de la cofradía. 
10 Hay que señalar que, a pesar de la importancia de los líderes y organizaciones religiosas 
en la mediación con la sociedad de destino y las autoridades, existe una minoría de 
informantes que muestran posturas muy críticas con la involucración de las cofradías en la 



14 Transnacionalismo localizado: las paradojas de la migración en la era de la inmovilidad involuntaria 
Sobczyk, R., Soriano Miras, R. y Caballero Calvo, A.  

 
religiosos se convierten en un contexto para el fortalecimiento de lazos con otros 
senegaleses tanto en Senegal como en la diáspora. Los cheikhs son percibidos como guías 
que orientan a los migrantes en la emigración, influyendo en que no se pierdan las maneras 
de pensar y de comportarse predominantes en la sociedad de origen. Muchos informantes 
insistían en que las festividades musulmanas aportan un sentimiento de continuidad con el 
origen, incluso en el caso de una pequeña minoría de senegaleses católicos, que también 
participan en estas reuniones. El origen nacional estructura por tanto la composición de los 
asistentes a las grandes celebraciones religiosas, aunque no hay que olvidar tampoco la 
presencia minoritaria, pero cualitativamente muy relevante, de los miembros de la sociedad 
de destino.  

EL CONTEXTO COTIDIANO Y LOS LAZOS A TRAVÉS DE LAS FRONTERAS 

El presente apartado aborda las principales prácticas cotidianas que fomentan los vínculos 
a través de las fronteras en el caso de los migrantes que se encuentran en el ya mencionado 
“segundo estado de inmovilidad” (Haugen, 2012). Entre los migrantes senegaleses destaca 
la fuerza predominante de las relaciones sociales y los lazos económicos transnacionales, 
articulados en torno a los valores familiares y que contribuyen al surgimiento de las 
familias transnacionales. El material etnográfico recogido demuestra una muy extendida 
presencia del deseo de retorno. La posibilidad de librarse de los obstáculos para la 
movilidad y de viajar al origen se convierte, de esta forma, en un componente importante 
del imaginario sobre qué significa un proyecto migratorio “exitoso”. 

Pese a los debates sobre el carácter novedoso de las prácticas transnacionales (Faist, 
1998; Vertovec, 2009), no cabe duda de que los avances en las comunicaciones y el 
transporte ofrecen en la actualidad posibilidades sin precedentes para mantenerse 
conectado con el origen. Entre los informantes predomina el gran peso atribuido al 
mantenimiento del contacto cotidiano con las personas cercanas que viven en Senegal. 
Además del uso de medios de comunicación como el teléfono (por ejemplo, a través de 
Skype o WhatsApp), en algunos casos de manera diaria, destaca también el compromiso 
con los familiares en cuanto al envío de remesas. Según los datos del Banco Mundial, en el 
año 2011, Senegal recibió 1 614 millones de dólares estadounidenses en forma de remesas 
(Ratha, Eigen-Zucchi & Plaza, 2016).  

Sin embargo, el apoyo, tanto financiero como psicológico, puede fluir también en 
dirección contraria. El círculo de personas más cercanas al que se acude en los momentos 
de dificultades más graves puede sostenerse precisamente a raíz de los vínculos 
transnacionales. La crisis económica repercutió en que algunos migrantes, en lugar de 

 
esfera política. Defienden que las autoridades estatales, y no las instituciones religiosas, 
deberían asumir el papel de representación de los migrantes. 



MIGRACIONES INTERNACIONALES, VOL. 11, ART. 3, 2020 
e-ISSN 2594-0279 http://dx.doi.org/10.33679/rmi.v1i1.1838 15 

 

 
 

mandar el dinero al origen, se vieron obligados a pedir ayuda a sus familiares en Senegal 
para poder así sobrellevar las dificultades económicas y seguir con su proyecto migratorio.  

El apoyo recibido de la sociedad de origen tiene también carácter psicológico. Sirva de 
ilustración el caso de Ndis, un informante que llegó a Europa hace siete años y que en 
situaciones problemáticas acude a su madre, que vive en Senegal, o a su hermano, 
instalado en Suiza. La importancia atribuida a los lazos de parentesco repercute en que, 
pese al paso de los años, muchos migrantes mantienen contactos muy intensos con el 
origen y con la diáspora en otros destinos de la migración senegalesa. 

Los datos analizados evidencian que intensas relaciones familiares pueden ser 
mantenidas sin que se presente la oportunidad de viajar y encontrarse en persona. El caso 
de Fama ejemplifica la difícil separación surgida a raíz de las limitaciones administrativas 
y económicas. La informante, dedicada en su vida diaria a la venta ambulante y al cuidado 
de su hija, llegó a España con sus dos hijos en 2007 siguiendo a su marido, que ya estaba 
instalado en Europa. Sin embargo, a raíz de la crisis económica, que azotó de manera 
especialmente grave a la población inmigrante en España, su marido perdió su empleo. No 
les quedó otra opción que separarse de nuevo: el esposo de Fama se fue, junto con sus dos 
hijos mayores, a buscar trabajo en otra parte de España, mientras que ella se quedó con su 
hija pequeña en la localidad de estudio. La informante dedica el tiempo que puede a la 
venta ambulante para así poder contribuir al presupuesto familiar, no solo en España sino 
también en Senegal. 

Tengo mi niña, mi marido no está, estoy sola con [ella] […]. Si no vendo no 
como […]. Quiero trabajar, pero no hay trabajo […]. Tengo mi familia allí 
también […]. Y tengo que vender algo o trabajar […] para ayudarles (Fama, 
Mouridiyya, comunicación personal, 21 de febrero de 2013). 

Pero la familia de Fama no solo se ve fragmentada a raíz de la movilidad interna en 
España. La informante, antes de salir de Senegal, tuvo un hijo que tuvo que quedarse en el 
país de origen. El marido de Fama todavía no ha visto a su hijo.   

Pero como él [mi niño] no tiene papeles, no puede venir. Y si mi marido 
trabaja puede hacer reagrupamiento familiar para venir, pero por ahora no 
hay trabajo […] Es muy difícil, ¿pero qué vamos a hacer? (Fama, 
Mouridiyya, comunicación personal, 21 de febrero de 2013). 

La existencia de obstáculos para la movilidad influye en que, para la mayoría de los 
migrantes senegaleses, la posibilidad de una movilidad recurrente entre países es muy 
limitada. Esto no significa, sin embargo, que no existan familias dispersas por distintos 
países de destino que se mantienen conectadas a pesar de no poder verse en persona. El 
surgimiento de familias transnacionales con focos múltiples se plasma en la participación 
en prácticas a través de fronteras que unen no solo a Senegal con España, sino también con 
esos otros países. 



16 Transnacionalismo localizado: las paradojas de la migración en la era de la inmovilidad involuntaria 
Sobczyk, R., Soriano Miras, R. y Caballero Calvo, A.  

 
Yo soy de una familia, casi todos de inmigrantes. Somos trece, hay nueve en 
Europa, […] cuatro en Senegal (Mohammed, Mouridiyya, Baye Fall, 
comunicación personal, 30 de octubre de 2013). 
En Inglaterra está mi padre, en Murcia, mi tía; mis primas y mis tías están 
en Italia también; tengo también una tía en Dinamarca […], en Francia, 
también (Medun, Tijaniyya, comunicación personal, 5 de agosto de 2013).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       

El grado en el que las redes transnacionales pueden afectar las vidas de los migrantes 
puede ser ilustrado a través del caso de Rokhaya. La informante es una mujer de 35 años 
dedicada a las tareas del hogar. Los contactos cotidianos mantenidos con sus familiares y 
amigos, dispersos por distintos lugares del mundo, se convirtieron en relaciones cruciales 
en su día a día. 

Tengo un hermano […] está en Italia […] Tengo un tío que está en América, 
tengo un primo que vive en Palma de Mallorca […] Antes de ir a Senegal 
este año va a venir aquí […] Tengo una amiga que está en La Coruña […] 
Otra amiga que está trabajando, vive en San Sebastián, País Vasco […] 
Cada sábado hablamos todos […] casi tres horas o cinco de móvil 
(Rokhaya, comunicación personal, 22 de marzo de 2013). 

Al mismo tiempo Rokhaya está constantemente conectada a la vida cotidiana de su 
familia en Senegal:  

Con Senegal… yo hablaba ayer con mi padre y mi hermana pequeña […] Es 
por eso que yo no quiero salir, a mí me gustan las novelas… hablar por 
Skype […] Mi hermana pequeña […] tiene su Skype […] Siempre estamos 
hablando “¿Qué haces? ¿Qué cocinas? ¿Qué pones? ¿Qué haces hoy?” 

(Rokhaya, comunicación personal, 22 de marzo de 2013). 

Los obstáculos para emprender viajes regulares a Senegal no disminuyen el 
predominante deseo de retorno. Los informantes, repetidamente y en su inmensa mayoría, 
expresan la fuerza de los vínculos que les unen a Senegal a pesar del paso de los años.  

Aquí no es mi país, ni mi tierra. Toda mi familia está allí, todos mis amigos. 
No conozco a nadie a quien le gustaría quedarse. Aquí solo estoy buscando 
la vida (Sadio, notas de la entrevista, diario de campo, 28 de julio de 2008).11 

Al igual que en el caso de la movilidad continua entre el destino y el origen, la 
posibilidad del retorno está limitada sobre todo a aquellos que disfrutan de una situación 
económica y legal estable. La vuelta se ve sujeta a la consecución de objetivos como la 
acumulación de recursos suficientes para abrir un negocio o comprar una vivienda en 
Senegal. El cumplimiento de este tipo de metas es percibido como necesario para 
considerar un proyecto migratorio como exitoso, lo que se vincula con el reconocimiento 

 
11 No siempre se dio el consentimiento para grabar las entrevistas. En estos casos se 
tomaron apuntes en el transcurso de la interacción. Los apuntes se realizaron en formato de 
entrevista, sin utilizar el estilo indirecto, y así se reproducen aquí.  



MIGRACIONES INTERNACIONALES, VOL. 11, ART. 3, 2020 
e-ISSN 2594-0279 http://dx.doi.org/10.33679/rmi.v1i1.1838 17 

 

 
 

social del que disfrutaría el migrante al retornar. Volver con “las manos vacías” se 
convierte en un potente freno, no solo por la insatisfacción de objetivos materiales sino 
también por la presión social.  

Si me voy a mi país, yo mismo no me voy […] si me lleva la policía […] 
todo el mundo sabe que me trae la policía […] Si yo solo me voy, la gente 
me dice “¿por qué vienes? […]”. Aunque ellos no saben que yo estoy 
sufriendo aquí […] Es la gente de barrio […] si estás en la calle, cualquier 
palabra la escuchas: “Ooo […] no tiene nada después de cinco años sin traer 
dinero” (Assen, Mouridiyya, no practicante, comunicación personal, 22 de 
marzo de 2013). 

Es altamente revelador que tanto los viajes al origen como el retorno a España son 
percibidos por muchos informantes como algo que caracteriza a los senegaleses. A pesar 
de que solo unos pocos puedan disfrutar de la movilidad transnacional, esta constituye algo 
a lo que aspira la mayoría de los migrantes. El hecho de que haya personas que 
consiguieron triunfar en ámbitos que les permiten moverse entre el origen y el destino, o 
retornar de manera definitiva, constituye un estímulo para que otros migrantes incorporen 
este ideal en su imaginario sobre el éxito en el exterior.  

La protección de las fronteras de la llamada “fortaleza Europa” implica dificultades para 
la circulación de las personas que choca con las aspiraciones de retorno y de movilidad de 
la población analizada. Las políticas migratorias tienen consecuencias muy tangibles en la 
vida de los migrantes, tanto en cuanto a sus estrategias de cruce de fronteras como en su 
asentamiento en Europa; afectan las posibilidades de salida y entrada al destino y, por 
ende, a sus relaciones con el origen; y van acompañadas a la vez por el sentimiento de 
injusticia de las políticas migratorias existentes: 

Venir aquí no es fácil, porque a algunos no les dan visado. Ahora si tú 
quieres ir a Senegal, la puerta abierta. Puedes ir donde quieras. Pero 
nosotros para venir aquí tenemos que pedir visado […] El embajador puede 
pedir todos los papeles. Tú traes todos los papeles. El embajador dice “No 
[…] porque no me gusta dártelo”. Los embajadores europeos que están en 
África, todo el dinero que gastan lo sacan del África, de bolsillo de los 
africanos, porque saben que muchos quieren venir (Ali, Tijaniyyya, 
comunicación personal, 8 de marzo de 2013). 

Los migrantes denuncian la criminalización de los esfuerzos realizados para “buscarse 
la vida”. Las dificultades encontradas pueden ser ejemplificadas a través de la historia de 
Mustafá, que llegó a España siendo adolescente en 2006. Desde entonces ha pasado por 
múltiples trabajos, pero pese a los años transcurridos no ha conseguido regularizar su 
situación. 

Hay mucha gente a quienes le llevan a la cárcel por la cara, sin hacer nada. 
Por ejemplo […] a mí me llevaron a la cárcel 15 meses […] No hice daño a 



18 Transnacionalismo localizado: las paradojas de la migración en la era de la inmovilidad involuntaria 
Sobczyk, R., Soriano Miras, R. y Caballero Calvo, A.  

 
nadie […] porque yo me llegaba aquí y pues claro, no tengo ni papel ni 
nada […]. Aquí en España, está duro, no entienden mucho la inmigración 
[…] Por ejemplo, […] el lunes me coge la guardia civil […], me preguntan 
si tengo algún papel. No tengo ningún papel […] Me dice “Un conejo es 
más legal que tú aquí” […] No es falta de entendimiento de inmigración, es 
la falta de respeto (Mustafá, Mouridiyya, Baye Fall, comunicación 
personal, 27 de febrero de 2013). 

Mustafá, como tantos otros migrantes, no puede ni visitar Senegal, ni retornar. Los 
obstáculos jurídico-legales impiden el involucramiento en el origen presente en las 
aspiraciones de múltiples informantes. La criminalización de la movilidad no se traduce, 
sin embargo, en la pérdida de los lazos con Senegal. Tal y como se ha demostrado en las 
páginas anteriores, la frecuencia de los contactos con la sociedad de origen, así como la 
importancia atribuida a esta, hace que, pese a la inmovilidad involuntaria que 
mayoritariamente caracteriza a la población senegalesa analizada, siga persistiendo una 
fuerte implicación con la sociedad de origen.  

CONCLUSIONES 

Los debates sobre el transnacionalismo han estado presentes en la academia desde hace ya 
más de dos décadas. Las ambigüedades definitorias existentes generan la necesidad de una 
reflexión conceptual sobre los diferentes fenómenos que se hallan detrás de este término. 
Los migrantes senegaleses, tan frecuentemente analizados como comunidad transnacional, 
mantienen, en el caso de Villanueva, vínculos a través de fronteras de un modo particular.  

Los obstáculos económicos y administrativos influyen en que, a pesar del deseo 
predominante de mantenerse más conectados con el origen, a la mayoría de los migrantes 
le sea muy difícil poder viajar a Senegal. Sin embargo, la existencia de actores sociales 
intensamente involucrados en la movilidad transnacional, como los guías religiosos o la 
minoría de migrantes bien establecidos en el destino, hace que la aspiración a este tipo de 
vida esté siempre presente en los planes vitales de los demás. La fuerza de los lazos con la 
sociedad de origen queda reflejada además en la intensidad de los contactos a través de los 
medios de comunicación a distancia. 

Las instituciones religiosas desempeñan un papel crucial en el fortalecimiento del 
vínculo con el origen. Las visitas de los líderes religiosos, así como la participación en las 
grandes celebraciones anuales, que recogen a la población senegalesa independientemente 
de las afiliaciones religiosas específicas, refuerzan la conexión con Senegal. De esta forma, 
las instituciones religiosas contribuyen a la vez a reafirmar los lazos entre migrantes 
dispersos por diversas partes del mundo y a promover las relaciones con la sociedad de 
acogida y las autoridades locales.  



MIGRACIONES INTERNACIONALES, VOL. 11, ART. 3, 2020 
e-ISSN 2594-0279 http://dx.doi.org/10.33679/rmi.v1i1.1838 19 

 

 
 

El caso analizado demuestra que, pese a las limitadas oportunidades para la movilidad 
transnacional y, por tanto, para la participación plena en la vida en Senegal, los migrantes 
pueden mantenerse fuertemente conectados con la sociedad de origen. Prescindir del uso 
del concepto de transnacionalismo no haría justicia a la intensidad de las conexiones con 
Senegal y a la importancia que estas juegan en la vida diaria y planes de futuro de la 
población analizada. El concepto de transnacionalismo localizado propuesto en este 
estudio, permite captar la relevancia de estos lazos, mostrando al mismo tiempo su 
coexistencia con la inmovilidad involuntaria. La propia formulación del concepto persigue 
expresar la paradoja de las aspiraciones de movilidad que chocan con límites estructurales 
para la circulación humana. Su uso nos permitirá avanzar en el debate conceptual sobre la 
multiplicidad de expresiones de la vida transnacional. 

REFERENCIAS 

Abusharaf, R. M. (2002). Wanderings: Sudanese migrants and exiles in North America. 
Ithaca, USA: Cornell University Press.  

Babou, C. A. (2002). Brotherhood solidarity, education and migration: The role of the 
dahiras among the Murid Muslim community of New York. African Affairs, 
101(403), 151-170. 

Basch, L., Glick Schiller, N. & Szanton Blanc, C. (1994). Nations unbound: Transnational 
projects, postcolonial predicaments, and deterritorialized nation-states. Langhorne, 
PA: Gordon and Breach. 

Bava, S. (2002). Entre Touba et Marseille: le mouridemigrant et la sociétélocale. En M. C. 
Diop (Ed.), La société sénégalaise entre le global et le local (pp. 577-594). París: 
Karthala. 

Bava, S. (2003). De la « baraka aux affaires»: ethos économico-religieux et transnationalité 
chez les migrants sénégalais mourides. Revue européenne des migrations 
internationales, 19(2), 69-84. 

Bava, S., & Capone, S. (2010). Religions transnationales et migrations: regards croisés sur 
un champ enmouvement. Autrepart, (4), 3-15. 

Bop, C. (2005). Roles and the position of women in Sufi brotherhoods in Senegal. Journal 
of the American Academy of Religion, 73(4), 1099-1119. 

Carling, J. (2002). Migration in the age of involuntary immobility: Theoretical reflections 
and Cape Verdean experiences. Journal of Ethnic and Migration Studies, 28(1), 5-
42.  

Diouf, M. (2000).The Senegalese Murid trade diaspora and the making of a vernacular 
cosmopolitanism. Public Culture, 12(3), 679-702. 



20 Transnacionalismo localizado: las paradojas de la migración en la era de la inmovilidad involuntaria 
Sobczyk, R., Soriano Miras, R. y Caballero Calvo, A.  

 
Ebin, V. (1995). International networks of a trading diaspora: the Mourides of Senegal 

abroad. En A. Ohilippe& A. Diop, La Ville à guichetsfermés. Paris: 
IFAN/ORSTOM. Recuperado de http://dlc.dlib.indiana.edu/dlc/handle/10535/5879  

Faist, T. (1998). Transnational social spaces out of international migration: evolution, 
significance and future prospects. European Journal of Sociology/Archives 
Européennes de Sociologie, 39(2), 213-247. 

Gasparetti, F. (2011). Relying on Teranga: Senegalese Migrants to Italy and Their Children 
Left Behind. Autrepart, (57-58), 215-232. 

Green, E. G., Sarrasin, O., & Maggi, J. (2014). Understanding transnational political 
involvement among Senegalese migrants: The role of acculturation preferences and 
perceived discrimination. International Journal of Intercultural Relations, (41), 91-
101. 

Grillo, R., & Riccio, B. (2004). Translocal development: Italy-Senegal. Population, Space 
and Place, 10(2), 99-111.  

Haugen, H. Ø. (2012). Nigerians in China: A Second State of Immobility. International 
Migration, 50(2), 65-80.  

Hervieu-Léger, D. (1998). The Transmission and Formation of Socioreligious Identities in 
Modernity An Analytical Essay on the Trajectories of Identification. International 
Sociology, 13(2), 213-228. 

Instituto Nacional de Estadística. (2001). Censo de Población y Viviendas 2001. 
Recuperado a partir de http://www.ine.es 

Instituto Nacional de Estadística. (2011). Censo de Población y Viviendas 2011. 
Recuperado a partir de http://www.ine.es 

Instituto Nacional de Estadística. (2016). Estadística del Padrón Continuo. Principales 
series de población desde 1998. Recuperado de http://www.ine.es/ 

Jabardo, M. (2006). Inmigración senegalesa en España. Historia de un proceso. En M. 
Jabardo, Senegaleses en España. Conexiones entre origen y destino (pp. 25-44). 
Documentos del Observatorio Permanente de la Inmnigración. Madrid: Ministerio de 
Trabajo y Asuntos Sociales/Observatorio Permanente de Inmigración. 

Kaag, M. (2013). Transnational Elite Formation: The Senegalese Murid Community in 
Italy. Journal of Ethnic and Migration Studies, 39(9), 1425-1439. 

Kane, O. (2011). The Homeland Is the Arena: Religion, Transnationalism, and the 
Integration of Senegalese Immigrants in America. UK: Oxford UniversityPress. 

Livi Bacci, M. (2012). Breve historia de las migraciones. Madrid: Alianza. 



MIGRACIONES INTERNACIONALES, VOL. 11, ART. 3, 2020 
e-ISSN 2594-0279 http://dx.doi.org/10.33679/rmi.v1i1.1838 21 

 

 
 

Moreno, S. (2013). Cofradías sufíes senegalesas en contextos migratorios. Espacios 
religiosos transnacionales para la reproducción de identidades. Studia Africana, (22), 
76-88. 

Núñez, G. G. & Heyman, J. M. (2007). Entrapment processes and immigrant communities 
in a time of heightened border vigilance. Human organization, 354-365. 

Organización de las Naciones Unidas. (2017). International Migration Report 2017. 
Recuperado de 
http://www.un.org/en/development/desa/population/theme/international-
migration/index.shtml 

Ratha, D., Eigen-Zucchi, C. & Plaza, S. (2016). Migration and Remittances Factbook 
2016: Third Edition. Washington: World Bank Publications. 

Reher, D. & Sanz, A. (2011). ¿España en la encrucijada? Consideraciones sobre el cambio 
de ciclo migratorio. Revista Internacional de Sociología (RIS), 69(1), 9-45. 

Riccio, B. (2004). Transnational Mouridism and the Afro-Muslim Critique of Italy. 
Journal of Ethnic and Migration Studies, 30(5), 929–944. 

Riccio, B. (2008). West African transnationalisms compared: ghanaians and senegalese in 
Italy. Journal of Ethnic and Migration Studies, 34(2), 217-234. 

Rodríguez, D. (2002). Endogamia, exogamia y relaciones interétnicas, un estudio sobre la 
formación y dinámica de la pareja y la familia, centrado en inmigrantes de Senegal 
y Gambia entre Cataluña y África. Barcelona: Universidad Autónoma de Barcelona. 

Rosander, E. E. (2006). Cosmopolitas y locales: Mujeres senegalesas en movimiento. En 
M. Jabardo, Senegaleses en España. Conexiones entre origen y destino (pp. 117-
131). Documentos del Observatorio Permanente de la Inmnigración. Madrid: 
Ministerio de Trabajo y Asuntos Sociales/Observatorio Permanente de Inmigración. 

Sall, M. (2010). Straightforward critics or would-be candidates? International migrants and 
the management of local affairs and development: the case of the Senegal River 
valley. Environment and Urbanization, 22(1), 81-89. 

Salzbrunn, M. (2004). The occupation of public space through religious and political 
events: How Senegalese migrants became a part of Harlem, New York. Journal of 
Religion in Africa, 34(4), 468-492. 

Salzbrunn, M. (2013). Wrestling with the Swiss: African Transnational Migration in 
Europe and the US put on Stage. Urban Anthropology and Studies of Cultural 
Systems and World Economic Development, 42(1/2), 135-169. 

Sow, P. (2004). Prácticas comerciales transnacionales y espacios de acción de los 
senegaleses en España. En A. Escrivá y N. Ribas (Coords.), Migración y Desarrollo (pp. 
44-60). Córdoba, España: CSIC. 



22 Transnacionalismo localizado: las paradojas de la migración en la era de la inmovilidad involuntaria 
Sobczyk, R., Soriano Miras, R. y Caballero Calvo, A.  

 
Sow, P. (2006). Grupos étnicos y patrones migratorios. En M. Jabardo, Senegaleses en 

España. Conexiones entre origen y destino (pp. 68-98). Documentos del 
Observatorio Permanente de la Inmnigración. Madrid: Ministerio de Trabajo y 
Asuntos Sociales/Observatorio Permanente de Inmigración. 

Vertovec, S. (2009). Transnationalism. Londres: Routledge. 

Waldinger, R. (2013). Más allá del transnacionalismo: Una perspectiva alternativa de la 
conexión de los inmigrantes con su país de origen. Migraciones Internacionales, 
7(1), 189-219. 

Wimmer, A. & Glick Schiller, N. (2002). Methodological nationalism and beyond: nation–
state building, migration and the social sciences. Global Networks, 2(4), 301-334. 


