
134 Revista LiminaR. Estudios sociales y humanísticos, año 9, vol. IX, núm. 2, diciembre de 2011, San Cristóbal de Las Casas, Chiapas, México. ISSN: 1665-8027

Artículos

Dr. Sergio Palencia Frener, Licenciado en Sociología por la Universidad del Valle de 
Guatemala. Actualmente en estudios de maestría en el posgrado del Instituto Alfonso Vélez 
Pliego, Benemérita Universidad Autónoma de Puebla. Correo electrónico: sergio.palenciaf@
gmail.com; sergiopf83@yahoo.com.mx.

Enviado a dictamen: 12 de octubre de 2011
Aprobación: 13 de diciembre de 2011
Revisiones: 1

El movimiento maya estatal en Guatemala: lógica 
multicultural y reconfiguración del capital

 
Sergio Palencia Frener

Resumen: Este trabajo es una crítica al movimiento maya en 
Guatemala enfocado en el Estado. Analiza la historia de la forma 
estatal contrainsurgente y cómo el paso hacia los gobiernos civiles, 
así como el proceso de firma de los Acuerdos de Paz, promovieron 
un discurso multicultural alejado de las demandas por la tierra 
y reclamos populares. Así pues, a partir de la teoría crítica, 
cuestiona la política mayanista que, insertándose en la burocracia 
estatal, da por sentada la lógica de las relaciones capitalistas. Esto 
con el fin de abrir la crítica al Estado y al Capital desde la posible 
particularidad revolucionaria de los grupos indígenas.  

Palabras clave: movimiento maya estatal, rebelión social 
indígena, forma estatal, flujo de dominación, actividad social 
liberadora, particularidad en apertura revolucionaria.

Abstract: This is a critic of the Guatemaltan Maya movement 
focused in the state. It analyzes the history of the counter-
revolutionary state form and how the transition to civil 
governments and the peace accords process, promoted a 
multicultural discourse very distant from the land demands and 
popular reclaims. From the critic theory this work questions the 
mayan bureaucratic politics that take for granted the capitalist 
relations logic. With this purpose this work tries to open the state 
and capital critic from the possible revolutionary particularity of 
indigenous groups. 

Keywords: state focused maya movement, indigenous social 
rebellion, state form, flux of domination, liberating activity, 
particularity in revolutionary openness. 

Introducción

A finales de 1981 se inició en Guatemala, de forma 
sistemática, la mayor campaña de exterminio 
contrainsurgente en la historia contemporánea 

de América Latina. El auge del movimiento guerrillero 
y el protagonismo popular en varias regiones del 
altiplano indígena, habían puesto en riesgo al Estado 
anticomunista. La huella de la rebelión social indígena 
y de la reacción exterminadora del Estado sigue latente 
en el país, estudiada y reflexionada de diversas maneras. 
Este trabajo es una reflexión de esa huella a partir del 
cuestionamiento del movimiento maya enfocado en el 
Estado. Primero, veremos cómo dicho movimiento toma 
por dadas formas políticas que refuerzan el statu quo y 



135Revista LiminaR. Estudios sociales y humanísticos, año 9, vol. IX, núm. 2, diciembre de 2011, San Cristóbal de Las Casas, Chiapas, México. ISSN: 1665-8027

Artículos Sergio Palencia Frener

que derivan del multiculturalismo promovido durante 
el proceso de firma de los Acuerdos de Paz entre la 
guerrilla y el gobierno en 1996. Segundo, esbozaremos 
una teoría dialéctica del poder que cuestione al Estado 
y al capital como momentos constitutivos del flujo 
de dominación. Finalmente, haremos una crítica al 
movimiento maya estatal con el fin de abrir el debate 
en torno a la transformación radical de la sociedad y la 
apertura de la lucha no cernida bajo la forma estatal y 
capitalista.  

I. Del Estado contrainsurgente al Estado 
multicultural en Guatemala

En este apartado estudiaremos la conformación y 
quiebre de la forma estatal en Guatemala a través de 
cuatro momentos centrales. El primero corresponde a la 
década revolucionaria (1944–1954), el segundo al Estado 
anticomunista contrainsurgente (1954–1982), el tercero 
a la fuerte lucha social del movimiento revolucionario 
(1960–1982), y el cuarto, al Estado surgido del exterminio 
contrainsurgente y la reconfiguración del capital a 
partir de 1983. 

a. De la dominación personalista-finquera a la 
lucha por la instauración del Estado moderno

El 20 de octubre de 1944 es una fecha importante en la 
historia de Guatemala; esto debido a que, mediante un 
alzamiento militar apoyado por estudiantes, maestros 
y obreros en la capital, se logra romper con la dictadura 
de Jorge Ubico Castañeda (1931–1944). En plena 
efervescencia mundial por los ideales de democracia y 
lucha antidictatorial, el pequeño país centroamericano 
ingresaba a la posguerra con la elección presidencial 
de Juan José Arévalo, hombre dispuesto a reformar el 
Estado y consolidar procesos de modernización educativa, 
laboral y ciudadana. No obstante la algarabía inicial 
por la llamada Revolución de Octubre, poco a poco 
las políticas de Juan José Arévalo comenzaron a entrar 

en contradicción con las antiguas elites terratenientes 
e industriales. El principal desafío de los grupos que 
pretendían modernizar el Estado y las relaciones 
sociales en Guatemala era, precisamente, romper con 
la forma finquera–patriarcal del Estado y la sujeción 
semi–servil de la inmensa mayoría indígena en el país. 
En ese momento histórico, la agroexportación del café 
era el centro neurálgico en la acumulación de plusvalía, 
siendo la propiedad de la tierra en grandes fincas la 
que daba derecho al finquero sobre el trabajo semi–
servil de gran mayoría de indígenas. Tal como lo ha 
interpretado Sergio Tischler (2001), el Estado surgido de 
la Revolución Liberal de 1871 tuvo a la finca como centro 
de las relaciones sociales de dominación.

Juan José Arévalo percibió lo peligroso que era 
tocar el nervio vivo de la propiedad de la tierra. Ya las 
embajadas de EE.UU. e Inglaterra revisaban de cerca 
las reformas arevalistas, y los grupos reaccionarios 
de Guatemala, como la iglesia católica y la clase 
terrateniente e industrial, denunciaban el “comunismo” 
que se expandía en el país. Sin embargo, el mismo 
ímpetu de la Revolución de Octubre hacía que tales 
obstáculos fuesen vistos como normales frente a 
la necesaria modernización económica y política 
guatemalteca. Es así que con la elección como 
presidente de uno de los gestores de la caída del régimen 
ubiquista, Jacobo Árbenz Guzmán, llegaba un gobierno 
dispuesto a romper con las relaciones de dependencia 
hacia EE.UU. y que quería remplazar la dominación 
patriarcal-personalista del Estado finquero por la 
hegemonía moderna de un Estado capitalista. Para esto 
el gobierno de Árbenz decidió atacar el temido nervio de 
la tierra y los monopolios estadounidenses, atentando 
contra las condiciones que permitían la dominación 
social en la figura del terrateniente, fuese el finquero 
cafetalero nacional o la hegemonía estadounidense 
en la electricidad, los medios de comunicación o las 
plantaciones bananeras. Así pues, se creó un temor al 
supuesto comunismo que representaba Guatemala para 
el hemisferio y la hegemonía estadounidense, lo cual 



136 Revista LiminaR. Estudios sociales y humanísticos, año 9, vol. IX, núm. 2, diciembre de 2011, San Cristóbal de Las Casas, Chiapas, México. ISSN: 1665-8027

ArtículosEl movimiento maya estatal en Guatemala: Lógica 
multicultural y reconfiguración del capital

desencadenó la crisis de legitimidad gubernamental, 
la traición del ejército nacional y, finalmente, el 
derrocamiento del gobierno revolucionario de Jacobo 
Arbenz en 1954. 

b. El primer Estado contrainsurgente de América 
Latina en el contexto de la Guerra Fría (1954–1966)

Si bien el impulso de transformación social promovido 
por el gobierno de Árbenz suele verse erróneamente 
como un esfuerzo local citadino1 y no de levantamiento 
rural, el ataque a la propiedad de la tierra era vital 
para romper con las relaciones de poder directas–
personalistas.2 Los Comités de Reforma Agraria 
habían llegado a crear vínculos de comunicación 
local-estatal que superaban las autoridades finqueras 
tradicionales. Esto había impulsado una lucha contra 
el trabajo forzado y el reclamo de tierras, donde, 
paulatinamente, trabajadores y mozos indígenas 
o ladinos, reclamaban sus derechos.3 Luego, con 
la intervención y respaldo de EE.UU. al Ejército de 
Liberación, comandado por Carlos Castillo Armas, 
se desató una verdadera “cacería de brujas” contra 
los “comunistas” y demás asociados al gobierno 
de Árbenz. El Estado de Guatemala pasó a ser 
constitucionalmente anticomunista en 1956 y a 
desconocer los derechos ciudadanos de todo aquel 
implicado en actividades consideradas subversivas, 
antinacionalistas y comunistas. El proceso de 
contrarrevolución no pudo regresar a la situación 
previa a 1944 del Estado finquero (Tischler, 2010), pero 
persiguió la organización campesina y convirtió toda 
demanda por la tierra en sinónimo de comunismo 
internacional, anticatolicismo y antinacionalismo 
(Vela, 2008). El Estado se consolidó así contra las 
luchas sindicales y campesinas, así como contra 
todo tipo de opciones políticas que dieran cabida 
a un cuestionamiento de la institucionalidad 
surgida de la reacción guatemalteca y la hegemonía 
estadounidense en la Guerra Fría.   

Sin embargo, seguía abierta la crisis iniciada 
por la Revolución de Octubre,  manteniendo vivo 
el cuestionamiento de la propiedad de la tierra y las 
relaciones semi–serviles. El Estado surgido de 1954 
no pudo avanzar en la construcción de la legitimidad 
social y tuvo que enfrentarse a los primeros momentos 
de descontento: a) en 1960 se alza un grupo del Ejército 
inconforme con las políticas pro-imperialistas que 
denigraban la soberanía nacional; b) en 1962 grandes 
revueltas estudiantiles se desatan en la ciudad capital; 
c) las primeras guerrillas, inspiradas por el triunfo de 
la Revolución Cubana, se hacen presentes en la región 
oriental del país. En respuesta, se fue conformando 
un Estado anticomunista que daba preeminencia al 
Ejército como garante de la institucionalidad, al tiempo 
en que EE.UU. asesoraba los sistemas de inteligencia y 
las medidas de control ciudadano, así como la lucha 
antisubversiva. Dicha situación provocó un cierre 
político inminente y, tras el Golpe de Estado de 1966, la 
forma estatal represiva sostenida por el Ejército nacional 
termina configurando un Estado-Ejército basado en 
la contrainsurgencia y en la denegación del derecho 
ciudadano al considerado subversivo, comunista o 
guerrillero. El primer Estado contrainsurgente de 
América Latina se había creado en el contexto de la 
Guerra Fría. Guatemala pasó de ser el bastión de la 
democracia y el nacionalismo latinoamericano, al 
bastión de un Estado recuperado de las “garras del 
comunismo internacional” y la instauración de un 
modelo de control que evitara otra Revolución Cubana 
en el jardín trasero de EE.UU. 

c. Configuración de la negatividad social: lucha 
social y movimiento revolucionario (1960–1982)

Los primeros focos guerrilleros en Guatemala se 
dieron en una región donde la presencia indígena no 
era mayoritaria, si bien las distinciones de adscripción 
suelen ser de ladinos: Ch’orti’ y Poqomam. Grupos 
guerrilleros como las Fuerzas Armadas Rebeldes (FAR) 



137Revista LiminaR. Estudios sociales y humanísticos, año 9, vol. IX, núm. 2, diciembre de 2011, San Cristóbal de Las Casas, Chiapas, México. ISSN: 1665-8027

Artículos

y el Movimiento Revolucionario 13 de Noviembre 
(MR–13) buscaron internarse en la Sierra de las Minas, 
lugar estratégico en las comunicaciones nacionales 
y de posible apoyo campesino a la Revolución. 
Para ese entonces se consideraba que los pueblos 
indígenas del Altiplano Occidental no tenían potencial 
revolucionario y, más bien, formaban parte de la 
retaguardia reaccionaria de la iglesia católica y la 
élite terrateniente. Era claro que los primeros grupos 
guerrilleros reproducían en su estrategia los prejuicios 
del progreso y el avance de la conciencia de los pueblos. 
De cualquier manera la idea foquista de inspiración 
guevariana falló en la región oriental de Guatemala. La 
debilidad militar de la guerrilla y la gran ofensiva del 
ejército hizo naufragar el primer ciclo de contestación 
armada insurgente para 1966.

Si la idea de toma del poder de la guerrilla quería 
estar vigente, debía replantear su estrategia militar y de 
apoyo popular, tal como lo hizo Rolando Morán en el 
Documento de marzo (2008). En el mismo se planteaban los 
errores de la primera campaña insurgente en el oriente 
del país y la necesidad de buscar un nuevo territorio, 
una nueva estrategia de apoyo popular y nuevas 
condiciones para enfrentar al Estado contrainsurgente. 
Geográficamente propuso el altiplano indígena 
donde, según Morán, se encontrarían condiciones 
propicias para un nuevo ejército guerrillero. Entre 1967 
y 1972 se apresuró el periodo constitutivo de la Nueva 
Organización Revolucionaria de Combate (NORC) la 
cual, más adelante, daría origen a la guerrilla más fuerte 
de la Guatemala de aquella época, el Ejército Guerrillero 
de los Pobres (EGP). Pero mientras esto proponía el 
estratega guerrillero, la población del altiplano indígena 
ya había iniciado una serie de cambios asociados con: 
a) la inserción de órdenes religiosas impulsadas por 
el Concilio Vaticano Segundo (1963), b) proyectos 
de asociación campesina de colonización de tierras 
estatales (Ixcán, 1966-1978), c) nuevas relaciones 
laborales tras la diversificación económica propiciada 
por el mercado internacional y el Mercado Común 

Centroamericano, impulsándose la exportación del 
azúcar y del algodón en las cálidas tierras de la Costa 
Sur, y d) organización campesina y cooperativista. 

Las condiciones de trabajo en las fincas de la Costa 
Sur y la dificultad de sobrevivir el resto del año en 
las propias tierras, cada vez más pobres, incidió en 
un descontento que se venía haciendo consciente y 
organizado entre 1967–1975. Lejos de considerar que 
la guerrilla habría de llevar la batuta vanguardista 
de la conciencia de cambio radical, en el altiplano 
se fermentaban4 y se realizaban procesos de lucha. 
La organización campesina y sindical en la Costa 
Sur, muchas veces impulsada por universitarios y 
abogados laboristas, hacían entrar en contacto diversos 
grupos sociales y étnicos del grueso sector explotado 
por la agroexportación. Ahora bien, el suceso que 
vino a desencadenar la organización social masiva 
y el incremento de la actividad pública guerrillera 
fue el terremoto de 1976. Dicho suceso desbordó las 
capacidades estatales y abrió las posibilidades de 
organización regional más allá de la localidad, permitió 
el contacto de grupos sociales y étnicos, contacto 
hasta el momento restringido y, sobre todo, evidenció 
la pobreza y marginación tanto a nivel urbano como 
rural. El ambiente reivindicativo se mostró con grandes 
huelgas en fábricas en la capital, así como la creación 
del Comité de Unidad Campesina (CUC), central 
en la lucha. Así también, la participación masiva de 
trabajadores se mostró en dos manifestaciones: a) la 
huelga y marcha de los mineros de Ixtahuacán en 1977 
que inició con 72 sindicalistas y terminó con el ingreso 
a la capital de 150,000 personas; b) la gran huelga de 
la Costa Sur que paralizó la producción finquera–
agroexportadora y obtuvo un aumento salarial por parte 
del gobierno militar de Lucas García en 1980.

El momento de intensidad más fuerte de lucha y 
agitación revolucionaria se dio entre 1978 y 1982, tanto 
por el impulso de la Revolución Sandinista como por 
el propio ambiente rebelde. A nivel capitalino, diversas 
organizaciones sindicales sostenían fuertes relaciones 

Sergio Palencia Frener



138 Revista LiminaR. Estudios sociales y humanísticos, año 9, vol. IX, núm. 2, diciembre de 2011, San Cristóbal de Las Casas, Chiapas, México. ISSN: 1665-8027

Artículos

con grupos guerrilleros y exigían, en sus manifestaciones, 
la instauración de un gobierno revolucionario y 
antiimperialista. En el área rural, especialmente entre 
1980 y 1982, el discurso y organización guerrillera fue 
confluyendo con el malestar causado por la represión del 
ejército y los procesos organizativos de reivindicación 
locales. Regiones indígenas de diversas etnias (chuj, 
akateko, k’iche, kaqchikel, ixil) en departamentos 
como Huehuetenango, Quiché, Sololá y Chimaltenango 
apoyaron principalmente al EGP. Sin embargo, según 
diversos testimonios presenciales, la disposición y 
apoyo al EGP se topó, a su vez, con una intensidad 
de levantamiento que muchos llaman preinsurreccional 
(Falla, 1993; Meoño, 2010, conversación personal) o de 
rebelión (Vela, 2008; Porras, 2009). Si así se constatara 
estaríamos ante un evento que ha pasado desapercibido 
en la historia, pero que constituye nada menos que una 
rebelión o preinsurrección de población indígena en 
apoyo a la guerrilla; incluso, por encima de los marcos 
organizativos de la misma. Es decir, un verdadero 
estallido social indígena, a pesar o junto a la perspectiva 
de toma del poder estatal de la guerrilla. Sin embargo, 
lo que se ha tendido a recordar del periodo de 1978 a 
1983 ha sido la magnitud de represión y exterminio 
social con el cual el Estado contrainsurgente, a través 
del ejército y otros grupos clandestinos de derecha, 
asesinaron, torturaron y masacraron a todo aquel 
individuo o comunidad del que se sospechara apoyaba 
a la guerrilla. Finalmente, entre 1981 y finales de 1983, 
el ejército había lanzado la ofensiva contrainsurgente 
desde la capital hasta los departamentos colindantes 
con México. El peor exterminio social de la América 
Latina contemporánea se había realizado para apagar 
la revolución y los focos de rebeldía. La especificidad 
de este exterminio social fue que, en la mayoría de 
los casos, se realizó como política de “tierra arrasada” 
contra población indígena desarmada del altiplano. La 
violenta verdad del Estado que hizo de los comunistas 
o campesinos rebeldes en las constituciones de 1956 y 
1965 no–ciudadanos y no–humanos, se mostró como 

extensión de la dominación histórica concretada al 
temor de que “el indio baje de la montaña”, lo cual, 
finalmente, dio como resultado que se considerara 
enemigo de Estado al indígena–subversivo–comunista. 
Una vez aplastada la rebelión e instaurado el terror, era 
hora de llamar a los capitales huidizos y de volver a hacer 
negocios bajo la democracia representativa.

d. Reconfiguración del capital y forma actualizada 
del Estado guatemalteco (1982–2000)

El 23 de marzo de 1982 un triunvirato militar, encabezado 
por el general Efraín Ríos-Montt, dio un Golpe de 
Estado para sustituir la continuidad de mando que 
se daría en las recientes elecciones. Se habló en ese 
entonces de un golpe conducido por “oficiales jóvenes” 
que traerían la legalidad al Estado e impulsarían 
cambios respecto a la brutalidad gobernante. Esto 
no resultó así, y se promovió una continuidad de las 
personas encargadas en la estrategia contrainsurgente, 
manteniéndose y profundizándose la campaña de 
“tierra arrasada”, las masacres y el ordenamiento 
social de las comunidades del altiplano en Patrullas de 
Autodefensa Civil. Si bien en 1983 sectores del ejército 
decidieron relevar del gobierno al mismo Ríos–Montt, 
el proceso paralelo de contrainsurgencia y el regreso 
a la legitimidad institucional del Estado ya habían 
iniciado. El Estado de Guatemala había enfrentado 
desde 1978 una crisis de legitimidad creciente, además 
de ataques frontales de las élites económicas, que 
veían como “medidas autoritarias” las impuestas por 
el alza al salario mínimo del campo en 1980. De hecho, 
la particularidad de la crisis económica de Guatemala 
hacia 1980 no se debió enteramente a la deuda externa, 
como pasaría con México y Costa Rica, sino a la crisis 
social revolucionaria que debió afrontar el Estado y la 
crisis del modelo agroexportador reflejado en los precios 
internacionales. Así por ejemplo:

Las tasas de la endeble industrialización bajaron de 
manera fuerte durante los inicios de la década de 1980, 

El movimiento maya estatal en Guatemala: Lógica 
multicultural y reconfiguración del capital



139Revista LiminaR. Estudios sociales y humanísticos, año 9, vol. IX, núm. 2, diciembre de 2011, San Cristóbal de Las Casas, Chiapas, México. ISSN: 1665-8027

Artículos

así como el decrecimiento real de la actividad industrial. 
Para 1980 el porcentaje de aumento de crecimiento 
industrial había sido de 5.66% comparado con el año 
anterior, mientras que el crecimiento industrial en 1981 
había sido de 3.11%, con un leve repunte de 5.21% en 1982 
para, posteriormente, tener una drástica caída en 1983 
con 1.89% y, finalmente, en 1984 el punto mínimo de la 
década con apenas 0.49% (Dosal, 1997: 423). Asimismo 
las principales mercancías agrícolas tradicionales 
sufrieron una baja enorme en la cantidad exportada 
como lo podemos ver a través del análisis de diversos 
historiadores y economistas. Así por ejemplo, para 
el período 1980–1981 se habían exportado 2.505,549 de 
quintales café oro, no habiendo habido un nivel tan bajo 
en la exportación de dicha mercancía sino el período de 
1975–76 con 2.591,913 de quintales de café oro (Wagner, 
2001). Según Ayau (1993: 22) las exportaciones de café 
“[…] descendieron sensiblemente de un máximo de 
175 millones de dólares en 1977 a 100 millones en 1981, 
manteniéndose debajo de 140 millones hasta después de 
1985.” Según la Comisión de Esclarecimiento Histórico 
(1997), “El conjunto de la actividad cafetalera tendió a 
estancarse durante toda la década de los ochenta, sin 
que pueda distinguirse nítidamente entre los efectos de 
la crisis externa y los de la crisis bélica.” Así también 
el azúcar se encontró en crisis desde mediados de la 
década de 1970, cuando especialmente en el período 
de 1977 a 1979 hubo una abrupta caída de su precio 
internacional, los azucareros guatemaltecos afirman 
que tuvieron que dedicarse al “mantenimiento de 
la empresa”, no siendo para nada casualidad que se 
considerara dicha época como una “economía de guerra” 
(Wagner, 2007). El clima generalizado de la crisis social 
se correspondió con la crisis económica para el caso de 
Guatemala (Palencia, 2010: 54). 

Desesperadamente, el Estado enfrentó la crisis 
de gobernabilidad y del capital a través del proceso 
de exterminio, disciplina y terror contrainsurgente. 
Pero, al mismo tiempo, impulsaba un nuevo modelo de 
atracción de inversión extranjera basado en las maquilas 

de confección y la diversificación productiva del agro. 
El capital que había huido del peligro revolucionario 
y de la inestabilidad política en Guatemala, terminó 
volviendo a medida que se había disciplinado el 
trabajo alzado y se aprovechaban dichas condiciones 
para contratar la ingente cantidad de personas pobres 
de las áreas marginales de la ciudad de Guatemala. 
La maquila es, en este sentido, un campo particular 
de apropiación de plusvalía en el cual se sintetiza la 
reconfiguración del Estado y el capital con el arribo de 
las políticas neoliberales. A medida que se redactó una 
nueva Constitución en 1986 y se instauró el gobierno 
civil de Vinicio Cerezo, la lógica mundial del capital 
neoliberal se construyó en Guatemala bajo la sangre 
provocada por el exterminio social contrainsurgente. 
Así pues, las políticas de apertura económica, de 
privatización de sectores estatales y concesiones de 
recursos naturales, fueron creando las condiciones de 
aprovechamiento e instrumentalización del trabajo 
para convertirlo en plusvalor. La apertura democrática 
permitió una mayor manifestación social en campos que 
se consideraran controlables, pero otros movimientos, 
como el de personas que exigían conocer el paradero 
de sus familiares secuestrados, siguieron siendo 
perseguidos. Todavía entre 1986 y 1995 se cometieron 
acciones represivas contra líderes y lideresas de 
movimientos sindicales, magisteriales y estudiantiles, 
así como se mantenía bajo ataque a las Comunidades 
de Población en Resistencia (CPR) del norte de Quiché 
y Huehuetenango. 

No obstante, el marco internacional a partir de 
inicios de los noventas, provocó grandes cambios en 
la convulsa área centroamericana. Los sandinistas 
habían perdido el control estatal tras las elecciones de 
1990 y en El Salvador la guerrilla había firmado con el 
gobierno los Acuerdos de Paz en 1992. La negociación 
en Guatemala se topaba con la renuencia de ciertos 
sectores del ejército; esto, debido a que consideraban sin 
razón negociar con un enemigo militarmente inferior. 
Asimismo, sectores de la elite económica temían que 

Sergio Palencia Frener



140 Revista LiminaR. Estudios sociales y humanísticos, año 9, vol. IX, núm. 2, diciembre de 2011, San Cristóbal de Las Casas, Chiapas, México. ISSN: 1665-8027

Artículos

los Acuerdos de Paz pusieran en riesgo la propiedad 
de sus tierras, que se acordara un incremento general 
de los impuestos o que se “fragmentara” el país por la 
demanda de autonomía indígena.5 Ahora bien, la presión 
internacional se fue haciendo cada vez más fuerte por 
un fin al llamado “Conflicto Armado Interno”, con lo 
que se fueron convocando primero a mesas de diálogo 
entre los dirigentes de la Unidad Revolucionaria 
Nacional Guatemalteca (URNG) y el gobierno. 
Consecuentemente, se abrieron los canales de diálogo 
institucional para la sociedad civil y se aprovechó el 
contexto internacional favorable a los discursos de 
mujeres y pueblos indígenas. Ahora bien, ¿cómo se hizo 
presente el movimiento maya en el Estado? Para esto 
esbozaremos previamente una crítica a la manera de 
entender el poder en el Estado y el capital. 

II. El Estado y el capital: dialéctica del carácter 
móvil y estático del poder

Existen dos peligros constantes cuando se realiza 
un análisis político. El primero consiste en tomar 
categorías fijas de teoría política para entender la 
conflictividad social. Así por ejemplo, cuando se 
estudia un movimiento desde la política estatal, 
puede resultar capcioso el intento de comprender los 
cabildeos a través de categorías como sociedad civil, 
sistema político y Estado. El segundo peligro se deriva 
del primero: si se estudia la conflictividad encauzada 
en instituciones o movimientos sociales que quieren 
tener incidencia en las mismas, la forma específica 
de la política institucional-estatal puede fetichizar la 
manera como se aprehenden las relaciones sociales y la 
multiplicidad de la lucha. Dicho de otra forma, cuando 
el concepto explica la realidad social con pretensiones 
de objetividad externa, corre el peligro de ontologizar 
categorías —e instituciones— que son un producto 
particular e histórico-social. 

Esto suele suceder cuando se toma la forma “Estado” 
como organización neutral donde se plantean las 

distintas posiciones políticas de la sociedad. El Estado 
es visto como un aparato que sirve para la aplicación 
instrumental de planes de gobierno, y que es dominado 
históricamente por determinados intereses particulares 
en detrimento de otros. Planteado así el marco de lucha, 
se percibe el poder como monopolio de una estructura 
fija, donde diversos grupos de la sociedad civil se 
disputan históricos privilegios y sistemas políticos. 
A semejantes conclusiones se llega desde las teorías 
marxista-leninista o estructuralista althusseriana, así 
como la teoría política liberal de corte anglosajón, la 
misma que se ha dado en llamar New social movements. 
En ambas interpretaciones, el Estado adquiere un 
carácter objetivo ahistórico que, contradictoriamente, 
es visto como lucha histórica de clases, de hegemonía o 
soberanía sobre la maquinaria o aparato organizacional. 
Pero el énfasis puesto en delimitar la lucha social al 
canon estatal, fetichiza la comprensión de la actividad 
humana en proceso de liberación. 

La tarea de la teoría crítica es rebasar el dato, 
la simple cosa o substancia en su fundamentación 
ontológica y descubrir su conformación como relación 
socio-histórica. Una vez comprendido el dato o la 
cosa en su génesis social, a través de su proceso, se 
puede poner en evidencia el carácter múltiple de 
la actividad humana en tanto que constructora o 
formadora de realidades históricas. La crítica a la 
cosificación ha estado implícita en la teoría social 
clásica, sobre todo en Marx y en Durkheim. Mientras 
en Marx se expresa como crítica a la fetichización de 
la mercancía, en Durkheim se entiende como crítica al 
sentido común o juicio valorativo frente al hecho social. 
Ambos captaron cómo la mercancía y el hecho social 
ejercen coacción sobre el individuo y la sociedad; sin 
embargo, solamente en Marx la crítica a la mercancía 
conlleva el cuestionamiento de la totalidad social 
enmarcada en el capitalismo. A nuestro parecer ese 
es el mayor mérito crítico de Marx: haber elaborado 
una teoría dialéctica donde demuestra cómo lo 
particular en la mercancía contiene lo universal de 

El movimiento maya estatal en Guatemala: Lógica 
multicultural y reconfiguración del capital



141Revista LiminaR. Estudios sociales y humanísticos, año 9, vol. IX, núm. 2, diciembre de 2011, San Cristóbal de Las Casas, Chiapas, México. ISSN: 1665-8027

Artículos

la dominación del sistema capitalista. La laguna que 
nos legó Marx es, no obstante, a nuestro parecer, no 
haber relacionado la fetichización de lo político con la 
figura del Estado, sino haberse planteado solamente 
la fetichización del producto social en tanto que 
mercancía, ignorando el despliegue político estatal 
en su lógica capitalista.  

A pesar de ello, hay vetas invaluables que pueden 
servirnos en la actualidad para elaborar una teoría 
dialéctica del poder. Consideramos que los Manuscritos 
de 1857–1858 (Gründrisse) y el tomo II de El Capital, son 
especialmente certeros en el análisis de las formas y el 
movimiento del capital. A través del estudio de las formas 
que adquiere el mismo en el proceso de producción y 
circulación, Marx demuestra cómo la apropiación del 
plusvalor es un proceso donde las formas económicas se 
relacionan con el trabajo vivo según el momento en que 
se encuentre la relación. En este ensayo no detallaremos 
esta “teoría dialéctica del poder”, con los grandes 
aportes que se pueden obtener de las reflexiones de 
Marx, Foucault, Fromm o Adorno. Lo que sí haremos 
será mostrar en qué sentido una teoría dialéctica del 
poder pone en entredicho la interpretación del Estado 
y el capital como entidades autónomas o dimensiones 
separadas. Posteriormente, esta exposición será central 
en la reflexión sobre el movimiento maya estatal y 
la lucha social. Veamos pues, tres características del 
poder desde la teoría dialéctica: a) el poder como 
proceso y relación social; b) el poder como despliegue 
en el cuerpo social en movimiento y estático; c) el poder 
como potencialmente superable por el rebasamiento de 
la actividad social liberadora. 

El poder es un proceso y una relación social de 
conformación y producción de identidad, así como de 
encauce y represión de la no–identidad. La identidad 
aquí no es entendida solamente con base en el ser, 
sino en función de la actividad social.6 De manera 
que, cuando afirmamos que el poder conforma y 
produce actividad social bajo su identidad, estamos 
refiriéndonos al carácter concreto y material de lo 

que acepta de la actividad social del individuo o del 
grupo. Semejante es la represión que hace el poder 
de la no–identidad, desplegado como negación a lo 
que el poder no acepta como actividad social fuera de 
sus límites y cánones. Este planteamiento es similar 
a lo que Foucault (2006) afirma como los términos 
positivos y negativos del poder, aunque este autor haya 
desconfiado de la dialéctica por haberla subsumido 
a su forma hegeliana de síntesis. Por ende, el poder 
es objetivación de la subjetividad humana desde el 
doble proceso de lo que produce como identidad en el 
mismo y lo que rechaza o reprime por no serle idéntico. 
El poder, en nuestro momento histórico, en tanto que 
relación social concreta, tiende al sistema, a la lógica 
formal, a la transformación del ser humano en elemento 
intercambiable, al uso del mismo para fines externos. 
En resumen, el poder es actividad social alienada 
que se despliega, dependiendo el contexto histórico-
social, en pos de la objetivación del ser humano y su 
instrumentalización con fines externos. 

Es necesario constatar que el poder no es una 
posesión determinada en una posición. Más bien, el 
poder se despliega como “redes sociales” (Foucault, 
1975) a través del cuerpo social, no determinado en un 
sólo punto de representación, sino en las relaciones 
que pone en movimiento. El poder es social en tanto 
que necesita reconocimiento, sea enseñado o impuesto, 
de los individuos o grupos sociales sobre los que dirige 
y actúa. Pero tan cierto es que el poder se materializa 
en figuras y posiciones sociales e institucionales, 
como lo es que dichas figuras ejercen poder por el 
reconocimiento o imposición que proviene de la red 
social. 

Dicho esto, el poder no es una posesión individual 
sino una inserción y adecuación a la forma social. 
Es así como Foucault afirma que el poder no sólo es 
vertical, sino se inserta en el cuerpo social de manera 
horizontal y a través del mismo, conformando su lógica 
a través de individuos y grupos sociales. El poder, 
consiguientemente, lucha por imponer a la actividad 

Sergio Palencia Frener



142 Revista LiminaR. Estudios sociales y humanísticos, año 9, vol. IX, núm. 2, diciembre de 2011, San Cristóbal de Las Casas, Chiapas, México. ISSN: 1665-8027

Artículos

social la identidad absoluta entre la totalidad social 
alienada y la particularidad. La plena identidad del 
poder se expresaría en la absoluta cosificación del ser 
humano en tanto que elemento y factor constituyente 
de un sistema cosificado y cosificante. El doble carácter 
del poder reside entonces en la manera en cómo se 
inserta, conforma, produce orden y lógica desde su 
actividad como flujo.7 Este flujo de dominación se expresa 
entonces como movimiento multiforme del poder, pero 
también, como el carácter estático que adquieren sus 
formas en una relación determinada. La forma estática 
es la percepción de un momento sincrónico del poder, 
pero que, entendido en su movimiento, es captado 
como parte del proceso conflictivo de producción e 
imposición social. Aquí la clave es entender el poder 
como movimiento y forma de dominación de actividad social a 
través del proceso de constitución de identidad y de represión 
de la no-identidad. 

Mas la teoría crítica del poder se hace dialéctica no 
en la naturalización de su lógica, sino en mostrar cómo 
la actividad social es más amplia y puede luchar contra 
la misma; es decir, en encontrar la posible ruptura y su 
ampliación. Aquí llegamos a la tercera característica del 
poder: no es absoluto debido precisamente a su forma 
sistémica. Si el poder es actividad social enajenada en 
expansión sistémica, el rompimiento de su cosificación 
puede ser el inicio de una actividad social liberadora. 
La lucha por la subjetividad humana comienza como 
negación de la subjetividad del poder, es decir, de la 
fuerza que adquiere la cosa frente al rebasamiento de 
la actividad humana en liberación. Ahora bien, ¿cómo 
se plantearían estas tres características que hemos 
esbozado aquí para las relaciones concretas de poder 
en el Estado y el capital? Tanto en la teoría marxista-
estructural como en la de los new social movements, se 
parte de la dicotomía del poder separado en el campo 
político del Estado y en el campo económico del 
capital. Sin embargo, desde una teoría dialéctica del 
poder, el Estado y el capital son dos formas de poder no 
separadas entre sí sino complementarias, atravesadas 

por el flujo de dominación. El Estado, según Weber 
(2002: 173–180), es la creciente separación entre los 
ciudadanos comunes y el aparato burocrático, es decir, 
entre el ciudadano concreto y la representatividad 
que delega en los profesionales de la política. De 
manera análoga, el capital separa a los trabajadores de 
los medios de producción. En ambos casos los seres 
humanos concretos son expropiados constantemente 
de la decisión sobre sí mismos y de los medios para 
vivir; la abstracción de la delegación de la soberanía 
popular es el punto central de la mistificación. La base 
de la sociedad capitalista y del Estado es la propiedad 
privada y la representatividad; ambas separan a los seres 
humanos concretos del proceso de autodeterminación 
social no basado en la explotación y la apropiación 
de plusvalía. Desde este momento, el poder no puede 
ser reducido en su análisis como factor perteneciente 
a una cosa, a una institución, a un Estado, porque 
sólo vería el despliegue de su forma sistémica pero 
no su conflictividad en el proceso de lucha social. 
Debido a que tanto el Estado como el capital son 
procesos paralelos y no simples cosas, relaciones y no 
dimensiones, la lucha contra el flujo de dominación 
que somete, ordena y aniquila, sólo puede hacerse, 
en la actualidad, teniendo en cuenta el doble carácter 
del poder: como movimiento y estado. La lucha 
anticapitalista es una lucha contra la propiedad 
privada y la representatividad, bases que permiten a la 
sociedad burguesa la explotación y la enajenación del 
proceso de autodeterminación social humana. 

Tomando en cuenta este breve esbozo de la teoría 
dialéctica del poder, ¿cómo entendemos concretamente 
el movimiento maya estatal? En el siguiente apartado 
describiremos brevemente el desarrollo del movimiento 
maya, haciendo especial énfasis en el enfocado en 
el Estado y la lógica que adquirió a medida que se 
consolidaba institucionalmente. Luego, reflexionaremos 
sobre el movimiento maya estatal tomando en cuenta 
la crítica al Estado y al capital como conformación del 
flujo de dominación.

El movimiento maya estatal en Guatemala: Lógica 
multicultural y reconfiguración del capital



143Revista LiminaR. Estudios sociales y humanísticos, año 9, vol. IX, núm. 2, diciembre de 2011, San Cristóbal de Las Casas, Chiapas, México. ISSN: 1665-8027

Artículos

III. Movimiento maya estatal y reconfiguración de 
la dominación capitalista

Existen tres momentos centrales para comprender 
la paulatina conformación del movimiento maya 
estatal.8 En primera instancia, la apertura democrática 
del Estado guatemalteco en 1986 con la llegada de los 
gobiernos civiles. En segunda instancia, el clima de 
reflexión propiciado tanto por los Quinientos Años 
de lucha indígena, como por la entrega del Premio 
Nobel de la Paz a Rigoberta Menchú. Un año antes 
de la entrega, en 1991, se convocó en Quetzaltenango, 
Guatemala, al Segundo Encuentro Continental de la Campaña 
de los Quinientos Años de Resistencia en el Continente (Brett, 
2010: 67). Esta campaña de reivindicación de la lucha 
indígena en América Latina formaba parte de las 
nuevas lógicas de reivindicación mundial, ante todo, 
la de hacer de la identidad particular un discurso alejado 
de los universalismos revolucionarios y estatales–
modernizantes. Desde 1968 se venían haciendo notorias 
diversas luchas particulares basadas en las mujeres, 
los indígenas, el Black Power, el movimiento ecologista, 
homosexual, entre otros. En el contexto de Guatemala 
es necesario advertir que las diferencias entre las 
posturas revolucionarias y los llamados indigenismos 
culturalistas databan, por lo menos, desde 1970. La 
diferencia entre ambas era la preeminencia de la identidad 
en la lucha y la aproximación al Estado. Mientras para 
los revolucionarios la identidad de clase predominaría 
sobre la lucha antirracista, para los indigenismos 
culturalistas la identidad indígena se contraponía al 
ladino o mestizo discriminador que, a su vez, daba 
el tinte racista al Estado. Por ende, su objetivo era 
acabar con el Estado racista y crear formas de gobierno 
indígena, aunque dejaba poco clara su interpretación de 
la explotación económica o, incluso, abogaba por una 
burguesía indígena como punta de lanza reivindicativa 
(Guzmán–Böckler y Herber, 1970: 100–101).

En tercer lugar tenemos el inicio del diálogo para la 
firma de los Acuerdos de Paz para poner fin al llamado 

Conflicto Armado Interno. Como mencionábamos arriba, 
el Estado guatemalteco, interesado en suscribir los 
Acuerdos de Paz con URNG, abre las posibilidades del 
diálogo luego de varias décadas donde la represión y el 
silencio eran regla común. En este contexto, distintas 
organizaciones sociales de diversa índole (campesina, 
étnica, derechos humanos) posicionan sus demandas 
como representantes de la sociedad civil. Entre las 
organizaciones llamadas a exponer sus demandas 
frente al Estado, se empezaron a perfilar distintas 
agrupaciones que tenían en común pertenecer y 
representar a los pueblos indígenas de Guatemala. 
Los representantes de distintas organizaciones 
indígenas comienzan a demandar el derecho a ser 
reconocidos como mayas, promoviendo distintos 
derechos culturales y exigiendo el reconocimiento 
estatal del genocidio realizado contra los pueblos 
indígenas. Según Bastos (2007: 59), es a inicios de la 
década de 1990 cuando se constituye el movimiento 
maya, destacado primordialmente por demandas 
basadas en el “alejamiento de los planteamientos 
insurgentes” (ibídem). Así se crea un movimiento que 
tenía la virtud de no estar enmarcado en las decisiones 
de los dirigentes de las organizaciones guerrilleras, 
sino de reivindicarse de manera casi autónoma frente 
al Estado. Bastos considera que es en este periodo 
cuando se consolida una dicotomía en el movimiento 
maya, estando por un lado aquel sector que buscaba 
el reconocimiento de derechos específicos del pueblo 
maya y, por el otro, aquel constituido alrededor de 
las demandas populares vinculadas a la izquierda en 
Guatemala. A partir de estas condiciones, se fueron 
escuchando las reivindicaciones mayas frente al Estado 
durante los años precedentes a la Firma de la Paz, como 
fue constatado con la aprobación en 1995 del Acuerdo 
de Identidad y Derechos de los Pueblos Mayas. El 
Acuerdo de Paz se firmó finalmente el 29 de diciembre 
de 1996. Posteriormente, el movimiento maya continuó 
sus luchas a través de la preparación de la Consulta 
Popular de 1999.

Sergio Palencia Frener



144 Revista LiminaR. Estudios sociales y humanísticos, año 9, vol. IX, núm. 2, diciembre de 2011, San Cristóbal de Las Casas, Chiapas, México. ISSN: 1665-8027

Artículos

Existen diversos estudios acerca del movimiento 
maya, así como de sus posibles logros y errores 
históricos. Si bien la bibliografía es amplia, en este 
trabajo nos enfocaremos en ensayos recientes de dos 
estudiosos de dicho movimiento. El primero se titula 
La política maya en la Guatemala posconflicto (2010), escrito 
por el antropólogo español Santiago Bastos; tal vez 
quien más ha trabajado sobre el movimiento maya en 
Guatemala y quien, sin duda, ha aportado la secuencia 
histórica del mismo. El segundo trabajo tiene por título 
De movimiento indígena a complejidad política: la evolución de 
las políticas indígenas 1996–2007 (2010), redactado por el 
politólogo y antropólogo británico Roddy Brett, quien 
ha enfatizado el análisis de los conflictos en Guatemala 
a través de la teoría de los movimientos sociales. Ambos 
son autores de varios libros que aluden, en general, a la 
historia contemporánea de Guatemala, pero aquí nos 
referiremos solamente a los argumentos centrales de 
los ensayos mencionados, debido a que fueron escritos 
como reflexión específica del movimiento maya.  

El ensayo de Bastos se basa en un análisis histórico 
de los principales hitos que dieron origen a los diversos 
movimientos mayas. Para el autor es necesario distinguir 
los movimientos mayas con discurso culturalista-
espiritual, de aquellos con demandas populares 
campesinas, en contra de los megaproyectos y por una 
transformación agraria. De hecho, una de las principales 
características del movimiento maya estatal es que, 
inicialmente, se mantenían en tensión las negociaciones 
reivindicativas culturalistas y populares. Sin embargo, 
a medida que avanzaba el proceso de la Firma de la 
Paz, el Estado dio preeminencia a las demandas que 
no cuestionaran temas complicados como la tenencia 
de la tierra, la demanda por la autonomía regional 
y la de una transformación radical del currículum 
educativo. Prefirió abrirse un diálogo con temas que 
fuesen menos controversiales o, por lo menos, que 
no pusieran en cuestionamiento radical las bases de 
las relaciones económicas, simbólicas y de “unidad 
nacional” del Estado guatemalteco. Esto dio lugar a 

que se tomaran las reivindicaciones por la tierra y por 
la autodeterminación como lastres de la “anacrónica” 
izquierda revolucionaria, prefiriéndose mantener 
un diálogo con el Estado y así obtener reformas 
asequibles en lugar de transformaciones sociales 
importantes. Según Bastos: “[…] la izquierda indígena 
va abandonando los discursos de clase y los étnico–
culturales se hacen, si no únicos, sí hegemónicos. Así ‘lo 
cultural’  opaca esas otras dimensiones del ‘ser maya’, 
llegándose a lo que podemos llamar ‘omniculturalidad’: 
considerar todos los fenómenos sociales sólo desde la 
dimensión étnica, y tomar esta dimensión sólo en su 
componente cultural.” (Bastos, 2010: 21). 

En este sentido el multiculturalismo en el contexto 
guatemalteco se basó en una negación de las históricas 
demandas populares y, por el contrario, se tendió a 
considerar la marginación histórica como un asunto 
de culturas o etnias contrapuestas, desligándose de la 
intrínseca relación de clase en la conformación del statu 
quo. El movimiento maya enfocado en el Estado hizo 
de lo cultural, del respeto a la diferencia y del discurso 
antirracista, una bandera para interferir en el Estado e 
insertarse en posiciones prudentes al proceso, o bien 
desde instituciones estatales indígenas. Bastos acierta 
al criticar en el movimiento maya —al que no le hace 
la especificación de estar enfocado en el Estado— su 
tendencia a separarse de las comunidades, a crear 
un discurso en función del Estado y la Cooperación 
Internacional, y a encerrarse en un elitismo que se 
legitima a través de su imagen de representantes de 
los mayas. 

Similar posición desarrolla Roddy Brett en su 
trabajo. Para Brett, el Estado guatemalteco se ha 
legitimado internacionalmente a través de la aceptación 
del discurso indígena, estimulando la creación de 
instituciones contra el racismo, por los derechos de las 
mujeres indígenas y el fomento cultural-espiritual. El 
autor considera que la falta de compromiso del Estado 
guatemalteco hacia los indígenas se refleja, en parte, en 
el poco apoyo presupuestario y en la ínfima incidencia 

El movimiento maya estatal en Guatemala: Lógica 
multicultural y reconfiguración del capital



145Revista LiminaR. Estudios sociales y humanísticos, año 9, vol. IX, núm. 2, diciembre de 2011, San Cristóbal de Las Casas, Chiapas, México. ISSN: 1665-8027

Artículos

política de los indígenas burócratas. De manera que lo 
que se apoya es más bien el discurso que legitima y no la 
capacidad de incidencia real en la transformación desde 
el Estado. Dicho de otra forma, se hace de lo indígena 
una parte necesaria de la representatividad nacional y se 
fomenta la nueva figura del “indigenócrata” (Brett, 2010: 
81). Con esto, según Brett, no se rompe el monopolio de 
poder por parte de los presidentes ladinos y mestizos 
en el Estado, y a la vez se cierran las posibilidades de un 
presidente indígena de representatividad indígena. De cualquier 
forma, lo que critican Bastos y Brett del movimiento 
maya —estatal— es el haber reducido la participación 
política activista por una de legitimación elitista basada 
en lo maya, lo cual no permite que haya un verdadero 
cuestionamiento de la marginación de los indígenas. El 
horizonte de Bastos y Brett es aquel donde el Estado ha 
podido, hasta cierto punto, agenciarse de los elementos 
reivindicativos mientras reproduce, en sus gobiernos 
ladinos y neoliberales, esquemas de marginación 
indígena. Ahora bien, veamos de qué manera estas 
críticas pueden hacerse más certeras si se cuestiona 
de raíz la forma política del Estado en tanto que flujo 
de dominación y, de modo igualmente importante, 
retomando la crítica a la reconfiguración del capital.

Tanto Bastos como Brett elaboran un análisis 
histórico del movimiento maya consecuente con la 
idea de la mediación estatal como paso necesario 
de las transformaciones sociales. Ambos critican 
la marginación histórica de los pueblos indígenas 
en el Estado y, de acuerdo a esta idea, vieron en el 
movimiento maya una oportunidad para superar 
dicha marginación. Sin embargo, a nuestro entender, 
ambos autores parten de postulados teóricos que 
fetichizan las instituciones y el Estado como campos 
políticos par excellence, lo cual termina invisibilizando 
la reconfiguración del capital en el cuerpo social. En 
ambos ensayos dejan de lado cómo las relaciones 
capitalistas han cambiado y profundizado en la sociedad 
guatemalteca, repercutiendo sobremanera en nuevas 
lógicas de relaciones sociales y transformaciones en 

los patrones de dominación. Si bien Bastos en otros 
trabajos ha estudiado la explotación de clase como una 
“dimensión” más de opresión y Brett ha hecho un libro 
sobre la guerra en Guatemala,9 ambos han reducido el 
análisis a una forma política estatal, con sus lógicas y 
estrategias, dejando de lado los mismos procesos de 
lucha que no se ciernen bajo la representatividad y 
la propiedad privada. Se ha criticado la formación de 
elites burocráticas mayas, la separación de las “bases” 
comunitarias y el divorcio de las demandas populares 
a favor de lo cultural y étnico, pero todo esto no se ha 
criticado desde la reconfiguración general del Estado y 
del capital en tanto que flujo de dominación. Al decir 
esto queremos destacar el vínculo intrínseco entre la 
forma política del Estado legitimado por los Acuerdos 
de Paz y los procesos paralelos de privatización, 
maquilas, concesiones mineras e hidroeléctricas, 
reconversión de la agroexportación con la palma 
africana, la creciente importancia de la liberalización 
económica y financiera, así como de los Tratados de 
Libre Comercio. El movimiento maya estatal, a nuestro 
entender, tiene sus límites en la propia forma política 
que adoptó el Estado luego de la contrainsurgencia y 
del exterminio social entre 1980–1983 y, paulatinamente, 
con la disciplina social impuesta por medio de la 
reconfiguración de las relaciones capitalistas bajo los 
gobiernos civiles desde 1986. 

Se ha criticado que el Estado multicultural 
guatemalteco ha utilizado lo indígena y maya como 
premisa de legitimación social desde sus políticas 
neoliberales (Hale, 2007). No obstante, si bien es cierta 
esta crítica, se queda a medias como los análisis de 
Bastos y Brett. Como analizábamos anteriormente, 
la base del proceso de conformación de poder es la 
separación. El Estado, basado en la representatividad 
ciudadana como delegación de soberanía, está basado 
en la separación entre el ser abstracto bajo la figura 
de los ciudadanos y la actividad social concreta. El 
Estado se legitima en la representatividad social de 
los ciudadanos, entendidos estos últimos como libres 

Sergio Palencia Frener



146 Revista LiminaR. Estudios sociales y humanísticos, año 9, vol. IX, núm. 2, diciembre de 2011, San Cristóbal de Las Casas, Chiapas, México. ISSN: 1665-8027

Artículos

e iguales, homogéneos frente a la ley. La separación 
del proceso de producción capitalista se refleja en 
las instituciones que conforman su poder; es decir, el 
hombre abstracto, libre, ciudadano, igual, como forma 
política del valor de cambio. En el Estado multicultural 
la situación se repite bajo una lógica similar: la 
diferencia y la variedad son la base de la legitimidad 
del Estado, la desprestigiada figura del ciudadano 
occidental se ve superada, supuestamente, por la 
aceptación institucional de los otros grupos sociales 
“minoritarios”. El Estado multicultural reconfigura al 
anacrónico ciudadano blanco occidental en el novedoso 
hombre /mujer/homosexual/indígena/afroamericano / ciudadano 
universal. La diferencia es aceptada y la reconciliación 
mundial pareciera haber llegado. Pero la base de la 
explotación capitalista en la separación se reproduce 
en la escisión entre el ser de lo aceptado por diverso y la 
actividad social que está obligado a hacer ese ciudadano 
diverso. En todo caso se acepta la diferencia en el ser 
político, pero jamás en la no-identidad de la actividad 
humana bajo los cánones sistémicos del capitalismo y 
del Estado. El movimiento maya estatal desplegó esta 
contradicción como antinomia necesaria de su inserción 
en la forma política del capital. Paradójicamente, hizo 
de la diferencia cultural su arma para ingresar al Estado 
y, a cambio, homogenizó la no-identidad de la actividad 
de las comunidades indígenas concretas (e.i. Kaqchikel, 
K’iche, Q’eqchi’). Para acceder al Estado subsumió 
la variedad de la actividad social de las comunidades 
indígenas al canon de lo cultural y espiritualmente 
reglamentado, estandarizado y generalizado frente 
al Estado. Es decir, hizo del ser maya la categoría 
abstracta de ciudadano, desprovisto de la actividad 
y del sufrimiento concreto que necesitaba el Estado 
contrainsurgente con ínfulas de democracia moderna. 

Es por eso que afirmamos que la política estatal 
tiende a elevar al panteón democrático la diferencia 
del ser maya, siempre y cuando la condición sea que 
los indígenas de carne y hueso no se rebelen contra 
la propiedad privada de las fincas, no se organicen 

contra la minería y la hidroeléctrica, no quieran tomar 
en sus manos la dirección de sus comunidades por 
encima de la orden estatal. La forma Estado/capital 
y la autodeterminación de la actividad humana son 
contraposiciones; la liberación no se puede entender 
desde el punto de vista de una  política progresiva 
estatal, sino como un proceso de rompimiento con la 
dominación. Pero la actividad liberadora parte de su 
experiencia particular de explotación y dominación, 
no de figuras abstractas. Es por eso que la lucha no 
puede ser representada por nadie, precisamente porque 
nace en la experiencia de la liberación y no se concede 
a sus supuestos representantes. El temor del poder 
sigue latente ahí donde los seres humanos, desde su 
particularidad histórica de opresión, se cuestionan 
su mundo y a sí mismos. Una doble realidad constata 
quien cuestiona el mundo desde el dolor que siente 
particularmente. Por un lado, el dolor y el hambre al 
que se ve sometido se pone de relieve como una forma 
histórica injusta que ha llegado a convertirse en estado 
natural; por lo tanto, desde su particularidad histórica 
niega la injusticia y lo que se le ha llegado a imponer. 
Por otro lado, la constatación del dolor particular 
remite al dolor general, a una comprensión y actuación 
amplia que despliega la liberación hacia el universal en 
construcción: la humanidad redimida. La lucha de los 
pueblos indígenas parte de su experiencia histórica de 
explotación y maltrato, pero se amplía más allá de una 
lucha particularista contra el racismo o por los derechos 
culturales. Antes bien, la lucha contra el racismo y la no–
identidad de la actividad indígena necesita ampliarse al 
cuestionamiento de las condiciones que mantienen la 
pobreza, la marginación, las enfermedades. Una lucha 
contra el racismo puede irse ampliando, a su vez, hacia 
una lucha contra el capitalismo y la unilateralidad 
violenta del Estado. Dicho de otro modo, la actividad 
social liberadora abre lo nuevo sin nombre a partir de lo 
anquilosado nombrado pero, también, retoma del pasado 
la fuerza emancipadora aplastada contra la figura vacía 
del progreso lineal. 

El movimiento maya estatal en Guatemala: Lógica 
multicultural y reconfiguración del capital



147Revista LiminaR. Estudios sociales y humanísticos, año 9, vol. IX, núm. 2, diciembre de 2011, San Cristóbal de Las Casas, Chiapas, México. ISSN: 1665-8027

Artículos

Aquí reside la dialéctica de la liberación. Los 
seres humanos concretos despliegan la historia del 
dolor y la derrota como fuerza redentora viva, renovada 
de la ampliación de la actividad social humanizada, 
no determinada por el poder y la dominación. 
Concretamente, para el caso de Guatemala, es 
necesario criticar al Estado reconfigurado tras la 
contrainsurgencia y sus actuales mediaciones políticas 
(e.i. el movimiento maya estatal, pero también otras 
mediaciones). Dicha crítica es una tarea necesaria para 
repensar la transformación social radical, desde el 
país donde se ejecutó el exterminio contrainsurgente 
más grande de la historia contemporánea de América 
Latina. 

Notas

1 Peor aún, antropólogos del discurso étnico, 
especializados en el movimiento maya de la década de los 
noventas, suelen interpretar de manera reduccionista la 
importancia de los gobiernos revolucionarios de 1944–
1954. Uno de ellos, el español Santiago Bastos, a quien 
nos referiremos más adelante, llega a simplificar  este 
momento afirmando que los gobiernos revolucionarios 
fueron un “paréntesis” cedido por la oligarquía 
guatemalteca a “los burócratas y militares ladinos” 
(Bastos, 2010: 13)

2  La diferenciación entre un poder directo y un poder 
indirecto (Marx), o bien, entre el poder del soberano 
y el biopoder (Foucault), es central para comprender 
la lógica de las relaciones de poder capitalistas y no 
capitalistas. Para un análisis más detallado consúltese: 
Palencia, S. (2010). “¿Puede la lucha contra el racismo 
constituirse como una lucha contra el capital? Hacia un 
análisis del racismo desde la teoría crítica.”, en: Revista 
Bajo el Volcán, no. 15. Puebla, México.  

3  Para un estudio más detallado sobre las relaciones 
entre indígenas y ladinos campesinos con el gobierno 
de Árbenz véase: Grandin, Greg. (2007: 130). Panzós. La 
última masacre colonial. Guatemala: AVANCSO. 

4 Palabra utilizada por el ex comandante del EGP Gustavo 
Meoño. Entrevista diciembre 2010.

5 Para un análisis de los Acuerdos de Paz consúltese 
las memorias del entonces Director de la Comisión 
Presidencial de la Paz (COPAZ), ex miembro de la 
guerrilla Gustavo Porras Castejón (2009).

6 Esto no sigue necesariamente el concepto de identidad 
antropológica y de autoadscripción, sino que  es más 
bien una propuesta para llevar el concepto filosófico–
sociológico de identidad de Theodor W. Adorno (1975) 
al plano del poder y la lucha. 

7 El concepto de flujo es utilizado por Marx en el tomo II 
de El Capital (2006: 27–90) para referirse a las distintas 
formas que va adquiriendo el capital en su relación 
de apropiación de trabajo. En la actualidad lo retoma 
John Holloway desde el análisis del flujo social del 
hacer y, en este ensayo, desde la teoría dialéctica del 
poder.  

8 Tal como lo afirman dos especialistas en la historia 
del movimiento maya, Bastos y Cumes, es más preciso 
hablar de diversos movimientos que canalizaron sus 
demandas y reivindicaciones a través del discurso de 
lo maya, con interpretaciones distintas y fines incluso 
lejanos entre sí. Lo que une los movimientos mayas 
es, en definitiva, el uso discursivo e identitario que 
se hizo del término para la unidad reivindicativa. En 
este ensayo nos enfocamos en una de sus variedades 
dominantes que, a través de su relación institucional 
con el Estado, ha logrado hegemonizar definiciones 
culturalistas, espiritualistas y de política civil basadas 
en el derecho a la diferencia. 

9 El libro de Bastos es coordinado en conjunto con Aura 
Cumes y se titula Mayanización y vida cotidiana (2007). El 
libro de Brett lleva el nombre de Una guerra sin batallas 
(2009). 

Bibliografía 

Adorno, Theodor (1975), Dialéctica Negativa. España: 
Editorial Taurus, pp. 330. 

Sergio Palencia Frener



148 Revista LiminaR. Estudios sociales y humanísticos, año 9, vol. IX, núm. 2, diciembre de 2011, San Cristóbal de Las Casas, Chiapas, México. ISSN: 1665-8027

Artículos

Bastos, Santiago (2007), Mayanización y vida cotidiana. La 
ideología multicultural en la sociedad guatemalteca, Vol. 1, 
Introducción y análisis generales/Santiago Bastos y 
Aura Cumes (coordinadores), Guatemala: FLACSO–
CIRMA, Cholsamaj.

Bastos, Santiago (2010), “La política maya en la 
Guatemala posconflicto” en Bastos Amigo, Santiago y 
Brett, Roddy (compiladores), El movimiento maya en la 
década de la paz (1997–2007), Guatemala: F&G Editores, 
pp. 353.

Brett, Roddy (2010), “De movimiento indígena a complejidad 
política: la evolución de las políticas indígenas 1996–
2007”, en Bastos Amigo, Santiago y Brett, Roddy 
(compiladores), El movimiento maya en la década de la paz 
(1997–2007), Guatemala: F&G Editores, pp. 353.

Morán, Rolando (2008), Construyendo caminos. Tres 
documentos históricos de la guerrilla guatemalteca. 
Guatemala: Centro Rolando Morán, pp. 184. 

Cojtí, Demetrio (1997), Ri Maya moloj pa Iximulew. El 
movimiento maya (en Guatemala), Guatemala: Cholsamaj.

Durkheim, Émile (1999), Las reglas del método sociológico, 
España: Editorial Folio, pp. 188.

Falla, Ricardo (1993), Historia de un gran amor. Recuperación 
autobiográfica de la experiencia con las comunidades de 
Población en Resistencia. Ixcán, Guatemala, pp. 89. 

Foucault, Michel (2006), Surveiller et punir, France: 
Gallimard, pp. 360.

Fromm, Erich (1964), Ética y psicoanálisis, México: Fondo 
de Cultura Económica, pp. 215.

Fromm, Erich (1964), El corazón del hombre. Su potencia 
para el bien y para el mal, México: Fondo de Cultura 
Económica, pp. 179.

Guzmán Böckler, Carlos. Jean–Loup, Herbert (1970), 
Guatemala una interpretación histórico-social, México: 
Siglo XXI, pp. 205.

Hale, Charles (2007), “Más que un indio”. Ambivalencia racial 
y multiculturalismo neoliberal en Guatemala, Guatemala: 
AVANCSO, pp. 351.

Holloway, John (2003), Cambiar el mundo sin tomar el poder, 
Buenos Aires: Ediciones Herramienta.

Marx, Karl (1980), Grundrisse. Manuscrits de 1857–1858, 
Tomo I, Paris: Éditions Sociales.

Marx, Karl (2006), El Capital II. Crítica de la economía 
política, México: Fondo de Cultura Económica, pp. 
623.

Palencia, Sergio (2010), “Conformación histórica del 
capitalismo en Guatemala (1944–1983). Finca 
agroexportadora, represión social y maquila”, en 
Palencia, S. (coordinador), Mendizabal, Mónica y 
Poroj, Manuel, Reconfiguración del capital en Guatemala 
en maquilas de confección y Call Center. Guatemala: 
FOCINEG, pp. 229.

Palencia, Sergio (2010), “Compañeros, yo me voy al campo”. 
Reflexiones desde el exterminio de la rebelión indígena en 
Guatemala (1980–1982), borrador, pp. 18.

Porras Castejón, Gustavo (2009), Las huellas de Guatemala, 
Guatemala: F&G editores, pp. 459.

Tischler, Sergio (2001), Guatemala 1944: crisis y revolución. 
Ocaso y quiebre de una forma estatal, segunda edición, 
Guatemala: F&G editores, pp. 353. 

Tischler, Sergio (2010), Guatemala 1954. La síntesis 
reaccionaria del poder y la revolución inconclusa, borrador, 
pp. 18.

Vela, Manolo (2008), “Guatemala, 1954. Las ideas de la 
contrarrevolución”, en Masas, armas y élites. Guatemala, 
1820-1980. Análisis sociológico de eventos históricos, 
Guatemala: FLACSO, pp. 165. 

Wagner, Regina (coordinadora general) (2001), Historia 
del café en Guatemala, Guatemala: Villegas editores– 
Anacafé, pp. 223. 

Wagner, Regina (2007), Historia del azúcar en Guatemala, 
Guatemala: Editorial Galería/Guatemala de 
Fundación G&T Continental–Asazgua, pp. 334. 

Weber, Max (2002), Economía y sociedad. Esbozo de sociología 
comprensiva, México: Fondo de Cultura Económica,  
pp. 1237.

El movimiento maya estatal en Guatemala: Lógica 
multicultural y reconfiguración del capital




