Articulos

CUERPO Y “MISTICISMO” EN LAS MISAS DE SANACION DEL
MOVIMIENTO DE RENOVACION CARISMATICA CATOLICO
EN MERIDA (VENEZUELA)

Francisco Franco

Resumen: El movimiento de Renovacion Catolica Carismdtica se ha
constituido en una posibilidad religiosa contempordnea importante en
Venezuela, compitiendo con otras religiones. De ser un grupo marginal
dentro de la Iglesia catdlica su influencia ha crecido, aunque con un
cierto apoyo de la jerarquia eclesidstica. Por todo el pais, los sacerdotes
carismaticos ofician sus misas de sanacion con und presencia masiva
de ficles inédita en afios anteriores. En este drticulo, mostraremos
algunos de los resultados del trabajo etnogrdfico realizado durante
el afio 2006 en iglesias catolicas de la ciudad de Mérida (Venezuela),
donde se llevan a cabo “Misas de Sanacion” dirigidas por sacerdotes
carismdticos. Mostraremos como en las vivencias y en la ritualidad
de la renovacion carismdtica, plasmadas en esas Misas de Sanacion,
el cuerpo es el ordenador de esta revitalizacion, es el centro de su
ritudlidad lo que principalmente ha contribuido a que este movimiento
compita de manera exitosa con los grupos pentecostales y con el Culto
a Maria Lionza y con la forma tradicional del catolicismo, de alli su
enorme crecimiento en los ultimos afios. Planteamos que este ritual ha
renovado y “subvertido”la tradicional homilia catélica, destacando los
distintos momentos ritudles del evento, mostrando la importancia de la
sensudlidad, del cuerpo'y de los sentidos en esta ceremonia religiosa. El
cuerpoesmarcado, enél sejuegay evidenciala “verdad”y laeficiencia de
laritualidad carismdtica. Sinembargo, sefialamos que este movimiento
de renovacion, se inscribe en una tradicion cristiana misticd, un camino
haciala biisqueda de dios através del cuerpo'y de experiencias extdticas
que van desde el martirio, la ascesis y la escritura mistica pero aqui se
convierte enund especie de misticismo cotidiano o light.

Abstract: The movement of Charismatic Catholic Renovation has
been constituted inanimportant contemporary possibility religious in
Venezuela, competing with other religions. Of being a marginal group
within the Catholic Church its influence has grown, although with a
certdain support of the ecclesiastical hierarchy. By dll the country, the
charismatic priests celebrate their Healing Mass with unpublished a
massive presence of faithfuls in previous years. In this article, we will
show some of the results of the ethnographic work carried out during
the 2006 in catholic Churches of the city of Merida (Venezuela),
where Healing Mass are carried out directed by charismatic priests.
We will show how in the experiences and the performance of the
charismatic renovation, shaped in those Healing Mass, the body is
the computer of this revitalisation, is the center of its rituals which
mainly has contributed to that this movement competes of successful
way with the pentecostals groups and the Cult to Maria Lionza and
the traditional form of the catholicism, of there its enormous growth
inthe last years. We raise that this ritual has renewed and “subverted”
the traditional catholic homily, emphasizing the different ritual
moments from the event, showing the importance of the sensuality, the
body and the senses in this religious ceremony. The body is marked, in
him it gambles and it demonstrates the “truth” and the efficiency of the
charismatic ritual. Nevertheless, we indicated that this movement of
renovation, register in a mystical Christian tradition, a way towards
the search of God through body and of ecstatics experiences that go
from the martyrdom, the ascetic and the mystical writing but becomes
aspecies of daily mysticism here or light.

Revista LiminaR. Estudios sociales y humanisticos, afio 8, vol. VIIL, ntm. 2, diciembre de 2010, San Cristobal de Las Casas, Chiapas, México. ISSN: 1665-8027 71



CUERPO Y “MISTICISMO” EN LAS MISAS DE SANACION DEL
MOVIMIENTO DE RENOVACION CARISMATICA CATOLICO
EN MERIDA (VENEZUELA

Palabras clave: movimiento carismdtico, carisma, pentecostal,
misas de sanacion, cuerpo, misticismo, Venezuela.

ste articulo' se origina de una inquietud personal

y académica. La primera esta vinculada con mi

formacion inicial religiosa como catdlico y con
la curiosidad que de joven sentia por la religion —
entonces, equivalente para mi al catolicismo—. Pero,
aquel interés fue muy poco estimulado por la Iglesia que
frecuentaba, hasta el punto que casi todo lo relacionado
con “lo religioso” termino por aburrirme. Actitud que se
convirtio en franca oposicion por la insistencia obligada
de mis padres a que asistiera a la misa de domingo. Si
bien no puedo obviar mi condicion de adolescente en
aquella época para explicar aquel rechazo, atin continto
experimentando una notable resistencia hacia las misas
catolicas y un fastidio dificil de superar. Algo de este
malestar debe tener su base en la “incompetencia” que
menciona Certeau (1993) en el texto que sirve de epigrafe
a este articulo. Por todo esto, quedé perplejo cuando
en 2004 escuché hablar del entusiasmo masivo que
las “misas de sanacion” de la Renovacion Carismatica
Catolica producian en Venezuela.

La otra inquietud que origina este texto por
supuesto es académica y se basa en la relevancia que
las “misas de sanacion” de la Renovacion Carismatica
Catolica ostentan desde —por lo menos— hace mas de
quince afios en toda Venezuela. Numerosas parroquias
ofician misas muy distintas a las tradicionales homilias

Enviado a dictamen: 15 de agosto de 2010
Aprobacion: 15 de septiembre de 2010
Revisiones: 1

Francisco Franco, Licenciado en Historia, graduado en la Escuela de Historia
de la Universidad de Los Andes (Mérida). Magister en Etnologia en la misma
universidad. Profesor Agregado del Dpto. de Antropologia y Sociologia, Escuela
de Historia. Universidad de Los Andes. Temas de especialidad: historia y
antropologia. Pagina web: webdelprofesor.ula.ve/humanidades/franco. Correo
electronico: franco@ula.ve.

Articulos

Keywords: charismatic movement, charisma, pentecostals,
healing mass, mysticism, body, Venezuela.

catolicas, logrando atraer una cantidad enorme, no
vista antes, de fieles catolicos apasionados a los templos
catolicos. Sin embargo, a pesar de su crecimiento
y su desarrollo el movimiento esta por estudiarse,
las investigaciones sobre el tema en Venezuela son
practicamente inexistentes; hay muy pocos estudios
historicos, antropologicos o sociologicos, asi como no
los hay acerca del pentecostalismo, hermano gemelo de
aquel. La mayoria de los pocos trabajos con los que se
cuentan tienen una perspectiva confesional y son muy
generales, otros buscan establecer una comparacion
con el culto de Maria Lionza. Hace falta, especialmente,
investigaciones particulares historicas y con enfoques
etnograficos (Ayerra 1980; Castillo 1992; Flores 1990;
Ganuza 1978; Garcia Gavidia 1987; Rivas Sarache 1991;
Macia 1997; Pollak-eltz 2000; Mercado 2006). Por otra
parte, no contamos con estadisticas, censos o informacion
cuantitativa de estos u otros grupos religiosos, ya que, por
una parte, en Venezuela los censos oficiales no incluyen
preguntas sobre la confesion religiosa y, por otra, no
existeninvestigaciones que aborden el problemareligioso
desde una perspectiva estadistica.

El movimiento de Renovacion Carismatica
Catolica

Este movimiento' se inicia en Venezuela a comienzos
de la década de los setenta del siglo XX gracias al
trabajo de sacerdotes extranjeros. En esos afios se
experimento en el pais un breve florecimiento, aunque
fueron estigmatizados por los catolicos tradicionales
quienes estimaban sus practicas religiosas excesivas,
“raras” y demasiado parecidas a la de los evangélicos
pentecostales.? Desde sus comienzos, sus rituales —casi
exclusivamente— se circunscribieron a los “circulos

72 Revista LiminaR. Estudios sociales y humanisticos, afio 8, vol. VIII, nam. 2, diciembre de 2010, San Cristobal de Las Casas, Chiapas, México. ISSN: 1665-8027



Articulos

de oraciones™; grupos de personas que oraban por la
salud y el bienestar de sus adeptos, invocaban la gracia
del Espiritu Santo entrando en trance y “hablando
en lenguas”. La mayoria de las veces realizaban estos
rituales fuera de las iglesias, no necesariamente con
la participacion de un sacerdote. Estos primeros
carismaticos mostraban una actitud vehemente incluso
en laforma de manifestar su piedad cuando asistian alas
misas de domingo, de alli el calificativo de “raros” quele
endosaban los catolicos tradicionales. Entre mediados
y finales de los afios ochenta del siglo pasado resurge
este movimiento con las llamadas “misas de sanacion”,
que se propagan de manera exponencial por todas las
parroquias del pais, esta vez con un importante apoyo
de sacerdotes y de algunos prelados de la jerarquia
eclesiastica.

La expansion de los carismaticos en la actualidad
contintia con su evento principal: 1a “misa de sanacion”.
Esta se realiza durante el domingo o en ocasiones
especiales, desplegando publicidad y, a veces, fuera de
los templos catolicos.® Este ritual los identifica y los
diferencia de los catolicos tradicionales, aunque muchos
adeptosy sacerdotes no se reconocen como carismaticos
sino sencillamente como catolicos. Esta postura, tal
vez, se deba a un intento de autoidentificarse como
catolico y asumir que el “movimiento carismatico”
simplemente es una renovacion dentro del catolicismo
(ver nota 1). También algunos adeptos identifican la
institucion eclesiastica toda con su movimiento de
renovacion, tal vez porque han pasado de un estatus
“marginal” a ostentar un enorme prestigio, gracias al
notable crecimiento que han experimentado dentro
del seno de la Iglesia. Asi pues, las discrepancias con el
catolicismo tradicional en la practica de la homilia o la
misa son ostensibles e indudables; incluso, proclaman
unadiferencia con el catolico tradicional en como deben
asumir la piedad cotidiana.

Por su parte, la jerarquia eclesiastica venezolana
parece exhibir un apoyo fluido pero sin vehemencia a
este movimiento. Los conflictos no dejan de suscitarse

Francisco Franco

entre los sacerdotes carismaticos y los que no los son,
probablemente porque los primeros atraen a una
numerosa feligresia en detrimento de la clientela de los
segundos. Por supuesto, en este nivel existen diferencias
doctrinales y en como debe realizarse la ritualidad de
la misa catolica. No hemos encontrado documentos
oficiales de la Iglesia Venezolana sobre el movimiento
carismatico. Lo mas cercano a esto es el Documento
del Encuentro Episcopal Latinoamericano efectuado en
La Ceja (Colombia), de septiembre de 1987, titulado:
“La Renovacion Espiritual Catolica Carismatica™,
donde participaron por Venezuela un arzobispo y seis
obispos.” Llama la atencion que este documento aclara
que no es oficial sino que fue firmado “a titulo personal
por la mayoria de los participantes”, no obstante, los
obispos debian difundirlo en sus respectivas diocesis
para fijar asi los criterios que podian “animar y orientar
laRenovacion” en Latinoamérica (Encuentro Episcopal
Latinoamericano, 1987: 1). Si bien la clase y el tipo de
apoyo que la jerarquia eclesiastica en Venezuela presta
al movimiento estan por estudiarse, este documento
evidencia un aliento débil, ala vez que una preocupacion
y una intencion de influir y controlar a Renovacion
Carismatica Catolica. Asimismo, la proliferacion de
“misas de sanacion” por todo el pais, durante la tltima
década, sin conflictos con la institucion, muestra por
lo menos una tolerancia estratégica de las esferas
eclesiasticas.® Podriamos establecer como apoyo a esta
hipotesis los siguientes elementos:

Primero, es una estrategia eclesiastica para enfrentar
el crecimiento exponencial que han experimentado las
iglesias pentecostales; los carismaticos, muy parecidos
a estas, servirian como dique de contencion contra
este “preocupante” incremento. Incluso, muchos
pentecostales son atraidos —o podrian serlo— hacia
las misas de sanacion por lo parecido de estos rituales
con los que practican en sus propias iglesias.”

Segundo, muchos altos prelados manifiestan una
verdadera militancia en el movimiento carismatico,
por ejemplo, se comentan entre fieles de las misas

Revista LiminaR. Estudios sociales y humanisticos, afio 8, vol. VIIL, ntm. 2, diciembre de 2010, San Cristobal de Las Casas, Chiapas, México. ISSN: 1665-8027 73



CUERPO Y “MISTICISMO” EN LAS MISAS DE SANACION DEL
MOVIMIENTO DE RENOVACION CARISMATICA CATOLICO
EN MERIDA (VENEZUELA

de sanacion que uno de los seminarios para formar
sacerdotes mas importante de Venezuela —el de
la ciudad de Mérida— es dirigido por un sacerdote
carismatico o por lo menos es un convencido de la
importancia de este movimiento de renovacion para la
Iglesia catolica venezolana, entonces, la misma Iglesia
estaria formando sacerdotes dentro de esta corriente.
Igualmente, el arzobispo de Barquisimeto, donde se
encuentra la sede oficial de la Renovacion Carismatica
Catolica, Tulio M. Chirivella V.5, jubilado en 2008, es
desde hace mas de una década reconocido como claro
lider de la Renovacion Carismatica en el pais.

Tercero, las misas de sanacion ayudan a la Iglesia
catolica a competir con el llamado culto de Maria
Lionza o espiritismo, culto de posesion,’ como
también lo son los movimientos carismaticos y
pentecostales. La lucha entre estos se observa en
Venezuela el 12 de octubre —dia de fiesta nacional,
oficialmente antiguo “Dia de la Raza”, ahora “Dia de
la Resistencia Indigena”—, cuando los pentecostales
de diversas denominaciones realizan una marcha
en muchas ciudades venezolanas para combatir
todo tipo de brujeria y la magia, haciendo referencia
principalmente a las practicas de los adeptos de Maria
Lionza o espiritismo, como se le conoce entre sus
practicantes.'® También competiria con una nueva
formareligiosa “mundial” donde la magia es parte de las
representaciones y laritualidad, el cual se conoce como
“New Age” 0 “Nueva Era”. No es un grupo o una religion
como tal, es una corriente religiosa de dificil definicion
que comprende un sinntmero de agrupaciones
distintas y diversas, toma elementos, rituales y
creencias de distintas tradiciones, esoterismos
orientales y occidentales, renueva practicas antiguas
y reinventa otras con un cariz novedoso y moderno.
Incluye grupos y discursos que se conocen como de
“autoayuda”. Es un “movimiento” que no es exclusivo o
nacido en Latinoamericana sino mas bien posmoderno,
contemporaneo y, se podria decir, existe en distintas
formas por todas partes del mundo."

Articulos

Como vemos, en el “mercado” religioso venezolano
compiten, por lo menos, cuatro formas religiosas? —
pentecostah’smo, renovacion carismatica, catolicismo
tradicional, y el culto a Maria Lionza— que deben
ser entendidas interrelacionadas, no como un
macrosistema sino mas bien como sistemas distintos
de representaciones y practicas donde los venezolanos,
no sin conflictos, se desplazan fisica y simbolicamente,
transitando por uno y otro, estableciendo “estados
de animos y motivaciones”™ —como dice Geertz
(1989)—, explicandose y comprendiendo el mundo y,
por supuesto, intentando satisfacer sus necesidades.
Como sefiala Vallverda (2001) sobre los carismaticos
en Latinoamérica:

.Ja pluralizacion y segmentacion del fenomeno
religioso no conducen necesariamente ala irrelevancia
social de la religion o a su desaparicion, sino a una
nueva forma de relacion con la modernidad. Las
formas religiosas contemporaneas tienden a la
disgregacion, a la fragmentacion, a la movilidad. Una
especie de “nuevo supermercado espiritual y del
sentido” toma forma en nuevos contextos ideologicos
y de busqueda de significados (s/p).

Renovacion Catolica Carismatica
en la ciudad de Mérida

En este articulo, como acercamiento preliminar,
mostraremos algunos de los resultados del trabajo
etnografico realizado en 2006 en iglesias catolicas de la
ciudad de Mérida, Venezuela, en las cuales se llevaban
a cabo las llamadas “misas de sanacion” dirigidas por
sacerdotes carismaticos, quienes se han constituido
en verdaderos lideres que pretenden renovar el
catolicismo. En especifico, hicimos trabajo de campo
en tres parroquias de la ciudad de Mérida: laiglesia del
Llano, la iglesia de Milla, y la iglesia de Santa Barbara,
en esta tltima donde asisten gran cantidad de ficles de
clase media; sin embargo hemos trabajado, sobre todo,

74 Revista LiminaR. Estudios sociales y humanisticos, afio 8, vol. VIII, nam. 2, diciembre de 2010, San Cristobal de Las Casas, Chiapas, México. ISSN: 1665-8027



Articulos

en una parroquia de un pueblo cercano de Mérida,
Mucuchies, pueblo agricola, donde el sacerdote de
esta comunidad atrae miles de adeptos de la ciudad
de Mérida y de otras partes del pais. Este sacerdote,
en particular, se ha constituido en un verdadero lider
regional del catolicismo venezolano, con sus misas de
sanacion, su intervencion en la vida del pueblo y su
gran carisma.”

En este culto fundamentalmente urbano' parece
redefinirse la relacion entre los sacerdotes catolicos con
sucomunidad. Sibien en otras épocas el sacerdote fue un
personaje importante parala feligresia catolica, su papel
fue perdiendo protagonismo, tal vez por el acelerado
crecimiento de las ciudades y la multiplicacion de
ofertas religiosas. El sacerdote carismatico de las misas
de sanacion, en algunos casos, se ha convertido tanto
en un lider religioso como en lider de su comunidad;
a caballo entre el pastor evanggélico y aquel sacerdote
“comprometido” de la teologia de la liberacion, pero ya
sin radicalismos politicos.”

A continuacion estudiaremos la misa de sanacion que
harenovadoy “subvertido”la tradicional homilia catolica,
destacando los distintos momentos rituales del evento.
Mostrando como en las vivencias y ritualidad carismatica
el cuerpo es el ordenador de esta revitalizacion, lo que
la hace de manera eficiente competir con los grupos
pentecostales, de alli su enorme crecimiento en los
altimos afios,'® y principalmente contra el culto a Maria
Lionza. Por otra parte, intentaremos mostrar cue este
movimiento,aunque calificado de renovacion, se inscribe
en una tradicion cristiana mistica, un camino hacia la
busqueda de dios a través del cuerpo y experiencias
extaticas que van desde el martirio, la ascesis hasta la
escritura mistica (Certeau, 1993).

Las “misas de sanacion”
El ritual de la misa de sanacion, como es llamada por

sus adeptos, es el centro del culto carismatico. Desde
un punto de vista litargico, la homilia que realizan

Francisco Franco

estos sacerdotes es la misma que tradicionalmente
se ha realizado en la Iglesia catolica; sin embargo, los
mismos asistentes y fieles reconocen que no es asi. Puede
durar en algunos casos hasta tres horas y en ocasiones
especiales se realizan dentro de eventos mayores,
vigilias o sucesos especiales que, a veces, alcanzan una
duracion de varios dias, con la asistencia de numerosos
fieles.”

La estructura de la misa podemos dividirla en cinco
momentos:

1. Introduccion o calentamiento, donde el grupo
musical —que es parte esencial de la celebracion—
va preparando a los fieles, avivando los animos y la
voluntad para cantar, aplaudir y mover el cuerpo. Se
cantan canciones que ya se conocen y tempranamente
se va sintiendo la emocion colectiva. En este momento
inicial, el parecido de la misa de sanacion con cualquier
concierto de musica es obvio. La manana siguiente a la
vigilia se inicia con cantos previamente preparados y
con oraciones, en las que se exalta la grandeza de Dios,
de Jestis y del Espiritu Santo. Esta sesion de cantos no
corresponde siempre con los cantos catolicos comunes,
en los que el ritmo es pausado y apagado acompanado
frecuentemente por la guitarra clasica. En estas “misas
revolucionarias® —como las califican algunos de sus
fieles— se canta, se brinca, se salta, se bailalas alabanzas
aCristoy aDios, al ritmo del pop, del rock, del vallenato,
delasalsay otras melodias populares; por ello es comtn
el uso de la bateria, la guitarra eléctrica, el bajo y el
teclado. Desde el comienzo del ritual, la musica ayuda
y estimula a que la muchedumbre congregada dance y
grite alabanzas a Dios, contrario a la tradicional homilia
catolica que prohibe gritar y cantar en los templos, en
estas es fundamental la adoracién a Dios con la voz,
con las palmas e, incluso, con los pies. Los sacerdotes,
hasta el cansancio, recuerdan la importancia de adorar
a Dios con todo el cuerpo. Como lo afirma uno de ellos,
el “Ministerio de Masica” es uno de los mas importantes
dentro del equipo de trabajo, pues “el que canta ora dos
veces” y “el que canta y baila ora tres”, mientras mas se

Revista LiminaR. Estudios sociales y humanisticos, afio 8, vol. VIIL, ntm. 2, diciembre de 2010, San Cristobal de Las Casas, Chiapas, México. ISSN: 1665-8027 75



CUERPO Y “MISTICISMO” EN LAS MISAS DE SANACION DEL
MOVIMIENTO DE RENOVACION CARISMATICA CATOLICO
EN MERIDA (VENEZUELA

entregue el adepto a estos cantos y oraciones mas dones
recibira del Espiritu Santo.

2. Entradadel sacerdote, se iniciala homilia propiamente
dicha. Esta entrada puede, a veces, ser espectacular,
el sacerdote en ocasiones es un verdadero showman
quien se ha apropiado de los gestos y la retorica de
los animadores de television."® El sacerdote inicia la
misa animando y cantando con el grupo, siempre
improvisando; frecuentemente recurre a la novedad
en el ritual. En una ocasion Carlos Zambrano, por
ejemplo, pidi6 a sus monaguillos agua, sal y unas ramas,
con esto improviso una especie de bautizo para todo
el pablico asistente. El cura, con un gran recipiente
donde mezcl6 agua y sal, caminaba por todo el recinto,
rociando a todos con las ramas llenas de agua, estos
se agolpaban por donde pasaba el cura y solicitaban
ansiosos la aspersion y la bendicion que, al son de las
canciones, ofrecia de manera enérgica. Este performance
lo improviso luego de recordar un pasaje de la Biblia
donde Jesus con agua y sal le concede la fertilidad
a una mujer; condensa en este efimero ritual —que
antes nunca habia realizado— una serie de elementos
simbolicos sagrados y profanos. En el relato que le da pie
paraimprovisar el ritual, la fertilidad que Cristo ofrece
a la mujer es simbolo de la “fecundidad en la fe” que €l
promueve ensus fieles y que cadauno de los catolicos —
segtn el sacerdote— debe avivar en si mismo. Ademas,
es un simulacro de bautizo, de bendicion. También es
un espejo en negativo del “despojo”, ritual que se hace
en el culto a Maria Lionza; el médium o “materia”,
que recibe a los espiritus, “despoja” a los creyentes,
limpiandolos “espiritualmente” de todas las energias
negativas o maleficios arrojados por personas enemigas.
Es también un simulacro del juego de carnaval, ya que
la homilia en la que improviso el ritual se realizaba en
plena épocade carnaval, periodo en el cual, en la ciudad
de Mérida y en toda Venezuela, se acostumbra a “jugar
con agua”, la gente se moja entre si como un juego de
carnaval en las calles, en sus vecindarios y sus casas.
El ritual improvisado mantuvo a los asistentes tanto

Articulos

entretenidos como en un cierto estado de recogimiento,
esperando la bendicion y el “despojo” que el padre
oficiaba. Como afirma Barrera Rivera (2002) sobre los
pentecostales —y aqui extendemos esta idea hacia los
carismaticos—:

Estas Iglesias han tenido éxito escapando de la
rutina. El analisis sociologico del poder religioso
muestra lo inevitable de la rutina conforme se
avanza en la institucionalizacion.. Los lideres
pentecostales [y aquilos carismaticos| muestran una
gran preocupacion por tener siempre algo nuevo en
los cultos: nuevos milagros, nuevas ofertas, nuevas
revelaciones, nuevos objetos, nuevos eventos, etc.
Todo eso es el fondo lo mismo, pero presentado como
nuevo. Con gran habilidad los pastores consiguen
siempre anunciar algo nuevo. Los nuevos productos
religiosos nunca permanecen por mucho tiempo.
Luego de algunas semanas son reemplazados por
nuevos productos, de tal manera que en el culto se
tiene siempre algo nuevo... (p. 637).”

Precisamente, los carismaticos estarian haciendo lo
mismo pero dentro de la Iglesia catolica; trastornan
la rutina del ritual para avivar la institucion. ¢Esto
traeria consecuencias para la estabilidad de la misma?
¢{Tal vez en el futuro este reavivamiento acompanado
de sacerdotes con gran carisma los llevaria a entrar en
conflicto con la institucion?

3. El tercer momento, Lecturade la Biblia, o predicacion
de la palabra de Dios. Luego de leer el pasaje biblico
correspondiente al momento de la misa, el cura procede
adictar susermon, que versa normalmente sobre el tema
leido. En esta parte de la misa es donde el sacerdote
despliega sus dotes histrionicos y de predicador. Su
parecido con el pastor evangélico en este momento es
evidente. El lenguaje es claro, contundente y cercano
a la gente. Nada de complicados analisis teologicos
del evangelio o aburridos comentarios sobre el pasaje
biblico. Como dicen los fieles, el padre carismatico

76 Revista LiminaR. Estudios sociales y humanisticos, afio 8, vol. VIII, nam. 2, diciembre de 2010, San Cristobal de Las Casas, Chiapas, México. ISSN: 1665-8027



Articulos

“habla claro”, lo que significa que dice groserias, es
ameno, cuenta chistes, se rie de sus fieles, hace bromas
asus mas cercanos, etc. En general son comunicadores
excelentes. Su mensaje es claro y basico. No es
extrano que en la actualidad algunos investigadores
establezcan relaciones entre el discurso religioso
cristiano contemporaneo con el de la publicidad;® asi
el discurso de estos sacerdotes tendria el objeto de
persuadir al receptor/adepto y modificar su actitud.
Como los publicistas contemporaneos la Renovacion
Carismatica Catolica, al igual que los pentecostales,
han tomado conciencia de laimportancia de comunicar
para mantener su auditorio:

..Se trata de dos discursos persuasivos cuya finalidad
esla captacion y fidelizacion del cliente o del feligrés,
y para ello se valen de una serie de recursos comunes,
aunque la oferta sea la misma —el paraiso— y al
mismo tiempo no lo sea —aqui y alli—... (Rey, 2006:
03).

La comparacion de los sacerdotes carismaticos y los
pastores evangélicos con los animadores de television
y sudiscurso con el de la publicidad no es gratuita. Los
dos han invadido el espacio de las telecomunicaciones;
publican revistas, utilizan la prensa, la radio y la
television.

4. La comunion o Eucaristia. Momento tradicional
y caracteristicamente catolico, pero acompanado
de musica ritmica y suave que es interrumpida por
NUMETrosos cantos, oraciones, testimonios y peticiones
hechas por los feligreses. Al final de la Eucaristia
se realiza lo que comtnmente se conoce como la
“Sanacion” y la “Liberacion”, aunque esto puede variar,
pues, en algunas ocasiones se puede hacer durante la
Fucaristia.

5. Usualmente, se deja para el final la “Sanacion”
y la “Liberacion”. Luego de la comunion el sacerdote
conmina a los fieles a la curacion. En esta fase del
ritual se da la invocacion del Espiritu Santo para las

Francisco Franco

correspondientes curaciones; el sacerdote cumple acui
su importante funcion de propiciador para la “bajada
del Espiritu Santo”. Parece indudable que en la vision
de los fieles el sacerdote es de suma importancia para
ello. Aunque cada persona puede recibir los dones del
Espiritu Santo, se acentda las cualidades de curacion
y poder de algunos sacerdotes para expulsar los malos
espiritus, sobre todo de los mas carismaticos; asi el
padre invoca al Espiritu Santo mediante oraciones y
cantos, para que se aduene de ¢l y le otorgue el don de
sanar a los hombres.? Durante este momento, algunos
fieles son poseidos por el Espiritu Santo y se dan las
respectivas curaciones. La “Sanacion” y la “Liberacion”
constituyen el momento crucial de lamisay por el cual
principalmente muchos de los fieles asisten; hay que
recordar que el nombre de la misa es “de sanacion”.
Habria que contrastar entre lo que realmente entienden
los sacerdotes como “sanacion” y lo que los adeptos
entienden por tal; es posible que haya discrepancias. Por
supuesto, es obvio que no se trata de una pura sanacion
“fisica”, como lo veremos en algunos testimonios.

Los feligreses por orden del padre repiten las
oraciones que este clama. Alzan sus brazos en direccion
al cielo y en ocasiones elevan las palmas de sus manos
hacia donde se encuentra el sacerdote. Cierran sus
o0jos como para lograr la mayor concentracion posible,
hasta que muchos consiguen el “éxtasis mistico”. El
padre muchas veces manifiesta el don de lenguas y es
acompanado por numerosas personas, mientras que
otros feligreses lloran y acompanan la voz del padre con
oraciones en espanol. Luego viene el don de sanacion y
liberacion, el padre evoca distintas partes del cuerpoy
vaorando al Espiritu Santo para que aquellos que sufren
algain tipo de enfermedad sean sanados; vamencionando
elnombre de esas enfermedades sin senalar ala persona
aludida, invocando al Espiritu Santo. A veces, el
sacerdote dird frases tales como: “ami derecha hay una
sefiora que tiene cancer de pulmon, pero Dios en este
momento la ha sanado”; del grupo de feligreses que
indique algunos caeran desmayados al suelo. A pesar

Revista LiminaR. Estudios sociales y humanisticos, afio 8, vol. VIIL, ntm. 2, diciembre de 2010, San Cristobal de Las Casas, Chiapas, México. ISSN: 1665-8027 77



CUERPO Y “MISTICISMO” EN LAS MISAS DE SANACION DEL
MOVIMIENTO DE RENOVACION CARISMATICA CATOLICO
EN MERIDA (VENEZUELA

de que muchos se golpean muy fuerte, los creyentes
aseguran que luego no experimentan dolor alguno en su
cuerpo. Posteriormente el parroco y los demas feligreses
que posean el don de sanacion y liberacion comenzaran
a liberar espiritus; asi, los poseidos quedaran libres de
demonios, “zanganos™ y de todos aquellos espiritus
malignos que poseian. Esta es una de las etapas de la
misa de sanacion que mas conmocion genera, puesto
que el padre exige la expulsion de estos espiritus del
mal, todos aquellos que se encuentren o se sientan
poseidos caen al suelo en medio de espasmos, gritos
y convulsiones. Finalmente, la gente se mantiene en
oracion durante los minutos posteriores de la sanacion
liberacion. Hay quienes oran en lenguas —glosolalia—,
“quienes lloran, quienes cantan y, aun, los hay quienes
permanecen en el suelo inconcientes luego de ser
sanados”. Aquellos que son “tumbados” aseguran que
es la fuerza del Espiritu Santo que se adentra en ellos y
les vence todo tipo de resistencia. La gente cae al suelo
sintiéndose bendecida por Dios, caer al suelo es visto por
los carismaticos signo de la bondad del Senor, puesto
que al desmayarse no estan mas que siendo tocados por
la grandeza del Espiritu Santo. Las misas de sanacion
no otorgan curacion tan solo a aquellos que padecen
enfermedades fisicas, las sanaciones cobran también
la forma de liberaciones, en las que los demonios son
expulsados de aquellos que han sido poseidos. Hay
ademas quienes afirman haber sido sanados de un
estilo de vida alejado de Dios, declaran que ha sido la
presencia del Espiritu Santo que ha corregido sus vicios
de drogas, alcoholismo, ocio o malas relaciones con sus
familiares. Numerosos testimonios son ofrecidos a lo
largo de la celebracion eucaristica, se hace referencia a
sanaciones fisicas donde lamedicina occidental no logro
su objetivo, como cancer de prostata y de pulmon, asma
y paralisis. Un ejemplo de estos testimonios:

Mi problema era el de una fuerte desviacion en la
columna, por eso no podia ni caminar y tenia que
cargar permanentemente una faja. Después de asistir

Articulos

alas misas del Padre Carlos, Dios obro en mi a través
del Espiritu Santo y su fuerza sanadora, yo quedé
completamente sanada gracias ala gloria del Espiritu
Santo, de Jests y por la intervencion del Padre... Ya
mas nunca he vuelto a usar la faja. (Daniela, 23 afios).

La difusion del culto

Las redes de parentesco y de amistad parece que han
sido fundamentales en la difusion de la Renovacion
Carismatica, sin embargo no hay que olvidar que estas
misas se han desarrollado bajo el cobijo de la Iglesia
catolica, que tiene una gran influencia y cobertura en
toda Venezuela.

Muchos fieles aseguran que su primera asistencia
alas misas de sanacion fue incitada por algtin pariente
0 una amistad cercana quien ya habia asistido a este
tipo de celebraciones. Estos nuevos asistentes a su
vez invitaron a parientes y amigos, logrando mes
tras mes un mayor namero de concurrencia a las
misas de sanacion (Campos, 2006). En el caso de los
pentecostales, la insercion en estos grupos evangélicos
puede ocasionar conflictos con los parientes y amigos,
ya sea porque son catolicos o pertenezcan al culto
de Maria Lionza; los pentecostales niegan toda
posibilidad de comunicacion con aquellos. Por su
parte, los carismaticos condenan a los pentecostales
y a los marialionceros, aunque algunos creyentes
pueden exhibir una posicion mucho mas tolerante.
Recordemos la capacidad de estos creyentes de
transitar entre una a otra denominacion, asi como
el dialogo, no sin conflicto, que ha existido entre el
catolicismo y el culto a Maria Lionza (ver nota 9).
Precisamente, la divulgacion del mensaje carismatico
ha tenido gran éxito gracias ala difusion de testimonios
que cuentan acerca de las milagrosas sanaciones o de
la manifestacion de algiin don; numerosas personas
afirman haber sido sanadas por el Espiritu Santo y
otras aseguran haber sido bendecidas en una o varias
ocasiones por los carismas o dones del Espiritu; la

78 Revista LiminaR. Estudios sociales y humanisticos, afio 8, vol. VIII, nam. 2, diciembre de 2010, San Cristobal de Las Casas, Chiapas, México. ISSN: 1665-8027



Articulos

transmision de estas vivencias genera curiosidad y/o
esperanza y mueve ala poblacion a asistir a estas misas.
Son muchos lo que acuden a las misas de sanacion
con la esperanza de ser sanados o de recibir algtn
carisma. El Espiritu Santo esla solucion a sus problemas
y necesidades, ya sean de salud, economicos, familiares,
de desempleo, etcétera. Las peticiones que se hacen
durante las misas de sanacion son muy variadas e
incluyen desde la sanacion personal hasta la de algin
pariente ausente en la misa. A través de las peticiones
comprobamos que la razon fundamental por la cual
los feligreses concurren es la de encontrar respuesta
a los dilemas que le plantea la vida, las angustias que
les acechan, y la solucion a sus problemas cotidianos.
Ejemplo de algunas de las peticiones de los creyentes:

..Jle suplico que oren por mi madrecita que esta muy
delicada de salud, los médicos no le consiguen ningtin
mal, se le han hecho muchos examenes y no le sale
nada pero igualito esta muy enferma. Y lo que hace
es quejarse, pasa dia y noche sin dormir, puede Parar
en loca y nos tiene locos a todo. Ella se llama Maria
Teotiste Marquez Toro, yano sabemos mas qué hacer,
porque ya no conseguimos nada que hacerle, la tinica
solucion que yo veo es llevarla para donde el padre...
peronuncalo consigo, y cuando es la misa de sanacion
no puedo hablar con €l, le agradezco de todo corazon
y que Dios los bendiga...

..pido oracion para celebrar el Pentecostés en una
misa de alabanza y sanacion... para que haya una gran
uncion del Espiritu Santoy se derrame infinitamente
los dones, frutos, carismas y virtudes del Espiritu
Santo, orar mucho por el evangelizador padre... y por
una peticion especial de mi persona Adriana Ivette
Davila Zerpa, implorando proteccion y una gran
necesidad en el nombre de Jests lo imploro un buen
clima para ese dia...

Sin embargo, los adeptos también hablan de un
recogimiento, de una nueva forma o estilo de vida que

Francisco Franco

alcanzan, —parecido otra vez— lanueva vida de la que
hablan los pentecostales, conectados a un mas alla, una
vida unida a Cristo 0 a Dios, sin negar ni dejar a un lado
la resolucion de los problemas mas rutinarios y mas
cotidianos, ligados al cuerpo.

¢Herederos del misticismo cristiano
o misticismo light?

El cuerpo ha sido siempre el lugar de lo social: control,
modelo, representacion e imaginario del grupo; por lo
tanto, lugar de lo religioso, de la vision de lo natural y
condensacion de lo cultural. Es el espacio de los deseos,
de las frustraciones y de los conflictos sociales.> Como
dice Baudrillard (1992), para la medicina el cuerpo de
referencia ideal es el “cadaver”, para la modernidad el
“robot”, para la sociedad posmoderna contemporanea
seria el “maniqui”, y para la religion el “animal”, cuerpo
natural; “instintos y apetitos de la carne” que hay que
dominar (p. 133).

El cuerpo para la religion seria el lugar del control
o del abandono, de la moderacion o del desenfreno, del
cuidado o dela dejadez; son polos de significado donde el
cuerposirve de metafora de lasrelaciones socialesy donde
también esas relaciones se concentran y se viven. En la
historia del cristianismo esos dos polos han pendulado,
erigiéndose como modelo para toda la sociedad o, a veces,
funcionando de manera paralela, haciendo del cuerpo el
lugar de todos los deseos o el de todas las frustraciones.
En este sentido, en el cristianismo hay una tradicion
muy fuerte donde el cuerpo es la fuente y el lugar de
lo sagrado; no obstante, se intenta renunciar a ¢l, se le
martiriza, se le sefiala como lugar del mal, sobre todo —
enun tiempo— el cuerpo femenino. Siendo el receptor
de los sentidos, es también el lugar donde se recibe a
Dios, donde se le percibe y se palpa, es el instrumento
con el que se le adora, lugar de regocijo, de culpa y
objeto de castigo. No siempre ha sido asi. Curiosamente,
estas busquedas en el cristianismo han funcionado o

Revista LiminaR. Estudios sociales y humanisticos, afio 8, vol. VIIL, ntm. 2, diciembre de 2010, San Cristobal de Las Casas, Chiapas, México. ISSN: 1665-8027 79



CUERPO Y “MISTICISMO” EN LAS MISAS DE SANACION DEL
MOVIMIENTO DE RENOVACION CARISMATICA CATOLICO
EN MERIDA (VENEZUELA

han provocado una supuesta renovacion en distintas
épocas que, finalmente, terminan por calmarse, por
institucionalizarse. Por ejemplo, el monacato pone fin
a la ascesis exagerada de los primeros anacoretas de la
antigtiedad; San Francisco y su forma de piedad son
“reconocidos” y controlados con la creacion de una
congregacion. También, en América colonial,en México
y en Pera, algunos misticos arrebatados dejaron huellas
de esa busqueda extatica, no siempre bien soportada
aunque tolerada, en muchos casos incluso protegida.
Algunos de esos “héroes” misticos fueron propuestos
como modelos de santos. Como senala Vallverdu (2001):

..]a reivindicacion del cuerpo adoptaria maltiples
formas, a veces las que remarcan elementos de
intensidad, expresion y emocion religiosa ausentes o
debilitados en las religiones tradicionales o Iglesias
establecidas. Con este espiritu emocional destacan
los movimientos religiosos carismaticos, catolicos
(comola Renovacion Carismatica) o protestantes (el
pentecostalismo, especialmente), que en las tltimas
décadas han experimentado un considerable éxito y
crecimiento en diferentes contextos, especialmente
en Latinoamérica (Vallverda, 2001).

La renovacion catolica carismatica, de alguna manera,
proviene de esta tradicion —que llamaremos mistica**—
tanto en lalinea pentecostal como carismatica catolica.
Refuerza algunas de lasideas centrales del cristianismo:
larenuncia al “mundo”y laacentuacion de que lavidaes
solo un transito. Sin embargo, las formas carismaticas
y pentecostales actuales no llegan a convertirse en una
verdadera renuncia al mundo o en un ascetismo radical.
De esta manera, algunos autores consideran que el
pentecostalismo mas que un movimiento es una “actitud
o una mentalidad”, podriamos decir una corriente del
cristianismo:

..Es lo que Roger Bastide ha denominado lo
“sagrado salvaje”, la comunicacion con la divinidad

Articulos

a través de la experiencia sensual, afectiva, no
racional ni sistematizada, sin intermediarios, sin
institucionalizacion que surge en contraposicion
con lo “sagrado domesticado”, la comunicacion con
la divinidad a través de la razon y el intelecto, de la
Palabra de Dios o la oracion, y no de Dios mismo.
En este sentido, el pentecostalismo [asi como la
renovacion carismatica] no seria mas que la tltima
manifestacion de una corriente antiintelectualista
que caracteriza fuertemente a todos los movimientos
religiosos populares... (Ullan de la Rosa, 2003).

Seria entonces una especie de misticismo light, un
misticismo para las masas que compite con lo New Age
(vernota11), con loslibros de autoayuda y las religiones
orientales, tal como se han “adaptado” en Occidente.

En el discurso carismatico se propone una huida
radical delmundo, tal comolo plantean los pentecostales,
sin embargo pareciera mas una insistencia de los
sacerdotes lideres; por ejemplo, en sus discursos reiteran
a su feligresia la poca importancia que los catolicos
deben dar a los muertos. En contra de la tradicion —
por lomenos en Venezuela— afirman algunos de estos
sacerdotes que la misa debe ser consagrada a los vivos
y no a los muertos, tanto cue en ocasiones han sido
increpados por los feligreses al negarse a oficiar misas
durante los domingos para sus familiares difuntos,
tal como es la costumbre, alegando que la misa es
exclusivamente para adorar a Dios. Ademas la muerte,
dicen, “no debe enfrentarse con miedo sino con alegria”,
correspondiendo con la tradicional preocupacion
cristiana por la segunda venida de Cristo.

Los pentecostales contemporaneos, incluyendo
a los carismaticos, parecen ser los herederos del
misticismo cristiano. En sus testimonios hablan de
“separarse del mundo”; se consideran mas puros que
los demas cristianos, asumen el ritual “en serio”, como
dicen algunos de ellos, y los lideres carismaticos tienen
la conviccion de su papel renovador del culto catolico.
El acercamiento a Dios a través de la posesion del

80 Revista LiminaR. Estudios sociales y humanisticos, afio 8, vol. VIII, nam. 2, diciembre de 2010, San Cristobal de Las Casas, Chiapas, México. ISSN: 1665-8027



Articulos

Espiritu Santo es un rasgo eminentemente mistico,
la busqueda de adorar a Dios con todo el cuerpo ya
no a través de grandes pruebas fisicas —aunque las
misas de sanacion sean verdaderos maratones— que,
indudablemente, al igual que los famosos anacoretas
del pasado, estimulan al cuerpo para el trance, alterar
la conciencia y asi recibir el Espiritu Santo. ¢La
inconciencia en la posesion del Espiritu Santo acaso no
alude a esa busqueda de los misticos de abandonarse
a Dios? Pero ese abandono no es solitario, debe ser
en colectividad, apretujados, cantando, exhaustos,
aplaudiendo: una manera muy fisica, corporal y
colectiva de enfrentar la divinidad.

Los misticos medievales contaban con la virtud de la
palabra escrita para dar testimonio de esa entrega y esa
relacion con la divinidad. En este culto, el testimonio
es a viva voz el relato de cada uno de los fieles, y el del
sacerdote, el profeta-pastor que ordena y enfoca el poder
del Espiritu Santo para curar, para en el arrobo de la
posesion mostrar la eficiencia, la utilidad del Espiritu
Santo: el poder de curar los males espirituales y fisicos
que siempre se marcan en el cuerpo, a la vista de todos,
como también debe ser la curacion. Curiosamente,
a diferencia del mistico medieval o del asceta de la
antigiiedad, en el fiel carismaético las pretensiones
ascéticas se resumen en ordenar moral y cotidianamente
su vida:

Yo erauna persona que estaba sumergida en los vicios
y especialmente en el desorden sexual y delavida... yo
senti como Cristo me rescatd, como restaurd mi vida y
como me ha presentado todo lo nuevo y lo bueno que
se puede vivir... Aproximadamente desde hace ya seis
anos se estan celebrando estas asambleas [misas de
sanacion]... usted podria preguntarle a cualquier|a]...
y verd que ha disminuido notablemente el namero de
alcoholicos en la zona (Henry Escalona).

En algunas personas entrevistadas parece que la
conversion es tomada como un evento significativo, en

Francisco Franco

otros parece estar presente mas la “alegria” o los cambios
de tipo econdmico; dicho de otra manera, el “orden”
alcanzado en su vida.

La ritualidad carismatica parece evidenciar una
suerte de paradoja con respecto al cuerpo. El sacerdote,
aligual que los pentecostales, afirma en sus sermones la
lucha contra “el mundo”, ese mundo lleno de pecados
donde el cuerpo manda en sus incontables y execrables
apetitos. Se insiste contra la bebida, contra la lujuria
sexual, contra las drogas que destruyen la juventud y
descohesionan a la familia. En otras palabras, apuestan
por un ascetismo en la vida cotidiana que parecia
alejado de los sermones de los sacerdotes catolicos
tradicionales, que aparecia matizado en sus documentos
oficiales.

El cuerpo, pues, es tanto lugar de contacto como de
separacion con la comunidad carismatica: de contacto
con los demas en los eventos extaticos de la misa;
alegria, cantos, abrazos, el hablar en lenguas, marcan la
cercania del Espiritu Santo, pero sobre todo la inmersion
en un colectivo, lo religioso en el sentido clasico que
decia Durkheim —religare—, la union con el grupo,
el equivalente de Dios. A la vez el cuerpo es lugar de
separacion, de distanciamiento de los demas, ocurre
cuando el cuerpo es tomado por el demonio, por los
espiritus diabolicos —en su mayoria provenientes del
culto a Maria Lionza o de las “sectas” pentecostales—.
La impureza, la contaminacion del mundo, del pecado
y de la maldad externa se hace carne y se encarna en
la enfermedad, que nunca es puramente fisica sino
espiritual. Asi cuenta un fiel acerca de una experiencia
de posesion diabolica:

Estuve siete anos bajo la posesion de Satanas,
hicieron conmigo un pacto en la montana de Sorte
donde fui consagrado a €l... mi vida era un desastre
total, estuve a punto de suicidarme, los demonios
me acompanaban siempre, veia cosas... busqué
ayuda psicologica y no obtuve ningtn resultado
satisfactorio, cuando crei que estaba perdido escuché

Revista LiminaR. Estudios sociales y humanisticos, afio 8, vol. VIIL, ntm. 2, diciembre de 2010, San Cristobal de Las Casas, Chiapas, México. ISSN: 1665-8027 81



CUERPO Y “MISTICISMO” EN LAS MISAS DE SANACION DEL
MOVIMIENTO DE RENOVACION CARISMATICA CATOLICO
EN MERIDA (VENEZUELA

hablar de una misa de sanacion en Mucuchies. Esta
noticia fue mi altima esperanza... Al venir a este lugar
[donde se realiza la misa de sanacion]| por medio
del Padre Carlos, Dios me libero y lo que no pudo
hacer nadie por mi en siete anos, €l lo hizo en tres
horas. Hoy con propiedad puedo decir que Cristo
vive (José Marquez).

Lamencion del demonio o el diablo es una constante. A
él sele atribuyen todos los “males” que pueden “curarse”,
casi exclusivamente con las misas de sanacion.”

El cuerpo es marcado, en €l se juega y evidencia la
“verdad” y la eficiencia de la ritualidad carismatica:
la union con el Espiritu Santo que es union con la
comunidad, con el lider carismatico y con el éxito en
la vida cotidiana.

Para la sensibilidad religiosa contemporanea la
renovacion carismatica parece, mas bien, ser una
concrecion cotidiana de la utopia cristiana. El gozo,
la alegria en el cuerpo, la adoracion a Dios a través
del Espiritu Santo, de eso hablan los carismaticos.
Es tal vez una salida que han conseguido, haciendo
popular la respuesta contra “esa intensa sensacion
de exilio” de la que hablaban los misticos cristianos;
esa extranjeria en el mundo en general y en el cuerpo
mismo como parte del mundo, que parecen haber
siempre sufrido y hablado los cristianos. Si bien
el cuerpo es una prision para el cristiano, que lo
obliga a estar en el mundo, una tumba de la que hay
que liberarse, asi como de los sentidos; las misas
de sanacion, la ritualidad carismatica, vence estas
limitaciones y las utiliza para estar en el mundo y
a la vez para liberarse, sintiendo a Dios, llegando a
estar, aunque brevemente, en el tiempo del ritual,
en comunion.

El catolicismo, asi, parece convertirse en una
suerte de utopia cercana y cotidiana, una catarsis que
ayuda a acomodarse en el mundo, el cual no se quiere
abandonar pero se pretende obviar, tal como se hace
con el cuerpo.

Articulos

Notas

! Este articulo fue presentado en forma preliminar en la
VII Reunido de Antropologia do MERCOSUL (RAM)
realizada en Porto Alegre (Brasil), Universidad Federal
do Rio Grande do Sul, en junio de 2007. Dentro del
Grupo de Trabajo (GT 32) “Experiéncias religiosas na
Contemporaneidade: categorias, praticas, institucoes
e movimientos socias”, gracias al financiamiento
del Consejo de Desarrollo Cientifico y Humanistico
(CDCHT) de la Universidad de Los Andes, Mérida-
Venezuela.

Desde la oficialidad de la Iglesia catolica algunos
eclesiasticos de alto rango se oponen a calificar de

8}

“movimiento” a la Renovaciéon Carismatica, sefalan
que es una “corriente”, tal vez para reafirmar la unidad
de la institucion y diferenciarse del “pentecostalismo
protestante” (Jiménez, 1990: 30). Algunos sacerdotes
carismaticos entrevistados incluso se niegan a
identificarse como carismaticos sino como catolicos “a

secas”.

w

El desprecio hacia la piedad extatica ha sido una
constante en el cristianismo. Como afirma Lindholm:
“..Mientras que la participacion en rituales extaticos
en culturas tradicionales o ‘primitivas’ es considerada
como algo ‘normal’ y funcional, la pervivencia de
practicas carismaticas en sociedades occidentales es
fuertemente estigmatizada, ‘las pruebas aportadas por
sociedades menos complejas sugieren que una vision
positiva de la participacion carismatica es la regla y no
la excepcion en las comunidades humanas, y que dicha
participacion solo adquiere un valor negativo cuando
la sociedad se vuelve muy centralizada, impersonal y
racionalizada’ ™ (citado por Mena Cabezas, 2003).

Esto depende de la feligresia del sacerdote. En algunos
casos la cantidad de fieles es tan numerosa que los

S

templos no son suficientes para albergar tanta persona.
Se recurre entonces a espacios utilizados normalmente
para grandes concentraciones publicas, como plazas
de toros, antiguos teatros o cines, estadios deportivos,

82 Revista LiminaR. Estudios sociales y humanisticos, afio 8, vol. VIII, nam. 2, diciembre de 2010, San Cristobal de Las Casas, Chiapas, México. ISSN: 1665-8027



Articulos

ur

o

~

etc.; tal como lo vienen haciendo los grandes pastores
evanggélicos norteamericanos.

El documento dice en su introduccion que este fue
un importante producto de un Encuentro Episcopal

«

Latinoamericano “..para estudiar en un clima de
oracion y reflexion, los fundamentos teologicos,
los frutos y posibles problemas de la Renovacion
Carismatica Catolica, y dar orientaciones pastorales
que ayuden a su crecimiento y madurez. Uno de
los resultados de este Encuentro es el Documento
doctrinal y pastoral que presentamos...conlaesperanza
de que sea de mucha utilidad para quienes lo estudien
cuidadosamente. Advertimos que no se trata de un
Documento oficial y que ha sido firmado a titulo personal por la
mayoria de los participantes, y es enviado por cada obispo
a su respectiva diocesis para fijar los criterios que
pueden animar y orientar la Renovacion alli” [énfasis
nuestro| (Encuentro Episcopal Latinoamericano,
1987:1).

Por Venezuela participaron: Mons. Pio Bello Ricardo
(obispo de Los Teques), Mons. Francisco de Guruceaga
(obispo de La Guaira), Mons. Rafael Angel Gonzilez
(obispo de Barinas), Mons. Antonio Arellano D. (obispo
de San Carlos), Mons. Roberto Luckert Leon (obispo
de Cabimas), Mons. Constantino Marady D. (obispo
de Barcelona), Mons. Tulio M. Chirivella V. (arzobispo
de Barquisimeto). Colombia, por ser la sede del
evento, fue la que contribuy6 con un mayor ntimero de
participantes, de distinta jerarquia. También asistieron
arzobispos, obispos y prelados de Ecuador, México,
Curazao, Uruguay, Paraguay, Perti, Panama, Nicaragua,
Honduras, Argentina, Bolivia, Repablica Dominicana,
EE.UU,, Brasil y Guatemala (Encuentro Episcopal
Latinoamericano, 1987: 17-19).

En los apartados N° 9 y 10 del Documento del Encuentro
Episcopal  Latinoamericano (1987)  se
preocupacion por limitar y dirigir el movimiento
de renovacion. El apartado N° 6 dice: “..Pablo VI ha
expresado su complacencia porla Renovacion espiritual

muestra una

que aparece en los lugares y medios mas diversos y que

Francisco Franco

conduce a la oracion gozosa, a la intima union con Dios,
a la fidelidad al Sefior y a una profunda comunion de
las almas. Asi lo han hecho también varias Conferencias
Episcopales. Pero esta Renovacion exige buen sentido,
orientacion y discernimiento por parte de los Pastores,
a fin de evitar exageraciones peligrosas” (p. 2).

Para el 2000, Angelina Pollak-eltz senalaba que

«

@

en Venezuela no existia una cooperacion “.entre
carismaticos y las denominaciones pentecostales
evangélicas, por lo menos no al nivel oficial. Sin
embargo, es cierto que en este pais las campanas
de reavivamiento organizadas por los carismaticos
catolicos atraen algunos evanggélicos, y que un buen
namero de los participantes en campanas pentecostales
son catolicos. La actuacion, el comportamiento y la
manera de predicar, de los sacerdotes carismaticos se
asemeja al comportamiento de pastores pentecostales,
ademas la terminologia usada por ambos grupos es
similar” (Pollak-eltz 2000: 140). En la actualidad esto es
todavia mas cierto.

? Curiosamente parece ser un miembro del Opus Dei.

1 El culto a Marfa Lionza, parecido a la Umbanda
brasilefia, es una religion que se desarrollo en
Venezuela a partir de los afios cincuenta en el proceso
de migracion del campo a la ciudad. Tiene como mito
central la figura de una deidad de origen indigena. Ha
incorporado elementos catolicos, indigenas y de origen
africano, asi como del espiritismo kardeciano, rasgos
del curanderismo tradicional e incluso de la medicina
occidental moderna. Es un culto de posesion y llamado
entre sus adeptos “espiritismo”. La “materia” —o
médium— es la persona que en el culto “recibe” en su
cuerpo a los distintos espiritus que son invocados en
los rituales, cuando uno de estos “baja” —como dicen
los adeptos— toma posesion de la “materia”. Estos
espiritus son agrupados en Cortes, nocion que sirve
para distinguir los distintos grupos de espiritus que
existen en el culto (Corte Vikinga, Corte Africana, Corte
India, Corte Médica, Corte Malandra, Corte de los
Juanes, Corte Libertadora, etcétera). Hay una cantidad

Revista LiminaR. Estudios sociales y humanisticos, afio 8, vol. VIIL, ntm. 2, diciembre de 2010, San Cristobal de Las Casas, Chiapas, México. ISSN: 1665-8027 83



CUERPO Y “MISTICISMO” EN LAS MISAS DE SANACION DEL
MOVIMIENTO DE RENOVACION CARISMATICA CATOLICO
EN MERIDA (VENEZUELA

considerable de “Cortes” que varian, desaparecen o
aparecen de acuerdo con la formacion, instruccion y
personalidad de los oficiantes y creyentes. Los médiums
através de los espiritus ayudan a los creyentes a curarse
fisicay “espiritualmente”, luchan contra enfermedadesy
los dafios mégicos que personas infligen a otras (Clarac,
1992; Garcia Gavidia, 1987,1996; Flores Diaz, 1990, 1996;
Pollak-eltz, 1982).

' Dice el Documento Episcopal Latinoamericano, de Ceja-
Colombia, de 1987: “Somos conscientes de la hora dificil
que viven nuestras diocesis a causa principalmente
del secularismo y del materialismo que destruyen los
valores cristianos y convierten al hombre en esclavo
de idolos como el dinero, el sexo y el poder; lo mismo
que del avance constante de las sectas cuyo namero de
adeptos crece en todos nuestros paises, constituye un
reto muy serio a nuestra labor pastoral, especialmente
enel campo dela evangelizacion, y destruye la comunion
y unidad del Cuerpo Mistico de Cristo. Como también
de las tensiones y dificultades interiores que vemos en
la Iglesia y que impiden su unidad” (p. 2).

2 En la Nueva Era “.la nocion fundamental es la de
circular por distintos talleres, workshops, probar
distintas filosofias y practicas religiosas, pero sin
necesariamente adherirse incondicionalmente a una de
ellas” (Miguez, 2000: 66). Ver ademas a Mircea Eliade
(1997), quien afirma acerca del interés y la moda del
ocultismo y el esoterismo contemporaneos: “Estamos...
en presencia de situacion bastante paradojica: por un
lado, una explosion ocultista, una suerte de religion
‘pop’, caracteristica especialmente de la cultura juvenil
norteamericana, que proclama la gran renovacion de
la edad postacuario; y por otro, un descubrimiento
y una aceptacion mas modestos pero en crecimiento
progresivo del esoterismo tradicional, tal como lo ha
reformulado, por ejemplo, Guénon, que rechaza la
esperanza optimista de una renovacion historica y
cosmica sin una preliminar disolucion catastrofica del
mundo moderno...” (pp. 95-96).

Articulos

B No son las tnicas ofertas religiosas en Venezuela
pero son las que nos interesan para este articulo, a
excepcion del llamado New Age o Nueva Era que solo
lo mencionamos pero no desarrollamos cual seria su
interrelacion con el movimiento carismatico.

4 Se llama Carlos Zambrano, de la parroquia de
Mucuchies. Es nativo de Mesa Bolivar (Estado
Mérida), cuenta con un gran apoyo, respeto y
admiracion en el pueblo de Mucuchies, donde
actualmente es parroco. A la edad de quince anos
al padre Carlos, por primera vez, se le revelo el don
de sanacion y el don de lenguas —glosolalia—,
durante un retiro que hizo con un grupo de jovenes
carismaticos. Tenia a su hermana mayor, Olga,
gravemente enferma, hizo la promesa de que si
ella era curada €l se consagraria a Dios. Tal fue su
sorpresa al ver que de regreso a su casa con solo tocar
a su hermana ésta era sanada. En adelante —cuentan
sus adeptos— la vida del padre se transformo, hasta
llegar a ser el gran lider carismatico que hoy en dia es.

b Aunque este sacerdote es el parroco de un pueblo
agricola, Mucuchies, su comunidad desborda los limites
del campo y de este pueblo. Con este ha establecido una
relacion particular, que ha servido como centro de su
feligresia y de su poder como lider carismatico, asi como
lugar de proyeccion de sus misas de sanacion. Habria
que estudiar de manera particular esta relacion. Por otra
parte, hay que resaltar que todos los afos en noviembre
realiza en la plaza de toros de Mérida una misa a la que
asisten un namero enorme de adeptos de la ciudad y de
otras partes de Venezuela.

16 Algo que tentadoramente nos lleva a relacionarlo con
los sucesos politicos de los altimos afos en Venezuela;
la emergencia de un lider “carismatico” nacional: el
presidente Chavez, quien ha coqueteado abiertamente
con el discurso, la gestualidad y el lenguaje de los
pastores evangélicos, hasta el punto de que es copiado
por pastores evangélicos y sacerdotes carismaticos.
Una veta de investigacion mas que habria que estudiar.

84 Revista LiminaR. Estudios sociales y humanisticos, afio 8, vol. VIII, nam. 2, diciembre de 2010, San Cristobal de Las Casas, Chiapas, México. ISSN: 1665-8027



Articulos

7 Hay que reconocer que algunos de estos sacerdotes
asoman una tendencia —aunque débil— a cierto
ecumenismo cristiano.

¥ A las misas de sanacion de Mucuchies les antecede una
vigilia. Los distintos fieles van arribando al pueblo la
noche anterior. Se congregan en la cancha del colegio
que les sirve de templo, alli se disponen a pasar la noche
en medio de cantos y oraciones, son muchos los que
permanecen despiertos hasta el amanecer, otros duermen
sobre el suelo del templo. Las vigilias son una preparacion
para la misa de sanacion. A los asistentes se les ensefia la
letra de las canciones que al siguiente dia entonaran, se
ora con ellos y se hacen juegos. También es frecuente que
durante estas vigilias del Espiritu Santo se manifieste el
don de lenguas, el de sanacion y/o el de profecia.

¥ Ver http://www.youtube.com/
watch?v=ehAQQ8mDxmQ. También ver paginas web
de noticias y videos sobre el Movimiento de Renovacion
Carismatica Catolica de Venezuela: - BEJARANO
DELGADO, Elkis (15/07/2008). “Caraquenos mantienen
vivasu fe con ceremonias carismaticas”. EL UNIVERSAL.
Caracas. En http://www.eluniversal.com/2008/06/15/
ces_art_feligresia-catolica_900421.shtml.

- Danzas Andinas en Misa de Sanacion. En http://www.
youtube.com/watch?v-t8CJYnlu6Rs&feature-related.
- “Trujillanos renuevan consagracion al Santisimo
Sacramento del altar”. 17/01/2009. En Diario Los Andes.
Valera-Venezuela. En  http://diariodelosandes.com/

content/view/66115/105696.

- Mucuchies, Tierra de Gracia. Misa de Sanacién. En
http://www.youtube.com/watch?v=ehAQQ8mDxmQ.
- N° 39. Misa de Sanacion en San Fernando de Apure.
12 abril 2008 #1 de 2. En http://www.youtube.com/

watch?v=amBsZDroK3k.

- N’ 40. Misa de Sanacion en San Fernando de Apure. 12
abril 2008 #2 de 2. En http://www.youtube.com/watch
v=-Tx5allIDsm8&feature-related.

- N° 45- Testimonios de Sanacion. 30 mayo 2008. En
htep://www.youtube.com/watch?v-X0vj2sGtrrU&feat
ure=related.

video en

Francisco Franco

- PEREZ, Ramén Antonio (24/06-2007). “Renovacion
Carismatica Catolica de Venezuela celebro cuarenta
aniversario”. En El Catolico Guardian. En http://
elguardiancatolico.blogspot.com/2007/06/la-
renovacin-carismtica-de-venezuela.html. Renovacion
Carismatica Catolica de Venezuela. Barquisimeto-
Venezuela. En http://www.rccvenezuela.com.

- Renovacion Catolica Carismatica. Caracas. En http://
rec-caracas.org/9922. html.

20 Barrera Rivera (2002) agrega que el contraste entre
el protestantismo tradicional y el pentecostalismo
renovado es enorme, ya que los cultos del primero
“.trabajaban siempre en favor de la repeticion, de
la recuperacion o rememoracion de la tradicion..”,

“.el pentecostalismo trabaja lo contrario;

es decir, la busqueda de lo nuevo. La novedad en el

centro del culto genera inevitablemente inestabilidad,

y no solo de las personas mas también de la propia

mientras

institucion” (p. 637). Afirmacion que vale atn mas para
los carismaticos.

2 Aunque
cristianismo, en general, rechazaron en los primeros

«

“.]a Iglesia catolica, en particular, y el

siglos los procedimientos retoricos porque entendian
que el suyo era un mensaje revelado que se refiere a
la Verdad y que por tanto no requeria de los afeites
retoricos que consideraban no solo innecesarios, sino
ademas, perjudiciales para un mensaje verdadero..”
(Rey 2006: 86), se dieron cuenta de la importancia de la
“propaganda”, de propagar la buenanueva (el Evangelio)
y acompanar la imposicion con la persuasion.

22 El carisma “..constituye una estructura estructurante
de la comunidad. Todos pueden tener acceso a los
carismas, lo cual permite profundizar en la fraternidad
y el servicio mutuo. Los carismas no excluyen las
instituciones o las jerarquias posibles en las iglesias
pentecostales sino que las incluyen. El carisma es la
fuerza pneumatica que instaura instituciones y las
conserva vivas. Por eso el principio de estructuracion
de los cultos no lo constituyen las jerarquias sino los
carismas. No hay iglesia sin carismas. Si se pierden

Revista LiminaR. Estudios sociales y humanisticos, afio 8, vol. VIIL, ntm. 2, diciembre de 2010, San Cristobal de Las Casas, Chiapas, México. ISSN: 1665-8027 85



CUERPO Y “MISTICISMO” EN LAS MISAS DE SANACION DEL
MOVIMIENTO DE RENOVACION CARISMATICA CATOLICO
EN MERIDA (VENEZUELA

algunos lacomunidad no solo padece un perjuicio moral,
espiritual y grupal, sino que es atacada en su misma
esencia, de ahi que sea vivido como una perversion”
(Mena Cabezas, 2007).

» Figura mitica de los Andes venezolanos. Representa
a una especie de “brujo” que tiene poderes magicos,
posee un libro magico, normalmente identificado con
personas solitarias, ermitanos, homosexuales o aislados
de sus comunidades. Posee la capacidad de convertirse
en algunas clases de animales y el poder la ubicuidad.
En ocasiones, ataca a mujeres para tener relaciones
sexuales con ellas, dejandoles moretones por todo el
cuerpo. Muchas de estas mujeres parecen sufrir de
cierto histerismo y pueden ser tratadas por los oficiantes
del culto a Maria Lionza, por sacerdotes catolicos, por
los pastores pentecostales y por psiquiatras (ver Clarac,
2004).

#* En relacion con la investigacion sobre el cuerpo, Bryan
Turner (1994) nos dice: “..1a antropologia, mas que la
sociologia, desarroll6 una teoria del cuerpo (o al menos,
bastante interés en la investigacion del cuerpo), ya
que en las sociedades premodernas el cuerpo es una
superficie importante en la que las marcas de condicion
social, posicion familiar, afiliacion tribal, edad,
sexo y condicion religiosa pueden exponerse facil y
publicamente. Mientras que la exhibicion corporal es el
casoclaroenlassociedadesmodernas (vestido, posturas,
maquillaje), crucial para mostrar bienestar y estilo de
vida, en las sociedades premodernas el cuerpo era un
objetivo mas importante y ubicuo para el simbolismo
publico, a menudo por medio de la decoracion o
tatuaje...” (p. 15). Por su parte, acerca del cuerpo como
experiencia individual y social, nos dice Salinas (1994):
“Existen dos realidades fundamental y basicas que
caracterizan cualquier experiencia individual de la vida
social, una es simbolica —el lenguaje—, la otra fisica —el
cuerpo-. Estas dos realidades estan presentes en todas
las situaciones, y acttan como necesarias referencias
fisicas y simbolicas para que el individuo participe
de los procesos de objetivacion y socializacion de la

Articulos

cultura referencial en la que se encuentra inscrito.
Estas realidades interactiian permanentemente como
medios de percepcion y expresion individual de la
cultura referencial, hallandose sujetas a significados
cambiantes y variables. Ambas son manifestaciones
de los proceso de reflexion del sujeto colectivo e
individual” (p. 85).

» Segtinunadelas acepciones del DRAE: “...comunicacion

inmediata y directa entre el hombre y la divinidad, en la
vision intuitiva o en el éxtasis”.

*Acercade lo que temen los gitanos espafioles convertidos

al pentecostalismo: “Rebeldia, locura, enfermedades,
condena a las impurezas, las cadenas de las drogas, el
alcohol, las cartas, los gritos, la idolatria, la violencia
autodestructora, el desalifio, los insultos y maldiciones,
la ira y la venganza, etc., se acumulan en el imaginario
del mal y en el que la denominacion gitana coincide
con conversos de todo el mundo. Si examinamos todos
estos rasgos vemos que son indicadores de categorias de
exterioridad, alienacion y negacion, un arsenal simbolico
propio de lo impuro y contaminado... Una exterioridad
ajena al control y dominio de la propia vida y, al mismo
tiempo, respecto al orden de la comunidad de creyentes.
Excluidos de las obligaciones que la vida de los conversos
exige, las manifestaciones de los posesos subrayan
su separacion y desorden, su lateralidad respecto al
espacio grupal. Pero esta perfecta exterioridad, esta
independencia, lejos de constituir expresion de libertad,
se describe como sintoma de servidumbre y cautiverio:
el hombre queda reducido al dominio del diablo” (Mena
Cabezas, 2003).

Bibliografia

Ayerra, P. J. (1980), Los protestantes en Venezuela, Caracas:

Tripoide.

Barrera Rivera, Paulo (2002), “Hibridacion y aflojamiento

de fronteras entre evanggélicos latinoamericanos”, en
Boletin Antropolagico, ano 20, nam. 55. Mayo-Agosto,
Meérida: Universidad de Los Andes, pp. 629-648,

86 Revista LiminaR. Estudios sociales y humanisticos, afio 8, vol. VIII, nam. 2, diciembre de 2010, San Cristobal de Las Casas, Chiapas, México. ISSN: 1665-8027



Articulos

Baudrillard, Jean (1992) El intercambio simbélico y la muerte,
Caracas: Monte Avila Editores (segunda edicion).
Brumana, Fernando Giobellina (1986), “El cuerpo sagrado
acerca de los analisis de fenomenos de posesion
religiosa”, en REIS, nam. 34, abril-junio, Madrid:

Universidad Complutense.

Campos, Bernardo (20006), “Pentecostalismo y sociedad.
El estudio del movimiento pentecostal en los tltimos
30 anos. Estado de la cuestion”, en Hariresis. Boletin de
la hemeroteca de www.nuevos-movimientos-religiosos.com,
nam. 13, abril 2006.

Castillo, Ramon (1992), “Elementos para la historia del
pentecostalismo en Venezuela”, en Alvarez, C. (edit.).
Pentecostalismo'y Liberacion, San José: Editorial Dei.

Certeau, Michel de (1993), La fabula mistica. Siglos XVI-
XVII, México: Universidad Iberoamericana.

Clarac De Briceno, Jacqueline (2004) “Salud mental y
globalizacion, necesidad de unanuevaetnopsiquiatria”,
en Boletin Antropologico, Mérida: Universidad de Los
Andes. Afo 22, nam. 61, Mayo-Agosto, pp. 159-185.

Clarac De Bricefio (1992), La enfermedad como lenguaje
en Venezuela, Mérida: Consejo de Publicaciones,
Universidad de Los Andes.

Encuentro Episcopal Latinoamericano (1987), “La

Espiritual ~ Catolica
Documento del Encuentro Episcopal Latinoamericano, La
Ceja-Colombia:  en  htep://www.rccperu.org/pdf/
documentolaCeja.pdfEliade, Mircea (1997), Ocultismo,
brujeriay modas culturales, Barcelona: Paidos Orientalia.

Flores, Dilia (1990), “Hablas sagradas”, en Primer
Seminario Nacional sobre Religion'y Etnomedicina. Memorias,
Maracaibo: Facultad Experimental de Ciencias. La
Universidad del Zulia, pp. 93-99.

Flores, Dilia (1996), La adivinacion por el tabaco en el culto a
Maria Lionza, Maracaibo: Vicerrectorado Académico,
La Universidad del Zulia.

Ganuza, J. M. (1978), La Renovacion Catélica Carismdticd,
Caracas: Universidad Catolica Andrés Bello.

Garcia Gavidia, Nelly (1987), Posesion y ambivalencia en el
culto a Maria Lionza. Notas para unda tipologia de los cultos

Renovacion Carismatica”,

Francisco Franco

de posesion existentes en la América del Sur, Maracaibo:
Universidad del Zulia, Facultad Experimental de
Ciencias.

Garcia Gavidia, Nelly (1996), El arte de curar en el culto a
Maria Lionza, Maracaibo: Vicerrectorado Académico,
La Universidad del Zulia.

Garcia Selgas, Fernando J. (1994), “El ‘cuerpo’ como base
del sentido de la accion”, en REIS, num. 68, octubre-
diciembre, Madrid: Universidad Complutense.

Garma Navarro, Carlos (2000), “La socializacion del
don de lenguas y la sanacion en el pentecostalismo
mexicano”, en Alteridades, nam. 10, pp. 85-92.

Geertz, Clifford (1989), La interpretacion de las culturas,
Barcelona: Gedisa editorial.

Jiménez, Gonzalo (1990), “La Renovacion Carismatica.
Hall de la Iglesia”, en Exceso, Caracas: Editorial
Exceso, nam.19, Julio, pp. 29-32.

Larios Robles, Vanessa, “La carne de Cristo. Sobre el papel
del cuerpo en el cristianismo”, en A Parte Rei. Revista
de filosofia, en http://serbal.pntic.mec.es/~cmunoz1l/
index.html

Macia, N. (1997), Crénicas del Evangelio en Venezuela,
Maracay.

Mercado, Rubén (2006), La iglesia pentecostal en Mérida:
siglo XX (Una aproximacion a la historia del protestantismo
en Venezuela), Memoria de Grado, Mimeografiada,
Meérida: Escuela de Historia, Universidad de Los
Andes.

Miguez, Daniel (2000), “Modernidad, postmodernidad
y la transformacion de la religiosidad de los sectores
medios y bajos en América Latina”, en Revista de
Ciencias Sociales, Iquique-Chile: Universidad Arturo
Prat, Num. 010, pp. 56-68. en http://redalyc.uaemex.
mx/redalyc/pdf/708/70801004.pdf

Mena Cabezas, Ignacio R. (2003), “Sobre dones
carismaticos. Una aproximacion a la glosolalia y la
liberacion de espiritus en los cultos pentecostales
gitanos”, en Gazeta de Antropologia, ntim. 19, Granada-
Espana: Universidad de Granada, en: http:/www.
ugr.es/~pwlac

Revista LiminaR. Estudios sociales y humanisticos, afio 8, vol. VIIL, ntm. 2, diciembre de 2010, San Cristobal de Las Casas, Chiapas, México. ISSN: 1665-8027 87



CUERPO Y “MISTICISMO” EN LAS MISAS DE SANACION DEL
MOVIMIENTO DE RENOVACION CARISMATICA CATOLICO
EN MERIDA (VENEZUELA

Mena Cabezas, Ignacio R. (2007), “La fe en el cuerpo:
La construccion bicorporal en el pentecostalismo
gitano”, en Revista de Antropologia Experimental, Jaén-
Espana: Universidad de Jaén.

Mendoza  Zuany, Rosa  Guadalupe  (2002),
“Pentecostalismo popular en Akil, Yucatan”, en RMC,
nam. 14, pp. 105-144.

Pollak-Eltz, Angelina (1982), Medicina popular en
Venezuela, Coleccion Monografia y Ensayos, N° 86,
Caracas: Biblioteca de la Academia Nacional de la
Historia.

Pollak-Eltz, Angelina (2000), Estudio antropologico del
Pentecostalismo en Venczuela, Caracas: Universidad
Santa Rosa de Lima.

Prieto P., Williams (1990), “Un examen teologico
del pentecostalismo en el protestantismo y en el

en Primer Seminario Nacional sobre

Religion y Etnomedicina. Memorias, Maracaibo: Facultad

Catolicismo”,

Experimental de Ciencias/La Universidad del Zulia,
pp. 69-75.

Rey, Juan, (2006), “Publicidad y religion. Semejanzas y
diferencias entre el discurso publicitario y el discurso
catolico”, en Tripodos, ntim. 18, Barcelona, pp. 65-94.

Rivas Sarache, Maria Teresa (1991), El protestantismo en
Venezuela: posicion de la iglesia catdlica meridea frente a su
insercionen Mérida, Memoria de Grado. Mimeografiada,
Meérida: Escuela de Historia, Universidad de Los
Andes.

Salinas, Lola (1994), “La construccion social del cuerpo”,
en REIS, num. 68, octubre-diciembre, Madrid:
Universidad Complutense.

Articulos

Segura Carmona, Harold (2007), “El Movimiento
Pentecostal-Carismatico: Evaluacion Desde
Una Perspectiva Pastoral”, en http//www.
pentecostalidad.com. Recuperado el 16/04/2007.

Sutton, Alicia Hamui (2005), “Respuestas religiosas
latinoamericanas a los ajustes socio-culturales de la
globalizacion”, en Confines de Relaciones Internacionales
y Ciencia Politica, agosto-diciembre 2005, Monterrey,
Meéxico: Tecnologico de Monterrey.

Turner, Bryan (1994), “Los avances recientes en la teoria
del cuerpo”, en REIS, nam. 68, octubre-diciembre,
Madrid: Universidad Complutense.

Ullan De La Rosa, y Francisco Javier (2003),
“Analisis del crecimiento pentecostal entre las
clases populares e indigenas de Latinoamérica:
Aplicacion del modelo a una comunidad Ticuna
de la Alta Amazonia”, en Relaciones, Num. 96,
Vol. XXIV, Michoacan, México: El Colegio de
Michoacan, pp. 227-265, en http://www.colmich.
edu.mx/relaciones

Vallverda, Jaume (2001),
movimientos carismaticos
en Gazeta de Antropologia, N° 17, Granada-Espana:
Universidad de Granada, en: http://www.ugr.
es/~pwlac, recuperado el 16/04/2005.

Weber, Max (1969), Economia y Sociedad, Tom. I, México:
Fondo de Cultura Economica.

1979. La ética protestantey el espiritu del capitalismo, Barcelona:
Ediciones Peninsula, quinta edicion.

Wilson, Bryan (1969), La religion en la sociedad, Barcelona:
Editorial Labor.

“Mercado  religioso 'y
en la modernidad”,

88 Revista LiminaR. Estudios sociales y humanisticos, afio 8, vol. VIII, nam. 2, diciembre de 2010, San Cristobal de Las Casas, Chiapas, México. ISSN: 1665-8027





