
182 Revista LiminaR. Estudios sociales y humanísticos, año 8, vol. VIII, núm. 2, diciembre de 2010, San Cristóbal de Las Casas, Chiapas, México. ISSN: 1665-8027

Artículos

Gabriela Robledo Hernández, Doctora en Ciencias en Ecología y Desarrollo 

Sustentable, Profesora investigadora del CIESAS Sureste, San Cristóbal de Las 

Casas, Chiapas, México. Temas de especialización: Religión, migración, género. 

Correo electrónico: grobledo@ciesas.edu.mx.

Enviado a dictamen:  25 de enero de 2010
Aprobación: 15 de junio de 2010
Revisiones: 2

Vivir en frontera. Movimientos Socio-religiosos en 
Chiapas y Guatemala  

Grabriela Robledo Hernández

Resumen: En el presente trabajo se discuten los paralelismos 
de los movimientos de disidencia religiosa indígena en Chiapas y 
Guatemala, territorios que aunque pertenecen a Estados nacionales 
diferentes, comparten además de una frontera, una tradición 
histórica y cultural de larga data.  Un significado compartido por 
estos movimientos es la construcción de nuevos proyectos colectivos 
sustentados en la experiencia del sentimiento numinoso, que al 
mismo tiempo proporcionan un capital social de suma importancia 
para estos pueblos quienes atraviesan por períodos de profunda 
transformación.   

Palabras clave: movimientos sociorreligiosos, frontera, 
conversiones religiosas.  

Abstract: In this paper I underline the similarities between the 
religious movements breaking out from the catholic church among 
indigenous people in Chiapas and Guatemala.  In spite of their 
belonging to two different National States, they share a common 
cultural tradition, now split by a border. An important shared 
meaning of these religious movements, is the reconstruction of 
communalism in a time of deep social change.  
 

Keywords: religious movements, border, religious conversions.

Introducción

En este trabajo planteo algunas ideas básicas en 
torno al paralelismo entre los movimientos de 
conversión religiosa que se iniciaron tanto en 

Guatemala como en Chiapas hacia la segunda mitad 
del siglo XX.  Una amplia bibliografía ha documentado 
tanto la emergencia como las características de estos 
movimientos disidentes del catolicismo, volcados 
hacia la formación de nuevas congregaciones religiosas 
—genéricamente llamadas evangélicas—que se han 
multiplicado vertiginosamente en las regiones de ambos 
territorios.  

Mi interés en el tema se desprende de un trabajo de 
investigación que he desarrollado desde hace algunos 



183Revista LiminaR. Estudios sociales y humanísticos, año 8, vol. VIII, núm. 2, diciembre de 2010, San Cristóbal de Las Casas, Chiapas, México. ISSN: 1665-8027

Artículos

años entre los tsotsiles del altiplano chiapaneco 
quienes durante las últimas décadas han abandonado 
su religiosidad tradicional para abrazar las nuevas 
opciones religiosas que hoy proliferan en la región.  Una 
parte de ellos viven en la ciudad de San Cristóbal, una 
ciudad turística de  raigambre colonial, principal centro 
urbano regional.  Mi acercamiento a esta población me 
ha permitido observar los vínculos que unen a las nuevas 
congregaciones religiosas con sus pares guatemaltecas.  
Confieso mi ausencia de trabajo de campo entre la 
población guatemalteca, pero en cambio he recurrido 
a los trabajos que recientemente han publicado un 
grupo de antropólogas norteamericanas y españolas 
interesadas en el tema.  

La emergencia de una multitud de iglesias 
salvacionistas cristianas o paracristianas en el área, 
quienes a pesar de su origen externo se han “nativizado”, 
me ha llevado a considerarlas como la expresión de 
un movimiento socio-religioso, concepto que ha 
sido utilizado por Barabas (2002) para describir los 
movimientos sociales de naturaleza religiosa con los que 
los pueblos indígenas de México históricamente han 
resistido y cuestionado el poder colonial, proponiendo 
nuevas utopías.    

Sostengo que para los pueblos indígenas de 
Chiapas y Guatemala estos movimientos religiosos 
representan ensayos en la construcción de una 
nueva comunalidad, de la creación de nuevas 
formas de sociabilidad que llevan a la actualización 
de las identidades y a la reelaboración de las 
representaciones tanto colectivas como personales 
de los actores. El simbolismo religioso de estas 
expresiones permite la emergencia de un communitas 
que renueva la experiencia colectiva y legitima el 
reconocimiento mutuo de sus integrantes con base 
en un orden sagrado.  La comunidad religiosa resulta 
entonces un espacio privilegiado para expresar la 
vitalidad y resurgimiento de un proyecto colectivo 
que ha sido amenazado por los súbitos cambios 
sociales que se han producido en estas sociedades.    

1.- Fronteras comunes, procesos paralelos 

Una característica de la región fronteriza Chiapas-
Guatemala es que los pueblos que en ella habitan 
comparten un legado histórico común.  Además 
de ser el territorio donde han florecido los pueblos 
mayenses desde la antigüedad, ambas provincias 
formaban parte de la Capitanía General de Guatemala 
durante el período colonial, hasta que las dos alcaldías 
mayores de Las Chiapas se anexaron a México en 1824. 
Dieciocho años después, El Soconusco se integraría al 
Estado mexicano como parte de la entidad chiapaneca.   
El establecimiento de los límites entre México y 
Guatemala se formalizó hasta finales del siglo XIX 

(entre 1882 y 1894), aunque los intercambios comerciales, 
personales y familiares entre las poblaciones locales 
asentadas a ambos lados de la frontera continuaron 
intensamente.  

La intensidad y permanencia de estos vínculos han 
significado un foco rojo para los intereses del Estado 
mexicano, quien en diversos momentos y a través 
de diferentes iniciativas ha emprendido políticas de 
mexicanización de la frontera.  Así, durante el Porfiriato 
se alentó la colonización de la región de la Sierra por 
parte de campesinos guatemaltecos que más tarde se 
naturalizarían mexicanos.  Posteriormente, durante 
el régimen cardenista, con Victórico Grajales como 
gobernador de Chiapas, se prohibiría la indumentaria 
y el uso de las lenguas nativas que se consideraban 
guatemaltecas en toda la región fronteriza (Hernández, 
2001).     

A pesar de estas acciones emprendidas por el 
Estado mexicano para definir los límites de su frontera 
septentrional, las poblaciones locales que en ella 
residen, resisten estas políticas negociando límites e 
identidades dentro de su territorio, construyendo las 
fronteras “vividas y sentidas” por ellos mismos, en tanto 
actores sociales (Wilson & Donan, 1998).  Las prácticas 
y creencias religiosas son parte de esta negociación 
y de la construcción de convergencias culturales 

Grabriela Robledo Hernández



184 Revista LiminaR. Estudios sociales y humanísticos, año 8, vol. VIII, núm. 2, diciembre de 2010, San Cristóbal de Las Casas, Chiapas, México. ISSN: 1665-8027

Artículos

entre pueblos hermanados históricamente, como lo 
acontecido con los movimientos de disidencia religiosa 
en Chiapas y Guatemala. 

Así, en la zona fronteriza de la Sierra, el contacto con 
misioneros presbiterianos guatemaltecos dio origen a 
un movimiento religioso popular que se institucionalizó 
hasta 1920 con la fundación de la Iglesia Presbiteriana 
Espíritu Santo en el municipio de Mazapa de Madero.  
En esa región el presbiterianismo que defendía el 
uso de la lengua mam, en oposición a las campañas 
gubernamentales de imposición del castellano, se vio 
ligado a la etnicidad india.  Años más tarde, un grupo 
de esta región, ya convertido a los Testigos de Jehová se 
trasladaría a la Selva para fundar un ejido (Hernández, 
2005). 

De manera paralela, el trabajo misionero del 
protestantismo guatemalteco se difundiría hacia 
Tapachula y la región del Soconusco de manera tímida 
y lenta hasta comprender a la población de las fincas 
cafetaleras (Rivera, 2003: 94).  Aquí se produjo un 
encuentro entre indígenas guatemaltecos y tsotsiles y 
tseltales de la región del altiplano que históricamente 
desde finales del siglo XIX, primero de manera forzada 
y luego voluntariamente, iban año con año al corte del 
aromático.  Testimonios de indígenas del altiplano 
señalan la importancia de este encuentro para la 
difusión del protestantismo en el altiplano chiapaneco.1

Hacia la década de 1980, la región fronteriza de 
Chiapas se convirtió súbitamente en un área estratégica 
para la seguridad nacional ante los conflictos armados 
en Nicaragua, El Salvador y Guatemala (Ángeles, 2002). 
Fue una época en la que miles de campesinos indígenas, 
procedentes del occidente guatemalteco llegaron a la 
región fronteriza del territorio chiapaneco en calidad de 
refugiados, huyendo de una política contrainsurgente de 
tierra arrasada emprendida por los regímenes militares 
de Guatemala (Castillo, 2003).  

El refugio permitió la convivencia de campesinos 
mexicanos y guatemaltecos por más de diez años.  Para 
fines de la década de los 80,  la Comisión Mexicana de 

Ayuda a Refugiados (COMAR) reportaba la existencia 
de 119 núcleos de población refugiada con 22,800 
habitantes en 6 municipios fronterizos chiapanecos 
(Las Margaritas, La Trinitaria, Frontera Comalapa, Bella 
Vista, La Independencia y Amatenango de la Frontera). 
Los campamentos de refugiados se establecieron en 
tierras ejidales o de propiedad privada, donde los 
guatemaltecos trabajaban como jornaleros con bajos 
sueldos, subarrendando terreno o en calidad de mozos-
colonos.  Con estas modalidades lograban usufructuar 
un pedazo de tierra para cultivar la milpa. 

La presencia de la población refugiada en la franja 
fronteriza dinamizó el desarrollo de las políticas 
públicas hacia la hasta entonces desatendida población 
chiapaneca de la frontera. Hacia 1982 se inició la 
construcción de la carretera fronteriza del sur que 
une a través de 422 km. a las ciudades de Comitán y 
Palenque, y rodea la frontera entre México y Guatemala, 
considerada zona de seguridad nacional.  Esta vía fue 
inaugurada en el 2000 por el presidente Ernesto Zedillo.
Pero, además, con la llegada de los refugiados también 
se empezó a desarrollar el proselitismo de los grupos 
protestantes en la franja fronteriza.  Así, para fines 
de 1982, la Iglesia Presbiteriana formó un Comité de 
Auxilio a Refugiados con la ayuda de la Iglesia Nacional 
Presbiteriana, la Iglesia Reformada en América, la 
Iglesia Cristiana Reformada, La Iglesia Presbiteriana 
Unida en Estados Unidos y la Misión Centroamericana 
(Hernández, 1992).  Este comité dirigía sus acciones en 
tres líneas: salubridad, alimentación y pastoral.  Aunque 
la ayuda material en cuanto a salubridad y alimentación 
duró sólo algunos años, una política “pastoral de 
consolación” se extendió por más tiempo tanto entre la 
población guatemalteca como mexicana.  Esta labor se 
refleja en el crecimiento de la afiliación no católica de la 
población de la región fronteriza, que en 1970 significaba 
sólo 1.6%, cifra que aumentó a 8.21% en 1980, a 12.92% en 
1990 y a 22.73% en el 2000. 
El trabajo misionero se vio ampliamente reforzado 
por radiodifusoras bilingües manejadas por los grupos 

Vivir en frontera. Movimientos Socio-religiosos 
en Chiapas y Guatemala  



185Revista LiminaR. Estudios sociales y humanísticos, año 8, vol. VIII, núm. 2, diciembre de 2010, San Cristóbal de Las Casas, Chiapas, México. ISSN: 1665-8027

Artículos

protestantes que desde territorio guatemalteco eran 
escuchadas en la región.  A principios de los 90 se 
escuchaba Radio Maya en kanjobal y la Voz de los 
Cuchumatanes  en mam (Hernández, 1992).

 Es necesario tener presente que Guatemala es 
considerado el país con la mayor proporción de 
población protestante en América Latina.  Aunque 
el protestantismo se hizo presente en este país 
desde finales del siglo XIX con la emergencia de los 
regímenes liberales en Guatemala, no fue sino hasta la 
década de 1930 que empezó a florecer como resultado 
de un modernizante trabajo misionero de iglesias 
norteamericanas.  Bajo esta influencia las comunidades 
indias del occidente guatemalteco empezaron a 
experimentar una profunda mutación religiosa, que 
acompañaba a un debilitamiento de la comunidad 
“tradicional”, cuestionada por el abusivo y arbitrario 
poder que tenían entonces los zahorines (chamanes). 
En esta coyuntura, a las misiones protestantes se une 
un movimiento de reconquista de la Iglesia católica, en 
la forma de una Sociedad de Propagación de la fe que 
a partir de 1945 se transforma en Acción Católica (Le 
Bot, 1995).   

A pesar de este origen externo, no tardaron en surgir 
Iglesias independientes entre los indígenas del altiplano 
guatemalteco, tales como la Iglesia Presbiteriana 
independiente, la Iglesia Nazarena Independiente, el 
grupo Príncipe de Paz y Ministerios Elim.  

Hoy día los vínculos entre los grupos protestantes de 
los pueblos mayas cruzan las fronteras nacionales. Así 
por ejemplo Ministerios Elim es una iglesia pentecostal 
fundada en 1963 por Othoniel Ríos Paredes en la ciudad 
de Guatemala.  Para 1974 la iglesia se convierte en Misión 
Cristiana Elim, expandiéndose a diversos países, entre 
ellos México.2  Actualmente Ministerios Elim tiene 
una importante presencia en Chiapas con 50 templos 
distribuidos en 14 municipios, la mayor parte de los 
cuales se ubican en municipios indígenas del altiplano: 
San Juan Chamula, Chenalhó, El Bosque, Simojovel, 
Amatenango del Valle, Zinacantán, Pantelhó, Oxchuc, 

Tenejapa, Aldama, Chalchihuitán, Cintalapa, Teopisca 
y San Cristóbal.  Cancino (2006) reporta la presencia 
de la iglesia Ministerios Elim “El Divino Salvador” MI-

EL entre los expulsados chamulas que habitan en la 
ciudad de San Cristóbal, quienes reconocen como jefe 
de su iglesia al apóstol Gaspar Zapalú, quien reside en 
Guatemala. 

Los vínculos entre evangélicos guatemaltecos y 
chiapanecos se manifiestan de diversas maneras. La 
presencia de carismáticos pastores guatemaltecos en 
las grandes campañas protestantes que se realizan en el 
altiplano es de una notable atracción. Las radiodifusoras 
cristianas que transmiten desde territorio guatemalteco 
gozan de gran audiencia en la región fronteriza y en el 
altiplano chiapaneco y sirvieron de inspiración para 
la fundación de varias radios indígenas bilingües que 
transmiten desde la propia ciudad de San Cristóbal 
de Las Casas y que han surgido de manera ilegal en los 
últimos años.  

La música es otro vínculo importante.  Son muy 
populares las grabaciones de los grupos musicales 
cristianos tanto de origen guatemalteco como 
chiapaneco que cubren una amplia variedad de géneros: 
bolero, ranchero, música de banda, rap, rock, reagetton, 
etcétera, que consume la población cristiana e indígena 
de Chiapas.  Los sitios de Internet de algunas de estas 
iglesias, como la de Ministerios Elim, también son 
centros de distribución de este tipo de música. 
	  	

2.-  La modernización tardía y el proceso de 
secularización en Chiapas y Guatemala   

La otra idea que guia mi reflexión es que, tanto en 
Chiapas como en Guatemala, la conversión religiosa 
siguió a una modernización tardía y un concomitante 
proceso de secularización. 

En Guatemala, el proceso masivo de conversión al 
protestantismo arranca en las primeras décadas del siglo 
XX. En Quezaltenango, el éxito de los presbiterianos 
se asocia a los efectos disruptivos del boom del café, la 

Grabriela Robledo Hernández



186 Revista LiminaR. Estudios sociales y humanísticos, año 8, vol. VIII, núm. 2, diciembre de 2010, San Cristóbal de Las Casas, Chiapas, México. ISSN: 1665-8027

Artículos

construcción de carreteras y el reclutamiento militar 
que produjeron transformaciones económicas y sociales 
en las comunidades indígenas del área (Green, 1993: 

168).  A principios de los 50 se inicia  un proceso de 
modernización parcial y tardía en el país.3 Aunque 
los primeros contingentes de la migración rural-
urbana hacia la ciudad de Guatemala procedían del 
oriente no indígena del país, en la década de los 70 la 
población indígena empieza a establecerse en la capital 
guatemalteca. El terremoto de 1976, que devastó el 
altipano guatemalteco, aunado a  las campañas militares 
de tierra arrasada en esa región indígena mantienen los 
flujos hacia la ciudad de Guatemala hasta finales de la 
década de los  80 (Camus, 2002).  

Chiapas, por su parte, anexada al naciente Estado 
mexicano en los albores del siglo XIX,  se mantuvo 
como una sociedad conservadora donde la finca y la 
comunidad rural vivían en una especie de simbiosis.   
En algunas regiones como la del altiplano, el siglo XIX 

con su fiebre liberal y anticlerical fue aprovechado por 
las comunidades indígenas para librarse del yugo de 
párrocos y curas, construyendo en su lugar una especie 
de autonomía en materia de religiosidad local.  Fue la 
época en que florecieron los sistemas de cargos, con el 
nombramiento de mayordomos, alféreces y una serie 
de funcionarios que tenían la finalidad de organizar 
y asegurar las celebraciones religiosas de carácter 
colectivo (Rus y Wasserstrom, 1980).  

En aquellas otras regiones donde las comunidades 
se reprodujeron al interior de las fincas, como es el caso 
de los tojolabales, la vida religiosa colectiva, aunque de 
manera  más simple, también se reprodujo en ese espacio 
autosuficiente.   

Bien es sabido que los períodos históricos de 
la Revolución mexicana y la reforma agraria que 
transformaron el norte y el centro de México en las 
primeras décadas del siglo XX, fueron periodos de 
reacomodamiento y ajuste de las élites regionales 
dominantes en tierra chiapaneca. Aquí, el reparto 
agrario se aplicó de manera parcial, selectiva y tardía, 

afectando sólo algunas áreas que correspondían a las 
tierras menos productivas del agro chiapaneco. 

Así las cosas, la modernización de las relaciones 
sociales en la entidad  a través del desarrollo de las 
relaciones capitalistas irrumpiría abruptamente hasta la 
segunda mitad del siglo XX cuando hacia la década de los 
70 se emprendió una política nacional de modernización 
en la entidad.  Se inició la construcción de las presas 
hidroeléctricas en los valles centrales, la explotación 
del petróleo en Tabasco y Chiapas y la emergencia de la 
industria turística en las ciudades del Caribe mexicano, 
lo que posibilitaría la incorporación de la abundante 
mano de obra de las región del altiplano chiapaneco a 
la industria de la construcción en estas zonas. 

A partir de esta modernización tardía se empezó 
a producir una rápida e incierta transformación de la 
sociedad chiapaneca y de los diversos mundos que en 
ella habitan.  En materia religiosa un concomitante 
proceso de secularización se presentó de manera 
abrupta y hasta violenta en las comunidades indígenas 
del altiplano.  En ellas, las presiones centrífugas de 
diversos tipos sobre la comunidad agraria habrían de 
romper el tradicional mundo de seres que custodiaban 
los espacios colectivos, y al que se rendía culto a través 
de las celebraciones religiosas de carácter anual.  El 
rito religioso, acto social básico a través del cual se 
construía un mundo comunitario con un sentido 
único y obligatorio para todos, se rompió.  De manera 
paralela se rompieron los consensos políticos de la vida 
comunitaria y aparecieron las migraciones forzadas que 
obligaron al traslado de miles de familias fuera de sus 
municipios de origen a través de lo que se conoció como 
expulsiones religiosas (Robledo, 1997; Betancourt, 1997, 
Pérez, 1989). 

Desde el altiplano se producirían corrientes 
migratorias hacia otras regiones del estado. Algunas 
de éstas irían a colonizar la selva, y bajo la influencia 
de una pastoral social católica renovada e inspirada en 
la teología de la liberación buscarían construir en ese 
territorio su tierra prometida.  Otras se dirigieron a 

Vivir en frontera. Movimientos Socio-religiosos 
en Chiapas y Guatemala  



187Revista LiminaR. Estudios sociales y humanísticos, año 8, vol. VIII, núm. 2, diciembre de 2010, San Cristóbal de Las Casas, Chiapas, México. ISSN: 1665-8027

Artículos

los Chimalapas donde competirían con otros colonos 
por un territorio rico en recursos, pero disputado 
entre Oaxaca y Chiapas.   Los más se dirigieron a las 
ciudades, principalmente a San Cristóbal de Las Casas 
y sus alrededores, y a la ciudad de  Tuxtla Gutiérrez, la 
capital del estado.  

El movimiento zapatista vendría a polarizar aún más 
los grupos e intereses al interior de las comunidades, 
incrementándose con ello los desplazamientos 
masivos de carácter forzado de campesinos indígenas 
a las ciudades (Rebón, 2001).  Así, San Cristóbal, 
lugar histórico de asentamiento de la población 
primero española y luego ladina o mestiza, hoy 
tiende a convertirse cada vez más en una ciudad 
mayoritariamente indígena. El levantamiento abrió una 
coyuntura para la apropiación de tierras por parte de las 
comunidades indígenas en varias regiones de Chiapas a 
través de las invasiones a predios particulares.  

En materia religiosa, la presencia indígena en la 
ciudad ha traído consigo el florecimiento del pluralismo 
y la multiplicación de la oferta religiosa.  Ésta incluye 
una amplia gama de doctrinas: desde la propuesta 
católica de la iglesia autóctona, la diversidad de 
grupos protestantes que incluye a presbiterianos, 
bautistas, pentecostales y neopentecostales; grupos 
no protestantes como Testigos de Jehová y mormones, 
hasta la presencia de dos comunidades musulmanas que 
se han desarrollado recientemente.                

3.- La recreación de la comunidad  

Si en el mundo rural tradicional dominaban las 
identidades parroquiales, donde la localidad y la familia 
extensa jugaban el papel primordial, en la ciudad 
predominan las interacciones entre familias de diversos 
municipios indígenas de la región que conviven en los 
asentamientos periféricos de la ciudad.  En este nuevo 
mundo urbano, los grupos religiosos se han convertido 
en un nuevo espacio comunitario donde se renuevan 
las manifestaciones culturales propias y se construye 

un capital social de suma relevancia para enfrentar 
las precariedades tanto materiales como sociales que 
conlleva el traslado del campo a la ciudad.  Es en el 
contexto urbano donde la religión se constituye en el eje 
a partir del cual se construyen elementos simbólicos que 
se integran a una matriz cultural propia para fortalecer 
su identidad cultural y étnica a partir de horizontes 
más amplios.

Las manifestaciones de la religiosidad indígena 
urbana se caracterizan por una especie de  “tribalismo 
religioso”, aludiendo a las “tribus” del mundo 
posmoderno a las que se refiere Maffesoli (2004).  Se 
trata de pequeñas comunidades emocionales que 
permiten el reconocimiento mutuo, la expresión de un 
sentir en común, ligado a la proxémica, una manera de 
estar juntos, compartiendo un mismo territorio real 
y simbólico. En estos pequeños grupos, la ritualidad 
religiosa gira en torno a la expresión de los sentimientos 
que se expresan en un tiempo-espacio colectivo de 
una manera inmediata, sensible y afectiva.  Un hombre 
tsotsil me explicó su identificación con una comunidad 
religiosa porque era “caliente”, haciendo alusión a la 
experiencia emocional que experimentaba en ella.   

La vida cotidiana es el espacio-tiempo para el 
“estar-juntos”, por lo que la cultura local influye 
sobre el conjunto de las creencias, normas y valores 
de la comunidad de creyentes, creando un sistema de 
significaciones que permite el reconocimiento mutuo.  
El uso de la lengua nativa en el culto, la oración y el 
ayuno como vía de acercamiento a la divinidad, el uso 
de la indumentaria tradicional para asistir al culto 
son ejemplos del estilo de socialidad que caracteriza 
a estas congregaciones. Considero que estos dos ejes 
explican el éxito de las nuevas opciones religiosas: 
la expresión de las culturas locales y la dimensión 
emocional que subraya la experiencia afectiva de 
comunión colectiva.

En la dinámica religiosa aquí descrita hay una 
cierta “autonomización” de las comunidades religiosas, 
en ella se observa una separación entre creencia e 

Grabriela Robledo Hernández



188 Revista LiminaR. Estudios sociales y humanísticos, año 8, vol. VIII, núm. 2, diciembre de 2010, San Cristóbal de Las Casas, Chiapas, México. ISSN: 1665-8027

Artículos

identificación. Es decir, la pertenencia a una u otra 
congregación no es cuestión de elección doctrinal, 
sino de la sociabilidad que acompaña a una u a otra.  La 
identificación religiosa en estas condiciones se vuelve 
un hecho efímero, móvil e inestable que se mueve a la 
par de un faccionalismo político y de la manera en que 
uno u otro grupo proporcionan un capital social efectivo 
para solucionar las carencias de la vida cotidiana. La 
identificación religiosa en estas circunstancias, más 
que un hecho individual, responde a una iniciativa 
grupal que involucra a miembros de la familia, paisanos 
o vecinos.  Nos encontramos frente a una socialidad  
donde domina la interacción entre pequeños grupos que 
forman una comunidad en el mundo urbano.

En el caso guatemalteco algo similar parece 
estar ocurriendo. Ahí, la violencia de Estado golpeó 
brutalmente a los pueblos indígenas, por lo que 
los templos llenaron el vacío social dejado por la 
destrucción de comunidades y familias.  Los trabajos 
de Cantón (1998, 1999) y Green (1993) subrayan el papel 
de las congregaciones religiosas donde se  reconstruyen 
lazos de cooperación, confianza y comunalidad, a través 
de prácticas de ayuda y apoyo mutuo, al tiempo que se 
convierten en fuentes de reconocimiento y solidaridad 
intragrupal. Para muchas mujeres viudas del occidente 
guatemalteco afiliarse a las iglesias cristianas se ha 
convertido en una estrategia de sobrevivencia ante los 
profundos trastornos sociales por los que atraviesa su 
mundo. 

Reflexión final 

Aunque las fronteras internacionales son espacios 
de delimitación entre un “nosotros” y los “otros” 
que incluyen límites legales que separan y al mismo 
tiempo unen a los Estados nacionales, son también 
zonas intersticiales donde se presentan fenómenos de 
desplazamiento y desterritorialización que producen 
una identidad híbrida y contradictoria en los sujetos y 
las colectividades.  

En el caso que aquí examinamos, a pesar de 
las diferencias socio estructurales de los Estados 
nacionales que contienen a los pueblos que habitan 
en Guatemala y Chiapas, encontramos profundas 
conexiones que se manifiestan en procesos paralelos 
de construcción de significados en períodos de intensa 
crisis y transformación.  Las nuevas prácticas y creencias 
religiosas compartidas por los pueblos nativos de ambos 
territorios  expresan los paralelismos de sentido de una 
experiencia religiosa que se alimenta de una matriz y 
un destino común. 

En ambos casos se ensayan nuevos modelos de 
interacción a través del florecimiento de congregaciones 
religiosas de diversa denominación que responden 
a una búsqueda y renovación de una interacción de 
tipo communitas, caracterizada por la interacción de 
seres concretos, históricos y totales en un modelo de 
comunicación Yo-Tú, independiente del estatus y 
función que ocupan en la estructura social.  Aunque 
este modelo de interacción está normado por las 
prescripciones de cada iglesia, el culto religioso permite 
crear un espacio espontáneo a partir de la experiencia 
del sentimiento de lo numinoso y lo sublime, propio de 
toda experiencia religiosa.  A través de esta experiencia 
emocional que puede llegar a ser extática, se alcanza un 
profundo sentido de comunión, de compartir con los 
iguales: “hermanos y hermanas”.  

Este modelo de interacción, fluido y espontáneo 
se encuentra en tensión con la congregación, vista 
como parte de una estructura eclesiástica mayor 
sujeta a normas y controles por una autoridad externa 
y jerárquicamente superior.  Es en este nivel de la 
comunidad, vista como estructura, donde tiene lugar 
la competencia por el liderazgo, que regularmente 
conduce al faccionalismo y a la división de una 
congregación para dar origen a otra nueva.  

La existencia de estos proyectos alternativos 
de construcción colectiva cuestiona la noción de 
comunidad que hasta ahora había prevalecido en la 
visión de la antropología regional, donde ésta aparece 

Vivir en frontera. Movimientos Socio-religiosos 
en Chiapas y Guatemala  



189Revista LiminaR. Estudios sociales y humanísticos, año 8, vol. VIII, núm. 2, diciembre de 2010, San Cristóbal de Las Casas, Chiapas, México. ISSN: 1665-8027

Artículos

como un cuerpo unívoco, armonioso y homogéneo.  Las 
comunidades indígenas hoy en día son atravesadas por 
distintos proyectos societales que desde la sociedad 
dominante, nacional y global son reinterpretadas y 
reelaboradas por los actores. Junto con estas propuestas 
emergen el conflicto y la confrontación. Asistimos 
entonces a un reajuste de las dinámicas comunitarias 
en ambos territorios, donde poco a poco se va abriendo 
paso a la diversidad.  

El estudio de la naturaleza y dinámica de los 
vínculos de los grupos religiosos  guatemaltecos y 
chiapanecos es aún una agenda pendiente.  No se ha 
analizado de manera suficiente y con profundidad 
la creación de comunidades religiosas que en ambos 
territorios construyen un entramado de significados 
compartidos, desafiando los límites de sus respectivos 
Estados nacionales.  Para chiapanecos y guatemaltecos, 
esta religiosidad forma parte de su manera de vivir en 
frontera.

Notas

1 Uno de estos testimonios es el del líder Domingo López 
Ángel, quien se convirtió al pentecostalismo cuando 
trabajaba en una finca del Soconusco.

2 Para consultar más sobre el origen de este grupo ver: http://
groups.msn.com/MinisteriosELIMGuatemalaCentral. 
[Consultado el 27 de octubre de 2008].

3 Camus (2002: 52) señala que la Revolución de Octubre 
de 1944 sienta las bases de un moderno desarrollo 
capitalista que se ve frenado por un Estado oligárquico 
que se mantiene de manera coercitiva a través del 
permanente ejercicio de la violencia. 

Bibliografía 

Barabas, Alicia (2002), Utopías indias. Movimientos 
sociorreligiosos en México, México: Instituto Nacional 
de Antropología e Historia/Plaza y Valdés, tercera 
edición. 

Betancourt, Darío (1997), Bases regionales en la formación 
de comunas rurales-urbanas en San Cristóbal de Las Casas, 
Chiapas, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas: Universidad 
Autónoma de Chiapas. 

Camus, Manuela (2002), Ser indígena en ciudad de Guatemala, 
Guatemala: FLACSO. 

Cancino, María del Socorro (2006), Religión y género: 
el caso de las chamulas expulsadas, Tesis de maestría 
en Ciencias Sociales con opción en estudios 
fronterizos, Universidad de Ciencias y Artes de 
Chiapas, Centro de Estudios Superiores de México 
y Centroamérica.

Cantón, Manuela (1998), Bautizados en fuego.  Protestantes, 
discursos de conversión y política en Guatemala (1989-1993), 
La Antigua, Guatemala, Vermont, E.U.: Centro 
de Investigaciones Regionales de Mesoamérica/
Plumsock Mesoamerican Studies, South 
Woodstock. 

Cantón, Manuela (1999), “La rebelión invisible. Mujeres 
latinoamericanas y conversión religiosa”, en Pilar 
Sanchíz e Isabel Ma. Martínez (coords.), Mujeres 
latinoamericanas: entre el desarrollo y la superviviencia, 
Sevilla, España: Universidad Internacional de 
Andalucía. 

Castillo, Manuel Ángel (2003), “The Mexico-Guatemala 
Border: New Controls on Transborder Migrations 
in View of Recent Integration Schemes”, en Frontera 
Norte, vol. 15, núm. 29, enero-junio.

Green, Linda (1993), “Shifting Affiliations: Mayan 
Widows and Evangélicos in Guatemala”, en Virginia 
Garrard-Burnett y David Stoll (ed.), Rethinking 
Protestantism in Latin America, Philadelphia, USA.: 
Temple University Press. 

Hernández, Castillo, Rosalva Aída (1992), “Los 
refugiados guatemaltecos y la dinámica fronteriza 
en Chiapas”, en Graciela Freyermuth y Rosalva Aída 
Hernández (comp.) Una década de refugio en México. Los 
refugiados guatemaltecos y los derechos humanos, México: 
Ciesas/Instituto Chiapaneco de Cultura y Academia 
de los derechos humanos.

Grabriela Robledo Hernández



190 Revista LiminaR. Estudios sociales y humanísticos, año 8, vol. VIII, núm. 2, diciembre de 2010, San Cristóbal de Las Casas, Chiapas, México. ISSN: 1665-8027

Artículos

Hernández, Castillo, Rosalva Aída (2005), 
“Protestantismo, identidad y poder entre los mayas”, 
en Mario Humberto Ruz y Carlos Garma (ed.), 
Protestantismo en el mundo maya contemporáneo, México: 
UNAM/UAM.

Le Bot, Yvon (1995), La guerra en tierras mayas. Comunidad, 
violencia y modernidad en Guatemala (1970-1992), México: 
F.C.E.

Mafessoli, Michael (2004), El tiempo de las tribus. El ocaso 
del individualismo en las sociedades posmodernas, México: 
Siglo XXI.

Martin, David (1991), Tongues of fire. The Explosion 
of Protestantism in Latin America, Great Britain: 
Blackwell:

Pérez, María Isabel (1989), Expulsiones indígenas. Religión 
y Migración en tres municipios de Los Altos de Chiapas: 
Chenalhó, Larráinzar y Chamula, México: Claves 
Latinoamericanas.

Rebón, Julián (2001), Conflicto armado y desplazamiento de 
población. Chiapas 1994-1998, México: FLACSO/Miguel 
Ángel Porrúa.

Rivera, Carolina (2003), Dinámica del crecimiento evangélico 
en Chiapas. El caso del Valle de Pujiltic, Tesis de doctorado 
en Antropología, UNAM/IIA.

Roberts, Bryan (1968), “Protestant Groups and Doping 
with Urban Life in Guatemala City”, en The American 
Journal of Sociology, vol. 73, no. 6, pp. 753-767.

Robledo, Gabriela, 1997, Disidencia y Religión. El caso de 
los expulsados de San Juan Chamula, Tuxtla Gutiérrez, 
Chiapas: UNACH.

Rus, Jan y R. Wasserstrom (1980), “Civil-Religious 
Hierarchies in Central Chiapas: a Critical Perspective”, 
en American Ethnologist 7 (3), pp. 466-478.

Wilson, T. & H. Donan (eds.) (1998), Border identities. 
Nation and State at International Frontiers, England: 
Cambridge University Press.  

Vivir en frontera. Movimientos Socio-religiosos 
en Chiapas y Guatemala  




