Articulos

ALGUNAS IMPLICACIONES DE LOS RITOS ZINACANTECOS EN CUEVAS
EN EL ESTUDIO DEL ARTE RUPESTRE MAYA

Alejandro Shesena Hernandez

Resumen: El articulo explora los alcances de un andlisis compa-
rativo entre las modernas cruces zinacantecas colocadas en cuevas
(expresion bastante bien documentada en la literatura cientifica)
y el arte rupestre maya cldsico (pinturas, grabados y esculturas de
espeleotemas modificados). Considerando a ambas manifestaciones
como partes de un mismo fenémeno debido a su naturaleza —ser
expresiones pldsticas aisladas ubicadas adrede por los hombres en
el interior de las cavernas—, el presente ejercicio examina las im-
plicaciones que sobre nuestro entendimiento del arte rupestre maya
cldsico pueda traer un estudio de las funciones que tienen las
cruces zindcantecds en cuevas. El propdsito es encontrar funciones
semejantes en el arte rupestre maya cldsico y con ello entender de
mejor manerd los motivos que tenian los antiguos mayas pard ela-
borar este tipo de arte en la profundidades del interior de la tierra.

Palabras clave: Arte rupestre maya, cuevas mayas, cruz mayd,
religion maya, Zinacantan.

Enviado a dictamen: 11 de marzo de 2009
Aprobacion: 13 de abril de 2009
Revisiones: 1

Alejandro Shesefia Hernandez, doctor en Historia por la Facultad de His-
toria de la Universidad Estatal de Voronezh, Rusia, docente-Investigador
de la Facultad de Ciencias Sociales de la Universidad Autonoma de Chia-
pas, San Criatobal de Las Casas, Chiapas. Temas de especializacion: cuevas
y arte rupestre maya, epigrafia e iconografia mayas, religion maya. Correo
electronico: sesena@hotmail.com.

Abstract: Thearticle explores the extents of a comparative analysis
between the zinacantec modern crosses placed in caves (expression
quitewell documented in the scientific literature) and the classic Maya
rock art (paintings, carvings, and modified speleothem sculptures).
Considering both demonstrations like parts of a same phenomenon
because of its nature —being plastic expressions isolated situated
deliberately by the men in the interior of the caves—, the present
exercise examines the implications that on our understanding of the
Maya classic rock art can carry a study of the functions that have
the zinacantec crosses in caves. The purpose is to find similar func-
tions in the classic Mayd rock art to have d better understanding of
the reasons that had the ancient Maya to elaborate this type of art
in the depths of the earth.

Key words: mayarock art,mayd caves,mayd cross, mayareligion,
Zinacantan.

Introduccion

a comunidad tzotzil de Zinacantan, Chiapas,
ha sido una de las mejor documentadas por los
investigadores. El estudio de sus costumbres y
creencias ha aportado invaluables elementos para el
entendimiento de la antigua civilizacion maya. Ya en

Revista LiminaR. Estudios sociales y humanisticos, aio 7, vol. VII, nim. 1, junio de 2009, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas, México. ISSN: 1665-8027 39



ALGUNAS IMPLICACIONES DE LOS RITOS
ZINACANTECOS EN CUEVAS EN EL ESTUDIO DEL
ARTE RUPESTRE MAYA

la década de los sesentas del siglo XX el principal estu-
dioso de esta comunidad, el antropologo Evon z. Vogt,
mostro en varios trabajos suyos (1961, 1964a, 1964b) los
paralelos que se podian establecer entre algunos de los
elementos culturales de Zinacantan y los observados
entre los antiguos mayas. El estudioso de Harvard, en
concreto, fue quien por vez primera descubrio para la
mayistica no solo la correspondencia semantica entre
las piramides clasicas y las montanas sagradas de esta
comunidad, sino también la semejanza existente entre
los patrones de asentamiento de los actuales tzotziles
de Zinacantan y los que tenian los antiguos mayas se-
gtn las excavaciones arqueologicas.! También encontro
similitudes entre las procesiones religiosas actualmente
realizadas y las registradas por Diego de Landa en el
siglo XV1 (Landa, 1986: 63-70). Las observaciones hechas
por Vogt dieron cuenta de las amplias posibilidades
del uso sobrio de la etnografia en el estudio de épocas
pasadas y permitieron comprender muchos aspectos
de la cultura de los antiguos mayas.

El método de Vogt ha sido recientemente retoma-
do con éxito por modernos investigadores, como los
arqueologos Edwin Barnhart (2001) y Clifford Brown
(2005). Barnhart, quien ha estudiado los patrones de
asentamiento del sitio arqueologico de Palenque, ha
recurrido a algunos de los datos recopilados por Vogt
en Zinacantan sobre la concentracion de grupos habi-
tacionales en torno a las residencias de los zinacante-
cos mas influyentes, para explicar convincentemente
la distribucion en Palenque de grupos residenciales
menores alrededor de complejos residenciales nota-
blemente mas grandes (Barnhart, 2001). Brown, por su
parte, después de notar fuertes paralelos entre los ac-
tuales zinacantecos y los antiguos habitantes de Maya-
pan en lamanera de asentar sus unidades residenciales
en torno a pozos y cenotes, recupera la informacion de
Vogt referente ala relacion religiosa que establecen los
zinacantecos entre sus unidades habitacionales y sus
Ppozos para vislumbrar las concepciones religiosas que
los antiguos habitantes de Mayapan habrian tenido

Articulos

con respecto a su unidad habitacional, su cenote y sus
ancestros (Brown, 2005: 382-387). Estos dos estudiosos
incluso llegan a encontrar viable, al igual que el mismo
Vogt en sumomento, considerar algunos elementos de
la estructura socio-politico-religiosa del actual Zina-
cantan al estudiar las correspondientes estructuras
entre los mayas del periodo Clasico.

Siguiendo el ejemplo de los autores mencionados, en
esta ocasion nosotros nos centraremos en las implica-
ciones que podrian traer algunas creencias y practicas
rituales de los actuales zinacantecos, en particular las
correspondientes a las cavernas, sobre nuestro en-
tendimiento del fenomeno de las cuevas mayas en la
antigiiedad y en especial sobre el fenomeno del arte
rupestre maya clasico (pinturas, grabados y espeleote-
mas modificadas). Entendiendo, como Andrea Stone,
que el Arte Rupestre es “[...| allmanner of human markings
onnatural rock supports” (Stone, 1995:9), nos apresuramos
asenalar que en Zinacantan, efectivamente, no existen
evidencias de que los antiguos mayas hayan elaborado
aqui este tipo de obras. Sin embargo, dado que en esta
comunidad maya se da el interesante fenomeno, bas-
tante bien documentado, de colocacion y adoracion de
cruces de madera en el interior de las cuevas, queremos
explorar qué alcances puede tener un ejercicio compa-
rativo entre estas cruces y el arte rupestre maya clasico.
Ambos elementos, el arte rupestre maya antiguo y las
cruces mayas actuales en cuevas, por su naturaleza
—ser expresiones plasticas aisladas ubicadas adrede
por los hombres en el interior de la tierra—, pueden
considerarse en cierto sentido como partes de un mis-
mo fenomeno teniendo por ende, en ciertos contextos,
valores semanticos semejantes. Por ello, creemos que
un estudio de las funciones que en Zinacantan tienen las
cruces localizadas en cuevas podria arrojar interesantes
paralelos que nos ayuden a comprender mejor el sentido
de elaborar obras de arte en el interior de las cuevas por
parte de los antiguos mayas.

Para someter a prueba este planteamiento, a con-
tinuacion nos centraremos, en una primera seccion

40 Revista LiminaR. Estudios sociales y humanisticos, ano 7, vol. VIL, nim. 1, junio de 2009, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas, México. ISSN: 1665-8027



Articulos

del articulo, en el examen de las funciones que tienen
actualmente las cruces zinacantecas en cuevas para des-
pués, en una segunda seccion del trabajo, establecer los
paralelos con el arte rupestre maya clasico. El proposito
es encontrar funciones semejantes en el arte rupestre
maya clasicoy con ello entender los motivos que tenfian
los antiguos mayas para elaborar este tipo de arte en la
profundidades del interior de la tierra. Dado que este
estudio es solo un primer acercamiento al problema, y
dado también el poco espacio del que disponemos, solo
se mostraran algunos paralelos, los mas convincentes,
suficientes para verificar la viabilidad de la propuesta.
Esperamos que futuros trabajos de colegas (con mate-
riales de otras comunidades indigenas) puedan propor-
cionar mas elementos a favor. La informacion sobre las
cruces zinacantecas proviene en su gran mayoria de los
trabajos de Evon Vogt (1961;1964a; 1964b; 1993;1981; Vogt
and Stuart 2005) pero también de algunas observaciones
personales realizadas en 2001 en la cabecera munici-
pal de Zinacantan y en 2008 en el paraje de Paste’. La
pertinencia de usar la etnografia en el estudio del arte
rupestre en general ha sido ya destacada por Jane Young
(1988) y David Whitley (2005). Abigail Adams y James
Brady (2005) por su parte han mostrado bastante bien
la importancia de considerar datos etnograficos en el
analisis arqueologico de las cuevas mayas. Nuestro
estudio no pasa por alto un acercamiento al tema del
significado del simbolo de la cruz entre los mayas del
periodo Clasico.

Las cruces y la geografia sagrada en Zinacantan

El paisaje natural de Zinacantan tiene elementos consi-
derados sagrados por los tzotziles tales como las cuevas,
los pozos,los manantiales, las montanas, las canadas, los
penascos, las piedras, los desfiladeros y los arboles. Su
sacralidad deriva del hecho de servir de habitacion para
diversas entidades de naturaleza sobrenatural. Tales
sitios se pueden localizar justamente graciasala cruz o
cruces que son colocadas ahi por los pobladores. Estas

Alejandro Shesefia Hernandez

cruces son estructuras de madera de distintos tamanos
con forma de cruz cristiana pintadas de color verde o
azuly decoradas en su centro y brazos con dibujos pla-
teados de flores (Figura1). Como lo senialamos, podemos
localizar tales cruces en las cuevas (Figura 2). Estas, en
especifico, son la morada de yahval balamil, el Sefior de
la Tierra, quien controla los rayos, las nubes y la lluvia,
y quien ademas es dueno de todos los productos de la
tierra. Los zinacantecos acuden a las cuevas correspon-
dientes para, entre otras razones, realizar cuidadosos
rituales que incluyen ofrendas de incienso, velas, alcohol
y oraciones dirigidas a esa divinidad a cambio de lluvia
y en gratitud por la tierra y los pozos que aquél les per-
mite usar. Los eventos acontecen teniendo como centro
especial de atencion ritual precisamente la cruz o cruces
existentes en la cueva a la que se acude (Vogt, 1993: 19,
35-36;1981: 120; Vogt and Stuart, 2005: 165-166). Gracias a
restos arqueologicos sabemos que en la antigtiedad, asi
como hoy, las cavernas eran usadas por los mayas con
el objeto de efectuar ceremonias religiosas especificas.
Nosotros suponemos que, de manera similar a como
en la actualidad ocurre con las cruces zinacantecas en
cuevas, en la antigiiedad la presencia de iconografia en
el espacio interior de las cavernas servia justamente
como medio para focalizar la atencion ritual de los
antiguos chamanes.

Como se dijo, las cruces se localizan invariablemente
en los sitios geograficos considerados sagrados. En ese
sentido, estos objetos de madera cumplen con la funcion
elemental de servir de “marcas” que “sacralizan” rinco-
nes especiales del paisaje natural. Dado que los sitios
resaltados como sagrados son de hecho la residencia
de las distintas divinidades que controlan el universo;
las cruces, en el caso de las montarias y de las cuevas,
funcionan como verdaderas “entradas” a los dominios
de esas mismas entidades. Siendo “entradas”, las cruces
en estos sitios por ende marcan también fronteras entre
los dominios del hombre y los de las divinidades. En
el caso de las montanas, las cruces se colocan al pie y
en la cima de estas elevaciones naturales para marcar

Revista LiminaR. Estudios sociales y humanisticos, aio 7, vol. VII, nim. 1, junio de 2009, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas, México. ISSN: 1665-8027

41



ALGUNAS IMPLICACIONES DE LOS RITOS
ZINACANTECOS EN CUEVAS EN EL ESTUDIO DEL
ARTE RUPESTRE MAYA

diferentes niveles de acceso hacia el mundo de los
ancestros divinizados desde el mundo de los hombres.
En el caso de las cruces en cuevas, éstas sefalan los
limites entre el mundo de los seres humanos y el del
Sefior de la Tierra. Para traspasar esas fronteras es
necesario realizar ofrendas y plegarias ante las cruces
que las marcan. En ese sentido, las cruces vienen aqui
funcionando como medios de comunicacion con los
habitantes sobrenaturales de cuevas y montanas (Vogt,
1964a: 499;1964b: 315;1993:19, 76-83,269-270;1981:120,126-129;
Vogt y Stuart, 2005: 165-166). Incluso actuarian como
verdaderas representaciones del Senor de la Tierra, en
el caso de las cuevas, y de los ancestros, en el caso de
las montanas (como veremos mas adelante). Los mayas
ch’oles de Tumbala creen que las cruces colocadas en
elinterior de la cueva de Jolja, Chiapas, son la “imagen”
de Don Juan, el dios de los cerros y duefio de todos los
recursos naturales (Shesena, 2008: 175). Para el caso de
Zinacantan, ejemplo de todo lo anterior pueden ser las
cruces que indican la ubicacion del sitio llamado bankilal
sch'ut ch’en, localizado en el paraje de Paste’. Este sitio es
bastante especial: se trata de una depresion con acanti-
lados que es considerada como el mismo estomago del
Senor de la Tierra. Es, como se entiende, un lugar bas-
tante importante del universo zinacanteco. Al usar las
cruces que marcan la ubicacion de las cuevas sagradas,
como la descrita, los tzotziles logran hacer contacto con
el duetio sobrenatural de todo lo que da la naturaleza
¢ incluso entrar a sus dominios (Vogt, 1993:162; Vogt y
Stuart, 2005: 165-166).

Cabe prestar aqui especial atencion sobre algunas
particularidades que en su distribucion presentan las
cruces en cuevas de Zinacantan. Nosotros hemos no-
tado que estos objetos son colocados en las entradas u
orillas de las cuevas, o bien, en recovecos o profundida-
des de las mismas. Podemos mencionar varios ejemplos.
En el caso de la mencionada cueva bankilal sch’ut ch’en,
las cruces se localizan precisamente en la orilla de esta
depresion. También en la orilla estan ubicadas las cruces
que senalan la ubicacion de una depresion en terrenos

Articulos

de Lorenzo Pérez Tzintan, uno de los totilme’iletik de
Paste’. Es diferente en el caso de las cuevas de itzinal
avanch’eny bankilal avanch’en, ambas localizadas también
en Paste’. La primera es en realidad un abrigo rocoso
que presenta infinidad de pequenos huecos o nichos
en la profundidad de uno de los cuales se localizan las
cruces (Figuras 2). La segunda es un sotano profundo
de dificil descenso en cuyo oscuro fondo estan coloca-
das las cruces. Recientemente los pobladores de Paste’
construyeron una escalinata gracias a la cual ahora ya
se puede penetrar (Figuras 3,4y 5). De acuerdo con las
creencias, el propio Sefior de la Tierra ingreso en estas
dos cuevas en el pasado mitico, por lo que se considera
que son su residencia. Entradas y profundidades son,
como vemos, los sitios que en el caso de las cuevas, son
escogidos para colocar las cruces. Tal patron no es pro-
pio tnicamente de Zinacantan. En la cueva de Jolja las
mencionadas cruces se localizan en una pequena camara
interior de dificil acceso. El oscuro fondo de la cueva de
Sibalchen, cerca de la comunidad tzeltal de Tenango,
en Chiapas, también contiene una cruz.

No esta de mas mencionar aqui que las cruces ubi-
cadas en otros rasgos del paisaje natural tienen como
otra de sus funciones el marcar también limites pero,
en este caso, de asentamientos humanos. Estas cruces
no solo separan, en un sentido cultural, el espacio
civilizado (la aldea) del incivilizado (el bosque), sino
también pueden separar, en un sentido social, a los
propios asentamientos entre si como, por ejemplo,
a los sna (los sna son grupos de linajes localizados)
(Vogt, 1964a: 499;1993:19, 48, 76-83, 167-168, 269-270). Cabe
destacar como en la mayoria de las comunidades mayas
los rasgos geograficos naturales por si mismos marcan
fronteras de asentamientos (ver por ejemplo La Farge,
1994:143-144). En Zinacantan son los desfiladeros uno de
esos elementos topograticos sagrados que precisamente
sirven de frontera natural entre aldeas e incluso entre
municipios vecinos. Tal funcion de estos rasgos del
paisaje zinacanteco es reforzada precisamente por las
cruces que ahi se colocan (Vogt, 1981:129-130). En Santa

42 Revista LiminaR. Estudios sociales y humanisticos, ano 7, vol. VIL, nim. 1, junio de 2009, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas, México. ISSN: 1665-8027



Articulos

Eulalia (Guatemala) también las cuevas son elementos
topograficos que sirven de mojon natural (La Farge, 1994:
145). En Zinacantan cuevas con cruces estan también
incluidas en este grupo de marcadores naturales de
limites entre espacios sociales. Ello se hace evidente
en las procesiones realizadas por los miembros del sna
chikw’etik, procesiones que, al visitar los sitios sagrados
naturales que precisamente delimitan el territorio de
este snd, incluyen la ya citada cueva (marcada con cruz)
llamada bankilal sch’ut ch’en como uno de sus puntos. La
cueva en este sentido funciona como elemento de una
linea que, en palabras de Vogt, “encierra y protege” la
tierra de estos linajes (Vogt, 1961: 139;1993: 159-162, 166).
Cabe explicar que las cruces y los rasgos sagrados
del paisaje delimitan espacios sociales pues son, en la
mayoria de esos casos, la encarnacion de los ancestros.
En general, de acuerdo con la mitologia zinacanteca,
muchos rasgos del paisaje natural, incluyendo los arbo-
les, las montanias, las lagunas y las piedras, son ancestros
que en tiempos miticos por alguna razon se transforma-
ron en esos elementos geograficos. Tenemos el caso del
ancestro Mariam Perex quien se transformé en un roble
aorillas del pozo Paste’. Las montafas, por su parte, son
la casade los ancestros desde que éstos fueron enviados
ahi a vivir por el dios waxakmen (entidad cuatripartita
que sostiene al mundo por sus cuatro puntos cardi-
nales). En las montanas bankilal muk’ta witz y zizil witz
(ambas en la cabecera municipal de Zinacantan), por
ejemplo, viven el ancestro de mas altorango y unade las
mujeres antepasados (Figura 6). También es importante
mencionar el caso de la formacion rocosa llamada shul
vo’, localizada en Paste’, la cual, segin las creencias, es
en realidad un ancestro que mientras estaba ahi disfra-
zado de pefiasco fue asesinado por un rayo. Todos estos
ancestros “topograficos” se encuentran acompanados
sin falta de su correspondiente cruz o grupo de cruces.
Estas cruces, entonces, tal como lo vimos, se vuelven
la encarnacion misma de los antepasados en cuestion.
En la cabecera municipal de Zinacantan, en el cerro
conocido con el nombre de “Calvario”, por ejemplo, se

Alejandro Shesefha Hernandez

levantan seis cruces que representan precisamente alos
seis ancestros principales de todo el municipio que sue-
len reunirse en este lugar en momentos especiales. Por
ello, cuando las cruces estan decoradas con flores, son
consideradas por los zinacantecos, en palabras de un
informante de Vogt, como verdaderos dioses ancestrales
“vestidos y esperando las velas para su comida”. Por todo
lo anterior los rasgos del paisaje, y por ende las cruces
ahi colocadas, son, como encarnacion de los ancestros,
ideales para marcar fronteras entre asentamientos
pues con su presencia topografica de origen mitico los
mismos ancestros proporcionan a sus descendientes
marcadores permanentes para reconocer la extension
del espacio que les corresponde habitar y usar (Vogt,
1993:27, 35, 76-83, 147, 269-270; 1981: 120, 1321137)

Por ultimo, las creencias mencionadas constituyen
el motivo para la realizacion de los rituales dedicados
de manera especial a las cruces. Dado que los ancestros
fueron quienes les heredaron las tierras (y bienes tales
como los pozos), cedidas a su vez por el Senor de la
Tierra, los descendientes deben realizar rituales perio-
dicos en honor a las cruces que encarnan tanto a esos
antepasados como al mismo yahval balamil. Mediante
estos rituales se ratifica a estas divinidades como duefios
de todos los recursos usados por determinada unidad
social y al mismo tiempo se obtiene de ellos el derecho
y los elementos (como el agua y la lluvia) para seguir
haciendo uso de ellos. Por esto es fundamental que cada
unidad social (los sna, por ejemplo) mantenga cruces
en el bosque en aquellos elementos del paisaje natural
que senalen la extension de sus dominios incluyendo,
recalcamos, las cuevas como residencia del duefio
primigenio de todo. Estos limites son constantemente
definidos o confirmados justamente a través del culto
a las cruces. Dado que la cuestion de los derechos es
de interés comun, es importante que sin falta todos
los miembros de la unidad ratifiquen su relacion con el
ancestro mitico participando en estos rituales. De esta
manera ademas se asegura la unidad de la comunidad
(Vogt, 1964b: 315; 1993: 48, 76-83, 151152, 163-164, 167, 189,

Revista LiminaR. Estudios sociales y humanisticos, aio 7, vol. VII, nim. 1, junio de 2009, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas, México. ISSN: 1665-8027

43



ALGUNAS IMPLICACIONES DE LOS RITOS
ZINACANTECOS EN CUEVAS EN EL ESTUDIO DEL
ARTE RUPESTRE MAYA

244-245, 256, 262-263). Los miembros del sna akovetik,
por ejemplo, segiin nuestras indagaciones, mantienen
y adoran cruces en las mencionadas cuevas bankilal
avancheny itsinal avanchen (Figuras 2,3,4y 5). Los rituales
mas importantes realizados con los fines mencionados
ocurren durante las fiestas llamadas k’in kruz, las cuales
tienen lugar cada ano en mayo y octubre que son los
momentos propicios para pedir lluvias y para agradecer
las enviadas; también ocurren durante las fechas que
corresponden a las ceremonias generales de cambio de
cargos y de ano nuevo. Consisten en rezos y ofrendas
de velas, aguardiente e incienso (simbolos de tortilla,
bebida y cigarro, respectivamente) que se colocan en
un receptaculo especialmente construido a los pies de
las cruces (Figuras 5y 7). Estas deben previamente ser
“vestidas” con abundante pino, geranios rojos, palmas
yrosas blancas. Los encargados de realizar tales tareas,
de rodillas frente a las cruces, son exclusivamente los
chamanes de la localidad (Vogt, 1964h: 315;1993: 48, 76-83,
151-152, 163-164, 167, 189, 244-245, 256, 262-263).

En sintesis, las cruces zinacantecas, como represen-
tacion delos ancestros y del Senor de la Tierra, cumplen
con varias funciones interrelacionadas bastante ttiles
para nuestros propositos. Con el objeto de lograr una
mejor visualizacion, las enunciaremos de la siguiente
manera: 1) Sefalan la ubicacion de un sitio sagrado,
incluyendo las cuevas; 2) Ubican “entradas” a estos
lugares sacros; 3) Marcan fronteras de la mas diversa
indole, abarcando las existentes entre el mundo de los
hombres y el mundo del Sefior de la Tierra; 4) Abren
canales de comunicacion con los habitantes de estos
sitios, entre los que se encuentra justamente el yahval
balamil, morador de las cuevas; y 5) Sirven, a través de
su adoracion, para ratificar derechos sobre la tierra y
sus recursos naturales.

Antes de relacionar las cruces zinacantecas en cue-
vas con el arte rupestre maya clasico, conviene en las
siguientes lineas, con el fin de obtener mas elementos
para argumentar la viabilidad de nuestra propuesta,
establecer algunas semejanzas entre las cruces mayas

Articulos

actuales y otras obras pero del arte maya clasico “no
rupestre” o “normal”.

Las cruces y monumentos asociados entre los
antiguos mayas

El destacar las semejanzas entre las cruces mayas
modernas y los monumentos prehispanicos no es,
efectivamente, un ejercicio nuevo. Ya Oliver La Farge
y Douglas Byers en 1931 habian reflexionado sobre los
origenes prehispanicos del culto a la cruz (La Farge y
Byers,1931:185-190). Fueron Robert Redfield y Alfonso
Villa Rojas quienes en 1934 propusieron que la cruz
maya actual es una derivacion historica del yax-cheil-cab
o ceiba, arbol que, como se sabe, era objeto central de
adoracion entre los antiguos mayas (Redfield y Villa
Rojas, 1934: 110). A esta propuesta se unen Oliver La
Farge (1947), Rafael Girard (1949) y Frans Blom (1956).
Evon Vogt, por su parte, descubre en 1964 vinculos entre
las cruces actuales y las estelas mayas clasicas. Después
de establecer paralelos entre las montafias sagradas de
los zinacantecos y las piramides mayas de la antigtiedad,
Vogt descubre que la ubicacion y uso de las cruces en
esas montanas (al pie y en la cima) es idéntica a la dis-
tribucion y uso de las estelas y otros monumentos de
piedra en las piramides clasicas. Esto llevo a Vogt a ha-
blar sobre la existencia de cierta equivalencia semantica
entre las cruces zinacantecas y esos monumentos mayas
clasicos (Vogt, 1964a, 1964b). Como consecuencia de
esta afirmacion, Vogt mas adelante (1976) senalaria que
las cruces no son otra cosa que sustitutos de antiguos
idolos. Como lo veremos, las interpretaciones de todos
estos estudiosos serian confirmadas afos después con
el desarrollo de la mayistica (Freidel, Schele y Parker,
1999: 49-51, 397, 401-402, 468; Christie, 2005).
Afortunadamente, las cruces han estado presentes
entre los mayas ya desde la antigiiedad clasica. Las
evidencias més elocuentes de esto las encontramos en
las representaciones ubicadas en el Panel del Templo de
la Cruz (Figura 8), en la famosa lapida del sarcofago de

44 Revista LiminaR. Estudios sociales y humanisticos, ano 7, vol. VIL, nim. 1, junio de 2009, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas, México. ISSN: 1665-8027



Articulos

Pakal (Figura 9) (ambas en Palenque), en un fragmento
de ceramica policroma procedente del sitio de Buenavis-
ta (Belice) (Figura 25) y en el Dintel 2 de Yaxchilan (ver
ilustracion en Graham y Von Euw, 1977). En el caso de
Palenque, las singulares cruces a nivel iconografico efec-
tivamente buscaban representar un arbol y, en algunas
ocasiones, incluso una ceiba gigante, segiin un estudio
reciente de Carl Douglas Callaway (2006). Fundamenta-
do enrestos arqueologicos, Callaway incluso sefala que
lo que en realidad ilustra la iconografia de Palenque son
verdaderas cruces portatiles hechas de jade (y madera),
material que, por el color, hacia referencia a los arboles
(Callaway, 2006: 89-91). Tal vez de este tipo eran las
cruces (“cetro de arbol” segtin Schele y Freidel, 1999: 383)
ilustradas en el citado Dintel 2 de Yaxchilan. Callaway
senala que estos objetos portatiles posiblemente eran
parte de los escenarios durante los ritos de ascension
en Palenque. El nombre con el que se designaba en las
inscripciones a estas cruces era justamente “Arbol de
Jade” (Callaway, 2006: 89-91). Esto inmediatamente nos
recuerda las también portatiles cruces zinacantecas ya
que éstas son decoradas con abundante pino y pintadas
precisamente de color verde como si fueran arboles. Y
hablando ya de paralelos, es de notar como las cruces-
arboles del panel y lapida de Palenque estan sobre lo
que Callaway haidentificado como una especie de gran
recipiente (lacabeza del monstruo) (Callaway, 2006:53),
detalle que de nuevo nos lleva a Zinacantan, en parti-
cular a los receptaculos para ofrendas elaborados a los
pies de las cruces tanto en cuevas como en el exterior
(Figuras 5y 7). Si consideramos también la asociacion
que Karen Bassie, Evon Vogt y David Stuart hacen de
las piramides del Grupo de las Cruces de Palenque con
montanas (las propias piramides) y cuevas (las estruc-
turas en su parte superior) (Bassie 2002; Vogt y Stuart,
2005:166-168), entonces tendriamos que la cruz del Panel
del Templo de la Cruz se localiza exactamente en la
cima de una “montana” y dentro de una “cueva”, sitios
donde precisamente se colocan hoy en dia las cruces
en Zinacantan.

Alejandro Shesefia Hernandez

De suma importancia resulta en este momento
destacar como en las paginas 26-27 del codice Dresden
aparece un arbol decorado con una capa como si fuera
una persona (Figura 10). Las cruces mayas en la actua-
lidad también son tratadas de la misma manera, segtin
lo que vemos en la region de Tixcacal, Yucatan, donde
las cruces en algunas ocasiones son “vestidas” con ca-
misas (Figura 11). Esta costumbre, antigua y moderna,
de tratar las cruces como personas se puede entender
si traemos a colacion la creencia zinacanteca de que las
cruces son en realidad la encarnacion de los antepasados
(Vogt, 1993: 81, 269). Recuérdese la leyenda del ancestro
Mariam Perex quien en tiempos miticos se transfor-
mo en el roble que esta a orillas del pozo Paste’ y que
actualmente esta acompanado de una cruz de madera
(Vogt, 1993:147). Los actuales mayas mames del volcan
Tacana tienen por tradicion “sembrar” cruces de ocote
que representan personas (Rodriguez Vasquez, 2008:
946). Todos estos datos sugieren fuertemente que lo
que con exactitud representaban las singulares cruces
de jade de Palenque no era simplemente arboles, sino
el concepto de los ancestros transformados en drboles. La
composicion iconografica sobre la lapida de Palenque
apunta en ese sentido al mostrarnos a Pakal, vestido
como el Dios del Maiz, resurgiendo de lamuerte a través
de su transformacion en arbol cruciforme (Figura 9). El
Dios del Maiz, a proposito, también en ocasiones adopta
enlaiconografia una postura cruciforme al momento de
su resurreccion (Figura 12). Se han encontrado cruces
pintadas en el fondo de platos descubiertos precisamen-
te en tumbas (del sitio arqueologico de K’axob), cruces
que Patricia McAnany relaciona justamente con los
ancestros y el parentesco (McAnany, 1995: 57-58, 85-86).
Las cruces de los paneles de los templos del Grupo de
las Cruces de Palenque serian, entonces, ancestros en
las cimas de las “montanas” semejantes a los ancestros-
cruces zinacantecos localizados en las cumbres de los
cerros locales.

Interesante resulta aqui el hecho de que se hayan
conservado cruces pintadas sobre los muros interiores

Revista LiminaR. Estudios sociales y humanisticos, aio 7, vol. VII, nim. 1, junio de 2009, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas, México. ISSN: 1665-8027

45



ALGUNAS IMPLICACIONES DE LOS RITOS
ZINACANTECOS EN CUEVAS EN EL ESTUDIO DEL
ARTE RUPESTRE MAYA

de algunas cavernas, como es el caso de Ch’en Chin
(Yucatan) y Jolja (Chiapas), por ejemplo. La cueva de
Jolja, en particular, contiene una cruz pintada con car-
bon aun lado de una de las inscripciones mayas clasicas
conservadas en este sitio (Figura13). En lo que respecta
alas cruces de Chen Chin (Figura 14), éstas se localizan
en un panel cerca de la entrada a esta cueva; son inter-
pretadas por Juan Luis Bonor e Ismael Sanchez como
marcas que informan sobre la existencia de agua virgen
dentro de esta cueva tal como en la actualidad algunas
cruces mayas de Zinacantan sefialan también la locali-
zacion de pozos (Bonor Villarejo y Sanchez Pinto, 1991:
49), como es el caso de la citada cruz-ancestro a orillas
del pozo Paste’. La cruz pintada en la otra caverna, la de
Jolja, también cumpliria con esta funcion al encontrarse
cerca de la zona htimeda de esta caverna.

El concepto de los ancestros-arboles podia ser
representado no solo a través de cruces sino también a
través de las estelas de piedra. Asilo indican algunos de
estos monumentos al contener imagenes de gobernantes
disfrazados de arboles cruciformes (Freidel, Schele y
Parker, 1999: 131, 145, 209, 392) (Figura 15). Si las estelas
encarnaban a las personas ahi representadas (Stuart,
1996: 164), resulta logico entonces que con el paso del
tiempo estos retratos monumentales terminaban
convirtiéndose, a los ojos de los antiguos mayas, en
verdaderos ancestros de piedra (Christie, 2005: 284, 285).
Es bastante sugerente en este sentido aquella creencia
zinacanteca segtin la cual uno de los antepasados de
la comunidad en los tiempos miticos se transformo
en la formacion rocosa llamada shul vo’, localizada en
Paste’, a cuyos pies hay una cruz de madera (Vogt, 1981:
132-137). En el Popol-Vun los dioses ancestrales de los
quichés son transformados en las piedras que serian en
lo subsiguiente alimentadas por sus descendientes con
sangre que colocaban en la “boca” de estas piedras; esas
piedras-ancestros marcaban los dominios territoriales
de los quiches segtin la misma epopeya (Recinos, 1978:
117-120). Al parecer mitos y concepciones similares ya-
cian bajo la costumbre clasica de adorar las estelas de

Articulos

las ciudades. Hasta la fecha esculturas al aire libre de
laregion de Utatlan, Guatemala, son “alimentadas” por
los quichés con aguardiente, pollo y sangre (Tedlock,
1983: 355). Los ancestros-estelas del periodo Clasico
eran levantados y también adorados durante las fiestas
de fin de periodo en las plazas y al pie y encima de las
piramides (Freidel, Schele y Parker, 1999: 145), tal como
hoy ocurre cada afio con algunas cruces en Zinacantan
durante las ceremonias de cambio de cargo (Vogt, 1964a,
1964b). Hay, como se ve, una clara equivalencia entre
las estelas mayas clasicas y las cruces zinacantecas
(Christie, 2005), por lo que el paralelo establecido en
su momento por Vogt entre ambos elementos (Vogt,
1964a,1964b) resulto totalmente acertado.

Pero estos ancestros-arboles de piedra de la antigtie-
dad podian ubicarse no solo en las plazas y templos de
las ciudades, sino también bajo tierra, segtin lo indican
laiconografia y la arqueologia de cuevas. Monumentos
megaliticos, semejantes por su forma y disposicion alas
estelas tradicionales (aunque sin decoracion alguna), se
han descubierto en las cimaras més dificiles de acceder
de una serie de cuevas, principalmente de Belice (Awe,
Griffith and Gibbs, 2005). La escena grabada sobre un
craneo de pecari muestra precisamente como en una
cueva se adora una especie de estela con altar (ver
ilustracion en Bassie, 1991: 111). Los citados monumentos
megaliticos encontrados en las cuevas, al igual que los
de las ciudades, estan asociados con restos de incen-
sarios y otros tipos de ceramica, carbon, jade y huesos
de animales (Awe, Griffith and Gibbs, 2005), ofrendas
que evidencian precisamente un trato ritual semejante
al observado en Zinacantan para con las cruces de las
cavernas (Figura 5).

Por ultimo, cabe destacar como en ocasiones en
las ciudades eran utilizados, de una manera que re-
cuerda el uso de las estelas, pedazos de espeleotemas,
materiales propios de las cuevas. De ello es evidencia
una estalactita con grabados en el Templo 33 de Yax-
chilan. Por razones obvias esta practica nos obliga a
detenernos brevemente en este punto. Los espeleo-

40 Revista LiminaR. Estudios sociales y humanisticos, ano 7, vol. VIL, nim. 1, junio de 2009, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas, México. ISSN: 1665-8027



Articulos

temas eran considerados como “arboles de piedra”
debido a la semejanza que ambos presentan (Bonor
y Martinez, 1996: 258), tal como podemos notarlo en
el caso de la gran columna de calcita conservada en
las profundidades de la cueva de Balank’anche’, Yu-
catan (Figura 16) (Andrews, 1961: 29). Por ello estas
formaciones rocosas podian ser representadas en la
iconogratia a través de arboles con troncos de piedra
que recordaban estelas, tal como lo sugieren las cita-
das paginas 26-27 del codice Dresden (Figura 10). Por
sus caracteristicas geologicas los espeleotemas en las
creencias mayas son considerados como divinidades
asociadas con el agua, la lluvia y la tierra (Brady, Cobb,
Garza, Espinosa y Burnett, 2005: 218-222). En la pagina
25 del codice Dresden, por ejemplo, vemos la cabeza
del dios de la lluvia Chaahk unida a un “tronco” de
piedra (Figura 17). La sacralidad contenida en estas
formaciones originaba que fueran removidas de las
cuevas y llevadas a las ciudades (Peterson, McAnany
y Cobb, 2005:237-240). Entonces, ya sea en su ambiente
natural, o ya sea en calidad de “estelas” en las plazas o
piramides de las ciudades, los espeleotemas represen-
taban no otra cosa mas que divinidades. Dentro de las
cuevas, seglin datos arqueologicos, estas formaciones
eran objeto de tratamiento ritual especial (vease
Awe, Griffith y Gibbs, 2005: 239-241). Las columnas
de calcita encontradas en Naj Tunich, por ejemplo,
recibian ofrendas a juzgar por el carbon presente en
estas formaciones (Stone, 1995:127). La estalagmita de
la cueva E de Rio Frio en Belice (Pendergast, 1970: 8),
cual verdadera divinidad a quien adorar y alimentar,
presenta un agujero con ofrendas a la altura de su
“estomago”. Pero los espeleotemas también podian
ser modificados para crear insitu verdaderas esculturas
monumentales que precisamente representarian, como
en los casos del espeleotema nimero 7 de la cueva de
Actun Halal (Figura 18) y de la estalagmita de la cueva
de Actun Chapat (ambas en Belice), a las divinidades
ancianas de la Tierra (Helmke, Awe y Griffith, 2003: 102,
115; Griftith y Jack, 2005). Entre estos dioses se encon-

Alejandro Shesefna Hernandez

traria el llamado Dios N, encarnacion de las montafias
y morador de las cavernas (Taube, 1992: 94; Shesenia,
2003, 2006). Otra de las divinidades asociadas con los
espeleotemas seria, como vimos, el dios de la lluvia
Chaahk. El Dios N es una entidad que conjunta todos
los poderes atribuidos a estas formaciones rocosas
pues al ser la personificacion de las montafias resulta,
en coordinacion con Chaahk (segin las escenas de las
vasijas policromas clasicas), el responsable de hacer
llover. Por ello es de esperar que los espeleotemas,
en cuevas o en la superficie, hayan sido considerados
como la materializacion de este dios en particular y
que hayan sido incluso modificadas para representarlo
mejor. El “arbol de piedra” era, entonces, una repre-
sentacion del Dios de la Tierra.

Como resultado de la revision anterior vemos que
hay elementos suficientes para hablar de similitudes
entre las cruces mayas modernas y determinados ejem-
plares del arte maya clasico “no rupestre” o “normal”,
ejemplares que, aunque caracteristicos de las ciudades,
también se llegan a encontrar, como vimos, en las mis-
mas cuevas. Estas similitudes nos permiten concluir,
entonces, que la cruz indigena de hoy, a pesar del des-
garrador transito colonial, seria equivalente y sustituto
de los siguientes monumentos clasicos portadores de
la misma carga semantica y, por ende, merecedores del
mismo tratamiento ritual: 1) Las propias cruces pre-
hispanicas, ya sea como objetos portatiles hechos de
maderay jade, 0 ya sea como pinturas elaboradas en las
paredes del interior de la cuevas; 2) Las espectaculares
estelas que caracterizan a las grandes ciudades asi como
sus similes, los monumentos megaliticos encontrados en
laprofundidad de las cavernas; e incluso 3) Los espeleo-
temas, modificados o en estado natural, utilizados en la
arquitectura de las ciudades o como partes del ambiente
natural del interior de la tierra. Todo lo anterior impli-
caria que los significados de “ancestro” y “Sefor de la
Tierra”, asi como la silueta de arbol, que actualmente
poseen las cruces mayas, vienen en realidad existiendo
ya desde el periodo Clasico.

Revista LiminaR. Estudios sociales y humanisticos, aio 7, vol. VII, nim. 1, junio de 2009, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas, México. ISSN: 1665-8027

47



ALGUNAS IMPLICACIONES DE LOS RITOS
ZINACANTECOS EN CUEVAS EN EL ESTUDIO DEL
ARTE RUPESTRE MAYA

Las cruces mayas en cuevas zinacantecas y el arte
rupestre de los antiguos mayas.

Tras verificar la similitud, en conceptualizacion y dis-
tribucion, entre las cruces indigenas actuales y varios
tipos de monumentos mayas antiguos, incluyendo las
propias manifestaciones de arte rupestre tales como
espeleotemas modificados y pinturas, pasaremos a
proponer, como consecuencia logica, la posibilidad de
que dichas similitudes se extiendan al nivel de las fun-
ciones. Para sustentar esta propuesta, regresaremos a las
cruces zinacantecas en cuevas para rescatar algunas de
las funciones mencionadas que éstas presentan segin
los registros etnograficos citados para, en un anélisis
comparativo mas, verificar si el arte rupestre de los
antiguos mayas cumple o no con el mismo papel. Este
ejercicio, como sefialamos al inicio del articulo, podria
ayudar a comprender mejor la logica de elaborar obras
de arte en el interior de las cuevas por parte de los an-
tiguos mayas. Dado que este estudio es solo un primer
acercamiento, Gnicamente se mostraran los paralelos
que de manera mas convincente verifican la viabilidad
de la propuesta. Futuros trabajos de colegas podran
proporcionar mas datos a favor.

Y bien, al igual que las actuales cruces zinacantecas
en cuevas, determinados casos del arte rupestre maya de
laantigiiedad, independientemente de lo que iconografi-
camente muestren, tendrian las siguientes funciones:

1) Senalar la ubicacion de cuevas sagradas. Y también
de camaras sagradas dentro de las cuevas. De hecho,
incluso en nuestros dias las propias inscripciones ma-
yas clasicas de la cueva de Jolja son utilizadas por los
rezadores locales para guiarse en la localizacion de la
cueva como también en la penetracion a la camara mas
sagrada de este sitio. Para referirse a las inscripciones,
los rezadores utilizan la palabra espafola “mapa” en el
entendido de que la presencia de éstas indica el camino
correcto a seguir para llegar a su objetivo (Arcos Mén-
dez, comunicacion personal 2005). Que asi podia ser usa-
do el arte rupestre en la antigtiedad lo indican algunas

Articulos

pinturas de la cueva de Ch’en Chin pues, si es cierto que
los puntos mas sagrados son aquellos que combinan el
aguay la tierra (Brady, 1997: 603), entonces las escaleras
pintadas en este sitio (Figura 14), las cuales segtin Bonor
Villarejo y Sanchez Pinto sirven para indicar el camino
a seguir hacia el lugar donde en el interior de las cue-
vas esta el agua (Bonor Villarejo y Sanchez Pinto, 1991:
48-49); estarian en realidad también funcionado como
sefales para llegar al punto mas sagrado de esta cueva.
La misma funcion utilitaria-religiosa tendria la pintura
que en Loltun muestra una imagen que recuerda a una
persona cargando una vasija con agua (Figura 19).
Como vemos, las distintas obras rupestres mayas
habrian senalado tanto la ubicacion de las propias cue-
vas como también la ubicacion de camaras sagradas al
interior de las mismas. Como ejemplos claros del primer
caso tenemos el famoso relieve de la cueva de Loltun y
el grupo de pinturas namero 2 de la cueva de Jolja (que
incluye un bloque jeroglifico que justamente expresa
el nombre de esta cueva, y una escena iconografica de
Fuego Nuevo) (Figura 20), ambas obras ubicadas en los
accesos alas cuevas (Strecker y Stone, 2003: 56; Shesefia,
2005). Lamayor parte de las obras de arte rupestre maya,
sin embargo, ubican espacios sagrados dentro de las
cavernas. Si,como se dijo, son los rincones con presencia
de agua y mas escondidos de las cuevas los puntos de
maxima sacralidad (Brady, 1997, 2003), entonces es de
esperar encontrar ahi mismo muestras de arte a ma-
nera de marcas. En el punto mas recondito de la cueva
de Naj Tunich, justamente en una camara de calcita,
encontramos dos rostros pintados sobre estalactitas,
los dibujos namero 91 y 92 de esta cueva (Stone, 1995:
121, 125). Recuérdese que los espeleotemas eran y son
considerados como divinidades del agua, la lluvia y la
tierra precisamente (Brady, Cobb, Garza, Espinosa y
Burnett, 2005: 218-222). Sobre los espeleotemas de otro
rincon de esta misma cueva, la camara llamada Crystal
Room, un punto también alejado de esta caverna, se
hallan cuatro inscripciones mas (Stone, 1995: 104, 118,
212-213). En la camara 5 de la cueva de Loltun, una de

48 Revista LiminaR. Estudios sociales y humanisticos, ano 7, vol. VIL, nim. 1, junio de 2009, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas, México. ISSN: 1665-8027



Articulos

las zonas mas escondidas de este sitio subterraneo, se
localiza un espeleotema en forma de columna sobre el
cual se conservan cuatro pinturas mayas del periodo
Protoclasico Tardio (Streckery Stone, 2003: 60-61; Stone,
1995: 58). En el fondo de otra cueva, la de Jolja, en un
tanel de dificil acceso, cerca de un espeleotema tam-
bién en forma de columna, se ubican las inscripciones
clasicas que distinguen a esta cueva, entre ellas la que
esta acompanada por una cruz pintada con carbon
(Figura 13) (Shesena, 2007). Por ltimo, en la cueva de
Yaleltsemen, Chiapas (una cueva con una cascada en
su entrada), dos inscripciones se encontraban en una
camara interior a la cual es extremadamente dificil
entrar por lo reducido de la abertura que conduce a esa
zona (Becquelin y Baudez, 1982:1231).

2) Distinguir “entradas” o “fronteras” entre espacios.
Nos referimos principalmente a los espacios dentro de
las cuevas. Ya Andrea Stone habia notado que los anti-
guos creadores de las obras de Naj Tunich mostraban
preferencia por los umbrales, los recodos de las paredes
olos arcos naturales, es decir, por puntos transicionales
dentro de las cuevas (Stone, 1995: 125-126). Los dibujos
52,54,55 (dos rostros y una inscripcion, todos pintados)
y 53 (un conjunto de rostros de perfil grabados) de Naj
Tunich, por ejemplo, se localizan, amanera de “entrada”,
aambos lados de un estrecho paso que une dos camaras
(Stone, 1995: 118, 125). La inscripcion informa acerca de
la llegada (huliiy) de ciertas personas a ese punto de
la cueva. Varios metros mas adelante, en un recodo,
se localiza otro conglomerado de pinturas (rostros e
inscripciones); cerca de éstas altimas hay restos de un
fogon grande que sugiere la realizacion de ofrendas
(Stone, 1995:118,127). El citado grupo de pinturas nimero
2 de Jolja se localiza precisamente sobre un gran muro
que, cercade la entrada a la cueva, forma un recodo que
parece hacer una separacion entre la entraday el pasillo
interior de esta caverna (Figura 20) (Shesefa, 2005). Las
pinturas de la cueva de Bladen 2, Belice (una de las cuales
muestra el rostro de una divinidad, posiblemente el Dios
N), se encuentran justamente encima de un arco natural

Alejandro Shesefna Hernandez

(Stone, 1995: 95-96). En el espacio que sirve de antesala
ala camaramas recondita de Naj Tunich (la camara de
calcita ya mencionada), sobre una estalagmita que, en
palabras de Andrea Stone, parece precisamente un poste
marcador, encontramos un texto jeroglifico pintado, el
dibujo namero 90 de esta cueva; el texto dice: “La boca
de Dios” (Stone, 1995: 121, 125).

Tal distribucion se explica si interpretamos esas
obras como sefales que distinguian grados de acceso a
las zonas mas sagradas de la cueva, acceso que requeria
de ciertosrituales a realizar en los puntos marcados por
las obras. Entre los actuales mayas mames del volcan
Tacana, por ejemplo, existe la creencia en la existencia
de diferentes “puertas” que anteceden al lugar donde
se localiza Dios (Rodriguez Vasquez, 2008: 946). En
Utatlan existe la costumbre de ingresar a los taneles
sagrados haciendo pausas en bifurcaciones internas
para hacer ofrendas y pedir permiso al Dios de la Tie-
TTa para entrar a esas ramificaciones y seguir adelante
(Tedlock, 1983: 350). Un conglomerado importante
de pinturas de Naj Tunich (Dibujos 66-83) se localiza
precisamente en una compleja zona de bifurcaciones
(Stone, 1995: 103). Las pinturas clasicas de la cueva de
Actun Ch'on, Yucatan, se localizan agrupadas también
en el area de una bifurcacion (Stone, 1995: 61-65). Sobre
las entradas de bifurcaciones interiores también se
hallan las pinturas de la cueva de Tixcuytun, Yucatan
(Strecker y Stone, 2003: 64). Podemos imaginar que
las diferentes escenas iconograficas pintadas en estas
zonas transicionales de las cuevas eran precisamente
ilustraciones de los rituales que los antiguos visitantes
realizaban ahi al momento de hacer las pausas referidas.
Losactuales ch’oles de Tumbala tienen por norma, para
penetrar a la profundidad de la cueva de Jolja, primero
pedir permiso a Don Juan, divinidad de las cuevas, en
una pequefia camara ubicada justamente a los pies del
citado grupo de pinturas ntmero 2, es decir, en la zona
transicional. Los actuales mayas qeqchi’ también acos-
tumbran realizar ofrendas a los dioses de lamontana en
laboca de las cuevas sagradas antes de penetrar en ellas

Revista LiminaR. Estudios sociales y humanisticos, aio 7, vol. VII, nim. 1, junio de 2009, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas, México. ISSN: 1665-8027 49



ALGUNAS IMPLICACIONES DE LOS RITOS
ZINACANTECOS EN CUEVAS EN EL ESTUDIO DEL
ARTE RUPESTRE MAYA

(Adams and Brady, 2005:310). Por tltimo, como ya vimos,
previo al ascenso alas montanas sagradas donde “viven”
los ancestros, los propios zinacantecos deben rezar
frente a las cruces ubicadas al pie de estas elevaciones
naturales para poder continuar tranquilamente con su
peregrinacion (Vogt, 1964a: 499).

3) Comunicar a los hombres con los dioses de la
Tierra. La importancia de llegar a los espacios mas
sagrados radicaba en que, al ser éstos la residencia de
los dioses, proporcionaban a sus visitantes la posibi-
lidad de entrar en comunicacion con esas divinidades,
independientemente de lo que se quisiera de ellos. A
una conclusion semejante llegan James Brady y colegas
(2005: 220) al interpretar el dato proporcionado por
Wllis Andrews acerca de que una depresion en la co-
lumna sagrada de calcita de la cueva de Balank’anche’
es considerada por los actuales mayas como el trono
(k'anche’) de las divinidades (Figura 16) (Andrews,
1971: 260) Si se considera que un trono supone la
presencia de un ser ahi sedente, entonces el trono de
Balank’anche’ resultaba ser el punto idoneo parallegar
aentablar comunicacion con los residentes sobrenatu-
rales de esta cueva. A proposito, hay suficientes creen-
cias mayas registradas que narran encuentros de seres
humanos en cuevas con seres sobrenaturales posados
en sus asientos (Vogt, 1993: 51-52; Vogt y Stuart, 2005:
167; Rodriguez Vasquez, 2008: 946). Recuérdense los
episodios del Popol-Vuh en donde ambas parejas de
gemelos llegan a entrevistarse en el Inframundo con
senores ubicados en sus tronos (Recinos, 1978: 54-55,
77-79). El Panel 1 de la cueva de Oxtotitlan muestra pre-
cisamente a un gobernante sobre su trono (Figura 21).
Interesante resulta el hecho de que la palabra yucateca
k’anche’ no solo signifique “banquillo” (Bastarrachea,
Yah Pech y Bricefio Chel, 1992: 99) sino también “altar
que consiste en una mesa alta, de forma cuadrada, sobre la que
se pone und cruz de madera” (Barrera Vasquez, 1995: 295),
lo que inmediatamente nos recuerda los soportes de
cemento sobre los que se colocan las actuales cruces
zinacantecas (Figura 7).

Articulos

De la misma manera que la columna de calcita de
Balank’anche’, el arte rupestre maya clasico, indepen-
dientemente de lo que en suiconografia muestre, habria
servido de medio de comunicacion entre los hombres y
los dioses al llegar a la residencia de éstos tltimos (las
camaras sagradas). Cabe destacar aqui el interesante he-
chode que varias de las muestras de arte rupestre maya
ubicadas en los puntos mas sagrados aparezcan justa-
mente asociadas con asientos o banquetas artificiales
o naturales formadas por las irregularidades del muro.
Daremos tres ejemplos. En el lugar mas sagrado de Naj
Tunich (la camara de calcita ya citada) fue construida
una estructura de piedra semejante a una banqueta; a
unos metros mas adelante se localizan precisamente
dos rostros pintados sobre estalactitas, los dibujos 91y
92 (Brady, Veni, Stone y Cobb, 1992: 78; Brady, 2003: 88-
90). En el fondo de la cueva de Yaleltsemen, una pintura
que muestra a un principe sedente (junto con los dos
textos jeroglificos) se localiza justamente en la cara
frontal de un gran bloque de piedra que recuerda una
banqueta (Figura 22) (Becquelin y Baudez, 1982: 1231).
En la cueva de Jolja, una de las pinturas (la escena de
Fuego Nuevo) fue elaborada en una pared localizada
arriba de una saliente rocosa que tiene la forma de un
altar; en la cara frontal de esta saliente esta la pintura
que muestra el glifo que danombre a esta cueva (Shese-
fia, 2005) (Figura 20). Podemos incluir aqui también el
Dibujo 88 de Naj Tunich (un texto jeroglifico pintado)
ubicado arriba de un camulo de rocas que funcionaba
como altar (Stone, 1995:128).

Por supuesto, las banquetas no eran indispen-
sables para contactar a los dioses ni para plasmar
arte rupestre. Efectivamente, en puntos entendidos
como sagrados por su lejania dentro de las cuevas
(Brady, 2003) encontramos pinturas y estalactitas
modificadas sin banquetas que las contextualicen.
Sin embargo, estas obras de arte representan, por
iconografia, directamente dioses. Podemos suponer
que su elaboracion buscaba un fuerte intento por
asegurarse el contacto con las divinidades represen-

50 Revista LiminaR. Estudios sociales y humanisticos, ano 7, vol. VIL, nim. 1, junio de 2009, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas, México. ISSN: 1665-8027



Articulos

tadas. Una de las pinturas de la cueva de Tixcuytun,
Yucatan, ilustra muy bien lo dicho. Esta obra, que
muestra el rostro de una divinidad, puede ser apre-
ciada por el observador tnicamente si éste, habiendo
llegado a ella a gatas por un ttnel muy bajo y angosto,
se acuesta boca arriba mirando al techo (Stone, 1995:
70) exactamente de la misma manera en que ciertos
chamanes se colocaban para establecer contacto con
los dioses, segtin lo vemos en la pagina 58 del codice
Madrid (Figura 23). Curioso resulta el hecho de que
un retrato del Dios de la Muerte también se localice
en el techo de una pequena camara interior (camara
ya desde la antigtiedad bloqueada adrede con un
muro de abobe y piedras para, al parecer, resaltar su
sacralidad) de la cueva de Acum, Yucatan (Stone,
1995: 66, 68). Los retratos de los dioses, entonces,
efectivamente servian para entrar en comunicacion
con las divinidades representadas. Ese habria sido
el proposito de haber elaborado las imagenes de
los dioses de la lluvia y del sol conservadas en los
muros de las cdmaras himedas y bastante alejadas
de las cuevas de Dzibichén (Yucatan) y Naj Tunich,
respectivamente. A esta lista se agregaria la esta-
lagmita modificada ubicada a mas de 200 metros de
profundidad en la cueva de Actun Chapat, Belice
(Helmke, Awe y Griffith, 2003:101-102), estalagmita
que al parecer representa el rostro de una divinidad
muy importante: el Dios N (Figura 24).

Como observacion final cabe destacar que las tres
funciones puestas de relieve en realidad estan interrela-
cionadas, razon por la cual un ejemplar de arte rupestre
puede cumplir, naturalmente, con mas de una funcion al
mismo tiempo. A final de cuentas, las cruces zinacante-
cas también pueden concentrar todas las funciones en
un solo instante. Ejemplo de lo anterior pueden ser las
pinturas de Yaleltsemen (ubicadas sobre un “trono” y en
la camara masalejada) y las pinturas del Grupo 2 de Jolja
(elaboradas sobre un “altar” y en una zona transicional)).
Es posible que otras obras, no discutidas aqui por la
falta de mapas topograficos o datos que especifiquen

Alejandro Shesefna Hernandez

su ubicacion exacta al interior (como los espeleotemas
modificados de Actun Halal y Actun Chapat), también
hayan tenido las funciones comentadas. Tal podria ser
el caso de aquellos grabados y pinturas localizadas en
los taneles cercanos a las camaras sagradas dentro de
las cuevas de Caactun y Acum, ambas en Yucatan.

Conclusion

El analisis comparativo, desarrollado alo largo del pre-
sente articulo, entre las cruces zinacantecas en cuevas
y el arte rupestre maya clasico, siresulto ser bastante
productivo pues nos ayudo a encontrar fumciones
semejantes en ambas manifestaciones culturales.
La creacion y distribucion de pinturas, grabados y
esculturas de espeleotemas modificados en cavernas
por parte de los antiguos mayas estaba motivada, al
igual que la colocacion de cruces mayas en cuevas zi-
nacantecas, por la creencia en la existencia de niveles
de acceso o puntos de contacto con los dioses y por
la idea de que el arte rupestre maya podia funcionar
como marcador de esos puntos y niveles.

Agradecimientos
Agradezco amis consultores Javier Méndez Lopez, Lo-
renzo Pérez Tzintan, Juan Méndez Vasquez y Manuel
Martinez Teratol por el importante auxilio prestado en
la comunidad de Paste.
Notas

'Robert Wauchope ya en 1938 habia notado importantes

paralelos entre las casas indigenas actuales y las edifica-

ciones prehispanicas (Wauchope 1938).

Bibliografia

Adams, Abigail y James Brady (2005), “Ethnographic
Notes on Maya Qeqchi’ Cave Rites: Implications

Revista LiminaR. Estudios sociales y humanisticos, aio 7, vol. VII, nim. 1, junio de 2009, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas, México. ISSN: 1665-8027 51



ALGUNAS IMPLICACIONES DE LOS RITOS
ZINACANTECOS EN CUEVAS EN EL ESTUDIO DEL
ARTE RUPESTRE MAYA

for Archaeological Interpretation”, en In the Maw of
the Earth Monster. Mesoamerican Ritual Cave Use,
Austin: Eds. James E. Brady y Keith M. Prufer, Uni-
versity of Texas Press, pp. 301-327.

Andrews, E. Wyllis, IV (1961), Preliminary Report on
the 1959-60 Field Season National Geographic So-
ciety-Tulane University. Dzibilchaltun Program,
Miscellaneous Series num. 11, New Orleans: Middle
American Research Institute, Tulane University.

Andrews, E. Wyllis, IV (1971), Balankanche - Throne of
the Tiger Priest, Explorers Journal, nam. 49 (4), pp.
254-262.

Awe, Jaime J., Cameron Griffith y Sherry Gibbs (2005),
“Cave Stelae and Megalithic Monuments in Wes-
tern Belze”, en In the Maw of the Earth Monster.
Mesoamerican Ritual Cave Use, Austin: Eds. Ja-
mes E. Brady y Keith M. Prufer, University of Texas
Press, pp.223-248.

Barnhart, Edwin L. (2001), The Palenque Mapping Pro-
ject: Settlement and Urbanism at an Ancient Maya
City, Dissertation presented to the Faculty of the
Graduate School of the University of Texas at Aus-
tin in partial fulfillment of the requirements for the
degree of Doctor of Philosophy, The University of
Texas at Austin.

Barrera Vasquez, Alfredo [Director], (1995), Dicciona-
rio Maya, Editorial Porrtia, México.

Bassie, Karen (1991), From the Mouth of the Dark
Cave. Commemorative Sculpture of the Late Classic
Maya, University of Oklahoma Press, Norman and
London.

Bassie, Karen (2002), The Jolja Cave Project, FAMSI Fi-
nal Report, Manuscript.

Bastarrachea, Juan, Ermilo Yah Pech y Fidencio Brice-
no Chel (1992), Diccionario basico espafol-maya,
maya-espanol, Mérida: Maldonado Editores.

Becquelin, Pierre y Claude F. Baudez (1982), Toni-
na: Une cité maya du Chiapas (Mexique), vol. 1-3,
Meéxico: Centre d Estudes Mexicaines et Centramé-
ricaines.

Articulos

Blom, Frans (1956), “Vida precortesiana del indio
chiapaneco de hoy”, en Estudios antropologicos
publicados en homenaje al Dr. Manuel Gamio,
México: Sociedad Mexicana de Antropologia, pp.
277-285.

Bonor Villarejo, Juan Luis e Ismael Sanchez Pinto
(1991), “Las cavernas del municipio de Oxkutz-
cab, Yucatan, México: Nuevas aportaciones”, Ma-
yab 7, pp. 36-52.

Bonor Villarejo, Juan Luis y Carolina Martinez Klemm
(1996), Trabajos recientes en la region de Caves
Branch, Distrito de El Cayo, Belice, Los investiga-
dores de la cultura maya 4, Campeche: Universidad
Autonoma de Campeche, pp. 250-267.

Brady, James (1997), “Settlement Configuration and
Cosmology: The Role of Caves at Dos Pilas”, Ameri-
can Anthropologist, 99 (3), pp. 602-618.

Brady, James (2003), “In My Hill, in My Valley: The
Importance of Place in Ancient Maya Ritual”, en
Mesas and Cosmologies in Mesoamerica, Edited by
Sharon Douglas, San Diego Museum Papers, 42. pp.
83-9L.

Brady, James, George Veni, Andrea Stone y Allan Cobb
(1992), “Explorations in the New Branch of Naj Tu-
nich: Implications for Interpretation”, en Mexicon,
vol. XIV, nam. 4, pp. 74-8L

Brady, James, Allan B. Cobb, Sergio Garza, Cesar Espi-
nosa y Robert Burnett (2005), “An analysis of An-
cient Maya Stalactite Breakage at Balam Na Cave,
Guatemala”, en Stone Houses and Earth Lords.
Maya Religion in the Cave Context, Colorado: Eds.
Keith M. Prufer y James E. Brady, University Press
of Colorado, pp. 213-224.

Brown, Clifford T. (2005), Caves, Karts, and Settlement
at Mayapan, Yucatan, en In the Maw of the Earth
Monster. Mesoamerican Ritual Cave Use. Austin:
Eds. James E. Brady y Keith M. Prufer. University of
Texas Press, pp. 373-402.

Callaway, Carl Douglas (2006), The Maya Cross at
Palenque: A Reappraisal, Thesis presented to the

52 Revista LiminaR. Estudios sociales y humanisticos, ano 7, vol. VIL, nim. 1, junio de 2009, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas, México. ISSN: 1665-8027



Articulos

Faculty of the Graduate School of the University of
Texas at Austin in partial fulfillment of the require-
ments for the degree of Master of Arts, The Univer-
sity of Texas at Austin.

Christie, Jessica Joyce (2005), The Stela as a Cultural
Symbol in Classic and Contemporary Maya Socie-
ties, Ancient Mesoamerica, 16, pp, 277-289.

Freidel, David, Linda Schele y Joy Parker (1999), El cos-
mos maya. Tres mil afios por la senda de los chama-
nes, México: Fondo de Cultura Economica.

Girard, Rafael (1949), Los chortis ante el problema
maya, México: Editorial Antigua Libreria Robredo.

Graham, Ian y Eric Von Euw (1975), Corpus of Maya
Hieroglyphic Inscriptions, vol. 2, Part 1, Naranjo,
Cambridge, Mass, Peabody Museum of Archaeology
and Ethnology, Harvard University.

Graham, Ian y Eric Von Euw (1977), Corpus of Maya
Hieroglyphic Inscriptions, vol. 3, Part 1, Yaxchilan,
Cambridge, Mass, Peabody Museum of Archaeology
and Ethnology, Harvard University.

Griffith, Cameron S. y Sarah M. P. Jack (2005), “Mo-
numental Modified Speleothem Sculpture: New
Patterns in a Class of Ancient Maya Cave Art”, en
Making Marks: Graduate Studies in Rock Art Re-
search at the New Millennium, Eds. Jennifer K. K.
Huang y Elisabeth V. Culley, American Rock Art
Research Association.

Helmke, Christophe G. B., Jaime J. Awe y Cameron S.
Griffith (2003), “El arte rupestre de Belice”, en Arte
rupestre de México Oriental y Centro América, Ber-
lin: Ed. Martin Kiinne Matthias Strecker, Indiana
Suplemento 16. Instituto Iberoamericano Fundacion
Patrimonio Cultural Prusiano, pp. 97-117.

Houston, Stephen, David Stuart y Karl Taube (1992),
“Image and Text on the “Jauncy Vase”, en The Maya
Vase Book, vol. 3, New York: Edited by Barbara y
Justin Kerr, Kerr Associates.

La Farge, Oliver, 1947, Santa Eulalia. The Religion of a
Cuchumatan Indian Town, University of Chicago
Press, Chicago.

Alejandro Shesefa Hernandez

La Farge, Oliver (1994), La costumbre en Santa Eulalia,
Guatemala: Ediciones Yaxte.

La Farge, Oliver y Douglas Byers , (1931), The Year
Bearer’s People, Tulane: Middle American Research
Institute, Publication 3, New Orleans.

Landa, Diego de (1986), Relacion de las cosas de Yuca-
tan, México: Editorial Porraa.

Lee, Thomas A. (1985), Los codices mayas, Tuxtla Gu-
tiérrez: Universidad Auténoma de Chiapas.

McAnany, Patricia A., 1995, Living with the Ancestors.
Kinship and Kingship in Ancient Maya Society,
Austin: University of Texas Press.

Pendergast, David M. (1970), A. H. Anderson’s Excava-
tions at Rio Frio Cave E, British Honduras (Belice),
en Art and Archaeology Occasional Paper 20, To-
ronto: Royal Ontario Museum.

Peterson, Polly A., Patricia A. McAnany y Allan Cobb
(2005), “De-fanging the Earth Monster: Speleothem
Transport to Surface Sites in the Sibun Valley”, en
Stone Houses and Earth Lords. Maya Religion in
the Cave Context, Eds. Keith M. Prufer y James E.
Brady, University Press of Colorado, pp. 225-248.

Quenon, Michel y Genevieve Le Fort (1997), “Rebirth
and Resurrection in Maize God Iconography”, en
The Maya Vase Book vol. 5, New York: Kerr Asso-
ciates, pp. 884-902.

Recinos, Adrian (1978), El Popol Vuh. Las antiguas his-
torias del Quiché¢, San José de Costa Rica: Editorial
EDUCA.

Redfield, Robert y Alfonso Villa Rojas (1934), Chan
Kom: A Maya Village, The University of Chicago
Press, Chicago and London.

Rodriguez Vazquez, Elias (2008), Asentamientos anti-
guos en el volcan Tacana, Chiapas-Guatemala, XXI
Simposio de Investigaciones Arqueologicas en Gua-
temala, Guatemala: Ministerio de Cultura y Depor-
tes de Guatemala, pp. 943-952.

Schele, Linda y David Freidel (1999), Una selva de reyes.
La asombrosa historia de los antiguos mayas, Méxi-
co: Fondo de Cultura Economica.

Revista LiminaR. Estudios sociales y humanisticos, aio 7, vol. VII, nim. 1, junio de 2009, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas, México. ISSN: 1665-8027 53



ALGUNAS IMPLICACIONES DE LOS RITOS
ZINACANTECOS EN CUEVAS EN EL ESTUDIO DEL
ARTE RUPESTRE MAYA

Shesefia Hernandez, Alejandro (2003), Peshernie rospi-
si drevnij maya, Universidad Estatal de Voronezh,
Voronezh, (en ruso).

Shesefia Hernandez, Alejandro (2005), “El significado
del grupo 2 de la cueva de Jolja”, en Anuario 2004
Tuxtla Gutiérrezl CESMECA, Universidad de
Ciencias y Artes de Chiapas, pp. 317-350.

Shesefia Hernandez, Alejandro (2006), Pinturas mayas
en cuevas, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas, México: Con-
sejo Estatal para la Cultura y las Artes de Chiapas.

Shesena Hernandez, Alejandro (2007), “Los textos je-
roglificos mayas de la cueva de Jolja”, en: Mesoweb:
www.mesoweb.com/es/articulos/jolja/Jolja.pdf.

Shesefia Hernandez, Alejandro (2008), “Don Juan: Una
divinidad de raices prehispanicas entre los actuales
choles de Tumbala, Chiapas”, en, Alejandro Shesena
Hernandez, Sophia Pincemin Deliberos y Carlos Uriel
Del Carpio Penagos [Eds.], Estudios del Patrimonio
Cultural de Chiapas, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas: Uni-
versidad de Ciencias y Artes de Chiapas, pp. 173-208.

Stone, Andrea (1995), Images from the Underworld. Naj
Tunich and the Tradition of Maya Cave Painting.
Austin: University of Texas Press.

Strecker, Matthias y Andrea Stone (2003), “Arte ru-
pestre de Yucatan y Campeche”, en Arte rupestre
de México Oriental y Centro América, Ed. Martin
Ktnne Matthias Strecker. Berlin: Indiana Suple-
mento 16. Instituto Iberoamericano Fundacion Pa-
trimonio Cultural Prusiano. pp. 53-77.

Stuart, David (1996), Kings of Stone. A Consideration of
Stelae in Ancient Maya Ritual and Representation.
RES, 29-30, pp. 148-171.

Taube, Karl A. (1992), “The Major Gods of Ancient Yu-
catan”, Studies in Pre-Columbian Art and Archaeo-
logy, nam. 32. Washington, D.C.: Dumbarton Oaks
Research Library and Collection.

Tedlock, Barbara (1983), “El C'oxol: Un simbolo de la re-
sistencia quiché a la conquista espiritual”, en Nuevas
perspectivas sobre el Popol-Vuh. Guatemala: Edito-
rial Piedra Santa. pp. 343-357.

Articulos

Vogt, Evon Z. (1961), “Some Aspects of Zinacantan
Settlement Patterns and Ceremonial Organization”,
Estudios de Cultura Maya, 1. pp. 131-146.

Vogt, Evon Z. (1964a), “Ancient Maya Concepts in Con-
temporary Zinacantan Religion”, en: VIe Congres
International des Sciences Anthropologiques et Eth-
nologiques. Paris: Musee de 'Homme, pp. 497-502.

Vogt, Evon Z. (1964b), “Some Implications of Zinacan-
tan Social Structure for the Study of the Ancient
Maya”, Actas y Memorias del XXXV Congreso In-
ternacional de Americanistas, 1. pp. 307-319.

Vogt, Evon Z. (1976), Tortillas for the Gods. Cambridge,
Mass: Harvard University Press.

Vogt, Evon Z. (1981), “Some Aspects of the Sacred Geo-
graphy of Highland Chiapas”, en Mesoamerican Si-
tes and World-Views. Washington: Ed. Elizabeth P.
Benson. Dumbarton Oaks, pp. 119-138.

Vogt, Evon Z., 1993, Ofrendas para los dioses. México:
Fondo de Cultura Economica.

Vogt, Evon Z. y David Stuart (2005), “Some notes on
Ritual Caves among the Ancient and Modern Maya”,
en In the Maw of the Earth Monster. Mesoamerican
Ritual Cave Use. Austin: Eds. James E. Brady y Keith
M. Prufer. University of Texas Presspp, 155-185.

Wauchope, Robert (1938), Modern Maya Houses. A
Study of Their Archaeological Significance. Was-
hington, D. C.: Carnegie Institution of Washing-
ton.

Whitley, David (2005), Introduction to rock art re-
search. Left Coast Press: California, E.U.

Young, Jane (1988), Signs from the Ancestors: Zuni Cul-
tural Symbolism and Perceptions of Rock Art. Albu-
querque: University of New Mexico Press.

Lista de Figuras

Figura 1. Ejemplo de cruz zinacanteca. Dibujo de Alla
Kolpakova.

Figura 2. Cruces de la cueva itzinal avan ch’en, en el pa-
raje de Paste’. Foto de Alejandro Shesena, ano 2008.

54 Revista LiminaR. Estudios sociales y humanisticos, ano 7, vol. VIL, nim. 1, junio de 2009, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas, México. ISSN: 1665-8027



Articulos

Figura 3. La cueva bankilal avan ch’en, en el paraje de
Paste’. Foto de Alejandro Shesena, aino 2008.

Figura 4. Descendiendo a los dominios del Sefior de la
Tierra en bankilal avan ch’en. Foto de Alejandro
Shesefa, afo 2008.

Figura 5. En el reino del Sefor de la Tierra. Las cruces del
interior de la cueva bankilal avan ch’en. Obsérvese el
receptaculo para ofrendas elaborado a los pies de las
cruces. Foto de Alejandro Shesena, afio 2008.

Figura 6. Cruz junto al pozo sagrado vo’ ch’oh vo’ al
pie de la montana zizil witz en la cabecera munici-
pal de Zinacantan. Foto de Alejandro Shesena, afio
2001.

Figura 7. Grupo de cruces sobre un basamento con re-
ceptaculo para ofrendas. Paraje de Paste’. Foto de
Alejandro Shesena, ano 2008.

Figura 8. Detalle del Panel del Templo de la Cruz de
Palenque. Dibujo de Linda Schele.

Figura 9. Detalle de la imagen contenida en la Lapida
del Sarcofago del Templo de las Inscripciones de
Palenque. Dibujo de Merle Greene Robertson. To-
mado de Bassie 1991

Figura 10. Detalle de la pagina 26 del Codice Dresden.
Tomado de Lee 1985.

Figura 11. Cruz de la region de Tixcacal, Yucatan. Foto
de Linda Schele. Tomada de Freidel, Schele y Par-
ker 1999.

Figura 12. El Dios del Maiz adopta una posicion cru-
ciforme al momento de su resurreccion en la vasija
K4681. Dibujo de Michel Quenon. Tomado de Que-
nony Le Fort 1997.

Figura 13. Grupo de pinturas namero 5 de la cueva de
Jolja, Chiapas. Obsérvese la cruz hecha con carbon
al lado derecho de esta inscripcion. Foto de Jorge
Pérez de Lara. Cortesia de The Jolja Cave Project.

Alejandro Shesefa Hernandez

Figura 14. Paneles I 'y IT de la cueva de Ch’en Chin, Yu-
catan, que muestran cruces y escaleras. Dibujo to-
mado de Bonor Villarejo y Sanchez Pinto 1991.

Figura 15. Estela 6 de Naranjo que muestra al gober-
nante de esta ciudad K’ak’ Ukalaw Chan Chaahk
disfrazado de arbol cruciforme. Dibujo de Ian Gra-
ham. Tomado de Graham y Von Euw 1975.

Figura 16. Espeleotema en forma de arbol encontrado
en el interior de la cueva de Balank’anche’, Yucatan.
Dibujo de Luis Cobarruvias. Tomado de Andrews
1961.

Figura 17. Detalle de la pagina 25 del Codice Dresden.
Tomado de Lee 1985.

Figura 18. Espeleotema ntimero 7 de la cueva de Actun
Halal. Foto tomada de Griffith y Jack 2005.

Figura 19. Pintura de la cueva de Loltun que muestra a
una persona cargando una vasija con agua. Dibujo
de Andrea Stone. Tomado de Stone 1995.

Figura 20. Grupo de pinturas namero 2 de la cueva de
Jolja. Foto de Jorge Pérez de Lara. Cortesia de The
Jolja Cave Project.

Figura 21. Panel 1 de la cueva de Oxtotitlan. Dibujo de
Andrea Stone. Tomado de Stone 1995.

Figura 22. Las pinturas de la cueva de Yaleltsemen.
Foto tomada de Becquelin y Baudez 1982.

Figura 23. Detalle de la pagina 58 del Codice Madrid.
Tomado de Lee 1985.

Figura 24. Estalagmita modificada en la cueva de Ac-
tun Chapat, Belice, que muestra el rostro del Dios
N. Fotos de Cameron Griffith. Tomada de Helmke,
Awe y Griffith 2003.

Figura 25. Fragmento de ceramica policroma clasi-
ca procedente del sitio de Buenavista, Belice, que
muestra un ejemplo de cruz antigua. Dibujo de Karl
Taube. Tomado de Houston, Stuart y Taube 1992.

Revista LiminaR. Estudios sociales y humanisticos, aio 7, vol. VII, nim. 1, junio de 2009, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas, México. ISSN: 1665-8027 55



ALGUNAS IMPLICACIONES DE LOS RITOS
ZINACANTECOS EN CUEVAS EN EL ESTUDIO DEL
ARTE RUPESTRE MAYA

-

o |

.'--.-
|
1\1_ ;

E—— e |

Articulos

Figura 3. La cueva bankilal avan ch’en, en el paraje de Paste’. Foto
de Alejandro Shesena, ano 2008.

Figura 2. Cruces de la cueva itzinal avan ch’en, en el paraje de
Paste’. Foto de Alejandro Shesena, ano 2008.

Figura 4. Descendiendo a los dominios del Senor de la Tierra en
bankilal avan ch’en. Foto de Alejandro Shesena, ano 2008.

56 Revista LiminaR. Estudios sociales y humanisticos, ano 7, vol. VIL, nim. 1, junio de 2009, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas, México. ISSN: 1665-8027



Articulos

Figura 5. En el reino del Senor de la Tierra. Las cruces del interior

de la cueva bankilal avan ch’en. Obsérvese el receptaculo para

ofrendas elaborado a los pies de las cruces. Foto de Alejandro
Shesena, ano 2008.

Figura 6. Cruz junto al pozo sagrado vo’ ch’oh vo’ al pie de la mon-
tafa zizil witz en la cabecera municipal de Zinacantan. Foto de Ale-
jandro Shesena, ano 2001.

Alejandro Shesefa Hernandez

Figura 7. Grupo de cruces sobre un basamento con receptaculo
para ofrendas. Paraje de Paste’. Foto de Alejandro Shesena, ano
2008.

Figura 8. Detalle del Panel del Templo de la Cruz de Palenque.
Dibujo de Linda Schele.

Revista LiminaR. Estudios sociales y humanisticos, afio 7, vol. VII, nim. 1, junio de 2009, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas, México. ISSN: 1665-8027 57



ALGUNAS IMPLICACIONES DE LOS RITOS
ZINACANTECOS EN CUEVAS EN EL ESTUDIO DEL
ARTE RUPESTRE MAYA .

LT e -

FE = e S |
H LT e N AT |._H..--'
. - o ) - e a

Figura 9. Detalle de la imagen contenida en la Lapida del
Sarcofago del Templo de las Inscripciones de Palenque. Dibujo
de Merle Greene Robertson. Tomado de Bassie 1991.

Articulos

Figura 10. Detalle de la pagina 26 del Codice Dresden. Tomado
de Lee 1985.

Figura 11. Cruz de la region de Tixcacal, Yucatan. Foto de Linda
Schele. Tomada de Freidel, Schele y Parker 1999.

58 . Revista LiminaR. Estudios sociales y humanisticos, ano 7, vol. VIL, nim. 1, junio de 2009, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas, México. ISSN: 1665-8027



Articulos

" o o

Figura 12. El Dios del Maiz adopta una posicion cruciforme al mo-
mento de su resurreccion en la vasija K4681. Dibujo de Michel
Quenon. Tomado de Quenon y Le Fort 1997.

Figura 13. Grupo de pinturas nimero 5 de la cueva de Jolja, Chia-
pas. Obsérvese la cruz hecha con carbén al lado derecho de esta
inscripcion. Foto de Jorge Pérez de Lara. Cortesia de The Jolja Cave
Project.

Alejandro Shesefa Hernandez

Figura 14. Paneles | y Il de la cueva de Ch’en Chin, Yucatan, que
muestran cruces y escaleras. Dibujo tomado de Bonor Villarejo y
Sanchez Pinto 1991.

Figura 15. Estela 6 de Naranjo que muestra al gobernante de esta
ciudad K'ak’ Ukalaw Chan Chaahk disfrazado de arbol cruciforme.
Dibujo de lan Graham. Tomado de Graham y Von Euw 1975.

Revista LiminaR. Estudios sociales y humanisticos, afio 7, vol. VII, nim. 1, junio de 2009, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas, México. ISSN: 1665-8027 59



ALGUNAS IMPLICACIONES DE LOS RITOS
ZINACANTECOS EN CUEVAS EN EL ESTUDIO DEL )
ARTE RUPESTRE MAYA Articulos

Figura 16. Espeleotema en forma de arbol encontrado en el inte-
rior de la cueva de Balank’anche’, Yucatan. Dibujo de Luis Cobar-
ruvias. Tomado de Andrews 1961.

Figura 18. Espeleotema ndmero 7 de la cueva de Actun Halal. Foto
tomada de Griffith y Jack 2005.

Figura 17. Detalle de la pagina
Lee 1985.

Figura 19. Pintura de la cueva de Loltun que muestra a una perso-
na cargando una vasija con agua. Dibujo de Andrea Stone. Tomado
de Stone 1995.

60 Revista LiminaR. Estudios sociales y humanisticos, ano 7, vol. VIL, nim. 1, junio de 2009, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas, México. ISSN: 1665-8027



Articulos

Figura 20. Grupo de pinturas nimero 2 de la cueva de Jolja. Foto
de Jorge Pérez de Lara. Cortesia de The Jolja Cave Project.

8]

Moya O
S
o, ‘7?'

Figura 21. Panel 1 de la cueva de Oxtotitlan. Dibujo de Andrea
Stone. Tomado de Stone 1995.

Alejandro Shesefha Hernandez

Figura 22. Las pinturas de la cueva de Yaleltsemen. Foto tomada
de Becquelin y Baudez 1982.

Figura 23. Detalle de la pagina 58 del Codice Madrid. Tomado de
Lee 1985.

Revista LiminaR. Estudios sociales y humanisticos, afio 7, vol. VII, nim. 1, junio de 2009, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas, México. ISSN: 1665-8027 61



ALGUNAS IMPLICACIONES DE LOS RITOS
ZINACANTECOS EN CUEVAS EN EL ESTUDIO DEL )
ARTE RUPESTRE MAYA Articulos

Figura 24. Estalagmita modificada en la cueva de Actun Chapat, Figura 25. Fragmento de ceramica policroma clasica procedente
Belice, que muestra el rostro del Dios N. Fotos de Cameron Griffith. del sitio de Buenavista, Belice, que muestra un ejemplo de cruz

Tomada de Helmke, Awe y Griffith 2003. antigua. Dibujo de Karl Taube. Tomado de Houston, Stuart y Taube
1992.

62 Revista LiminaR. Estudios sociales y humanisticos, ano 7, vol. VIL, nim. 1, junio de 2009, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas, México. ISSN: 1665-8027





