
39Revista LiminaR. Estudios sociales y humanísticos, año 7, vol. VII, núm. 1, junio de 2009, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas, México. ISSN: 1665-8027

Artículos

Algunas implicaciones de los ritos zinacantecos en cuevas 
en el estudio del arte rupestre maya

Alejandro Sheseña Hernández

Alejandro Sheseña Hernández, doctor en Historia por la Facultad de His-
toria de la Universidad Estatal de Voronezh, Rusia, docente-Investigador 
de la Facultad de Ciencias Sociales de la Universidad Autónoma de Chia-
pas, San Criatóbal de Las Casas, Chiapas. Temas de especialización: cuevas 
y arte rupestre maya, epigrafía e iconografía mayas, religión maya. Correo 
electrónico: sesena@hotmail.com.

Enviado a dictamen: 11 de marzo de 2009
Aprobación: 13 de abril de 2009
Revisiones: 1

Resumen: El artículo explora los alcances de un análisis compa-
rativo entre las modernas cruces zinacantecas colocadas en cuevas 
(expresión bastante bien documentada en la literatura científica) 
y el arte rupestre maya clásico (pinturas, grabados y esculturas de 
espeleotemas modificados). Considerando a ambas manifestaciones 
como partes de un mismo fenómeno debido a su naturaleza —ser 
expresiones plásticas aisladas ubicadas adrede por los hombres en 
el interior de las cavernas—, el presente ejercicio examina las im-
plicaciones que sobre nuestro entendimiento del arte rupestre maya 
clásico pueda traer un estudio de las funciones que tienen las 
cruces zinacantecas en cuevas. El propósito es encontrar funciones 
semejantes en el arte rupestre maya clásico y con ello entender de 
mejor manera los motivos que tenían los antiguos mayas para ela-
borar este tipo de arte en la profundidades del interior de la tierra.  

Palabras clave: Arte rupestre maya, cuevas mayas, cruz maya, 
religión maya, Zinacantán. 

Abstract: The article explores the extents of a comparative analysis 
between the zinacantec modern crosses placed in caves (expression 
quite well documented in the scientific literature) and the classic Maya 
rock art (paintings, carvings, and modified speleothem sculptures). 
Considering both demonstrations like parts of a same phenomenon 
because of its nature —being plastic expressions isolated situated 
deliberately by the men in the interior of the caves—, the present 
exercise examines the implications that on our understanding of the 
Maya classic rock art can carry a study of the functions that have 
the zinacantec crosses in caves. The purpose is to find similar func-
tions in the classic Maya rock art to have a better understanding of 
the reasons that had the ancient Maya to elaborate this type of art 
in the depths of the earth.

Key words: maya rock art, maya caves, maya cross, maya religion, 
Zinacantan. 

Introducción

La comunidad tzotzil de Zinacantán, Chiapas, 
ha sido una de las mejor documentadas por los 
investigadores. El estudio de sus costumbres y 

creencias ha aportado invaluables elementos para el 
entendimiento de la antigua civilización maya. Ya en 



40 Revista LiminaR. Estudios sociales y humanísticos, año 7, vol. VII, núm. 1, junio de 2009, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas, México. ISSN: 1665-8027

Artículos

la década de los sesentas del siglo XX el principal estu-
dioso de esta comunidad, el antropólogo Evon Z. Vogt, 
mostró en varios trabajos suyos (1961, 1964a, 1964b) los 
paralelos que se podían establecer entre algunos de los 
elementos culturales de Zinacantán y los observados 
entre los antiguos mayas. El estudioso de Harvard, en 
concreto, fue quien por vez primera descubrió para la 
mayística no solo la correspondencia semántica entre 
las pirámides clásicas y las montañas sagradas de esta 
comunidad, sino también la semejanza existente entre 
los patrones de asentamiento de los actuales tzotziles 
de Zinacantán y los que tenían los antiguos mayas se-
gún las excavaciones arqueológicas.1 También encontró 
similitudes entre las procesiones religiosas actualmente 
realizadas y las registradas por Diego de Landa en el 
siglo XVI (Landa, 1986: 63-70). Las observaciones hechas 
por Vogt dieron cuenta de las amplias posibilidades 
del uso sobrio de la etnografía en el estudio de épocas 
pasadas y permitieron comprender muchos aspectos 
de la cultura de los antiguos mayas. 

El método de Vogt ha sido recientemente retoma-
do con éxito por modernos investigadores, como los 
arqueólogos Edwin Barnhart (2001) y Clifford Brown 
(2005). Barnhart, quien ha estudiado los patrones de 
asentamiento del sitio arqueológico de Palenque, ha 
recurrido a algunos de los datos recopilados por Vogt 
en Zinacantán sobre la concentración de grupos habi-
tacionales en torno a las residencias de los zinacante-
cos más influyentes, para explicar convincentemente 
la distribución en Palenque de grupos residenciales 
menores alrededor de complejos residenciales nota-
blemente más grandes (Barnhart, 2001). Brown, por su 
parte, después de notar fuertes paralelos entre los ac-
tuales zinacantecos y los antiguos habitantes de Maya-
pán en la manera de asentar sus unidades residenciales 
en torno a pozos y cenotes, recupera la información de 
Vogt referente a la relación religiosa que establecen los 
zinacantecos entre sus unidades habitacionales y sus 
pozos para vislumbrar las concepciones religiosas que 
los antiguos habitantes de Mayapán habrían tenido 

con respecto a su unidad habitacional, su cenote y sus 
ancestros (Brown, 2005: 382-387). Estos dos estudiosos 
incluso llegan a encontrar viable, al igual que el mismo 
Vogt en su momento, considerar algunos elementos de 
la estructura socio-político-religiosa del actual Zina-
cantán al estudiar las correspondientes estructuras 
entre los mayas del periodo Clásico. 

Siguiendo el ejemplo de los autores mencionados, en 
esta ocasión nosotros nos centraremos en las implica-
ciones que podrían traer algunas creencias y prácticas 
rituales de los actuales zinacantecos, en particular las 
correspondientes a las cavernas, sobre nuestro en-
tendimiento del fenómeno de las cuevas mayas en la 
antigüedad y en especial sobre el fenómeno del arte 
rupestre maya clásico (pinturas, grabados y espeleote-
mas modificadas). Entendiendo, como Andrea Stone, 
que el Arte Rupestre es “[…] all manner of human markings 
on natural rock supports” (Stone, 1995: 9), nos apresuramos 
a señalar que en Zinacantán, efectivamente, no existen 
evidencias de que los antiguos mayas hayan elaborado 
aquí este tipo de obras. Sin embargo, dado que en esta 
comunidad maya se da el interesante fenómeno, bas-
tante bien documentado, de colocación y adoración de 
cruces de madera en el interior de las cuevas, queremos 
explorar qué alcances puede tener un ejercicio compa-
rativo entre estas cruces y el arte rupestre maya clásico. 
Ambos elementos, el arte rupestre maya antiguo y las 
cruces mayas actuales en cuevas, por su naturaleza 
—ser expresiones plásticas aisladas ubicadas adrede 
por los hombres en el interior de la tierra—, pueden 
considerarse en cierto sentido como partes de un mis-
mo fenómeno teniendo por ende, en ciertos contextos, 
valores semánticos semejantes. Por ello, creemos que 
un estudio de las funciones que en Zinacantán tienen las 
cruces localizadas en cuevas podría arrojar interesantes 
paralelos que nos ayuden a comprender mejor el sentido 
de elaborar obras de arte en el interior de las cuevas por 
parte de los antiguos mayas. 

Para someter a prueba este planteamiento, a con-
tinuación nos centraremos, en una primera sección 

ALGUNAS IMPLICACIONES DE LOS RITOS 
ZINACANTECOS EN CUEVAS EN EL ESTUDIO DEL 
ARTE RUPESTRE MAYA



41Revista LiminaR. Estudios sociales y humanísticos, año 7, vol. VII, núm. 1, junio de 2009, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas, México. ISSN: 1665-8027

Artículos  Alejandro Sheseña Hernández

del artículo, en el examen de las funciones que tienen 
actualmente las cruces zinacantecas en cuevas para des-
pués, en una segunda sección del trabajo, establecer los 
paralelos con el arte rupestre maya clásico. El propósito 
es encontrar funciones semejantes en el arte rupestre 
maya clásico y con ello entender los motivos que tenían 
los antiguos mayas para elaborar este tipo de arte en la 
profundidades del interior de la tierra. Dado que este 
estudio es solo un primer acercamiento al problema, y 
dado también el poco espacio del que disponemos, solo 
se mostrarán algunos paralelos, los más convincentes, 
suficientes para verificar la viabilidad de la propuesta. 
Esperamos que futuros trabajos de colegas (con mate-
riales de otras comunidades indígenas) puedan propor-
cionar más elementos a favor. La información sobre las 
cruces zinacantecas proviene en su gran mayoría de los 
trabajos de Evon Vogt (1961; 1964a; 1964b; 1993; 1981; Vogt 
and Stuart 2005) pero también de algunas observaciones 
personales realizadas en 2001 en la cabecera munici-
pal de Zinacantán y en 2008 en el paraje de Paste’. La 
pertinencia de usar la etnografía en el estudio del arte 
rupestre en general ha sido ya destacada por Jane Young 
(1988) y David Whitley (2005). Abigail Adams y James 
Brady (2005) por su parte han mostrado bastante bien 
la importancia de considerar datos etnográficos en el 
análisis arqueológico de las cuevas mayas. Nuestro 
estudio no pasa por alto un acercamiento al tema del 
significado del símbolo de la cruz entre los mayas del 
periodo Clásico. 

Las cruces y la geografía sagrada en Zinacantán

El paisaje natural de Zinacantán tiene elementos consi-
derados sagrados por los tzotziles tales como las cuevas, 
los pozos, los manantiales, las montañas, las cañadas, los 
peñascos, las piedras, los desfiladeros y los árboles. Su 
sacralidad deriva del hecho de servir de habitación para 
diversas entidades de naturaleza sobrenatural. Tales 
sitios se pueden localizar justamente gracias a la cruz o 
cruces que son colocadas ahí por los pobladores. Estas 

cruces son estructuras de madera de distintos tamaños 
con forma de cruz cristiana pintadas de color verde o 
azul y decoradas en su centro y brazos con dibujos pla-
teados de flores (Figura 1). Como lo señalamos, podemos 
localizar tales cruces en las cuevas (Figura 2). Éstas, en 
específico, son la morada de yahval balamil, el Señor de 
la Tierra, quien controla los rayos, las nubes y la lluvia, 
y quien además es dueño de todos los productos de la 
tierra. Los zinacantecos acuden a las cuevas correspon-
dientes para, entre otras razones, realizar cuidadosos 
rituales que incluyen ofrendas de incienso, velas, alcohol 
y oraciones dirigidas a esa divinidad a cambio de lluvia 
y en gratitud por la tierra y los pozos que aquél les per-
mite usar. Los eventos acontecen teniendo como centro 
especial de atención ritual precisamente la cruz o cruces 
existentes en la cueva a la que se acude (Vogt, 1993: 19, 

35-36; 1981: 120; Vogt and Stuart, 2005: 165-166). Gracias a 
restos arqueológicos sabemos que en la antigüedad, así 
como hoy, las cavernas eran usadas por los mayas con 
el objeto de efectuar ceremonias religiosas específicas. 
Nosotros suponemos que, de manera similar a como 
en la actualidad ocurre con las cruces zinacantecas en 
cuevas, en la antigüedad la presencia de iconografía en 
el espacio interior de las cavernas servía justamente 
como medio para focalizar la atención ritual de los 
antiguos chamanes. 

Como se dijo, las cruces se localizan invariablemente 
en los sitios geográficos considerados sagrados. En ese 
sentido, estos objetos de madera cumplen con la función 
elemental de servir de “marcas” que “sacralizan” rinco-
nes especiales del paisaje natural. Dado que los sitios 
resaltados como sagrados son de hecho la residencia 
de las distintas divinidades que controlan el universo; 
las cruces, en el caso de las montañas y de las cuevas, 
funcionan como verdaderas “entradas” a los dominios 
de esas mismas entidades. Siendo “entradas”, las cruces 
en estos sitios por ende marcan también fronteras entre 
los dominios del hombre y los de las divinidades. En 
el caso de las montañas, las cruces se colocan al pie y 
en la cima de estas elevaciones naturales para marcar 



42 Revista LiminaR. Estudios sociales y humanísticos, año 7, vol. VII, núm. 1, junio de 2009, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas, México. ISSN: 1665-8027

Artículos

diferentes niveles de acceso hacia el mundo de los 
ancestros divinizados desde el mundo de los hombres. 
En el caso de las cruces en cuevas, éstas señalan los 
límites entre el mundo de los seres humanos y el del 
Señor de la Tierra. Para traspasar esas fronteras es 
necesario realizar ofrendas y plegarias ante las cruces 
que las marcan. En ese sentido, las cruces vienen aquí 
funcionando como medios de comunicación con los 
habitantes sobrenaturales de cuevas y montañas (Vogt, 
1964a: 499; 1964b: 315; 1993: 19, 76-83, 269-270; 1981: 120, 126-129; 
Vogt y Stuart, 2005: 165-166). Incluso actuarían como 
verdaderas representaciones del Señor de la Tierra, en 
el caso de las cuevas, y de los ancestros, en el caso de 
las montañas (como veremos más adelante). Los mayas 
ch’oles de Tumbalá creen que las cruces colocadas en 
el interior de la cueva de Jolja, Chiapas, son la “imagen” 
de Don Juan, el dios de los cerros y dueño de todos los 
recursos naturales (Sheseña, 2008: 175). Para el caso de 
Zinacantán, ejemplo de todo lo anterior pueden ser las 
cruces que indican la ubicación del sitio llamado bankilal 
sch’ut ch’en, localizado en el paraje de Paste’. Este sitio es 
bastante especial: se trata de una depresión con acanti-
lados que es considerada como el mismo estómago del 
Señor de la Tierra. Es, como se entiende, un lugar bas-
tante importante del universo zinacanteco. Al usar las 
cruces que marcan la ubicación de las cuevas sagradas, 
como la descrita, los tzotziles logran hacer contacto con 
el dueño sobrenatural de todo lo que da la naturaleza 
e incluso entrar a sus dominios (Vogt, 1993: 162; Vogt y 
Stuart, 2005: 165-166).

Cabe prestar aquí especial atención sobre algunas 
particularidades que en su distribución presentan las 
cruces en cuevas de Zinacantán. Nosotros hemos no-
tado que estos objetos son colocados en las entradas u 
orillas de las cuevas, o bien, en recovecos o profundida-
des de las mismas. Podemos mencionar varios ejemplos. 
En el caso de la mencionada cueva bankilal sch’ut ch’en, 
las cruces se localizan precisamente en la orilla de esta 
depresión. También en la orilla están ubicadas las cruces 
que señalan la ubicación de una depresión en terrenos 

de Lorenzo Pérez Tzintan, uno de los totilme’iletik de 
Paste’. Es diferente en el caso de las cuevas de itzinal 
avan ch’en y bankilal avan ch’en, ambas localizadas también 
en Paste’. La primera es en realidad un abrigo rocoso 
que presenta infinidad de pequeños huecos o nichos 
en la profundidad de uno de los cuales se localizan las 
cruces (Figuras 2). La segunda es un sótano profundo 
de difícil descenso en cuyo oscuro fondo están coloca-
das las cruces. Recientemente los pobladores de Paste’ 
construyeron una escalinata gracias a la cual ahora ya 
se puede penetrar (Figuras 3, 4 y 5). De acuerdo con las 
creencias, el propio Señor de la Tierra ingresó en estas 
dos cuevas en el pasado mítico, por lo que se considera 
que son su residencia. Entradas y profundidades son, 
como vemos, los sitios que en el caso de las cuevas, son 
escogidos para colocar las cruces. Tal patrón no es pro-
pio únicamente de Zinacantán. En la cueva de Jolja las 
mencionadas cruces se localizan en una pequeña cámara 
interior de difícil acceso. El oscuro fondo de la cueva de 
Sibalchen, cerca de la comunidad tzeltal de Tenango, 
en Chiapas, también contiene una cruz. 

No está de más mencionar aquí que las cruces ubi-
cadas en otros rasgos del paisaje natural tienen como 
otra de sus funciones el marcar también límites pero, 
en este caso, de asentamientos humanos. Estas cruces 
no sólo separan, en un sentido cultural, el espacio 
civilizado (la aldea) del incivilizado (el bosque), sino 
también pueden separar, en un sentido social, a los 
propios asentamientos entre sí como, por ejemplo, 
a los sna  (los sna son grupos de linajes localizados) 
(Vogt, 1964a: 499; 1993: 19, 48, 76-83, 167-168, 269-270). Cabe 
destacar cómo en la mayoría de las comunidades mayas 
los rasgos geográficos naturales por sí mismos marcan 
fronteras de asentamientos (ver por ejemplo La Farge, 
1994: 143-144). En Zinacantán son los desfiladeros uno de 
esos elementos topográficos sagrados que precisamente 
sirven de frontera natural entre aldeas e incluso entre 
municipios vecinos. Tal función de estos rasgos del 
paisaje zinacanteco es reforzada precisamente por las 
cruces que ahí se colocan (Vogt, 1981: 129-130). En Santa 

ALGUNAS IMPLICACIONES DE LOS RITOS 
ZINACANTECOS EN CUEVAS EN EL ESTUDIO DEL 
ARTE RUPESTRE MAYA



43Revista LiminaR. Estudios sociales y humanísticos, año 7, vol. VII, núm. 1, junio de 2009, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas, México. ISSN: 1665-8027

Artículos

Eulalia (Guatemala) también las cuevas son elementos 
topográficos que sirven de mojón natural (La Farge, 1994: 

145). En Zinacantán cuevas con cruces están también 
incluidas en este grupo de marcadores naturales de 
límites entre espacios sociales. Ello se hace evidente 
en las procesiones realizadas por los miembros del sna 
chiku’etik, procesiones que, al visitar los sitios sagrados 
naturales que precisamente delimitan el territorio de 
este sna, incluyen la ya citada cueva (marcada con cruz) 
llamada bankilal sch’ut ch’en como uno de sus puntos. La 
cueva en este sentido funciona como elemento de una 
línea que, en palabras de Vogt, “encierra y protege” la 
tierra de estos linajes (Vogt, 1961: 139; 1993: 159-162, 166). 

Cabe explicar que las cruces y los rasgos sagrados 
del paisaje delimitan espacios sociales pues son, en la 
mayoría de esos casos, la encarnación de los ancestros. 
En general, de acuerdo con la mitología zinacanteca, 
muchos rasgos del paisaje natural, incluyendo los árbo-
les, las montañas, las lagunas y las piedras, son ancestros 
que en tiempos míticos por alguna razón se transforma-
ron en esos elementos geográficos. Tenemos el caso del 
ancestro Mariam Perex quien se transformó en un roble 
a orillas del pozo Paste’. Las montañas, por su parte, son 
la casa de los ancestros desde que éstos fueron enviados 
ahí a vivir por el dios waxakmen (entidad cuatripartita 
que sostiene al mundo por sus cuatro puntos cardi-
nales). En las montañas bankilal muk’ta witz y zizil witz 
(ambas en la cabecera municipal de Zinacantán), por 
ejemplo, viven el ancestro de más alto rango y una de las 
mujeres antepasados (Figura 6). También es importante 
mencionar el caso de la formación rocosa llamada shul 
vo’, localizada en Paste’, la cual, según las creencias, es 
en realidad un ancestro que mientras estaba ahí disfra-
zado de peñasco fue asesinado por un rayo. Todos estos 
ancestros “topográficos” se encuentran acompañados 
sin falta de su correspondiente cruz o grupo de cruces. 
Estas cruces, entonces, tal como lo vimos, se vuelven 
la encarnación misma de los antepasados en cuestión. 
En la cabecera municipal de Zinacantán, en el cerro 
conocido con el nombre de “Calvario”, por ejemplo, se 

levantan seis cruces que representan precisamente a los 
seis ancestros principales de todo el municipio que sue-
len reunirse en este lugar en momentos especiales. Por 
ello, cuando las cruces están decoradas con flores, son 
consideradas por los zinacantecos, en palabras de un 
informante de Vogt, como verdaderos dioses ancestrales 
“vestidos y esperando las velas para su comida”. Por todo 
lo anterior los rasgos del paisaje, y por ende las cruces 
ahí colocadas, son, como encarnación de los ancestros, 
ideales para marcar fronteras entre asentamientos 
pues con su presencia topográfica de origen mítico los 
mismos ancestros proporcionan a sus descendientes 
marcadores permanentes para reconocer la extensión 
del espacio que les corresponde habitar y usar (Vogt, 
1993: 27, 35, 76-83, 147, 269-270; 1981: 120, 132-137). 

Por último, las creencias mencionadas constituyen 
el motivo para la realización de los rituales dedicados 
de manera especial a las cruces. Dado que los ancestros 
fueron quienes les heredaron las tierras (y bienes tales 
como los pozos), cedidas a su vez por el Señor de la 
Tierra, los descendientes deben realizar rituales perió-
dicos en honor a las cruces que encarnan tanto a esos 
antepasados como al mismo yahval balamil. Mediante 
estos rituales se ratifica a estas divinidades como dueños 
de todos los recursos usados por determinada unidad 
social y al mismo tiempo se obtiene de ellos el derecho 
y los elementos (como el agua y la lluvia) para seguir 
haciendo uso de ellos. Por esto es fundamental que cada 
unidad social (los sna, por ejemplo) mantenga cruces 
en el bosque en aquellos elementos del paisaje natural 
que señalen la extensión de sus dominios incluyendo, 
recalcamos, las cuevas como residencia del dueño 
primigenio de todo. Estos límites son constantemente 
definidos o confirmados justamente a través del culto 
a las cruces. Dado que la cuestión de los derechos es 
de interés común, es importante que sin falta todos 
los miembros de la unidad ratifiquen su relación con el 
ancestro mítico participando en estos rituales. De esta 
manera además se asegura la unidad de la comunidad 
(Vogt, 1964b: 315; 1993: 48, 76-83, 151-152, 163-164, 167, 189, 

 Alejandro Sheseña Hernández



44 Revista LiminaR. Estudios sociales y humanísticos, año 7, vol. VII, núm. 1, junio de 2009, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas, México. ISSN: 1665-8027

Artículos

244-245, 256, 262-263). Los miembros del sna akovetik, 
por ejemplo, según nuestras indagaciones, mantienen 
y adoran cruces en las mencionadas cuevas bankilal 
avanchen y itsinal avanchen (Figuras 2, 3, 4 y 5). Los rituales 
más importantes realizados con los fines mencionados 
ocurren durante las fiestas llamadas k’in kruz, las cuales 
tienen lugar cada año en mayo y octubre que son los 
momentos propicios para pedir lluvias y para agradecer 
las enviadas; también ocurren durante las fechas que 
corresponden a las ceremonias generales de cambio de 
cargos y de año nuevo. Consisten en rezos y ofrendas 
de velas, aguardiente e incienso (símbolos de tortilla, 
bebida y cigarro, respectivamente) que se colocan en 
un receptáculo especialmente construido a los pies de 
las cruces (Figuras 5 y 7). Éstas deben previamente ser 
“vestidas” con abundante pino, geranios rojos, palmas 
y rosas blancas. Los encargados de realizar tales tareas, 
de rodillas frente a las cruces, son exclusivamente los 
chamanes de la localidad (Vogt, 1964b: 315; 1993: 48, 76-83, 

151-152, 163-164, 167, 189, 244-245, 256, 262-263). 
En síntesis, las cruces zinacantecas, como represen-

tación de los ancestros y del Señor de la Tierra, cumplen 
con varias funciones interrelacionadas bastante útiles 
para nuestros propósitos. Con el objeto de lograr una 
mejor visualización, las enunciaremos de la siguiente 
manera: 1) Señalan la ubicación de un sitio sagrado, 
incluyendo las cuevas; 2) Ubican “entradas” a estos 
lugares sacros; 3) Marcan fronteras de la más diversa 
índole, abarcando las existentes entre el mundo de los 
hombres y el mundo del Señor de la Tierra; 4) Abren 
canales de comunicación con los habitantes de estos 
sitios, entre los que se encuentra justamente el yahval 
balamil, morador de las cuevas; y 5) Sirven, a través de 
su adoración, para ratificar derechos sobre la tierra y 
sus recursos naturales. 

Antes de relacionar las cruces zinacantecas en cue-
vas con el arte rupestre maya clásico, conviene en las 
siguientes líneas, con el fin de obtener más elementos 
para argumentar la viabilidad de nuestra propuesta, 
establecer algunas semejanzas entre las cruces mayas 

actuales y otras obras pero del arte maya clásico “no 
rupestre” o “normal”. 

Las cruces y monumentos asociados entre los 
antiguos mayas

El destacar las semejanzas entre las cruces mayas 
modernas y los monumentos prehispánicos no es, 
efectivamente, un ejercicio nuevo. Ya Oliver La Farge 
y Douglas Byers en 1931 habían reflexionado sobre los 
orígenes prehispánicos del culto a la cruz (La Farge y 
Byers, 1931: 185-190). Fueron Robert Redfield y Alfonso 
Villa Rojas quienes en 1934 propusieron que la cruz 
maya actual es una derivación histórica del yax-cheil-cab 
o ceiba, árbol que, como se sabe, era objeto central de 
adoración entre los antiguos mayas (Redfield y Villa 
Rojas, 1934: 110). A esta propuesta se unen Oliver La 
Farge (1947), Rafael Girard (1949) y Frans Blom (1956). 
Evon Vogt, por su parte, descubre en 1964 vínculos entre 
las cruces actuales y las estelas mayas clásicas. Después 
de establecer paralelos entre las montañas sagradas de 
los zinacantecos y las pirámides mayas de la antigüedad, 
Vogt descubre que la ubicación y uso de las cruces en 
esas montañas (al pie y en la cima) es idéntica a la dis-
tribución y uso de las estelas y otros monumentos de 
piedra en las pirámides clásicas. Esto llevó a Vogt a ha-
blar sobre la existencia de cierta equivalencia semántica 
entre las cruces zinacantecas y esos monumentos mayas 
clásicos (Vogt, 1964a, 1964b). Como consecuencia de 
esta afirmación, Vogt más adelante (1976) señalaría que 
las cruces no son otra cosa que sustitutos de antiguos 
ídolos. Como lo veremos, las interpretaciones de todos 
estos estudiosos serían confirmadas años después con 
el desarrollo de la mayística (Freidel, Schele y Parker, 
1999: 49-51, 397, 401-402, 468; Christie, 2005). 

Afortunadamente, las cruces han estado presentes 
entre los mayas ya desde la antigüedad clásica. Las 
evidencias más elocuentes de esto las encontramos en 
las representaciones ubicadas en el Panel del Templo de 
la Cruz (Figura 8), en la famosa lápida del sarcófago de 

ALGUNAS IMPLICACIONES DE LOS RITOS 
ZINACANTECOS EN CUEVAS EN EL ESTUDIO DEL 
ARTE RUPESTRE MAYA



45Revista LiminaR. Estudios sociales y humanísticos, año 7, vol. VII, núm. 1, junio de 2009, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas, México. ISSN: 1665-8027

Artículos

Pakal (Figura 9) (ambas en Palenque), en un fragmento 
de cerámica polícroma procedente del sitio de Buenavis-
ta (Belice) (Figura 25) y en el Dintel 2 de Yaxchilán (ver 
ilustración en Graham y Von Euw, 1977). En el caso de 
Palenque, las singulares cruces a nivel iconográfico efec-
tivamente buscaban representar un árbol y, en algunas 
ocasiones, incluso una ceiba gigante, según un estudio 
reciente de Carl Douglas Callaway (2006). Fundamenta-
do en restos arqueológicos, Callaway incluso señala que 
lo que en realidad ilustra la iconografía de Palenque son 
verdaderas cruces portátiles hechas de jade (y madera), 
material que, por el color, hacía referencia a los árboles 
(Callaway, 2006: 89-91). Tal vez de este tipo eran las 
cruces (“cetro de árbol” según Schele y Freidel, 1999: 383) 
ilustradas en el citado Dintel 2 de Yaxchilán. Callaway 
señala que estos objetos portátiles posiblemente eran 
parte de los escenarios durante los ritos de ascensión 
en Palenque. El nombre con el que se designaba en las 
inscripciones a estas cruces era justamente “Árbol de 
Jade” (Callaway, 2006: 89-91). Esto inmediatamente nos 
recuerda las también portátiles cruces zinacantecas ya 
que éstas son decoradas con abundante pino y pintadas 
precisamente de color verde como si fueran árboles. Y 
hablando ya de paralelos, es de notar cómo las cruces-
árboles del panel y lápida de Palenque están sobre lo 
que Callaway ha identificado como una especie de gran 
recipiente (la cabeza del monstruo) (Callaway, 2006: 53), 
detalle que de nuevo nos lleva a Zinacantán, en parti-
cular a los receptáculos para ofrendas elaborados a los 
pies de las cruces tanto en cuevas como en el exterior 
(Figuras 5 y 7). Si consideramos también la asociación 
que Karen Bassie, Evon Vogt y David Stuart hacen de 
las pirámides del Grupo de las Cruces de Palenque con 
montañas (las propias pirámides) y cuevas (las estruc-
turas en su parte superior) (Bassie 2002; Vogt y Stuart, 
2005: 166-168), entonces tendríamos que la cruz del Panel 
del Templo de la Cruz se localiza exactamente en la 
cima de una “montaña” y dentro de una “cueva”, sitios 
donde precisamente se colocan hoy en día las cruces 
en Zinacantán. 

De suma importancia resulta en este momento 
destacar cómo en las páginas 26-27 del códice Dresden 
aparece un árbol decorado con una capa como si fuera 
una persona (Figura 10). Las cruces mayas en la actua-
lidad también son tratadas de la misma manera, según 
lo que vemos en la región de Tixcacal, Yucatán, donde 
las cruces en algunas ocasiones son “vestidas” con ca-
misas (Figura 11). Esta costumbre, antigua y moderna, 
de tratar las cruces como personas se puede entender 
si traemos a colación la creencia zinacanteca de que las 
cruces son en realidad la encarnación de los antepasados 
(Vogt, 1993: 81, 269). Recuérdese la leyenda del ancestro 
Mariam Perex quien en tiempos míticos se transfor-
mó en el roble que está a orillas del pozo Paste’ y que 
actualmente está acompañado de una cruz de madera 
(Vogt, 1993: 147). Los actuales mayas mames del volcán 
Tacaná tienen por tradición “sembrar” cruces de ocote 
que representan personas (Rodríguez Vásquez, 2008: 

946). Todos estos datos sugieren fuertemente que lo 
que con exactitud representaban las singulares cruces 
de jade de Palenque no era simplemente árboles, sino 
el concepto de los ancestros transformados en árboles. La 
composición iconográfica sobre la lápida de Palenque 
apunta en ese sentido al mostrarnos a Pakal, vestido 
como el Dios del Maíz, resurgiendo de la muerte a través 
de su transformación en árbol cruciforme (Figura 9). El 
Dios del Maíz, a propósito, también en ocasiones adopta 
en la iconografía una postura cruciforme al momento de 
su resurrección (Figura 12). Se han encontrado cruces 
pintadas en el fondo de platos descubiertos precisamen-
te en tumbas (del sitio arqueológico de K’axob), cruces 
que Patricia McAnany relaciona justamente con los 
ancestros y el parentesco (McAnany, 1995: 57-58, 85-86). 
Las cruces de los paneles de los templos del Grupo de 
las Cruces de Palenque serían, entonces, ancestros en 
las cimas de las “montañas” semejantes a los ancestros-
cruces zinacantecos localizados en  las cumbres de los 
cerros locales. 

Interesante resulta aquí el hecho de que se hayan 
conservado cruces pintadas sobre los muros interiores 

 Alejandro Sheseña Hernández



46 Revista LiminaR. Estudios sociales y humanísticos, año 7, vol. VII, núm. 1, junio de 2009, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas, México. ISSN: 1665-8027

Artículos

de algunas cavernas, como es el caso de Ch’en Chin 
(Yucatán) y Jolja (Chiapas), por ejemplo. La cueva de 
Jolja, en particular, contiene una cruz pintada con car-
bón a un lado de una de las inscripciones mayas clásicas 
conservadas en este sitio (Figura 13). En lo que respecta 
a las cruces de Ch’en Chin (Figura 14), éstas se localizan 
en un panel cerca de la entrada a esta cueva; son inter-
pretadas por Juan Luis Bonor e Ismael Sánchez como 
marcas que informan sobre la existencia de agua virgen 
dentro de esta cueva tal como en la actualidad algunas 
cruces mayas de Zinacantán señalan también la locali-
zación de pozos (Bonor Villarejo y Sánchez Pinto, 1991: 

49), como es el caso de la citada cruz-ancestro a orillas 
del pozo Paste’. La cruz pintada en la otra caverna, la de 
Jolja, también cumpliría con esta función al encontrarse 
cerca de la zona húmeda de esta caverna. 

El concepto de los ancestros-árboles podía ser 
representado no solo a través de cruces sino también a 
través de las estelas de piedra. Así lo indican algunos de 
estos monumentos al contener imágenes de gobernantes 
disfrazados de árboles cruciformes (Freidel, Schele y 
Parker, 1999: 131, 145, 209, 392) (Figura 15). Si las estelas 
encarnaban a las personas ahí representadas (Stuart, 
1996: 164), resulta lógico entonces que con el paso del 
tiempo estos retratos monumentales terminaban 
convirtiéndose, a los ojos de los antiguos mayas, en 
verdaderos ancestros de piedra (Christie, 2005: 284, 285). 
Es bastante sugerente en este sentido aquella creencia 
zinacanteca según la cual uno de los antepasados de 
la comunidad en los tiempos míticos se transformó 
en la formación rocosa llamada shul vo’, localizada en 
Paste’, a cuyos pies hay una cruz de madera (Vogt, 1981: 

132-137). En el Popol-Vun los dioses ancestrales de los 
quichés son transformados en las piedras que serían en 
lo subsiguiente alimentadas por sus descendientes con 
sangre que colocaban en la “boca” de estas piedras; esas 
piedras-ancestros marcaban los dominios territoriales 
de los quiches según la misma epopeya (Recinos, 1978: 

117-120). Al parecer mitos y concepciones similares ya-
cían bajo la costumbre clásica de adorar las estelas de 

las ciudades. Hasta la fecha esculturas al aire libre de 
la región de Utatlán, Guatemala, son “alimentadas” por 
los quichés con aguardiente, pollo y sangre (Tedlock, 
1983: 355). Los ancestros-estelas del periodo Clásico 
eran levantados y también adorados durante las fiestas 
de fin de periodo en las plazas y al pie y encima de las 
pirámides (Freidel, Schele y Parker, 1999: 145), tal como 
hoy ocurre cada año con algunas cruces en Zinacantán 
durante las ceremonias de cambio de cargo (Vogt, 1964a, 
1964b). Hay, como se ve, una clara equivalencia entre 
las estelas mayas clásicas y las cruces zinacantecas 
(Christie, 2005), por lo que el paralelo establecido en 
su momento por Vogt entre ambos elementos (Vogt, 
1964a, 1964b) resultó totalmente acertado. 

Pero estos ancestros-árboles de piedra de la antigüe-
dad podían ubicarse no sólo en las plazas y templos de 
las ciudades, sino también bajo tierra, según lo indican 
la iconografía y la arqueología de cuevas. Monumentos 
megalíticos, semejantes por su forma y disposición a las 
estelas tradicionales (aunque sin decoración alguna), se 
han descubierto en las cámaras más difíciles de acceder 
de una serie de cuevas, principalmente de Belice (Awe, 
Griffith and Gibbs, 2005). La escena grabada sobre un 
cráneo de pecarí muestra precisamente cómo en una 
cueva se adora una especie de estela con altar (ver 
ilustración en Bassie, 1991: 111). Los citados monumentos 
megalíticos encontrados en las cuevas, al igual que los 
de las ciudades, están asociados con restos de incen-
sarios y otros tipos de cerámica, carbón, jade y huesos 
de animales (Awe, Griffith and Gibbs, 2005), ofrendas 
que evidencian precisamente un trato ritual semejante 
al observado en Zinacantán para con las cruces de las 
cavernas (Figura 5). 

Por último, cabe destacar cómo en ocasiones en 
las ciudades eran utilizados, de una manera que re-
cuerda el uso de las estelas, pedazos de espeleotemas, 
materiales propios de las cuevas. De ello es evidencia 
una estalactita con grabados en el Templo 33 de Yax-
chilan. Por razones obvias esta práctica nos obliga a 
detenernos brevemente en este punto. Los espeleo-

ALGUNAS IMPLICACIONES DE LOS RITOS 
ZINACANTECOS EN CUEVAS EN EL ESTUDIO DEL 
ARTE RUPESTRE MAYA



47Revista LiminaR. Estudios sociales y humanísticos, año 7, vol. VII, núm. 1, junio de 2009, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas, México. ISSN: 1665-8027

Artículos

temas eran considerados como “árboles de piedra” 
debido a la semejanza que ambos presentan (Bonor 
y Martínez, 1996: 258), tal como podemos notarlo en 
el caso de la gran columna de calcita conservada en 
las profundidades de la cueva de Balank’anche’, Yu-
catán (Figura 16) (Andrews, 1961: 29). Por ello estas 
formaciones rocosas podían ser representadas en la 
iconografía a través de árboles con troncos de piedra 
que recordaban estelas, tal como lo sugieren las cita-
das páginas 26-27 del códice Dresden (Figura 10). Por 
sus características geológicas los espeleotemas en las 
creencias mayas son considerados como divinidades 
asociadas con el agua, la lluvia y la tierra (Brady, Cobb, 
Garza, Espinosa y Burnett, 2005: 218-222). En la página 
25 del códice Dresden, por ejemplo, vemos la cabeza 
del dios de la lluvia Chaahk unida a un “tronco” de 
piedra  (Figura 17). La sacralidad contenida en estas 
formaciones originaba que fueran removidas de las 
cuevas y llevadas a las ciudades (Peterson, McAnany 
y Cobb, 2005: 237-240). Entonces, ya sea en su ambiente 
natural, o ya sea en calidad de “estelas” en las plazas o 
pirámides de las ciudades, los espeleotemas represen-
taban no otra cosa más que divinidades. Dentro de las 
cuevas, según datos arqueológicos, estas formaciones 
eran objeto de tratamiento ritual especial (veáse 
Awe, Griffith y Gibbs, 2005: 239-241). Las columnas 
de calcita encontradas en Naj Tunich, por ejemplo, 
recibían ofrendas a juzgar por el carbón presente en 
estas formaciones (Stone, 1995: 127). La estalagmita de 
la cueva E de Río Frío en Belice (Pendergast, 1970: 8), 
cual verdadera divinidad a quien adorar y alimentar, 
presenta un agujero con ofrendas a la altura de su 
“estómago”. Pero los espeleotemas también podían 
ser modificados para crear in situ verdaderas esculturas 
monumentales que precisamente representarían, como 
en los casos del espeleotema número 7 de la cueva de 
Actun Halal (Figura 18) y de la estalagmita de la cueva 
de Actun Chapat (ambas en Belice), a las divinidades 
ancianas de la Tierra (Helmke, Awe y Griffith, 2003: 102, 

115; Griffith y Jack, 2005). Entre estos dioses se encon-

traría el llamado Dios N, encarnación de las montañas 
y morador de las cavernas (Taube, 1992: 94; Sheseña, 
2003, 2006). Otra de las divinidades asociadas con los 
espeleotemas sería, como vimos, el dios de la lluvia 
Chaahk. El Dios N es una entidad que conjunta todos 
los poderes atribuidos a estas formaciones rocosas 
pues al ser la personificación de las montañas resulta, 
en coordinación con Chaahk (según las escenas de las 
vasijas polícromas clásicas), el responsable de hacer 
llover. Por ello es de esperar que los espeleotemas, 
en cuevas o en la superficie, hayan sido considerados 
como la materialización de este dios en particular y 
que hayan sido incluso modificadas para representarlo 
mejor. El “árbol de piedra” era, entonces, una repre-
sentación del Dios  de la Tierra. 

 Como resultado de la revisión anterior vemos que 
hay elementos suficientes para hablar de similitudes 
entre las cruces mayas modernas y determinados ejem-
plares del arte maya clásico “no rupestre” o “normal”, 
ejemplares que, aunque característicos de las ciudades, 
también se llegan a encontrar, como vimos, en las mis-
mas cuevas. Estas similitudes nos permiten concluir, 
entonces, que la cruz indígena de hoy, a pesar del des-
garrador tránsito colonial, sería equivalente y sustituto 
de los siguientes monumentos clásicos portadores de 
la misma carga semántica y, por ende, merecedores del 
mismo tratamiento ritual: 1) Las propias cruces pre-
hispánicas, ya sea como objetos portátiles hechos de 
madera y jade, o ya sea como pinturas elaboradas en las 
paredes del interior de la cuevas; 2) Las espectaculares 
estelas que caracterizan a las grandes ciudades así como 
sus símiles, los monumentos megalíticos encontrados en 
la profundidad de las cavernas; e incluso 3) Los espeleo-
temas, modificados o en estado natural, utilizados en la 
arquitectura de las ciudades o como partes del ambiente 
natural del interior de la tierra. Todo lo anterior impli-
caría que los significados de “ancestro” y “Señor de la 
Tierra”, así como la silueta de árbol, que actualmente 
poseen las cruces mayas, vienen en realidad existiendo 
ya desde el periodo Clásico.

 Alejandro Sheseña Hernández



48 Revista LiminaR. Estudios sociales y humanísticos, año 7, vol. VII, núm. 1, junio de 2009, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas, México. ISSN: 1665-8027

Artículos

 Las cruces mayas en cuevas zinacantecas y el arte 
rupestre de los antiguos mayas. 

Tras verificar la similitud, en conceptualización y dis-
tribución, entre las cruces indígenas actuales y varios 
tipos de monumentos mayas antiguos, incluyendo las 
propias manifestaciones de arte rupestre tales como 
espeleotemas modificados y pinturas, pasaremos a 
proponer, como consecuencia lógica, la posibilidad de 
que dichas similitudes se extiendan al nivel de las fun-
ciones. Para sustentar esta propuesta, regresaremos a las 
cruces zinacantecas en cuevas para rescatar algunas de 
las funciones mencionadas que éstas presentan según 
los registros etnográficos citados para, en un análisis 
comparativo más, verificar si el arte rupestre de los 
antiguos mayas cumple o no con el mismo papel. Este 
ejercicio, como señalamos al inicio del artículo, podría 
ayudar a comprender mejor la lógica de elaborar obras 
de arte en el interior de las cuevas por parte de los an-
tiguos mayas. Dado que este estudio es sólo un primer 
acercamiento, únicamente se mostrarán los paralelos 
que de manera más convincente verifican la viabilidad 
de la propuesta. Futuros trabajos de colegas podrán 
proporcionar más datos a favor. 

Y bien, al igual que las actuales cruces zinacantecas 
en cuevas, determinados casos del arte rupestre maya de 
la antigüedad, independientemente de lo que iconográfi-
camente muestren, tendrían las siguientes funciones: 

1) Señalar la ubicación de cuevas sagradas. Y también 
de cámaras sagradas dentro de las cuevas. De hecho, 
incluso en nuestros días las propias inscripciones ma-
yas clásicas de la cueva de Jolja son utilizadas por los 
rezadores locales para guiarse en la localización de la 
cueva como también en la penetración a la cámara más 
sagrada de este sitio. Para referirse a las inscripciones, 
los rezadores utilizan la palabra española “mapa” en el 
entendido de que la presencia de éstas indica el camino 
correcto a seguir para llegar a su objetivo (Arcos Mén-
dez, comunicación personal 2005). Que así podía ser usa-
do el arte rupestre en la antigüedad lo indican algunas 

pinturas de la cueva de Ch’en Chin pues, si es cierto que 
los puntos más sagrados son aquellos que combinan el 
agua y la tierra (Brady, 1997: 603), entonces las escaleras 
pintadas en este sitio (Figura 14), las cuales según Bonor 
Villarejo y Sánchez Pinto sirven para indicar el camino 
a seguir hacia el lugar donde en el interior de las cue-
vas está el agua (Bonor Villarejo y Sánchez Pinto, 1991: 

48-49); estarían en realidad también funcionado como 
señales para llegar al punto más sagrado de esta cueva. 
La misma función utilitaria-religiosa tendría la pintura 
que en Loltun muestra una imagen que recuerda a una 
persona cargando una vasija con agua (Figura 19). 

Como vemos, las distintas obras rupestres mayas 
habrían señalado tanto la ubicación de las propias cue-
vas como también la ubicación de cámaras sagradas al 
interior de las mismas. Como ejemplos claros del primer 
caso tenemos el famoso relieve de la cueva de Loltun y 
el grupo de pinturas número 2 de la cueva de Jolja (que 
incluye un bloque jeroglífico que justamente expresa 
el nombre de esta cueva, y una escena iconográfica de 
Fuego Nuevo) (Figura 20), ambas obras ubicadas en los 
accesos a las cuevas (Strecker y Stone, 2003: 56; Sheseña, 
2005). La mayor parte de las obras de arte rupestre maya, 
sin embargo, ubican espacios sagrados dentro de las 
cavernas. Si, como se dijo, son los rincones con presencia 
de agua y más escondidos de las cuevas los puntos de 
máxima sacralidad (Brady, 1997, 2003), entonces es de 
esperar encontrar ahí mismo muestras de arte a ma-
nera de marcas. En el punto más recóndito de la cueva 
de Naj Tunich, justamente en una cámara de calcita, 
encontramos dos rostros pintados sobre estalactitas, 
los dibujos número 91 y 92 de esta cueva (Stone, 1995: 

121, 125). Recuérdese que los espeleotemas eran y son 
considerados como divinidades del agua, la lluvia y la 
tierra precisamente (Brady, Cobb, Garza, Espinosa y 
Burnett, 2005: 218-222). Sobre los espeleotemas de otro 
rincón de esta misma cueva, la cámara llamada Crystal 
Room, un punto también alejado de esta caverna, se 
hallan cuatro inscripciones más (Stone, 1995: 104, 118, 

212-213). En la cámara 5 de la cueva de Loltun, una de 

ALGUNAS IMPLICACIONES DE LOS RITOS 
ZINACANTECOS EN CUEVAS EN EL ESTUDIO DEL 
ARTE RUPESTRE MAYA



49Revista LiminaR. Estudios sociales y humanísticos, año 7, vol. VII, núm. 1, junio de 2009, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas, México. ISSN: 1665-8027

Artículos

las zonas más escondidas de este sitio subterráneo, se 
localiza un espeleotema en forma de columna sobre el 
cual se conservan cuatro pinturas mayas del periodo 
Protoclásico Tardío (Strecker y Stone, 2003: 60-61; Stone, 
1995: 58). En el fondo de otra cueva, la de Jolja, en un 
túnel de difícil acceso, cerca de un espeleotema tam-
bién en forma de columna, se ubican las inscripciones 
clásicas que distinguen a esta cueva, entre ellas la que 
está acompañada por una cruz pintada con carbón 
(Figura 13) (Sheseña, 2007). Por último, en la cueva de 
Yaleltsemen, Chiapas (una cueva con una cascada en 
su entrada), dos inscripciones se encontraban en una 
cámara interior a la cual es extremadamente difícil 
entrar por lo reducido de la abertura que conduce a esa 
zona (Becquelin y Baudez, 1982: 1231). 

2) Distinguir “entradas” o “fronteras” entre espacios. 
Nos referimos principalmente a los espacios dentro de 
las cuevas. Ya Andrea Stone había notado que los anti-
guos creadores de las obras de Naj Tunich mostraban 
preferencia por los umbrales, los recodos de las paredes 
o los arcos naturales, es decir, por puntos transicionales 
dentro de las cuevas (Stone, 1995: 125-126). Los dibujos 
52, 54, 55 (dos rostros y una inscripción, todos pintados) 
y 53 (un conjunto de rostros de perfil grabados) de Naj 
Tunich, por ejemplo, se localizan, a manera de “entrada”, 
a ambos lados de un estrecho paso que une dos cámaras 
(Stone, 1995: 118, 125). La inscripción informa acerca de 
la llegada (huliiy) de ciertas personas a ese punto de 
la cueva. Varios metros más adelante, en un recodo, 
se localiza otro conglomerado de pinturas (rostros e 
inscripciones); cerca de éstas últimas hay restos de un 
fogón grande que sugiere la realización de ofrendas 
(Stone, 1995: 118, 127). El citado grupo de pinturas número 
2 de Jolja se localiza precisamente sobre un gran muro 
que, cerca de la entrada a la cueva, forma un recodo que 
parece hacer una separación entre la entrada y el pasillo 
interior de esta caverna (Figura 20) (Sheseña, 2005). Las 
pinturas de la cueva de Bladen 2, Belice (una de las cuales 
muestra el rostro de una divinidad, posiblemente el Dios 
N), se encuentran justamente encima de un arco natural 

(Stone, 1995: 95-96). En el espacio que sirve de antesala 
a la cámara más recóndita de Naj Tunich (la cámara de 
calcita ya mencionada), sobre una estalagmita que, en 
palabras de Andrea Stone, parece precisamente un poste 
marcador, encontramos un texto jeroglífico pintado, el 
dibujo número 90 de esta cueva; el texto dice: “La boca 
de Dios” (Stone, 1995: 121, 125). 

Tal distribución se explica si interpretamos esas 
obras como señales que distinguían grados de acceso a 
las zonas más sagradas de la cueva, acceso que requería 
de ciertos rituales a realizar en los puntos marcados por 
las obras. Entre los actuales mayas mames del volcán 
Tacana, por ejemplo, existe la creencia en la existencia 
de diferentes “puertas” que anteceden al lugar donde 
se localiza Dios (Rodríguez Vásquez, 2008: 946). En 
Utatlán existe la costumbre de ingresar a los túneles 
sagrados haciendo pausas en bifurcaciones internas 
para hacer ofrendas y pedir permiso al Dios de la Tie-
rra para entrar a esas ramificaciones y seguir adelante 
(Tedlock, 1983: 350). Un conglomerado importante 
de pinturas de Naj Tunich (Dibujos 66-83) se localiza 
precisamente en una compleja zona de bifurcaciones 
(Stone, 1995: 103). Las pinturas clásicas de la cueva de 
Actun Ch’on, Yucatán, se localizan agrupadas también 
en el área de una bifurcación (Stone, 1995: 61-65). Sobre 
las entradas de bifurcaciones interiores también se 
hallan las pinturas de la cueva de Tixcuytun, Yucatán 
(Strecker y Stone, 2003: 64). Podemos imaginar que 
las diferentes escenas iconográficas pintadas en estas 
zonas transicionales de las cuevas eran precisamente 
ilustraciones de los rituales que los antiguos visitantes 
realizaban ahí al momento de hacer las pausas referidas. 
Los actuales ch’oles de Tumbalá tienen por norma, para 
penetrar a la profundidad de la cueva de Jolja, primero 
pedir permiso a Don Juan, divinidad de las cuevas, en 
una pequeña cámara ubicada justamente a los pies del 
citado grupo de pinturas número 2, es decir, en la zona 
transicional. Los actuales mayas q’eqchi’ también acos-
tumbran realizar ofrendas a los dioses de la montaña en 
la boca de las cuevas sagradas antes de penetrar en ellas 

 Alejandro Sheseña Hernández



50 Revista LiminaR. Estudios sociales y humanísticos, año 7, vol. VII, núm. 1, junio de 2009, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas, México. ISSN: 1665-8027

Artículos

(Adams and Brady, 2005: 310). Por último, como ya vimos, 
previo al ascenso a las montañas sagradas donde “viven” 
los ancestros, los propios zinacantecos deben rezar 
frente a las cruces ubicadas al pie de estas elevaciones 
naturales para poder continuar tranquilamente con su 
peregrinación (Vogt, 1964a: 499). 

3) Comunicar a los hombres con los dioses de la 
Tierra. La importancia de llegar a los espacios más 
sagrados radicaba en que, al ser éstos la residencia de 
los dioses, proporcionaban a sus visitantes la posibi-
lidad de entrar en comunicación con esas divinidades, 
independientemente de lo que se quisiera de ellos. A 
una conclusión semejante llegan James Brady y colegas 
(2005: 220) al interpretar el dato proporcionado por 
Wyllis Andrews acerca de que una depresión en la co-
lumna sagrada de calcita de la cueva de Balank’anche’ 
es considerada por los actuales mayas como el trono 
(k’anche’) de las divinidades (Figura 16) (Andrews, 
1971: 260) Si se considera que un trono supone la 
presencia de un ser ahí sedente, entonces el trono de 
Balank’anche’ resultaba ser el punto idóneo para llegar 
a entablar comunicación con los residentes sobrenatu-
rales de esta cueva. A propósito, hay suficientes creen-
cias mayas registradas que narran encuentros de seres 
humanos en cuevas con seres sobrenaturales posados 
en sus asientos (Vogt, 1993: 51-52; Vogt y Stuart, 2005: 

167; Rodríguez Vásquez, 2008: 946). Recuérdense los 
episodios del Popol-Vuh en donde ambas parejas de 
gemelos llegan a  entrevistarse en el Inframundo con 
señores ubicados en sus tronos (Recinos, 1978: 54-55, 

77-79). El Panel 1 de la cueva de Oxtotitlán muestra pre-
cisamente a un gobernante sobre su trono (Figura 21). 
Interesante resulta el hecho de que la palabra yucateca 
k’anche’ no solo signifique “banquillo” (Bastarrachea, 
Yah Pech y Briceño Chel, 1992: 99) sino también “altar 
que consiste en una mesa alta, de forma cuadrada, sobre la que 
se pone una cruz de madera” (Barrera Vásquez, 1995: 295), 
lo que inmediatamente nos recuerda los soportes de 
cemento sobre los que se colocan las actuales cruces 
zinacantecas (Figura 7). 

De la misma manera que la columna de calcita de 
Balank’anche’, el arte rupestre maya clásico, indepen-
dientemente de lo que en su iconografia muestre, habría 
servido de medio de comunicación entre los hombres y 
los dioses al llegar a la residencia de éstos últimos (las 
cámaras sagradas). Cabe destacar aquí el interesante he-
cho de que varias de las muestras de arte rupestre maya 
ubicadas en los puntos más sagrados aparezcan justa-
mente asociadas con asientos o banquetas artificiales 
o naturales formadas por las irregularidades del muro. 
Daremos tres ejemplos. En el lugar más sagrado de Naj 
Tunich (la cámara de calcita ya citada) fue construida 
una estructura de piedra semejante a una banqueta; a 
unos metros más adelante se localizan precisamente 
dos rostros pintados sobre estalactitas, los dibujos 91 y 
92 (Brady, Veni, Stone y Cobb, 1992: 78; Brady, 2003: 88-

90). En el fondo de la cueva de Yaleltsemen, una pintura 
que muestra a un príncipe sedente (junto con los dos 
textos jeroglíficos) se localiza justamente en la cara 
frontal de un gran bloque de piedra que recuerda una 
banqueta (Figura 22) (Becquelin y Baudez, 1982: 1231). 
En la cueva de Jolja, una de las pinturas (la escena de 
Fuego Nuevo) fue elaborada en una pared localizada 
arriba de una saliente rocosa que tiene la forma de un 
altar; en la cara frontal de esta saliente está la pintura 
que muestra el glifo que da nombre a esta cueva (Shese-
ña, 2005) (Figura 20). Podemos incluir aquí también el 
Dibujo 88 de Naj Tunich (un texto jeroglífico pintado) 
ubicado arriba de un cúmulo de rocas que funcionaba 
como altar (Stone, 1995: 128). 

Por supuesto, las banquetas no eran indispen-
sables para contactar a los dioses ni para plasmar 
arte rupestre. Efectivamente, en puntos entendidos 
como sagrados por su lejanía dentro de las cuevas 
(Brady, 2003) encontramos pinturas y estalactitas 
modificadas sin banquetas que las contextualicen. 
Sin embargo, estas obras de arte representan, por 
iconografía, directamente dioses. Podemos suponer 
que su elaboración buscaba un fuerte intento por 
asegurarse el contacto con las divinidades represen-

ALGUNAS IMPLICACIONES DE LOS RITOS 
ZINACANTECOS EN CUEVAS EN EL ESTUDIO DEL 
ARTE RUPESTRE MAYA



51Revista LiminaR. Estudios sociales y humanísticos, año 7, vol. VII, núm. 1, junio de 2009, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas, México. ISSN: 1665-8027

Artículos

tadas. Una de las pinturas de la cueva de Tixcuytun, 
Yucatán, ilustra muy bien lo dicho. Esta obra, que 
muestra el rostro de una divinidad, puede ser apre-
ciada por el observador únicamente si éste, habiendo 
llegado a ella a gatas por un túnel muy bajo y angosto, 
se acuesta boca arriba mirando al techo (Stone, 1995: 

70) exactamente de la misma manera en que ciertos 
chamanes se colocaban para establecer contacto con 
los dioses, según lo vemos en la página 58 del códice 
Madrid (Figura 23). Curioso resulta el hecho de que 
un retrato del Dios de la Muerte también se localice 
en el techo de una pequeña cámara interior (cámara 
ya desde la antigüedad bloqueada adrede con un 
muro de abobe y piedras para, al parecer, resaltar su 
sacralidad) de la cueva de Acum, Yucatán (Stone, 
1995: 66, 68). Los retratos de los dioses, entonces, 
efectivamente servían para entrar en comunicación 
con las divinidades representadas. Ese habría sido 
el propósito de haber elaborado las imágenes de 
los dioses de la lluvia y del sol conservadas en los 
muros de las cámaras húmedas y bastante alejadas 
de las cuevas de Dzibichén (Yucatán) y Naj Tunich, 
respectivamente. A esta lista se agregaría la esta-
lagmita modificada ubicada a más de 200 metros de 
profundidad en la cueva de Actun Chapat, Belice 
(Helmke, Awe y Griffith,  2003: 101-102), estalagmita 
que al parecer representa el rostro de una divinidad 
muy importante: el Dios N (Figura 24). 

Como observación final cabe destacar que las tres 
funciones puestas de relieve en realidad están interrela-
cionadas, razón por la cual un ejemplar de arte rupestre 
puede cumplir, naturalmente, con más de una función al 
mismo tiempo. A final de cuentas, las cruces zinacante-
cas también pueden concentrar todas las funciones en 
un solo instante. Ejemplo de lo anterior pueden ser las 
pinturas de Yaleltsemen (ubicadas sobre un “trono” y en 
la cámara más alejada) y las pinturas del Grupo 2 de Jolja 
(elaboradas sobre un “altar” y en una zona transicional). 
Es posible que otras obras, no discutidas aquí por la 
falta de mapas topográficos o datos que especifiquen 

su ubicación exacta al interior (como los espeleotemas 
modificados de Actun Halal y Actun Chapat), también 
hayan tenido las funciones comentadas. Tal podría ser 
el caso de aquellos grabados y pinturas localizadas en 
los túneles cercanos a las cámaras sagradas dentro de 
las cuevas de Caactun y Acum, ambas en Yucatán. 

Conclusión

El análisis comparativo, desarrollado a lo largo del pre-
sente artículo, entre las cruces zinacantecas en cuevas 
y el arte rupestre maya clásico, sí resultó ser bastante 
productivo pues nos ayudó a encontrar fumciones 
semejantes en ambas manifestaciones culturales. 
La creación y distribución de pinturas, grabados y 
esculturas de espeleotemas modificados en cavernas 
por parte de los antiguos mayas estaba motivada, al 
igual que la colocación de cruces mayas en cuevas zi-
nacantecas, por la creencia en la existencia de niveles 
de acceso o puntos de contacto con los dioses y por 
la idea de que el arte rupestre maya podía funcionar 
como marcador de esos puntos y niveles.  

Agradecimientos

Agradezco a mis consultores Javier Méndez López, Lo-
renzo Pérez Tzintan, Juan Méndez Vásquez y Manuel 
Martínez Teratol por el importante auxilio prestado en 
la comunidad de Paste.

Notas

1 Robert Wauchope ya en 1938 había notado importantes 
paralelos entre las casas indígenas actuales y las edifica-
ciones prehispánicas (Wauchope 1938). 

Bibliografía

Adams, Abigail y James Brady (2005), “Ethnographic 
Notes on Maya Q’eqchi’ Cave Rites: Implications 

 Alejandro Sheseña Hernández



52 Revista LiminaR. Estudios sociales y humanísticos, año 7, vol. VII, núm. 1, junio de 2009, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas, México. ISSN: 1665-8027

Artículos

for Archaeological Interpretation”, en In the Maw of 
the Earth Monster. Mesoamerican Ritual Cave Use, 
Austin: Eds. James E. Brady y Keith M. Prufer, Uni-
versity of Texas Press, pp. 301-327. 

Andrews, E. Wyllis, IV (1961), Preliminary Report on 
the 1959-60 Field Season National Geographic So-
ciety-Tulane University. Dzibilchaltun Program, 
Miscellaneous Series núm. 11, New Orleans: Middle 
American Research Institute, Tulane University. 

Andrews, E. Wyllis, IV (1971), Balankanche - Throne of 
the Tiger Priest, Explorers Journal, núm. 49 (4), pp. 
254-262. 

Awe, Jaime J., Cameron Griffith y Sherry Gibbs (2005), 
“Cave Stelae and Megalithic Monuments in Wes-
tern Belze”, en In the Maw of the Earth Monster. 
Mesoamerican Ritual Cave Use, Austin: Eds. Ja-
mes E. Brady y Keith M. Prufer, University of Texas 
Press,  pp. 223-248. 

Barnhart, Edwin L. (2001), The Palenque Mapping Pro-
ject: Settlement and Urbanism at an Ancient Maya 
City, Dissertation presented to the Faculty of the 
Graduate School of the University of Texas at Aus-
tin in partial fulfillment of the requirements for the 
degree of Doctor of Philosophy, The University of 
Texas at Austin. 

Barrera Vásquez, Alfredo [Director], (1995), Dicciona-
rio Maya, Editorial Porrúa, México. 

Bassie, Karen (1991), From the Mouth of the Dark 
Cave. Commemorative Sculpture of the Late Classic 
Maya, University of Oklahoma Press, Norman and 
London.

Bassie, Karen (2002), The Jolja Cave Project, FAMSI Fi-
nal Report, Manuscript. 

Bastarrachea, Juan, Ermilo Yah Pech y Fidencio Brice-
ño Chel (1992), Diccionario básico español-maya, 
maya-español, Mérida: Maldonado Editores.

Becquelin, Pierre y Claude F. Baudez  (1982), Toni-
na: Une cité maya du Chiapas (Mexique), vol. 1-3, 
México: Centre d´Estudes Mexicaines et Centramé-
ricaines.

Blom, Frans (1956), “Vida precortesiana del indio 
chiapaneco de hoy”, en Estudios antropológicos 
publicados en homenaje al Dr. Manuel Gamio, 
México: Sociedad Mexicana de Antropología, pp. 
277-285. 

Bonor Villarejo, Juan Luis e Ismael Sánchez Pinto 
(1991),  “Las cavernas del municipio de Oxkutz-
cab, Yucatán, México: Nuevas aportaciones”, Ma-
yab 7, pp. 36-52. 

Bonor Villarejo, Juan Luis y Carolina Martínez Klemm 
(1996), Trabajos recientes en la región de Caves 
Branch, Distrito de El Cayo, Belice, Los investiga-
dores de la cultura maya 4, Campeche: Universidad 
Autónoma de Campeche, pp. 250-267. 

Brady, James (1997), “Settlement Configuration and 
Cosmology: The Role of Caves at Dos Pilas”, Ameri-
can Anthropologist, 99 (3), pp. 602-618. 

Brady, James  (2003), “In My Hill, in My Valley: The 
Importance of Place in Ancient Maya Ritual”, en  
Mesas and Cosmologies in Mesoamerica, Edited by 
Sharon Douglas, San Diego Museum Papers, 42. pp. 
83-91. 

Brady, James, George Veni, Andrea Stone y Allan Cobb 
(1992), “Explorations in the New Branch of Naj Tu-
nich: Implications for Interpretation”, en Mexicon, 
vol. XIV, núm. 4, pp. 74-81. 

Brady, James, Allan B. Cobb, Sergio Garza, Cesar Espi-
nosa y Robert Burnett (2005), “An analysis of An-
cient Maya Stalactite Breakage at Balam Na Cave, 
Guatemala”, en Stone Houses and Earth Lords. 
Maya Religion in the Cave Context, Colorado: Eds. 
Keith M. Prufer y James E. Brady, University Press 
of Colorado, pp. 213-224.

Brown, Clifford T. (2005), Caves, Karts, and Settlement 
at Mayapan, Yucatán, en In the Maw of the Earth 
Monster. Mesoamerican Ritual Cave Use. Austin: 
Eds. James E. Brady y Keith M. Prufer. University of 
Texas Press,  pp. 373-402. 

Callaway, Carl Douglas (2006), The Maya Cross at 
Palenque: A Reappraisal, Thesis presented to the 

ALGUNAS IMPLICACIONES DE LOS RITOS 
ZINACANTECOS EN CUEVAS EN EL ESTUDIO DEL 
ARTE RUPESTRE MAYA



53Revista LiminaR. Estudios sociales y humanísticos, año 7, vol. VII, núm. 1, junio de 2009, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas, México. ISSN: 1665-8027

Artículos

Faculty of the Graduate School of the University of 
Texas at Austin in partial fulfillment of the require-
ments for the degree of Master of Arts, The Univer-
sity of Texas at Austin. 

Christie, Jessica Joyce (2005), The Stela as a Cultural 
Symbol in Classic and Contemporary Maya Socie-
ties, Ancient Mesoamerica, 16, pp, 277-289. 

Freidel, David, Linda Schele y Joy Parker (1999), El cos-
mos maya. Tres mil años por la senda de los chama-
nes, México: Fondo de Cultura Económica.

Girard, Rafael (1949), Los chortis ante el problema 
maya, México: Editorial Antigua Librería Robredo. 

Graham, Ian y Eric Von Euw (1975), Corpus of Maya 
Hieroglyphic Inscriptions, vol. 2, Part 1, Naranjo, 
Cambridge, Mass, Peabody Museum of Archaeology 
and Ethnology, Harvard University. 

Graham, Ian y Eric Von Euw  (1977), Corpus of Maya 
Hieroglyphic Inscriptions, vol. 3, Part 1, Yaxchilan, 
Cambridge, Mass, Peabody Museum of Archaeology 
and Ethnology, Harvard University.

Griffith, Cameron S. y Sarah M. P. Jack  (2005), “Mo-
numental Modified Speleothem Sculpture: New 
Patterns in a Class of Ancient Maya Cave Art”, en 
Making Marks: Graduate Studies in Rock Art Re-
search at the New Millennium, Eds. Jennifer K. K. 
Huang y Elisabeth V. Culley, American Rock Art 
Research Association. 

Helmke, Christophe G. B., Jaime J. Awe y Cameron S. 
Griffith (2003), “El arte rupestre de Belice”, en Arte 
rupestre de México Oriental y Centro América, Ber-
lin: Ed. Martin Künne Matthias Strecker, Indiana 
Suplemento 16. Instituto Iberoamericano Fundación 
Patrimonio Cultural Prusiano, pp. 97-117. 

Houston, Stephen, David Stuart y Karl Taube (1992), 
“Image and Text on the “Jauncy Vase”, en The Maya 
Vase Book, vol. 3, New York: Edited by Barbara y 
Justin Kerr, Kerr Associates. 

La Farge, Oliver, 1947, Santa Eulalia. The Religion of a 
Cuchumatan Indian Town, University of Chicago 
Press, Chicago.  

La Farge, Oliver  (1994), La costumbre en Santa Eulalia, 
Guatemala: Ediciones Yaxte. 

La Farge, Oliver y Douglas Byers , (1931), The Year 
Bearer’s People, Tulane: Middle American Research 
Institute, Publication 3, New Orleans.

Landa, Diego de (1986), Relación de las cosas de Yuca-
tán, México: Editorial Porrúa.

Lee, Thomas A. (1985), Los códices mayas, Tuxtla Gu-
tiérrez: Universidad Autónoma de Chiapas. 

McAnany, Patricia A., 1995, Living with the Ancestors. 
Kinship and Kingship in Ancient Maya Society, 
Austin: University of Texas Press. 

Pendergast, David M. (1970), A. H. Anderson’s Excava-
tions at Rio Frio Cave E, British Honduras (Belice), 
en Art and Archaeology Occasional Paper 20, To-
ronto: Royal Ontario Museum.

Peterson, Polly A., Patricia A. McAnany y Allan Cobb 
(2005), “De-fanging the Earth Monster: Speleothem 
Transport to Surface Sites in the Sibun Valley”, en 
Stone Houses and Earth Lords. Maya Religion in 
the Cave Context, Eds. Keith M. Prufer y James E. 
Brady, University Press of Colorado, pp. 225-248.

Quenon, Michel y Genevieve Le Fort (1997), “Rebirth 
and Resurrection in Maize God Iconography”, en 
The Maya Vase Book vol. 5, New York: Kerr Asso-
ciates,  pp. 884-902. 

Recinos, Adrian (1978), El Popol Vuh. Las antiguas his-
torias del Quiché, San José de Costa Rica: Editorial 
EDUCA.

Redfield, Robert y Alfonso Villa Rojas (1934), Chan 
Kom: A Maya Village, The University of Chicago 
Press, Chicago and London. 

Rodríguez Vázquez, Elías (2008), Asentamientos anti-
guos en el volcán Tacana, Chiapas-Guatemala, XXI 
Simposio de Investigaciones Arqueológicas en Gua-
temala, Guatemala: Ministerio de Cultura y Depor-
tes de Guatemala, pp. 943-952. 

Schele, Linda y David Freidel (1999), Una selva de reyes. 
La asombrosa historia de los antiguos mayas, Méxi-
co: Fondo de Cultura Económica. 

 Alejandro Sheseña Hernández



54 Revista LiminaR. Estudios sociales y humanísticos, año 7, vol. VII, núm. 1, junio de 2009, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas, México. ISSN: 1665-8027

Artículos

Sheseña Hernández, Alejandro (2003), Peshernie rospi-
si drevnij maya, Universidad Estatal de Voronezh, 
Voronezh, (en ruso). 

Sheseña Hernández, Alejandro (2005), “El significado 
del grupo 2 de la cueva de Jolja”, en Anuario 2004 
Tuxtla Gutiérrez:l CESMECA, Universidad de 
Ciencias y Artes de Chiapas,  pp. 317-350. 

Sheseña Hernández, Alejandro (2006), Pinturas mayas 
en cuevas, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas, México: Con-
sejo Estatal para la Cultura y las Artes de Chiapas.

Sheseña Hernández, Alejandro (2007), “Los textos je-
roglíficos mayas de la cueva de Jolja”, en: Mesoweb: 
www.mesoweb.com/es/articulos/jolja/Jolja.pdf. 

Sheseña Hernández, Alejandro (2008), “Don Juan: Una 
divinidad de raíces prehispánicas entre los actuales 
ch’oles de Tumbalá, Chiapas”, en, Alejandro Sheseña 
Hernández, Sophia Pincemin Deliberos y Carlos Uriel 
Del Carpio Penagos [Eds.], Estudios del Patrimonio 
Cultural de Chiapas, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas: Uni-
versidad de Ciencias y Artes de Chiapas, pp. 173-208. 

Stone, Andrea (1995), Images from the Underworld. Naj 
Tunich and the Tradition of Maya Cave Painting. 
Austin:  University of Texas Press.

Strecker, Matthias y Andrea Stone (2003), “Arte ru-
pestre de Yucatán y Campeche”, en Arte rupestre 
de México Oriental y Centro América, Ed. Martin 
Künne Matthias Strecker. Berlin: Indiana Suple-
mento 16. Instituto Iberoamericano Fundación Pa-
trimonio Cultural Prusiano. pp. 53-77. 

Stuart, David (1996), Kings of Stone. A Consideration of 
Stelae in Ancient Maya Ritual and Representation. 
RES, 29-30, pp. 148-171. 

Taube, Karl A. (1992), “The Major Gods of Ancient Yu-
catan”, Studies in Pre-Columbian Art and Archaeo-
logy, núm. 32. Washington, D.C.: Dumbarton Oaks 
Research Library and Collection. 

Tedlock, Barbara (1983), “El C’oxol: Un símbolo de la re-
sistencia quiché a la conquista espiritual”, en Nuevas 
perspectivas sobre el Popol-Vuh. Guatemala: Edito-
rial Piedra Santa. pp. 343-357.

Vogt, Evon Z. (1961), “Some Aspects of Zinacantan 
Settlement Patterns and Ceremonial Organization”, 
Estudios de Cultura Maya, 1. pp. 131-146.

Vogt, Evon Z. (1964a), “Ancient Maya Concepts in Con-
temporary Zinacantan Religion”, en: VIe Congres 
International des Sciences Anthropologiques et Eth-
nologiques. París: Musee de l’Homme, pp. 497-502.

Vogt, Evon Z. (1964b), “Some Implications of Zinacan-
tan Social Structure for the Study of the Ancient 
Maya”,  Actas y Memorias del XXXV Congreso In-
ternacional de Americanistas, 1. pp. 307-319.

Vogt, Evon Z. (1976), Tortillas for the Gods. Cambridge, 
Mass: Harvard University Press.

Vogt, Evon Z. (1981), “Some Aspects of the Sacred Geo-
graphy of Highland Chiapas”, en Mesoamerican Si-
tes and World-Views. Washington: Ed. Elizabeth P. 
Benson. Dumbarton Oaks, pp. 119-138.

Vogt, Evon Z., 1993, Ofrendas para los dioses. México: 
Fondo de Cultura Económica. 

Vogt, Evon Z. y David Stuart  (2005), “Some notes on 
Ritual Caves among the Ancient and Modern Maya”, 
en In the Maw of the Earth Monster. Mesoamerican 
Ritual Cave Use. Austin: Eds. James E. Brady y Keith 
M. Prufer. University of Texas Presspp, 155-185. 

Wauchope, Robert (1938), Modern Maya Houses. A 
Study of Their Archaeological Significance. Was-
hington, D. C.:  Carnegie Institution of Washing-
ton. 

Whitley, David (2005), Introduction to rock art re-
search. Left Coast Press: California, E.U. 

Young, Jane (1988), Signs from the Ancestors: Zuni Cul-
tural Symbolism and Perceptions of Rock Art. Albu-
querque: University of New Mexico Press.

Lista de Figuras

Figura 1. Ejemplo de cruz zinacanteca. Dibujo de Alla 
Kolpakova.  

Figura 2. Cruces de la cueva itzinal avan ch’en, en el pa-
raje de Paste’. Foto de Alejandro Sheseña, año 2008.

ALGUNAS IMPLICACIONES DE LOS RITOS 
ZINACANTECOS EN CUEVAS EN EL ESTUDIO DEL 
ARTE RUPESTRE MAYA



55Revista LiminaR. Estudios sociales y humanísticos, año 7, vol. VII, núm. 1, junio de 2009, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas, México. ISSN: 1665-8027

Artículos

Figura 3. La cueva bankilal avan ch’en, en el paraje de 
Paste’. Foto de Alejandro Sheseña, año 2008. 

Figura 4. Descendiendo a los dominios del Señor de la 
Tierra en bankilal avan ch’en. Foto de Alejandro 
Sheseña, año 2008.

Figura 5. En el reino del Señor de la Tierra. Las cruces del 
interior de la cueva bankilal avan ch’en. Obsérvese el 
receptáculo para ofrendas elaborado a los pies de las 
cruces. Foto de Alejandro Sheseña, año 2008. 

Figura 6. Cruz junto al pozo sagrado vo’ ch’oh vo’ al 
pie de la montaña zizil witz en la cabecera munici-
pal de Zinacantán. Foto de Alejandro Sheseña, año 
2001. 

Figura 7. Grupo de cruces sobre un basamento con re-
ceptáculo para ofrendas. Paraje de Paste’. Foto de 
Alejandro Sheseña, año 2008.  

Figura 8. Detalle del Panel del Templo de la Cruz de 
Palenque. Dibujo de Linda Schele. 

Figura 9. Detalle de la imagen contenida en la Lápida 
del Sarcófago del Templo de las Inscripciones de 
Palenque. Dibujo de Merle Greene Robertson. To-
mado de Bassie 1991. 

Figura 10. Detalle de la página 26 del Códice Dresden. 
Tomado de Lee 1985. 

Figura 11. Cruz de la región de Tixcacal, Yucatán. Foto 
de Linda Schele. Tomada de Freidel, Schele y Par-
ker 1999. 

Figura 12. El Dios del Maíz adopta una posición cru-
ciforme al momento de su resurrección en la vasija 
K4681. Dibujo de Michel Quenon. Tomado de Que-
non y Le Fort 1997. 

Figura 13. Grupo de pinturas número 5 de la cueva de 
Jolja, Chiapas. Obsérvese la cruz hecha con carbón 
al lado derecho de esta inscripción. Foto de Jorge 
Pérez de Lara. Cortesía de The Jolja Cave Project. 

Figura 14. Paneles I y II de la cueva de Ch’en Chin, Yu-
catán, que muestran cruces y escaleras. Dibujo to-
mado de Bonor Villarejo y Sánchez Pinto 1991. 

Figura 15. Estela 6 de Naranjo que muestra al gober-
nante de esta ciudad K’ak’ Ukalaw Chan Chaahk 
disfrazado de árbol cruciforme. Dibujo de Ian Gra-
ham. Tomado de Graham y Von Euw 1975. 

Figura 16. Espeleotema en forma de árbol encontrado 
en el interior de la cueva de Balank’anche’, Yucatán. 
Dibujo de Luis Cobarruvias. Tomado de Andrews 
1961. 

Figura 17. Detalle de la página 25 del Códice Dresden. 
Tomado de Lee 1985. 

Figura 18. Espeleotema número 7 de la cueva de Actun 
Halal. Foto tomada de Griffith y Jack 2005. 

Figura 19. Pintura de la cueva de Loltun que muestra a 
una persona cargando una vasija con agua. Dibujo 
de Andrea Stone. Tomado de Stone 1995. 

Figura 20. Grupo de pinturas número 2 de la cueva de 
Jolja. Foto de Jorge Pérez de Lara. Cortesía de The 
Jolja Cave Project. 

Figura 21. Panel 1 de la cueva de Oxtotitlán. Dibujo de 
Andrea Stone. Tomado de Stone 1995. 

Figura 22. Las pinturas de la cueva de Yaleltsemen. 
Foto tomada de Becquelin y Baudez 1982. 

Figura 23. Detalle de la página 58 del Códice Madrid. 
Tomado de Lee 1985. 

Figura 24. Estalagmita modificada en la cueva de Ac-
tun Chapat, Belice, que muestra el rostro del Dios 
N. Fotos de Cameron Griffith. Tomada de Helmke, 
Awe y Griffith 2003. 

Figura 25. Fragmento de cerámica policroma clási-
ca procedente del sitio de Buenavista, Belice, que 
muestra un ejemplo de cruz antigua. Dibujo de Karl 
Taube. Tomado de Houston, Stuart y Taube 1992.

 Alejandro Sheseña Hernández



56 Revista LiminaR. Estudios sociales y humanísticos, año 7, vol. VII, núm. 1, junio de 2009, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas, México. ISSN: 1665-8027

Artículos

Figura 1. Ejemplo de cruz zinacanteca. Dibujo de Alla Kolpakova.

Figura 2. Cruces de la cueva itzinal avan ch’en, en el paraje de 
Paste’. Foto de Alejandro Sheseña, año 2008.

Figura 3. La cueva bankilal avan ch’en, en el paraje de Paste’. Foto 
de Alejandro Sheseña, año 2008. 

Figura 4. Descendiendo a los dominios del Señor de la Tierra en 
bankilal avan ch’en. Foto de Alejandro Sheseña, año 2008.

ALGUNAS IMPLICACIONES DE LOS RITOS 
ZINACANTECOS EN CUEVAS EN EL ESTUDIO DEL 
ARTE RUPESTRE MAYA



57Revista LiminaR. Estudios sociales y humanísticos, año 7, vol. VII, núm. 1, junio de 2009, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas, México. ISSN: 1665-8027

Artículos

Figura 5. En el reino del Señor de la Tierra. Las cruces del interior 
de la cueva bankilal avan ch’en. Obsérvese el receptáculo para 
ofrendas elaborado a los pies de las cruces. Foto de Alejandro 

Sheseña, año 2008. 

Figura 6. Cruz junto al pozo sagrado vo’ ch’oh vo’ al pie de la mon-
taña zizil witz en la cabecera municipal de Zinacantán. Foto de Ale-

jandro Sheseña, año 2001.

Figura 8. Detalle del Panel del Templo de la Cruz de Palenque. 
Dibujo de Linda Schele.

Figura 7. Grupo de cruces sobre un basamento con receptáculo 
para ofrendas. Paraje de Paste’. Foto de Alejandro Sheseña, año 

2008.  

 Alejandro Sheseña Hernández



58 Revista LiminaR. Estudios sociales y humanísticos, año 7, vol. VII, núm. 1, junio de 2009, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas, México. ISSN: 1665-8027

Artículos

Figura 9. Detalle de la imagen contenida en la Lápida del 
Sarcófago del Templo de las Inscripciones de Palenque. Dibujo 

de Merle Greene Robertson. Tomado de Bassie 1991. 

Figura 10. Detalle de la página 26 del Códice Dresden. Tomado 
de Lee 1985.

Figura 11. Cruz de la región de Tixcacal, Yucatán. Foto de Linda 
Schele. Tomada de Freidel, Schele y Parker 1999.

ALGUNAS IMPLICACIONES DE LOS RITOS 
ZINACANTECOS EN CUEVAS EN EL ESTUDIO DEL 
ARTE RUPESTRE MAYA



59Revista LiminaR. Estudios sociales y humanísticos, año 7, vol. VII, núm. 1, junio de 2009, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas, México. ISSN: 1665-8027

Artículos

Figura 13. Grupo de pinturas número 5 de la cueva de Jolja, Chia-
pas. Obsérvese la cruz hecha con carbón al lado derecho de esta 
inscripción. Foto de Jorge Pérez de Lara. Cortesía de The Jolja Cave 

Project.

Figura 14. Paneles I y II de la cueva de Ch’en Chin, Yucatán, que 
muestran cruces y escaleras. Dibujo tomado de Bonor Villarejo y 

Sánchez Pinto 1991.

Figura 15. Estela 6 de Naranjo que muestra al gobernante de esta 
ciudad K’ak’ Ukalaw Chan Chaahk disfrazado de árbol cruciforme. 

Dibujo de Ian Graham. Tomado de Graham y Von Euw 1975.

Figura 12. El Dios del Maíz adopta una posición cruciforme al mo-
mento de su resurrección en la vasija K4681. Dibujo de Michel 

Quenon. Tomado de Quenon y Le Fort 1997.

 Alejandro Sheseña Hernández



60 Revista LiminaR. Estudios sociales y humanísticos, año 7, vol. VII, núm. 1, junio de 2009, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas, México. ISSN: 1665-8027

Artículos

Figura 16. Espeleotema en forma de árbol encontrado en el inte-
rior de la cueva de Balank’anche’, Yucatán. Dibujo de Luis Cobar-

ruvias. Tomado de Andrews 1961. 

Figura 18. Espeleotema número 7 de la cueva de Actun Halal. Foto 
tomada de Griffith y Jack 2005.

Figura 17. Detalle de la página 25 del Códice Dresden. Tomado de 
Lee 1985.

Figura 19. Pintura de la cueva de Loltun que muestra a una perso-
na cargando una vasija con agua. Dibujo de Andrea Stone. Tomado 

de Stone 1995.

ALGUNAS IMPLICACIONES DE LOS RITOS 
ZINACANTECOS EN CUEVAS EN EL ESTUDIO DEL 
ARTE RUPESTRE MAYA



61Revista LiminaR. Estudios sociales y humanísticos, año 7, vol. VII, núm. 1, junio de 2009, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas, México. ISSN: 1665-8027

Artículos

Figura 21. Panel 1 de la cueva de Oxtotitlán. Dibujo de Andrea 
Stone. Tomado de Stone 1995. 

Figura 22. Las pinturas de la cueva de Yaleltsemen. Foto tomada 
de Becquelin y Baudez 1982.

Figura 23. Detalle de la página 58 del Códice Madrid. Tomado de 
Lee 1985. 

Figura 20. Grupo de pinturas número 2 de la cueva de Jolja. Foto 
de Jorge Pérez de Lara. Cortesía de The Jolja Cave Project.

 Alejandro Sheseña Hernández



62 Revista LiminaR. Estudios sociales y humanísticos, año 7, vol. VII, núm. 1, junio de 2009, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas, México. ISSN: 1665-8027

Artículos

Figura 24. Estalagmita modificada en la cueva de Actun Chapat, 
Belice, que muestra el rostro del Dios N. Fotos de Cameron Griffith. 

Tomada de Helmke, Awe y Griffith 2003. 

Figura 25. Fragmento de cerámica policroma clásica procedente 
del sitio de Buenavista, Belice, que muestra un ejemplo de cruz 
antigua. Dibujo de Karl Taube. Tomado de Houston, Stuart y Taube 

1992.

ALGUNAS IMPLICACIONES DE LOS RITOS 
ZINACANTECOS EN CUEVAS EN EL ESTUDIO DEL 
ARTE RUPESTRE MAYA




