
52 Revista LiminaR. Estudios sociales y humanísticos, año 6, vol. VI, núm. 2, diciembre de 2008, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas. ISSN: 1665-8027

T e m á t i c a

Derechos sexuales y reproductivos: un debate público 
instalado por mujeres

Nélida Bonaccorsi 
Carmen Reybet

Dra. Nélida Bonaccorsi, licenciada en Historia por la UNAM, México; doc-
tora en Estudios de la Mujer, Universidad de Oviedo, España; Facultad de 
Humanidades, Universidad Nacional del Comahue, Argentina, temas de es-
pecialización: Historia cultural y estudios de las mujeres y género, teléfono: 
0299-4484433, correo electrónico: nbonacco@calfnet.com.ar.
Mg. Carmen Reybet, licenciada en Antropología por la Universidad Nacional 
de Rosario, Argentina; Magíster en Ciencias Sociales, Orientación Educación, 
FLACSO, Argentina; Facultad de Ciencias de la Educación, Universidad 
Nacional del Comahue, Argentina, temas de especialización: Educación y es-
tudios de las mujeres y género, teléfono: 0299- 4473860, correo electrónico: 
carmen.reybet@speedy.com.ar. 

Enviado a dictamen: 18 de septiembre de 2008.
Aprobación: 17 de octubre de 2008.

Resumen: El propósito del presente artículo es analizar y reflexio-
nar sobre los discursos feministas referentes a sexualidad y derechos 
reproductivos que circulan tanto en el campo teórico como en las 
normativas dictadas en un ámbito provincial de Argentina. Nos re-
ferimos a la Ley sancionada en la provincia de Neuquén, nº 2222/98  
sobre  derechos sexuales y reproductivos para mujeres y varones.

Palabras clave: Discursos feministas, sexualidad, derechos repro-
ductivos, políticas públicas del estado de Neuquén 

Abstract: The purpose of the present article is to analyze and reflect 
on the feminist discourses concerning sexuality and reproductive rights, 
topics that circulate in the theoretical field, as well as in the regulations 
announced in a provincial environment in Argentina. We are referring 
to the law pronounced in the Province of Neuquén 2222/98 about sexual 
and reproductive rights towards both men and women.

Key words: Feminist discourses, sexuality, reproductive health, 
public policies of Neuquén state.

Introducción

A partir de la re-democratización en la Argentina 
en los años 80, luego de un largo período de go-
biernos de dictaduras militares, el Parlamento 

comienza a funcionar debatiendo propuestas de leyes 
impensables de ser sancionadas en otras épocas, y me-
nos aún que favorezcan a las mujeres. Algo similar se 
produce en las Legislaturas provinciales.

Neuquén, una provincia con menos de medio millón 
de habitantes, situada al norte de la Patagonia tiene un 
pasado reciente de defensa continua de los Derechos 
Humanos por la conformación de organizaciones 
con ese fin, por una Iglesia progresista y por el grupo 
local de Madres de Plaza de Mayo. Las organizaciones 
de mujeres, en esa coyuntura, pudieron constituirse 



53Revista LiminaR. Estudios sociales y humanísticos, año 6, vol. VI, núm. 2, diciembre de 2008, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas. ISSN: 1665-8027

T e m á t i c a

y tener un protagonismo decisivo con la propuesta 
de ley que contempla Derechos de la Mujer, bajo el 
nombre de “Promoción y garantía de la salud  sexual y 
reproductiva de mujeres y varones”, siendo una de las 
pocas normativas provinciales de esa envergadura con 
que cuenta el país.

En este artículo nos proponemos presentar los avan-
ces teóricos feministas y las experiencias de proyectos 
que a nivel internacional se han ido articulando sobre 
el tema, de influencia decisiva en la región, para luego 
centrarnos en “escribir las prácticas” alrededor del en-
tramado que dio lugar a la pronunciación y sanción de 
la ley de salud sexual y reproductiva  en Neuquén. 

El derecho en las mujeres o mujeres con derechos

A lo largo de la modernidad el campo del Derecho se fue 
materializando en el dominio masculino / patriarcal, 
motivo por el cual se constituyó en uno de los espacios 
de lucha de los movimientos de mujeres que pugnan 
por instalar en el terreno jurídico la igualdad  como 
horizonte. 

Judith Butler y Ernesto Laclau (citado por Faur, 
2003) plantean que si bien la noción de igualdad traza 
un horizonte imposible de ser alcanzado, la tarea polí-
tica del movimiento de derechos humanos consiste en 
su búsqueda y en la promoción de su cumplimiento. 
Estos autores manifiestan que esta tarea política no 
debe interpretarse como una tendencia hacia la homo-
geneización de los seres humanos, sino como una acep-
tación y “proliferación de las diferencias” bajo un común 
denominador de respeto por sus derechos. Interpretan 
que, de este modo, en el campo político las nociones 
de igualdad y diferencia no son incompatibles y que la 
igualdad es un tipo de discurso que intenta manejar y 
organizar las diferencias.

La idea de igualdad tiene la capacidad de visibilizar lo 
diferente de otra manera. Sobre este tema Celia Amorós 
(2000) expresa que todo derecho a la diferencia supone 
un derecho a la igualdad, la diferencia en la vida humana 

es de suyo un hecho, no toda diferencia es buena o mala. 
Hay diferencias indeseables (por ejemplo, la concepción 
nazista de la diferencia), hay diferencias neutrales, hay 
diferencias éticas deseables. Como ha señalado Nancy 
Fraser, (1991: 26) “toda diferencia que conlleve jerarquía 
o desigualdad es una mala diferencia”. Pues la diferencia 
es en sí un valor mientras que la igualdad es un concepto 
regulativo, ético y también es un valor. 

Según Alejandra Ciriza (2002), sólo las sociedades 
que postulan la igualdad —aún cuando formal entre sus 
ciudadanos—, permiten visibilizar las desigualdades 
y las diferencias, favoreciendo el nacimiento de movi-
mientos sociales que, como el feminismo, son producto 
“de la radicalización de la noción de igualdad”. 

La ciudadanía y los derechos están en continua 
construcción y cambio, puesto que se conforman con el 
continuo devenir histórico. Para las mujeres ejercer los 
derechos de ciudadanía plena es investirse como “suje-
tos de derechos”. En la medida que varones y mujeres 
ingresan en el mundo de lo jurídico, como ciudadanos 
de derechos, se enteran que la ley existe y los determina 
como sujeto social. Así, ambos quedan investidos de la 
condición de “sujeto de derecho” que significa entrar a 
la categoría de “ciudadanos”. 

Al decir de Nancy Fraser (op. cit.: 26) “las necesidades 
fugitivas adquieren un status político legítimo tendiendo 
a politizar más esas necesidades”. Tratar las demandas 
de necesidades justificadas como la base para los nuevos 
derechos sociales es empezar a superar los obstáculos 
para el ejercicio efectivo del derecho de la ciudadanía y en 
particular  el “derecho de las mujeres”. A su vez el recono-
cimiento de la mujer como sujeto de  derecho resignifica 
el discurso sexista acerca de la mujeres (Ruiz, 2000). 

Argumenta Sonia Reverter (2008) que el estado mo-
derno democrático de derecho es en última instancia el 
garante de los principios de igualdad y justicia, y es el 
que debe dar un marco para que se evite en la sociedad 
civil injusticias y desigualdades. 

Los movimientos de mujeres sostienen demandas 
y proclamas tanto específicas de mujeres como igua-

 Nélida Bonaccorsi, Carmen Reybet      



54 Revista LiminaR. Estudios sociales y humanísticos, año 6, vol. VI, núm. 2, diciembre de 2008, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas. ISSN: 1665-8027

T e m á t i c a

litaristas, con las cuales se han dirigido al Estado para 
dialogar, interpelar, hacer propuestas de políticas 
públicas.

El feminismo tiene presente que el derecho es mas-
culino y patriarcal e ideológicamente opresivo para las 
mujeres. Si bien es imposible separar el Derecho de la 
política y de lo ideológico, se trata de que sea inclusivo 
a todos los integrantes de una sociedad. Para ello se 
debería des-politizarlo y des-ideologizarlo de su con-
tenido masculinista, permitiendo así que las mujeres 
puedan acogerse a los beneficios de las leyes. Sólo se 
trata de pregonar la igualdad del derecho que es sólo el 
derecho a la igualdad,  pero en muchos casos atendiendo 
las diferencias, y en nuestro estudio, la diferencia sexual  
particular de las mujeres. 

En síntesis, aceptamos la diferencia de los sexos, 
pero con la igualdad en el derecho, en las oportunidades, 
en el reconocimiento de la diferencia como fraternidad 
y sororidad1 de los seres humanos.

El cuerpo de la mujer es “privado” o es privado de 
derechos

Al hablar del cuerpo nos referimos a la “envoltura del 
cuerpo” que es analizado desde lo psíquico y social. La 
representación inconsciente del cuerpo pasa por el ima-
ginario e incorpora elementos de lo simbólico que una 
cultura construye. Así, la diferencia sexual se distingue 
de la diferencia biológica entre los sexos. Diferencia 
sexual como cuerpo: un cuerpo pensante, un cuerpo que 
habla, que expresa el conflicto psíquico. Es decir, que las 
diferencias de sexos no son sólo cuestiones anatómicas 
sino subjetividades, el sexo se asume en el inconsciente 
independiente de la anatomía2 (Lamas, 2000).
A esta concepción de diferencias se le llamó género tenien-
do en cuenta que las personas son producto de sistemas 
socio-culturales y que los roles se definen en esos campos 
simbólicos. Pero la categoría de género ha ido más allá 
de la diferenciación puramente subjetiva; enmarcó a los 
sexos en el campo del poder, puesto que no se puede 

separar la diferencia de la dominación masculina y de 
la subordinación femenina que es la base del sistema 
patriarcal. Por lo tanto, la categoría de género es utili-
zada para discernir, en las relaciones, el poder explícito e 
implícito que se inflige en toda relación sexual. El cuerpo 
experimenta distintas sensaciones, dolores, placeres, y la 
sociedad le impone acuerdos y prácticas psicolegales y 
coercitivas. El cuerpo se convierte en un nexo peculiar 
de cultura y elección, y “existir” el propio cuerpo se con-
vierte en una forma personal de asumir y reinterpretar 
las normas de género recibidas. Judith Butler (2000) lo 
nombra “cuerpo generizado” como la indistinción de sexo 
y género subsumidos en la noción de cuerpo.

Los mandatos culturales a las mujeres establecen que 
su rol natural y social es la reproducción de la especie. A 
partir de estos preconceptos impuestos, el feminismo 
contemporáneo denuncia la maternidad obligatoria y la 
heteronormatividad al proponer  repensar los mandatos 
sociales, a la vez que separar sexualidad de reproducción 
y objetivar la maternidad como un proyecto de vida, por 
lo tanto planificada como todo proyecto. 

Las instituciones de las sociedades modernas —fa-
milia, escuela, iglesia, medios de comunicación, Esta-
do— llegan a convertirse en opresoras de las mujeres 
por el modo que manipulan la función reproductora. La 
problemática reside en que se dirime el cuerpo femenino 
sin la participación de las mujeres en el debate de elec-
ción de su propia sexualidad, de sus deseos, pulsiones  
y metas en la vida. Es necesario que se hable con más 
claridad desde los distintos espacios de socialización y 
que se ponga en funcionamiento las prácticas signifi-
cantes para que el discurso de la sexualidad no quede 
sólo en el terreno de lo simbólico.

La sexualidad y la maternidad/paternidad son temas 
de la vida privada-doméstica que deberían ser encarados 
desde una perspectiva de los derechos humanos. El recla-
mo por los derechos reproductivos es un reclamo concreto 
de la práctica de los derechos humanos. Derechos que 
las personas deben tener en el control sobre el propio 
cuerpo y deben empoderarse para resistir la imposición 

Derechos sexuales y reproductivos: 
un debate público instalado por mujeres



55Revista LiminaR. Estudios sociales y humanísticos, año 6, vol. VI, núm. 2, diciembre de 2008, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas. ISSN: 1665-8027

T e m á t i c a

de conductas no consentidas. El cuerpo de cada una no 
es del “otro” (persona, institución) sino propio. 

La expresión derechos reproductivos alude a una apa-
rente contradicción entre la demanda de autonomía 
y la demanda de igualdad entre sexos: los derechos 
reproductivos son los derechos de las mujeres a regular 
su sexualidad y capacidad reproductora, así como exigir 
que los hombres asuman responsabilidades por las con-
secuencias del ejercicio de su propia sexualidad. Por eso 
es necesario que otros no tengan poder sobre el cuerpo 
de la mujer y que ésta tenga suficiente consciencia para 
impedir imposiciones sobre su cuerpo. Esto implica el 
reconocimiento de derechos humanos básicos, que puede 
ser interpretado como derecho a la vida, a la libertad, a la 
prohibición de la esclavitud o de los malos tratos, y todas 
las formas de violación (marital, por extraños) que son 
una forma extrema de  violencia corporal que tiene signi-
ficaciones psíquicas. También lo son las imposiciones de 
métodos anticonceptivos y lo opuesto: la imposibilidad 
de contar con servicios de salud estatal que aseguren la 
reproducción consentida (Jelin, 1999).

En la relación con el Estado el dilema que se presenta 
a la agenda feminista es que, si se aparta de las institu-
ciones estatales por considerar que sus políticas públi-
cas puedan provocar una nueva resubordinación de las 
mujeres, se corre el riesgo de una pérdida del espacio 
público que se ha ido conquistando. Por eso mismo, las 
mujeres no podemos quedarnos fuera de los márgenes 
que el Estado marca para la acción de la ciudadanía 
y de la sociedad civil, puesto que desde esos mismos 
márgenes podremos reestructurar nuevos espacios 
que incluyan la ciudadanía de las mujeres en plenitud. 
Según señala Carole Pateman (2000: 208) “se debe ser 
individuos plenamente autónomos y con derechos en 
igualdad frente al modelo hasta ahora hegemónico de 
sujeto varón de derechos”.

Los movimientos feministas tradicionalmente han 
planteado las demandas de las necesidades de las mu-
jeres en general como derechos propios (ley de sufragio 
femenino, ley contra la violencia doméstica, etcétera) 

y en la actualidad, hablan públicamente de los hasta 
entonces innombrables “derechos sexuales” y “derechos 
reproductivos”.3 Naturaleza, sexualidad y mujer son 
categorías que configuran una reelaboración simbólica 
de las relaciones entre los sexos, en un momento que se 
hallan en proceso de cambios, por la influencia del pen-
samiento feminista y del movimiento de mujeres que han 
alcanzado el ámbito público y reclaman sus derechos, 
interviniendo continuamente en la elaboración de leyes 
y políticas públicas que favorezcan a las mujeres. 

Los mecanismos del Estado para controlar las iden-
tidades y relaciones de género asimétricas están 
presentes en las modernas democracias. Por ejemplo, 
las regulaciones en los derechos sexuales llevan como 
base ideológica una concepción de la mujer-madre 
y de una sexualidad femenina al servicio exclusivo 
de la procreación y no del placer, Graciela Di Marco 
(1999: 205).

Generalmente los grupos o corporaciones que más se 
oponen a los derechos sexuales son los que hacen alian-
zas con lo decisores políticos, cuya mayoría se opone al 
avance de las mujeres, en el sentido que consideran como 
una amenaza a una “normal vida familiar y sexual”.

Notas sobre derechos reproductivos y derechos 
sexuales

Los derechos reproductivos hacen referencia a las decisiones 
y libertades de que un/a sujeto/a debe gozar en orden a 
decidir sobre sus capacidades reproductivas, al abarcar 
una gama de derechos que van desde las decisiones acer-
ca de la cantidad y espaciamiento de los hijos, el acceso 
a servicios adecuados ante situaciones de infertilidad, el 
acceso a anticonceptivos apropiados; hasta el derecho 
al aborto seguro, legal y accesible. Los derechos sexuales se 
refieren más específicamente a la libertad para ejercer 
plenamente la sexualidad sin peligro de abuso, coerción, 
violencia o discriminación (Ciriza; 2002).

 Nélida Bonaccorsi, Carmen Reybet      



56 Revista LiminaR. Estudios sociales y humanísticos, año 6, vol. VI, núm. 2, diciembre de 2008, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas. ISSN: 1665-8027

T e m á t i c a

Palma señala que aunque el concepto de derechos 
sexuales es el más inclusivo dado que remite al: 

conjunto de derechos inalienables que tienen las per-
sonas de tomar decisiones libres y sin coacciones ni 
discriminación de ningún tipo sobre su propia sexua-
lidad, tanto en sus aspectos corporales y relacionales 
como en sus aspectos reproductivos; la noción más 
extendida es la de derechos reproductivos, muchas 
veces superpuesta con la de salud reproductiva, Zulema 
Palma (1997: 96). 

Y Alejandra Ciriza (op. cit.) ve en el uso generalizado 
e indistinto de la noción de derechos reproductivos, 
para hacer referencia a los derechos reproductivos y 
sexuales, “un síntoma” de las resistencias sociales que 
la idea de derechos sexuales provoca y que remiten 
no sólo a la sombra amenazadora de la cuestión del 
aborto, sino a las imágenes aun más cuestionadoras de 
orientaciones sexuales diferentes, a la violencia sexual 
e incluso a la cuestión siempre incómoda de las mujeres 
en prostitución. 

Vistos en perspectiva histórica, los derechos repro-
ductivos han sido definidos antes y mejor que los sexua-
les, que recientemente han comenzado a debatirse. Por 
otra parte, lo reproductivo tendió a englobar, subsumir 
y por lo tanto oscurecer e invisibilizar el campo de lo 
sexual. No sólo porque así ha sido la tradición y la 
realidad de la cultura occidental moderna, que hace la 
ecuación mujer igual a madre; sino porque el mismo 
campo de la sexualidad se resiste a ser normado.

Los derechos sexuales se instalan en la agenda a 
partir de las luchas de las mujeres por el acceso a la 
anticoncepción y al derecho a decidir sobre su propio 
cuerpo en el marco de la autonomía en las cuestiones 
sexuales y reproductivas. También gracias al progreso 
tecnológico que progresivamente permitió separar de 
manera eficaz la sexualidad de la reproducción,  y a par-
tir de las reivindicaciones de los sujetos discriminados 
como desviados de la normalidad patriarcal, que han 

buscado ampliar el paradigma de los Derechos Huma-
nos para lograr su inclusión (CONDERS, 2003). 

También junto con el paradigma de los derechos 
humanos, en las últimas décadas ha avanzado el recono-
cimiento cultural y normativo de la diversidad sexual y 
la lucha por el reconocimiento de nuevas identidades: 

La llamada ‘identidad sexual’ ha dejado de percibirse 
como estática e inmodificable, para comprenderse 
como fenómeno que puede cambiar, no solamente 
a lo largo de la vida, sino en diferentes contextos y 
situaciones. Se ha comenzado a hablar de identidades 
fluidas en el contexto de los derechos sexuales. Parte 
de estos derechos a la libre opción sexual y a no ser 
discriminado por ello ha comenzado a ser reconocido 
en las Declaraciones y Planes de acción más recientes, 
(CONDERS, ibíd.: 54). 

Los derechos sexuales son un terreno más ambiguo y 
diverso. Por lo tanto, las principales obligaciones del 
Estado en esta materia resultan negativas, lo que im-
plica abstenerse de limitar o cercenar tales derechos; 
para permitir que todos los ejerzan lo más libremente 
posible sin violar los derechos de los otros (derecho del 
niño/a a no ser abusado, a no ser casado precozmente, 
a no realizar prácticas no consentidas). 

En síntesis, los derechos sexuales son un campo en 
construcción.

La agenda feminista en el campo del Derecho

En la actualidad los distintos instrumentos jurídicos 
internacionales que comprenden los derechos humanos 
de las mujeres deben ser vistos como el fruto de un largo 
proceso de deconstrucción de la trama de sentidos mas-
culinistas incrustados en el derecho liberal desde su etapa 
fundacional hacia fines siglo XVIII. 4 Su orientación iusna-
turalista, al centrar los “derechos naturales” en la relación 
del hombre con el Estado, redefine y crea una profunda 
separación entre los ámbitos público y  privado. 

Derechos sexuales y reproductivos: 
un debate público instalado por mujeres



57Revista LiminaR. Estudios sociales y humanísticos, año 6, vol. VI, núm. 2, diciembre de 2008, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas. ISSN: 1665-8027

T e m á t i c a

A mediados del siglo XX surge en el seno de la ideo-
logía liberal de posguerra el Sistema Moderno de Derechos 
Humanos, basado en la necesidad de proteger al individuo 
de las arbitrariedades de los Estados. En ese entonces 
se produce un giro conceptual: desde los derechos del 
hombre a los derechos humanos —expresión inclusiva 
de hombres y mujeres—. 

Desde la Organización de Naciones Unidas en el año 
1948 se aprueba el primer tratado de aplicación interna-
cional: la Declaración Universal de Derechos Humanos 
(en adelante DUDH). Como expresa Norberto Bobbio 
(citado por Faur, op. cit.), la enumeración de derechos 
que contempla dicha declaración  no son ni los únicos 
ni los posibles derechos humanos, sino los derechos 
del hombre histórico tal y como se configuraba en la 
mente de los redactores después de la Segunda Guerra 
Mundial.5 En su opinión, el valor primordial de la DUDH 
consiste en haber otorgado validez universal a sus de-
claraciones, lo que supuso “un punto de partida hacia 
una meta progresiva” que los distintos movimientos 
sociales a través de sus demandas van redefiniendo y 
ampliando. 

A partir de la firma de la DUDH tuvo lugar un impor-
tante proceso de especificación de derechos humanos 
y de dispositivos de protección, tanto regional como 
internacional. Además de los mecanismos orientados 
a establecer sistemas generales de protección, apare-
cieron otros destinados a proteger ciertas categorías 
de personas: mujeres, niños, trabajadores, refugiados, 
discapacitados, etcétera, o a proteger ciertas ofensas 
singularmente graves contra los derechos humanos, 
como el genocidio, la discriminación racial, el apartheid, 
la tortura o la trata de personas. 

Las áreas contempladas han experimentado un 
proceso gradual de ampliación, en forma paralela al 
cambio de paradigma en el que se basan. Por ello puede 
afirmarse que, aún en su debilidad, el sistema moderno 
de Derechos Humanos es una herramienta de suma utili-
dad al movimiento de mujeres mundial y que representa 
significativos avances en sus reivindicaciones al otor-

garles legitimidad simbólica. Hoy los derechos humanos 
de las mujeres se han extendido considerablemente al 
abarcar ámbitos anteriormente considerados privados, 
como el de la violencia doméstica. Otra de las recientes 
áreas ha sido la de la salud sexual y reproductiva, objeto 
de nuestro análisis. 

Proceso de especificación de los Derechos Huma-
nos de las Mujeres: de la CEDAW a Beijing

A partir de la llamada Década de la Mujer (1975-1985), 
los derechos ciudadanos para las mujeres han conocido 
una significativa expansión hasta el punto de marcar 
un hito tanto en la historia del movimiento de mujeres 
como en la teoría feminista. Empowerment6 y entitlement,7 
parecen ser las palabras para caracterizar esta fase de 
la historia del movimiento de mujeres y del feminismo 
(Ciriza: op. cit.).

El examen de los documentos producidos en las 
distintas cumbres internacionales de Naciones Unidas 
desde la Convención por la Eliminación de todas las 
Formas de Discriminación contra la Mujer (en adelan-
te CEDAW, 1979), permite registrar dicha expansión. 
Las Plataformas de Acción de las siguientes Cumbres 
Internacionales: Conferencia Mundial sobre Derechos 
Humanos (Viena, 1993), Conferencia sobre Población 
y Desarrollo (El Cairo, 1994), y la IV Conferencia In-
ternacional sobre la Mujer (Beijing, 1995) registran 
sucesivos cambios en la orientación del análisis y en 
las recomendaciones.

La CEDAW amplía la Declaración Universal de los 
Derechos Humanos, procurando orientar disposiciones 
para alcanzar la igualdad entre hombres y mujeres en 
distintas esferas sociales. Sus postulados, centrados en 
áreas como la salud, la educación, la justicia, el trabajo 
y la participación política, especifican las medidas 
necesarias para eliminar la discriminación basada en 
el género. A partir de su firma el Derecho —o parte de 
él— tuvo la oportunidad de operar como un elemento 
transformador de las disparidades de género en tanto 

 Nélida Bonaccorsi, Carmen Reybet      



58 Revista LiminaR. Estudios sociales y humanísticos, año 6, vol. VI, núm. 2, diciembre de 2008, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas. ISSN: 1665-8027

T e m á t i c a

los Estados participantes asumen como injusticia la 
existencia de muchas de las disparidades de género 
y se comprometen a: otorgar un trato igualitario para 
hombres y mujeres, sancionar cualquier tipo de práctica 
que perpetúe esa desigualdad, y promover medidas de 
acción positiva de carácter temporal para su transforma-
ción (Faur, op. cit.). 

A modo de balance crítico señalamos que si bien 
en uno de sus considerandos se expresa la existencia 
de discriminación contra las mujeres; el modelo sigue 
siendo el de la DUDH, con lo cual la CEDAW se encuadra 
en la división público/privado y la gran mayoría de sus 
artículos refiere a actividades de las mujeres en el ám-
bito público, no incorporando el ámbito de lo privado 
(Navarro, 1994).

En Argentina, el debate por los derechos de las mu-
jeres se inició a partir de la restauración democrática, 
bajo la presión de condiciones internacionales que legi-
timaba los derechos de las mujeres. En 1985 el gobierno 
democrático de Raúl Alfonsín suscribió la CEDAW, en 
un complejo escenario marcado no sólo por la presencia 
del tema en el nivel internacional, sino por la asunción 
de un rol activo por parte del Estado, y por las presiones 
desiguales y contradictorias ejercidas por diferentes 
sectores de la sociedad civil, desde el movimiento de 
mujeres cada vez más complejo y fragmentado,8 hasta la 
poderosa Iglesia Católica argentina (Ciriza, op.cit.).

La IV Conferencia de Naciones Unidas sobre la Mu-
jer, realizada en Beijing, representa un hito para el mo-
vimiento de mujeres en tanto recoge en gran medida las 
propuestas que el movimiento feminista universal venía 
enarbolando. A lo largo del Proceso Beijing (1993-1995) 
que incluye la preparación,9 realización y seguimiento, 
se debatió una agenda propia de las mujeres, y las de-
legaciones de los gobiernos participantes aprobaron 
una extensa plataforma de acción. Esta Conferencia dio 
tratamiento a los Derechos Sexuales y Reproductivos 
como Derechos Humanos, y no como políticas demo-
gráficas (restrictivas o pro-natalistas). El Párrafo 96 de 
la Plataforma de Acción expresa:

Los Derechos Humanos de la mujer incluyen el 
derecho a tener control y decidir responsablemente 
sobre los asuntos relativos a su sexualidad, incluidas 
su salud sexual y reproductiva, libres de coerción, 
discriminación y violencia.10

Producto de la compleja trama de relaciones que se fue 
tejiendo entre el movimiento de mujeres y los gobiernos 
a nivel nacional, regional e internacional, los avances 
fueron posibles, entre otros factores, por la creación 
de un “triángulo de empoderamiento” que articuló una 
alianza entre feministas de la sociedad civil y el estado 
en distintas posiciones de poder, que adquirió un  con-
tenido concreto y flexible. 

En Argentina, a partir de la década de los 90, la 
cuestión de los derechos reproductivos y sexuales se 
convirtió en objeto de políticas, legislaciones y deba-
tes públicos. La presentación y sanción de proyectos 
de leyes conforma un listado variado y  heterogéneo 
en cuanto a sus alcances y fundamentos, mostrando 
hasta qué punto los derechos reproductivos pueden 
ser considerados como un punto de desacuerdo y con-
flicto entre el Estado, la sociedad civil y el movimiento 
feminista y de mujeres.11 Por lo general, puede afirmarse 
que la problemática de la salud y los derechos sexuales 
y reproductivos se encuentra en el pasaje desde una 
situación homogéneamente restrictiva —propia de las 
décadas precedentes— a otra en la que van producién-
dose larvados cambios y aperturas, que de ningún modo 
siguen una trayectoria lineal.12 En distintas jurisdiccio-
nes provinciales y municipales se ha impulsado, con 
suerte dispar, el tratamiento y/o sanción de proyectos 
de ley13 representan un punto de inflexión respecto a la 
tradicional actitud refractaria del Estado respecto a la 
regulación de la fecundidad asentada en argumentos 
pronatalistas,14  los que permeaban tanto las políticas 
como los programas de salud (Ramos, 2000).

La feminista neuquina Andrea Diez (2000) sostiene 
que el reclamo de las organizaciones argentinas de 
mujeres se produjo —con diferencias y matices muy 

Derechos sexuales y reproductivos: 
un debate público instalado por mujeres



59Revista LiminaR. Estudios sociales y humanísticos, año 6, vol. VI, núm. 2, diciembre de 2008, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas. ISSN: 1665-8027

T e m á t i c a

diversos—, sobre dos líneas específicas: por un lado 
la ubicación de los derechos sexuales y reproductivos 
como derechos humanos, enfoque que incluye el dere-
cho a lograr una mejor calidad de vida para las mujeres 
evitando muertes y enfermedades; lo que requiere 
concebir a la mujer como sujeto —y no objeto— de las 
políticas públicas. Por otro lado, la introducción de cam-
bios necesarios que hagan posible un ejercicio efectivo 
de la autonomía sexual y reproductiva de las mujeres, 
lo que implica necesariamente un cuestionamiento de 
las relaciones intergenéricas.

Tal como lo indican Teresa Durand y María Alicia 
Gutiérrez (1998), la lucha de las mujeres en América La-
tina por decidir sobre su propio cuerpo está, en nuestro 
siglo, ligada a dos inflexiones históricas: la de los 60 y 
70,15 y la de los 80 y 90, marcada tanto por las estrategias 
defensivas ante el avance neoconservador, como por los 
efectos de la restauración democrática, en el sentido de 
la expansión de derechos formales y la creación de espa-
cios estatales para la implementación de políticas hacia 
las mujeres, y, en el caso argentino, por una profunda 
transformación tanto cuantitativa como cualitativa en 
el movimiento de mujeres y en el feminismo.

Provincia de Neuquén: el papel del movimiento 
local de mujeres en el proceso de sanción de una 

ley sobre salud sexual y reproductiva

El contexto provincial en el que se enmarca la promul-
gación de la ley 2222/97 presenta  características pecu-
liares que se remontan a la década del 60. A mediados 
de dicha década, desde el nivel nacional se formaliza el 
Modelo de Programación de Actividades de Salud  en el 
contexto del Programa Sanitario Preliminar de Acción 
contra la tuberculosis, hidatidosis y mortalidad infantil 
con directivas precisas del gobierno nacional para que 
se concreten en cada provincia. Este Programa de inte-
racción entre Nación y provincias fue la base —vista a 
la distancia, su primera etapa— sobre la que se edificó 
en la década del 70 el Plan Integral de Salud neuquino, 

plan que carece de analogía en la historia argentina y 
aún hoy en día se convierte en un modelo de referencia 
para toda Latinoamérica. 

Entre algunos factores que permiten dar cuenta 
del origen de este paradigmático Plan provincial cabe 
señalar la multiplicación y heterogeneidad de la pobla-
ción, incrementada especialmente por inmigrantes16 
provenientes del interior del país y de Chile, atraídos 
por una próspera economía incipiente producto de la 
explotación petrolífera y gasífera, la producción frutí-
cula, ganadera ovina y la consecuente proliferación del 
comercio y los servicios. Estas peculiaridades de la pro-
vincia le permitieron experimentar, entre las décadas 
de 1970 y 1980, un vertiginoso ritmo de crecimiento que 
duplicó su población —a la fecha alcanza unos 450 mil 
habitantes—. A su vez, en el aspecto político, tuvo lugar 
la conformación de un partido provincial: el Movimien-
to Popular Neuquino que, en su etapa constitutiva de los 
años 60, atrajo en su seno a sectores progresistas.  

En este marco, la programación del Plan Integral de 
Salud fue realizada por prestigiosos/as profesionales de la 
salud provenientes de la Capital Federal17 quienes visua-
lizaron que estaban dadas las condiciones —prosperidad 
económica y apoyo político— para diseñar e implementar 
prácticas sanitarias pensadas desde una “mística iguali-
taria, equitativa, con justicia social”. Esta singularidad 
amplía el sentido de la oferta en salud al ser también 
abordada como “una oferta política, una oferta cultural, 
una oferta espacial” (Villarruel y Morate, 1990: 4).18

La conformación de una masa crítica de sectores me-
dios con ideas progresistas ha teñido hasta el día de hoy la 
vida cultural de la sociedad neuquina que, durante los años 
de la última dictadura militar (1976-1983) y bajo el liderazgo 
del Obispo Jaime de Nevares  colocó a la provincia en un 
férreo lugar de defensa de los derechos humanos y, desde la 
re- democratización del país, se expresó en el surgimiento 
de distintas agrupaciones sociales constituidas en torno 
a la defensa de los derechos humanos, de los pueblos ori-
ginarios, de los derechos de las mujeres, de los derechos 
de la niñez y la adolescencia, entre otros. 

 Nélida Bonaccorsi, Carmen Reybet      



60 Revista LiminaR. Estudios sociales y humanísticos, año 6, vol. VI, núm. 2, diciembre de 2008, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas. ISSN: 1665-8027

T e m á t i c a

Hacia la década del 90, con relación a nuestro tema 
de análisis, se destacan en Neuquén dos organizaciones 
feministas —“Condición femenina” y “Mujeres por el de-
recho a elegir”— que, aún con escaso número de adeptas 
(menos de 20 miembros) desempeñaron en el contexto 
post-Beijing un importante papel de sensibilización y 
promoción de los derechos de las mujeres. Junto a mujeres 
trabajadoras del sector público provincial integraron una 
Multisectorial que permitió alumbrar en el año 1997 una 
ley de salud sexual y reproductiva, ley 2222/97 aprobada 
por unanimidad en la legislatura provincial.

Una característica notable de esta ley es que su 
contenido refleja las recomendaciones emanadas de 
las últimas Conferencias Internacionales: sobre Pobla-
ción y Desarrollo en El Cairo (1994) y sobre la Mujer 
en Beijing (1995). Algunos de sus objetivos son: reducir 
la tasa de morbi-mortalidad materno-infantil; tender 
a la disminución de las enfermedades de transmisión 
sexual de mujeres y de varones; establecer políticas 
de prevención y atención en la salud sexual y repro-
ductiva de los y las adolescentes; ofrecer información 
y asesoramiento sobre los métodos de anticoncepción 
disponibles, su efectividad, contraindicaciones, ventajas 
y desventajas; prescripción, colocación y/o suministro 
de anticonceptivos; controles de salud, estudios previos 
y posteriores; capacitación sistemática de los equipos 
interdisciplinarios involucrados a fin de promover, 
prevenir e informar sobre los aspectos relacionados con 
la salud reproductiva. 

Andrea Diez19 repasa el proceso de participación del 
movimiento de mujeres de la provincia en torno a la ela-
boración y presentación del anteproyecto. Entre otros 
aspectos de interés, reflexiona sobre las dificultades 
de nombrar el cuerpo deseante de las mujeres y sobre 
los riesgos que se asume al optar por el término “salud 
reproductiva” o “derechos reproductivos”, sin incluir 
sus pares: “salud sexual” y “derechos sexuales”.

En su relato expresa que la iniciativa estuvo urgida 
por la necesidad de “salirle al cruce” a un Proyecto de 
ley que había sido presentado por un diputado mé-

dico sobre Planificación Familiar Voluntaria “que no 
incorporaba los nuevos paradigmas del movimiento 
de mujeres legitimados por las plataformas de Viena, 
Cairo y Beijing”. 

Narra que en el anteproyecto alternativo, las autoras 
concientemente eludieron usar el término “salud sexual”, 
como un modo de prever eventuales resistencias de los/
as diputados/as provinciales. Esa omisión, a la distancia, 
le hace decir: “un anteproyecto que había partido de la 
premisa de nombrar nuestros cuerpos sexuados para 
garantizarle derechos, había quedado atrapado en las 
significaciones sociales de mujer-reproducción”. Y se 
cuestiona: “¿Acaso lo reproductivo silencia lo sexual?”, 
pregunta que le suscita las siguientes reflexiones. La 
primera de ellas apunta a las dificultades de usar sólo la 
expresión del término “salud reproductiva”, de alcance 
más restrictivo frente al de “salud sexual”. 

Desprendemos de su análisis, la existencia de una 
tensión entre  dos lógicas: la de “la praxis feminista” 
según la cual las leyes de salud reproductiva inmediata-
mente implican las dimensiones de autonomía sexual y 
reproductiva de las mujeres; y la de otras redes discursi-
vas —no feministas— que parecen no decodificar de la 
misma forma, al menos en el primer impacto. 

Al respecto Diez se interroga: “¿Usamos y promove-
mos el término salud reproductiva porque está tomado en 
su amplia concepción que no sólo incluye la reproducción, 
o porque resulta menos lesivo y menos provocador a la hora 
de nombrar y legitimar públicamente nuestros derechos 
sexuales? Y, en esta línea, ¿qué efecto termina producien-
do este uso político, en el proceso de lobby y consenso 
para la obtención de leyes? Y ¿qué efecto produce poste-
riormente  a la hora de hacer cumplir esas leyes?”.

En su relato basado en la experiencia, Diez ex-
presa que el anteproyecto recaló en la Comisión 
de Salud, primer ámbito de discusión en el que las 
autoras iniciaron su tarea política de convencimien-
to de los/as diputados sobre la necesidad de contar 
con una ley que legitime el derecho a decidir en el 
campo sexual. En ese espacio legislativo, el título 

Derechos sexuales y reproductivos: 
un debate público instalado por mujeres



61Revista LiminaR. Estudios sociales y humanísticos, año 6, vol. VI, núm. 2, diciembre de 2008, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas. ISSN: 1665-8027

T e m á t i c a

acordado inicialmente fue el de salud reproductiva. 
Paradojalmente fue una de las diputadas quien, ante 
la naturaleza de los argumentos esgrimidos por las 
mujeres de la Multisectorial —profusos en el seña-
lamiento de situaciones de inequidades de género—, 
reaccionó declarando: “Entonces esta ley no se va a 
llamar sólo de Salud Reproductiva, sino de Salud 
Sexual y Reproductiva”. 

Acentuamos que las diputadas de la citada Comisión 
—pertenecientes a distintas extracciones políticas— 
fueron las más receptivas al planteo efectuado y además 
las promotoras de persuadir a sus compañeros/as de 
bancada. 

Como dato cabe señalar que tanto el diputado que 
presentó el primer anteproyecto de ley, como dos de las 
legisladoras son de profesión médica. Situación ésta que 
tiñe los términos y los contenidos de la ley aprobada, 
que pone el acento en la salud reproductiva.

Respecto al debate plenario sobre el tratamiento de 
la ley salud sexual y reproductiva en la sesión de la Legis-
latura, se comenta que el mismo fue de corta duración. 
Algunos de los fragmentos de la sesión de la Cámara de 
Diputados, evidencian la preocupación por: “Disminuir 
los embarazos adolescentes y de abortos provocados 
con la consiguiente secuela de –morbi-mortalidad ma-
terna”;  “Muchos hogares se ven golpeados a raíz de esta 
estadística (de embarazos   adolescentes). Pero no es el 
golpe sólo al hogar, es el golpe a la madre adolescente y 
al niño que viene al mundo y no fue deseado”.

Sin embargo, ante estos argumentos, una diputada 
con registro feminista, fue más allá de lo meramente 
llamado salud reproductiva y planteó:

…creemos que la sociedad argentina está madura 
hasta ahora, lo mismo la neuquina, para consensuar 
todo lo que hace a la protección de la sexualidad y la 
reproducción. No creemos que la sociedad argentina 
esté para consensuar, por ejemplo como otros países 
lo hacen, una ley de despenalización del aborto. 

En esta última intervención asoma el indicio del sola-
pamiento de una cuestión que no se ha debatido en los 
ámbitos estatales. Trascurridos once años de la sanción 
de la ley provincial, tanto en el territorio nacional como 
regional, el aborto no ha logrado imponerse como tema 
de la agenda pública. Muchas son las causas de este 
silenciamiento, fundamentalmente la fuerte presencia 
de la iglesia católica. 

Como conclusión nos interesa realizar un aporte 
crítico a la letra de la ley. La misma enfatiza los derechos 
reproductivos dejando de lado la promoción de los dere-
chos sexuales tanto de mujeres como de varones, corro-
borando así los señalamientos que hemos desarrollado a 
lo largo del artículo sobre la base de los planteos teóricos 
feministas. Recordamos que los derechos sexuales son 
un campo en construcción que requiere del aporte de 
los movimientos de mujeres y otros colectivos, en pos 
de trascender los límites y ampliar las posibilidades de 
los derechos reproductivos. 

Notas

1 Significa hermandad entre mujeres; viene del latín sor, 
hermana.

2 Si bien este es un planteamiento de las feministas psi-
coanalíticas, es aceptado por las demás corrientes del 
feminismo.

3 Hablar de derechos sexuales nos insta a profundizar 
sobre los discursos, las ideas filosóficas, mitos y creen-
cias sobre la sexualidad (Puleo, 2002).

4 Así, la Declaración de los Derechos del Hombre y del 
Ciudadano de 1789 representa un primer paso en la 
noción de derechos civiles y políticos, aunque toda-
vía muy restringido, dada las  distintas marcas de ex-
clusión que porta: todas las mujeres y niños; algunos 
hombres.

5 Esta afirmación significa entender que los Derechos 
Humanos son fruto de un proceso histórico, contra la 
teoría iusnaturalista que asume que los Derechos Hu-
manos son inherentes a la “naturaleza humana”.

 Nélida Bonaccorsi, Carmen Reybet      



62 Revista LiminaR. Estudios sociales y humanísticos, año 6, vol. VI, núm. 2, diciembre de 2008, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas. ISSN: 1665-8027

T e m á t i c a

6 El concepto implica desafiar la dominación masculi-
na y la subordinación femenina, transformando las 
estructuras y las instituciones que refuerzan y perpe-
túan las discriminaciones de género y las desigualda-
des sociales, al tiempo que posibilitan que las mujeres 
tengan acceso y control sobre los recursos materiales y 
la información (Durand y Gutiérrez; 1998). 

7 Entitlement remite a la definición de titularidad de los de-
rechos (ibíd.).

8 En el caso argentino el movimiento de mujeres no sólo 
está constituido por feministas, sino por mujeres no fe-
ministas: mujeres de sectores populares en lucha por la 
subsistencia, grupos no menores del movimiento por los 
derechos humanos y minorías sexuales: travestis, tran-
sexuales, gays, lesbianas, bisexuales (Ciriza, op.cit.). 

9 En la Región cabe señalar la realización de la Confe-
rencia Regional de América Latina y el Caribe (Mar del 
Plata, 1994). 

10 Es un avance con relación a la plataforma de la Confe-
rencia sobre Población y Desarrollo de El Cairo efectua-
da un año anterior, que incluye la sexualidad dentro de 
la salud reproductiva.

11 Como referencia, algunos hitos de los debates públicos 
a propósito de los derechos reproductivos y sexuales de 
las mujeres vinculados a dos acontecimientos relevan-
tes en el orden internacional: la Conferencia sobre Po-
blación y Desarrollo (El Cairo, 1994) y la IV Conferencia 
Internacional sobre la Mujer (Beijing, 1995). El gobier-
no argentino ha sido en este punto sumamente coheren-
te. Durante los diez años de gobierno constitucional de 
Carlos Menem las delegaciones oficiales argentinas no 
sólo han intentado obstaculizar la posibilidad de esta-
blecer acuerdos en favor de la despenalización del abor-
to en el nivel internacional, haciendo reservas de manera 
sistemática, sino que, en el frente interno el gobierno in-
tentó sabotear de diversas maneras los avances legales 
en materia de derechos sexuales y reproductivos.

12 El advenimiento del régimen democrático en el año 
1983 conllevó la derogación de las normas restrictivas 
del control de la natalidad que establecían medidas 

coercitivas sobre la venta y comercialización de anti-
conceptivos, pero sin que ello supusiera la inmediata 
y generalizada implementación de acciones positivas 
(Ramos, 2000).

13 Han sido pioneras:  las provincias de Río Negro, La Pam-
pa, Chaco, Córdoba, Mendoza y Neuquén; y los muni-
cipios de Córdoba, Rosario y la Ciudad Autónoma de 
Buenos Aires. Con posterioridad, en el año 2002 se san-
cionó la ley nacional Nº 25. 673 de Salud sexual y procrea-
ción responsable.  

14 Sustentadas en el lento crecimiento demográfico y/o 
en consideraciones de orden geopolítico (Ramos, 
ibíd.).

15 Cuya impronta está dada por las rebeliones juveniles y 
la irrupción de un cambio cultural sin precedentes en 
el mundo occidental.

16 El aporte migratorio se divide fundamentalmente en 
dos sectores poblacionales: profesionales y técnicos de 
distintas ramas, y trabajadores/as de servicios. 

17 Ciudad de Buenos Aires.
18  Entre los objetivos señalados en el Plan de Salud  

tanto de zonas rurales como urbanas algunos eran: 1. 
Realizar la atención del parto en los establecimientos 
hospitalarios. 2. Controlar a las embarazadas según 
normas de las Pautas de Programación para Atención 
Médica Rural (PPAMR). 3. Controlar a los niños me-
nores de 5 años PPAMR. 4. Prestar atención alimen-
ticia a embarazadas y niños menores de dos años. 5. 
Controlar a los escolares concurrentes de las zonas I, 
II, II y IV. El control será efectuado por médico en la 
misma escuela o por citación de alumnos al estableci-
miento según la proximidad  entre escuelas y servicio. 
6. Prevenir las enfermedades trasmisibles evitables por 
vacunaciones. 7. Detección, control y tratamiento de 
tuberculosis y sus contactos. 8. Educación sanitaria 
realizada por Agente Sanitario a través de las rondas. 
9. Adecuar los establecimientos del área de progra-
mación para satisfacer la demanda promovida por las 
actividades del programa. 10. Aproximar los actuales 
niveles de complejidad de los establecimientos a los 

Derechos sexuales y reproductivos: 
un debate público instalado por mujeres



63Revista LiminaR. Estudios sociales y humanísticos, año 6, vol. VI, núm. 2, diciembre de 2008, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas. ISSN: 1665-8027

T e m á t i c a

modelos correspondientes según guía de clasificación 
de los servicios de Atención Médica.

19 Integrante de la ONG local “Mujeres por el Derecho 
a Elegir”. 

Bibliografía

Amorós, Celia, 2000, “Elogio de la vindicación”, en Ali-
cia Ruiz (comp.), Identidad femenina y discurso jurídico, 
Ed. Biblos, Buenos Aires, pp. 51-63.

Bonaccorsi, Nélida, 2002, Políticas Públicas de Igualdad, 
Universidad de Oviedo, España, Universidad Nacio-
nal del Comahue, Ed. PubliFadecs, Roca, Argentina.

—, 2003, “Las prácticas discursivas sobre salud sexual: a 
propósito de las políticas públicas del Estado neuqui-
no” en La Aljaba, segunda época, Revista de Estudios 
de la Mujer, vol. VIII, Editan Universidades de Luján, 
La Pampa y Comahue, ciudad de Santa Rosa, Argen-
tina, pp. 209-220.

Bourdieu, Pierre, 2000, La dominación masculina, Barcelona, 
Anagrama.

Butler, Judith, 2000, “Meramente cultural”, en New left re-
view, núm. 2, (versión en español), Ed. Akal, Madrid, 
pp. 109-121.

Ciriza, Alejandra, 2002, “Consenso y desacuerdo. Los 
derechos reproductivos como derechos ciudadanos 
de las mujeres en Argentina”, en El Catoblepas, Revista 
Crítica del Presente, núm. 9, en www.nodulo.org. 

Diez, Andrea, 2000, “Nuevos dilemas ¿viejos discursos?”, 
(Ponencia), Seminario de Salud Reproductiva en la 
esfera pública y política de América Latina y el Cari-
be, Consorcio Nepo-Unicamp. Brasil.

CONDERS (Consorcio Nacional de Derechos reproduc-
tivos y Sexuales), 2003, “Situación de la Atención de 
la Salud sexual y reproductiva desde la perspectiva de 
las/os usuarias/os”, Buenos Aires. (Documento).

Di Marco, Graciela, 1991, “Ciudadanía femenina”, en 
Relaciones de género y exclusión en la Argentina, Primeras 
Jornadas de ADEUM, Ed. Espacio, Buenos Aires, pp. 
204-213

Durand, Teresa y Alicia Gutiérrez, 1998, “Tras las hue-
llas de un porvenir incierto: del aborto a los derechos 
sexuales y reproductivos”, en Avances en la Investigación 
Social en Salud Reproductiva y Sexualidad, Eds. AEPA, CE-
DES, CENEP, Buenos Aires, pp. 281-302. 

Faur, Leonor, 2003, “¿Escrito en el cuerpo? Género y de-
rechos humanos en la adolescencia”, en Susana Checa 
(comp.), Género, sexualidad y derechos reproductivos en la 
adolescencia, Ed. Paidós, Buenos Aires, pp. 37-75.

Fraser, Nancy, 1991, “Las luchas por las necesidades”, en 
Debate feminista, año 2, vol. 3, México, pp. 3-40.

Hernández, Adriana, Carmen Reybet y Nélida Bonac-
corsi, 2002, “De lo internacional a lo regional: Ley de 
Salud Sexual y Reproductiva-2222/97- y desafíos en 
educación”, ponencia presentada ante Jornadas Na-
cionales La región, un ámbito para la planificación y la ac-
ción, Universidad Nacional del Comahue, Neuquén.

Hernández, Adriana, Carmen Reybet y Andrea Diez, 
2001, “Ley Provincial de Salud Sexual y Reproduc-
tiva: La escuela interpelada. Indicios para la recons-
trucción de una trama discursiva escolar acerca de la 
sexualidad”, en  Actas Pedagógicas año 2, núm. 1, Edicio-
nes Manuscritos, Facultad Ciencias de la Educación 
Universidad Nacional del Comahue, pp. 42-51. 

Lamas, Marta, 2000, “Género, diferencia de sexo y dife-
rencia sexual”, en Alicia Ruiz (comp.), Identidad feme-
nina y discurso jurídico, op. cit. pp. 65-84.

Navarro, Marysa, 1994, “Los derechos humanos de las 
mujeres”, en Debate feminista. año 5, vol. 10, México, 
pp. 217-224.

Palma, Zulema, 1998, “El aborto y los derechos sexuales 
desde el movimiento de mujeres en el contexto de la 
Argentina democrática”, en Nuestros cuerpos, nuestras 
vidas: propuestas para la promoción de los derechos sexuales 
y reproductivos, foro por los derechos reproductivos, 
Buenos Aires, pp. 95-102.

Pateman, Carole, 2000, “Feminismo y democracia”, en 
Marisa Navarro y Catharine Stimpson (comp.), Cam-
bios sociales, económicos y culturales, Ed. Fondo de Cultu-
ra Económica, Buenos Aires, pp. 189-210.

 Nélida Bonaccorsi, Carmen Reybet      



64 Revista LiminaR. Estudios sociales y humanísticos, año 6, vol. VI, núm. 2, diciembre de 2008, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas. ISSN: 1665-8027

T e m á t i c a

Puleo, Alicia, 2002, “Filosofía, política y sexualidad”, en 
María Luisa Femeninas (comp.), Perfiles del feminismo 
iberoamericano, Buenos Aires, Ed. Catálogo, Buenos Ai-
res, pp. 303-316.

Ramos, Silvina, 2000, Presentación Taller-Seminario salud 
sexual y reproductiva de la provincia de Mendoza, CEDES, 
Buenos Aires. 

Reverter, Sonia, 2008, “Ciudadanía, sociedad civil y género”, 
en revista La Aljaba, segunda época, Revista de Estudios de 
la Mujer, núm. 12,  Ed. Universidad Nacional del Coma-
hue, (EDUCO), Neuquén, Argentina (en prensa).

Reybet, Carmen y Mónica Oppezzi, 2007, “Estrategias 
institucionales a escala local frente al embarazo ado-
lescente: el caso de una escuela media y un centro de 
salud de la ciudad de Neuquén”, en Elsa López y Edi-
th Pantelides (comp.), Aportes a la investigación social en 

salud sexual y reproductiva, Eds. CENEP, CEDES, AEPA, 
UNFPA, Buenos Aires, pp. 331-362.

Romero, Teresa y Laura Quilodrán, 2008, “Acerca de los 
derechos sexuales y reproductivos. Ley neuquina 
2222/97”, en Trabajo monográfico presentado al Se-
minario Ciudadanía y Políticas Públicas para las Mu-
jeres, Especialización en Estudios de las Mujeres y de 
Género, Universidad Nacional del Comahue.

Ruiz, Alicia, 2000, “La construcción jurídica de la subje-
tividad no es ajena a las mujeres”, en Haydeé Birgin, 
El Derecho en el género y el género en el Derecho, Ed. Biblos, 
Buenos Aires, pp. 107-120.

Villarruel, José y Morate, Ada (comps.), 1990, Estado, so-
ciedad, salud: Neuquén (1944-1972), Investigación histó-
rica sobre el Plan de Salud Neuquino, Ministerio de 
Salud pública, Universidad Nacional del Comahue.

Derechos sexuales y reproductivos: 
un debate público instalado por mujeres




